
1

КЫРГЫЗ РЕСПУБЛИКАСЫНЫН 
УЛУТТУК ИЛИМДЕР АКАДЕМИЯСЫ

Ч.АЙТМАТОВ АТЫНДАГЫ ТИЛ ЖАНА АДАБИЯТ ИНСТИТУТУ

КЛАССИКАЛЫК 
ИЗИЛДӨӨЛӨР 

ЖАНА ТЕКСТТЕР

АКЫНДАР ЧЫГАРМАЧЫЛЫГЫ,
4-КИТЕП

ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВ
Академик Абдылдажан Акматалиевдин 

жалпы редакциясынын астында

Түзгөндөр:  А. Акматалиев,
                      М. Көлбаева

Бишкек
«ПОЛИГРАФБУМРЕСУРСЫ» – 2018



2 

Кыргыз Республикасынын 2014–2020-жылдары мамлекеттик тилди өнүк-
түрүүнүн жана тил саясатын өркүндөтүүнүн улуттук программасы боюнча 
Кыргыз Республикасынын Президентинин Жарлыгы (2014-ж. 2-июнь, №119) 
жана Кыргыз Республикасынын Өкмөтүнүн Токтомунун (2015-ж. 6-апрель, 
№151-б.) негизинде жарык көрдү.

Басмага Ч.Айтматов атындагы Тил жана адабият институтунун 
Окумуштуулар Кеңеши тарабынан сунуш кылынды.

Редколлегия:

Акматалиев А. А.   		  Мусаев С. Ж.
Байгазиев С. О.   			   Садыков Т.
Жайнакова А. Ж.   		  Токтоналиев К. Т.
Маразыков Т.    			   Эркебаев А. Э. 

Классикалык изилдөөлөр жана тексттер: Акындар чыгар-
мачылыгы, 4-китеп: Токтогул Сатылганов / Түзг.: А. Акматалиев,  
М. Көлбаева. – Б.: «Полиграфбумресурсы», 2018. – 480 б.

УДК 821.51.0
ББК 83.3 Ки
К 47

«Классикалык изилдөөлөр жана тексттер» сериясынын акындар чыгармачылыгы 
багытындагы 4-китебинде улуу акын, төкмөлүк өнөрдүн мыкты өкүлү Токтогул 
Сатылгановдун чыгармачылыгы тууралуу Ж. Таштемиров, Р. Кыдырбаева, М. Мамыров, 
М. Сырдыбаев, Ш. Үмөталиевдердин акындын өмүр жолуна, чыгармачылына арналган 
макалалары топтоштурулду. 

Китеп акындар чыгармачылыгы боюнча эмгектенген окумуштууларга, жогорку окуу 
жайларынын түркология, филология факультеттеринин студенттерине, аспиранттарына 
жана элдик маданий мурастарга кызыккан жалпы окурмандарга сунуш кылынат.

К 47

К 4603020100-18 УДК 821.51.0
ББК 83.3 Ки

ISBN 978-9967-12-774-6

ISBN  978-9967-12-774-6

© КРУИАнын Ч. Айтматов атындагы 
    Тил жана адабият институту, 2018
© Полиграфбумресурсы, 2018



3

Жаки Таштемиров

ТОКТОГУЛДУН ЧЫГАРМАЧЫЛЫГЫНДАГЫ ТРАДИЦИЯ-
ЛУУЛУК ЖАНА НОВАТОРДУК МАСЕЛЕСИ1

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармачылыгынын 
элдик традиция менен байланыштуулугу жөнүндө сөз болгондо биз 
эки негизги проблемалык маселеге көңүл буруубуз керек. Биринчи 
маселеде кыргыз элинин бир нече кылымдар ичинде түзгөн акыл-ой 
байлыгы, андан улуу акын Токтогулдун кандай ыкмада пайдаланы-
шы, аны өнүктүрүшү каралса, экинчиси – Токтогулдун чыгармала-
рынын кыргыздын акындарына тийгизген таасири, башкалар тара-
бынан акындын асыл традициясынын кандайча улантылып жаткан-
дыгын камтымакчы.

Токтогул жөнүндө айрым монографиялар, изилдөөлөр жазыл-
ганы белгилүү, бирок традиция маселеси ушул күнгө чейин изил-
дөөнүн объектиси катары карала элек. Ырас, айрым макалаларда же 
изилдөөлөрдө ушул маселе жөнүндө бир-эки сүйлөм менен учкай ай-
тылган ойлор кездешет. Албетте, анын өзү акындын чыгармачылы-
гындагы негизги проблемалык маселелердин бири – жөнүндөгү ма-
селени чече алмак эмес.

Традиция – тиги же бул элдин өсүп-өнүгүшүнө, турмуш-тири-
чилигине, жашоо шартына байланыштуу алардын салт-санаасынан, 
акыл-эсинен, күжүрмөн эмгегинен түзүлгөн асыл нерсе, өзүнчө та-
рыхый кубулуш. Ошол үчүн традициянын түрлөрү көп. Элдин үрп-
адат традициясы, этнографияга байланыштуу салтка айланган тра-
дициясы, акыл-эс байлыгынын өсүү тарыхына мүнөздүү традиция 
ж. б. ушуга мисал болот. Традиция дегенде биз тигил же бул элдин 
тарыхый өсүшүнө өзүнчө калыптанган, белгилүү даражада өнүк-
көн жөрөлгөлөрүн, маданий мурастарын жана башка салттарын тү-
шүнөбүз. Бирок тиги же бул маданий мурас сырткы формасы жа-
гынан гана эмес, ички мазмуну боюнча да бааланууга тийиш. «Ар 
бир улуттук маданиятта, – деп жазат В. И. Ленин, – өнүкпөгөн болсо 

1 Ж. Таштемиров Токтогул жана оозеки чыгармачылыктын традициялары – Фрунзе, 1976



4 

да, демократиялык жана социалисттик маданияттын элементтери 
болот. Анткени, ар бир улутта ошондой эле буржуазиялык маданият 
да (көпчүлүгүндө али да черносотендик жана клерикалдык ) болот, 
болгондо да «элементтер» түрүндө гана эмес, үстөмдүк кылуучу ма-
даният түрүндө болот»1. В. И. Ленин ошону менен катар «... ар бир 
улуттук маданияттан анын демократиялык жана анын социалисттик 
элементтерин гана алабыз» деп эскерткен. Кыргыз элинин оозеки 
чыгармачылыгын жана акындардын поэзиясын изилдөөдө В. И. Ле-
ниндин бул жобосу айкын багытты белгилеп бермекчи. Чындыгында 
эле биздин колго келип жеткен чыгармалар идеялык жактан бирдей 
мазмунда эмес. Ар бир эл өзүнүн басып өткөн тарыхый жолунда, та-
рыхый өнүгүшүндө эчен түрдүү маданий байлыктарды түзөт. Ал ар 
бир элдин өзүнө таандык улуттук өзгөчөлүгүнө карай, тактап айт-
канда улуттук формада өнүгөт. Кыргыз элинин оозеки чыгармачы-
лыгы да мазмуну жана формасы боюнча өзгөчөлүккө ээ традициялуу 
түргө жатат. Төкмө ырчылардын чыгармаларына кайрылганда алар-
дын поэзиясы кыргыз элинин традициялуу фольклору менен тыгыз 
байланыштуу экенин даана көрөбүз.

Пролетарчыл улуу жазуучу М. Горький типтүү каармандар 
фольклордо экенин эскертип, андан «үйрөнгүлө»2 деп айткан. Ушун-
дан эле фольклордун жазуучуларга тийгизген таасири, жазма ада-
биятка карата карым-катышы даана көрүнөт. Таланттуу акын-жа-
зуучулар фольклордун таасири, анын материалы аркылуу өлбөс-өч-
пөс сонун чыгармаларды жаратканы белгилүү. Дүйнөгө атагы чык-
кан Шота Руставели, Низами, Фирдоуси, Навои жана орус элинин 
Крылов, Пушкин, Гоголь, Некрасов, Салтыков-Щедрин өңдүү клас-
сик акын-жазуучуларынын чыгармаларынан фольклордун тийиштүү 
даражадагы кездешиши жогоруда айтылган ойду ырастайт. Демек, 
традициядан пайдалануу маселеси мурунтан эле таланттуу адамдар-
дын көңүлүнүн борборунда болуп келген. Ал эми элдик оозеки чы-
гармачылыктан жазуучулар, акындар кандай үлгү алды, кандайча 
өздөштүрдү, анын натыйжасында ийгиликтерге жетишти, мунун өзү 
башка маселе.

Традициядан үйрөнүп, өз чыгармачылыгын өнүктүрүү жазуучу-
ларга гана таандык кубулуш эмес, ал фольклорго жана ырларын имп-
ровизациялык ык менен жараткан төкмө акындарга да мүнөздүү кө-
рүнүш. Кыргыздын Токтогул Сатылганов, Тоголок Молдо, Барпы 

1 В. И. Ленин. Чыгармалар, 20-т., Кыргызча биринчи басылышы. – Фрунзе:Кыргызмамбас, 
1956, 9-бет.

2 М.Горький О литературе. – М., СП., 1953, стр 698



5

Алыкулов, Калык Акыев, Алымкул Үсөнбаев, Осмонкул Бөлөбалаев 
өңдүү төкмө акындары өз элинин прогрессивдүү традицияларын 
улантышты жана аны өнүктүрүү үчүн көп эмгектеништи.

Токтогул элдик оозеки чыгармачылыкты эненин сүтү менен 
кошо оозанып, тили чыккандан аны менен кулагын кандыра баштаса 
да, бардыгын үлгү катары алган эмес. Ал оозеки чыгармачылыктын 
эң мыктыларын гана өздөштүрдү, андан үйрөндү. Демократиялык 
тенденциядагы үлгүлөр гана анын чыгармаларына канат бүтүрдү, 
идеясын чыңады. Ушул жерде М. И. Калининдин: «...сапаты начар 
искусство эл арасында сактала албайт. Эл – бул кадимки алтын из-
дөөчү сыяктуу, өзү талдап, өзү сактап, улам оңдоп отуруп, ондогон 
көп жылдар бою баалуу, эң гениалдуу чыгармаларды гана сактап 
калат»1 деген сөзүн эске салгыбыз келет. Токтогул – элдин өкүлү. 
Ошону менен катар, элдин алтынын жыйнап, аны тазалап жана кооз-
доп иштеп чыгуучу кылдат зергерлердин бири. Акындын чыгарма-
чылыгына талдоо жүргүзгөндө, анын чыныгы зергер экендиги, ашкан 
чебердиги айкын көрүнөт.

Элдин оозеки чыгармачылыгы – өзүнчө чалкып жаткан терең 
жана тунук деңиз десек апырткандык болбойт. Анткени, өткөндөгү 
көрүнүктүү акындар менен жазуучулар, эчен окумуштуулар фольк-
лорго жогору баа беришкени бизге белгилүү. Оозеки чыгармачылык 
жандуу булак экендиги жөнүндө орус элинин белгилүү акыны Д.Бед-
ный: «Это богатейшее народное творчество – живой источник, кото-
рый никогда не иссякнет. Из этого источника черпали свое вдохно-
вение наши величайшие поэты. Обращение к этому живому источ-
нику народного творчества удесятеряет творческие силы, подобно 
прикосновению героя греческой мифологии к матери-земле2, – дейт. 
Ал даанышмандык оюн айтуу менен бирге чыгармачылык эргүүнүн 
ушундай гигант булагына акындардын жакшы киришпей жатканына 
катуу өкүнгөн. Оозеки эл чыгармачылыгынын мааниси зор. Дүйнө-
лүк маданияттын, анын ичинде адабияттын тарыхына байкоо жүр-
гүзсөк, улуу художниктер өз элинин мол мурасына ар дайым кайрыл-
ганын, аны терең өздөштүрүү менен гана идея-көркөмдүк жагынан 
жогору турган баалуу чыгармаларды жаратканын, доордун генийле-
ри болгонун көрөбүз. Биз мисалды алыстан издебей эле, орус эли-
нин Пушкин, Гоголь, Лермантов, Некрасов, Достоевский, Горький, 
Маяковский, Шолохов сыяктуу акындары менен жазуучуларын атап 

1 М. И. Калинин О литературе. – Лениздат, 1949, стр. 196. 
2 Д. Бедный. Собрание сочинений в пяти томах, т. 5. 1954, стр. 296.



6 

өтүүнү туура табабыз. Алар өздөрүнүн чыгармачылыгында орус эли-
нин бай фольклоруна кайрылышып, алардан үйрөнүшкөн. Ошонун 
натыйжасында чеберчиликтерин өркүндөтүшкөн, гений деген наам-
га жетишкен.

Элдик мурастан пайдалануу жөнүндө кеп кылганда Токтогулдун 
чыгармачылыгы көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Анткени анын акын-
дык өнөрү, жазма адабият менен салыштырганда, стиль жана методу 
боюнча өзгөчөлүккө ээ. Бул негизинен эки өзгөчөлүк менен мүнөз-
дөлүүгө тийиш. Биринчиси – Токтогул бүт чыгармаларын импрови-
затордук ык менен түзгөн акын. Ошон үчүн анын ырлары эл арасы-
на оозеки түрүндө таралды. Мунун өзү акындын ырларынын кыргыз 
элинин оозеки чыгармаларына жакын экендигин белгилейт. Экинчи 
өзгөчөлүк – Токтогулдун ырларынын «автору» бар экендиги жана ал 
айткан ырлар «Токтогулдун ыры» делип эл арасында сакталгандыгы. 
Мына ушул өзгөчөлүктөр Токтогулдун чыгармаларын фольклордон 
бөлүп турат. Демек, акындын чыгармаларын изилдөөдө ушул өзгөчө-
лүктөр дайыма көңүлдө болууга тийиш.

Болочок улуу акын ыр бешиги – кыргыздын Ала-Тоосунун кең 
койну Кетмен-Төбө өрөөнүндө төрөлдү. Токтогул дүйнөгө келген 
мезгилде Кетмен-Төбөдө карыя Наке башында турган бир топ ырчы-
лар бар эле. Ал эми Түштүк Кыргызстанда болсо Орозаалы, Бекназар, 
Нурмолдо, Муса дегендер, Таласта Эсенаман менен Бекмурат, Чоңду 
менен Сартбай сыяктуу чоң ырчылар, Чүй менен Ысык-Көл жана 
Тянь-Шанда Калмырза, Солтобай, Музооке, Айтыке ж.б. толуп жат-
кан ак таңдай акындар бар эле. Замандаштарынын эскерүүсүнө кара-
ганда, Токтогул таластык чоң акын Чоңдуну пир туткан. Ал ушул ыр-
чылардын айрымдарын көрсө, айрымдарынын ырдаганын, алардын 
айткан сөздөрүн өз кулагы менен укту. Ошол кезде өзү менен бир 
мезгилде ырдап чыккан Жеңижок, Курман, Эшмамбет, Кара Курман 
ж.б. ырчылар менен бирге жүрүп ырдашты. Мына ушулардын баары 
Токтогулдун чыгармачылыгын такшалтуу, өнүктүрүү үчүн өзүнчө 
мектеп болду. Демек, акын кыргыз элинин оозеки чыгармачылы-
гынан наар алып, мына ушул мурас менен оозанды. Кыргыз элинин 
ошол кездеги акындык поэзиясы Токтогулдун талантына канат бүтү-
рүп, анын чабытын кеңитти. Ошон үчүн акындын чыгармачылыгын 
жогоруда белгилеп өткөн эки булактан бөлүп кароого болбойт.

Кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгы акындык поэзия кечээ 
гана чыга калган нугу кыска, түбү тайыз кубулуш эмес, анын не-
гизи кыйла кылымды кучагына алган тереңдикте жатат. Ошондой 



7

традициялуу мурасты изилдеп, көп аракет кылган ары даана, таланты 
күчтүү адам гана өз элинин мүдөөлөрүн чагылдырган чыгармалар-
ды түзө алмакчы. Токтогул ошондой изденгич, өз элинин бай мура-
сына өтө билгичтик менен мамиле кылган акындардын бири болгон. 
Айрым окумуштуулар белгилегендей, бир гана Сартбай акын үлгү 
алып, ошону менен ушундай бийиктикке көтөрүлгөн десек, анда 
чындыктан четтегендикке жатар эле. Токтогул өзүнүн чыгармачылы-
гында кыргыз элинин бай мурасына кайрылып, анын баа жеткис бер-
меттерин жыйнады, ошонун натыйжасында курч ырларын жаратты. 
Демек, Токтогул – кыргыз элинин традициялуу поэзиясын өз чыгар-
мачылыгында уланткан жана аны өнүктүрүүгө тийиштүү салымын 
кошкон күчтүү акындардын көрүнүктүү өкүлдөрүнүн бири.

Токтогулдун чыгармачылыгынын традициялуулугу эмнелер 
менен мүнөздөлмөкчү? Бул суроого бир сөз менен жооп берүүгө эч 
мүмкүн эмес. Анткени традиция дегенибиз – өзүнчө татаал кубу-
луш. Традиция дегенде тигил же бул акындын чыгармачылыгындагы 
форма менен чектелбей, анын негизи болуп мазмунун көңүлгө алуу-
буз керек. «Традиции несут, деп белгилейт В. П. Аникин – в себе 
идейно-художественное содержание, взвешенное, проверенное в 
процессе бытования на протяжении нескольких веков и эпох»1.

Чындыгында кылымдардын сыноосунан өткөн, элдин купулуна 
толгон чыгарма гана жашоосун уланта алат. Токтогул кыргыз эли-
нин кыйла кылымдардан бери карай өмүр сүрүп келе жаткан поэзия-
сынын нугу менен өз чыгармачылыгын өнүктүрдү. Акындын чыгар-
маларына кайрылганда ага мүнөздүү традициялуулук маселеси тө-
мөнкүлөр менен белгиленет: стилинин оозеки чыгармачылык жана 
акындык поэзиянын стили менен жакындыгы, тематикасынын тра-
дициялуулугу, образдардын жана көркөм каражаттарынын, ыр түзү-
лүшүнүн традициялуулугу ж. б. Ушундан эле кыргыз элининин улуу 
акыны Токтогулдун чыгармаларынын традициялуулугу көп маселе-
ни ичине камтыганы көрүнүп турат.

Ырчылардын поэзиясындагы өзүнүн жаратылышы боюнча имп-
ровизация аркылуу түзүлөрү белгилүү. Токтогул да ушул традицияны 
уланткан акын. Демек, импровизация – ырчылардын чыгармачылы-
гындагы традицияны улантуунун бир көрүнүшү. «Элдик искусство-
до традиция менен импровизация диалектикалык бирдикти түзөт»2. 
Анткени импровизация акындардын чыгармачылыгында өзүнчө 

1 В. П. Аникин. Об антиисторизме в изучении традиционного фольклора. Русский фольклора. 
VI. М. –Л., 1961

2 П. Г. Богатырев. Вопросы теории народного искусства. М., «Искусство», 1971, стр. 400.



8 

ыкмага айланган жана байыркы замандардан бери анын өзү салт 
болуп калган. «Киргизские акыны унаследовали древние, самобыт-
ные художественные традиции»1. Импровизациялык ыкты колдонуу 
менен гана тиги же бул кубулуш жөнүндө төкмө акындар өзүнүн көз 
карашын баяндап келгени тарыхый чындык. Токтогулдун мурунку 
жана ага замандаш ырчылар, же андан кийин жашаган Калык, Алым-
кул, Коргол, Барпы сыяктуу шакирттери да кыргыз элинин оозеки 
чыгармачылыгына мүнөздүү импровизациялык ыкты колдонушканы 
белгилүү. Анткени анын өзү чыгармачылык ык катары канга сиңип 
кеткен болучу. Советтик белгилүү окумуштуу Г. Ломидзе традиция 
тууралуу мындай дейт: «Традициялардын баалуулугу жаңы маданий 
байлыктарды түзүү үчүн булак болууга жөндөмдүүлүгү менен анык-
талат. Мында, албетте, фольклордун поэтикасы турмуштук проб-
лемалардын белгилүү чөйрөсүн чагылдырууга жарамдуулугун эске 
алуу керек. Аллегориялуулук, масштабдуулук, жалпылаштыруу, 
көркөмдүк жактан «биримдүүлүк» – фольклордук образдардын мү-
нөздүү белгилери мына ушундай»2. Токтогулдун чыгармачылыгына 
жогоркудагыдай белгилер мүнөздүү. Анын сүйүү темасына арналган 
ар түрдүү ырлары, санат-насыяттары, пейзаждык лирикалары жана 
башка толуп жаткан чыгармалары жалаң импровизациялык ык менен 
жүзөгө ашкан, фольклор менен тыгыз байланышкан туундулар десек 
болот. Бирок анын өзү Токтогулдун чыгармаларынын сапатына терс 
таасирин тийгизмек эмес, кайра анын поэзиясынын традициялар 
менен байланыштуулугун белгилеп, баалуулугун арттырмакчы.

Төкмө акындарга мүнөздүү дагы бир өзгөчөлүк – бир уккандын 
жадысында сактап калууга, аны качан да болсо кайталап айтып бе-
рүүгө жөндөмдүүлүгү. Төкмө акындардын көпчүлүгү эйдетизм ка-
сиетине ээ. Ушундай артыкчылыгы аркасында оозеки эл чыгарма-
ларынын майда түрлөрүнөн тартып, ири көлөмдөгү дастандарынын 
бир нечесин аткарышкан. Түрк элинин адабиятын көп изилдеген оку-
муштуулардын бири Е. Бертельс мындай дейт: «Певец мог исполнить 
свои собственные произведения, но мог выступать и в роли пере-
датчика произведений своих предшественников и современников»3. 
Мына ушунун өзү эле өткөндөгү традицияны уланткандык, аны 
өнүктүргөндүк болуп саналат. Эгер Токтогулдун чыгармачылыгына, 

1 В. Виноградов. Токтогул Сатылганов и киргизские акыны. М. – Л., Музгиз, 1952, стр.84. 
2 Г. Ломидзе. Оош-кыйыштык жана жаңыны издөө. «Кыргызстан маданияты», 1970, №43, 

21 – октябрь. 
3 Е. Бертельс. Изучение истории туркенской классической литературы в Советском Союзе, В 

кн: Махтумкули. Ашхабад, 1960, стр. 190. 



9

анын бай мурасына кайрылсак, андан кичине көлөмдөгү макал-ыла-
каптардан тартып ири көлөмдөгү эпикалык дастандарга чейин бар 
экенин көрөбүз. Акындын ырдаганын угуп-билип жүргөн замандаш-
тары Токтогул «Манасты» жомокчулардай эле көп билгенин, аны 
эң мыкты аткарганын эске салышат. Бирок, эл Токтогулду манасчы 
дешкен эмес, аны улуу акын катары эсептешкен. Казактын белгилүү 
акыны Жамбыл, кыргыздар арасында жүрүп, «Манас» айтканды өз-
дөштүрүп, аны кезегинде аткарган. Ошого карабастан Жамбылды эч 
ким жомокчу дебейт, ал элге төкмө акын катары белгилүү. 

Акындардын чыгармачылыгына мүнөздүү өздөрүнүн чыгарган 
ырын гана эмес, бирөөлөрдөн уккандарын бүт илип алып, калыбын 
бузбай аны кайра айтып берүүлөрү кадыресе адамдарды таң калты-
рышы мүмкүн. Аны өзү бардык дитин ушул өнөргө коюп, эйдетизм 
шартын «көнгөндүгүндө», ансыз бир укканын жадысына сактап кө-
күрөгүнө түйүп калуу эч мүмкүн эмес. Акындар ушундай дааналы-
гы менен угуучулардын көңүлүн өзүнө буруп, алардын алкышына 
татыктуу болгон. Бирок, ырчымын дегендин баары эле андай сапат-
ка ээ экен деген ой туулбаска тийиш. Кимдин таланты күчтүү, ким 
жөндөмдүү экен, ошондой акын гана бир укканын бүт жаттап алып, 
угуучулардын талабы боюнча аны ар дайым кайра айтып бере алган. 
Замандаштарынын эскермелерине караганда Токтогул ушундай жөн-
дөмдүүлүк менен элди таң калтырчу экен. Ал кыргыз элинин ондон 
ашык дастанын эң чебер аткарган. Кандайдыр бир дастанды айткан-
да, бир жеринде элди күлдүрсө, муңдуу эпизод баяндоодо угуучу-
лар ыйлап, терең кайгыга баткан, тунжурашкан, ал эми дастандын 
башкы каарманы баатырдыкты көрсөткөн учурларда алар шаттык-
ка бөлөнүшкөн. Акын көкүрөктүүлүгү, зээндүүлүгү менен ушунча 
толуп жаткан дастандарды жадысына толук сактай билип, алардын 
ар бирин бир нече күнү айткан. Укмуштай эс – эйдетизмдик касиетке 
ээ болбогон адам ушунча көп мүлктү көкүрөгүнө сактап жүрө албас-
тыгы түшүнүктүү. Кыргыздын улуу акыны Токтогул өзүнөн мурун 
жашаган жана ошол кездеги ырчылардын чыгармаларын абдан өз-
дөштүрүү менен бирге, башка элдердин, мисалы өзбек, казак, татар, 
уйгур, дунган, орус ж. б. элдердин музыкасын, ырларын ошол калк-
тын улуттук мурасын сактоо менен аткарган. Молла Тойчу менен 
айтышканы кызыктуу өткөн. Ал жөнүндө Токтогул өзү минтип эс-
керген: Алиги тааныш өзбек: «Сиз дагы домбураны алиң» деп, мени 
шаштыра берди. Ошондо мен комузду алдым эле, бир сарт: «Бечера 
кыргыз битта тарашасыны сүйрөп келе жатыпты, нема кылар элең? 



10 

–деди. Ошондо «менин ырыма түшүнбөйт го» деп, алиги Молла Той-
чунун күүнө салдым. Комуздун келбегенине тилимди кошуп ырдай 
баштадым. МоллаТойчунун ырынан баштап, анан ошол обон менен 
таң атканча ырды уланта бердим»1. Бир укканда эле анын ырын бүт 
көкүрөккө жат кылып, ошону менен катар музыкасын кошо келти-
риштин өзү таң калаарлык көрүнүш.

Токтогулдун эргиген күчтүү эрудициясы, анын чебердиги акын-
дыгынан гана эмес, кыргыздын музыкалык мурасын абдан мыкты 
билгендигинен, комузду виртуоздук менен черткенинен жана башка 
өнөрлөрдү жөндөмдүүлүк менен эң сонун аткарганынан даана көрү-
нөт. Улуу акынды көрүп калган кыргыз элинин белгилүү комузчусу 
Карамолдо Орозов мындай ойду айтат: Өнөрдүн кени мына ошо То-
комдо экен. Күүсү бир жагында, ыры бир жагында. Ал эми куудул, 
курч сөздөрүчү! Дүйнөгө бир келген киши тура»2. Жаратылыш март-
тык менен улуу акынга тартуулаган асыл сапатты Карамолдо Орозов 
туура баамдаган жана ага өзүнүн калыс баасын берген. Ушул мүнөз-
дөмөдөн эле Токтогулдун эң күчтүү эрудициясы, анын чыгармалары-
нын традициялуулугу ачык байкалып турат. Ал эми акындын чыгар-
маларынын традициялуулугу эмнелер менен мүнөздөлүүгө тийиш? 
Буга бир сөз менен жооп берүүгө эч мүмкүн эмес. Анткени тради-
циялуулук өз ичинде проблемалык көп маселени камтып, аны чечүү 
үчүн изилдөөнү, далил-материалдын негизинде тактоону талап кылат 
эмеспи. Токтогулдун оозеки эл чыгармаларынын айрым үлгүлөрүн 
булак катары пайдаланышы, анын негизинде көркөм образды түзү-
шү, кыргыздын сүйлөө речиндеги сөз байлыгын колдонушу, айрым 
ырларынын тема жагынан акындык поэзия менен байланыштуулугу 
ж. б. ушул өңдүү карым-катыштар изилдөөнүн объектисин белгилөө-
чү маселелерден болуп эсептелет. Кыскартып айтканда, Токтогул не-
гизинен эки булактын тунук башатынан – кыргыз элинин бай мура-
сынан жана акындык поэзиясын жөндөмдүүлүк менен пайдаланган. 
Акындардын чыгармачылыгы элдин бардык маданияты менен тыгыз 
байланышкан, ага зор таасирин тийгизген»3. Оозеки эл чыгармачы-
лыгы кыргыз калкынын улуттук маданиятынын бир бөлүгү болуу 
менен бирге, ал турмушту билүүдөгү эң негизги булак катары эсеп-
телген. Мына ошол себептүү акындардын чыгармачылыгы элдин 

1 Тил жана адабият институтунун кол жазмалар фондусу. Инв, № 5141,77-бет. Мындан ары 
фондунун катар номери, бети көрсөтүлөт. 

2 К. Орозов. Элеси дайым эсимде. «Ленинчил жаш», 1958, 4 – апрель. 
3 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. М., 1961, стр 7. 



11

акыл-ой байлыгы, алар жараткан бардык маданият менен тыгыз бай-
ланышкан болучу.

Бала төрөлгөндө туулган жердин абасынан дем алып, эне сүтү 
менен оозанат эмеспи. Ал эми тили не чыгып, не чыга электе эле 
эне тилинде сүйлөгөн сөздөргө кулагы каныга баштайт. Мунун өзү 
болочок акын төрөлгөндөн эле эне сүтү менен оозанган сыяктуу өз 
элинин оозеки чыгармачылыгынан таалим ала баштагандык деген 
сөз. Демек, таасир десе эле, аны тиги же бул чыгарманын көчүрмөсү 
катары түшүнүү чындыкка жатпай турган маселе. Таасир дегенибиз 
бул көзгө көрүнбөгөн, төрөлгөндөн эле тиги же бул адам менен кошо 
жашаган табышмактуу кубулуш. Ошон үчүн традиция маселесине 
кайдыгердик менен эмес, ага өтө жооптуулук менен мамиле кылуу 
зарылчылыгы келип чыгат. Традиция жөнүндө сөз болгондо бирин-
чи кезекте улуттук маданияттын мазмунуна жана формасына көңүл 
буруу керек. Анткени чыныгы художниктердин, улуу акындардын 
дүйнөгө көз карашы, алардын таптык позициясы улуттук мурастын 
таасири астында өсүп өнүгөт. Чындыгында Токтогулдун чыгармачы-
лыгы жөнүндө сөз болгондо, биз кыргыз элинин духовный байлыгы 
болуп эсептелген оозеки чыгармачылыгын, акындык поэзияны ж. б. 
маданий кенчтерди көз алдыбызга элестетебиз. Токтогулдун поэзия-
сындагы традициялуулук проблемасы мына ушул маселеге тыгыз 
байланыштуу экенин акындын чыгармаларына талдоо жүргүзгөндө 
айкын көрүнмөкчү.

Кыргызстандын эл акыны А. Токомбаев: «Токтогул Сатылганов 
кыргыз элине белгилүү, тааныш жана сүйүктүү адам. Анын аты кыр-
гыз элинин күү-обону, ыры-тамсили менен жана азаттыкка умтулган 
элдин толкундуу козголушу менен байланыштуу. Токтогул сабат-
сыз болсо да көп санаасыз ырчылардын бири эмес эле. Анын өзүнчө 
маданияты, өзүнчө көз карашы жана өзүнчө адам баласына мукаб-
баттуу көз карашы болгон»1. «Өзүнчө маданияты» дегенде, биз кыр-
гыз элинин бир кылымдар ичинде түзгөн, духовный байлыгы болуп 
эсептелген ар түрдүү темадагы, ар түрдүү жанрдагы оозеки чыгарма-
чылыгын, жакшы традицияларын түшүнөбүз. Чындыгында кыргыз 
элинин көрөңгөлүү традициясы болбосо, анын демократтык ойду ча-
гылдырган акыл-ой байлыгынан жеткилең үйрөнбөсө, акын мындай 
бийиктикке көтөрүлө алмак эмес. «Токтогул жалаң гана акын эмес, 
композитор, комузчу, обончу. Токтогулга бул баа жетишпейт, баа-
рынан мурун өзүнүн дооруна жараша элден чыккан саясатчылардын 

1 А. Токомбаев (Балка) . Токтогул, «Кызыл Кыргызстан», 1937, 14 – июль.



12 

бири. Токтогулдун өмүр жолдору анын патриоттук сезимдерин ойго-
туп, эркин турмушка карай сүйрөдү. Ал окубаган болсо да, башынан 
өткөн оор турмуш, эсепсиз кайгы аны саясий сезимге ээ кылды. Тур-
мушка кенен карап, философиялык ойго жеткирди»1. Республика-
быздын эл акыны. А. Токомбаевдин бул пикирине толук кошулууга 
болот, анткени акындын чыгармалары ушул ойду айтууга негизди 
түзүп жатат. «В традициях, – деп жазат В. П. Аникин, – выражаются 
эстетические вкусы, нормы, понятия, представления, нравственно-
этические убеждения народа. Традиционность и традиции в народ-
ном творчестве складываются в самой тесной связи с жизненным со-
циально-историческим и житейски-бытовым опытом народа»2. Кыр-
гыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармаларында жогоркудай 
айтылгандар бүт дээрлик чагылдырылган десек жаңылышпайбыз.

Токтогул кыргыз элинин эң мыкты традицияларына айрыкча 
көңүл буруп, аны дааналыгы менен өздөштүрүп, өзүнүн чыгарма-
чылыгын өркүндөтүүнүн тунук булагы катары пайдаланган. Акын 
жөн гана өздөштүрүү менен чектелип калган жок, чыгармачылыгына 
багыт издеди, анын даңгыр жолун тапты. Традицияны кыргыз эли-
нин турмушу, өзү жашаган коомдук мамилелерди чагылдыруу менен 
айкалыштырды. Ушул жагынан акынды традициячыл, экинчи тарап-
тан жаңычыл – новатор десек жаңылбайбыз.

Кыргыз элинин турмушуна кайсы жагын, кайсы сааласын албай-
лы, Токтогулдун ага кайрылбаган маселеси жок чыгар. Элдин эркин-
диги, азаттыкка умтулушу, саясий туткундардын ал-абалы, кыйын 
турмушу, адамкерчилик менен адилетсиздик, достук менен кастык, 
бай-манаптардын эзиши, элдин ага каршы күрөшү, өнөр, өмүр, өлүм, 
жаштык менен карылык ж. б. толуп жаткан маселелер Токтогулдун 
чыгармаларынын негизги темаларынан болгон. Акын ушул темалар-
ды чыгармаларында камтыган да, аны мурдагы традициялар менен 
байланыштырып, өзүнүн дааналыгы аркасында новатордук менен 
чагылдырган. Анын «Кызды узатканда» деген ырын мисалга алып 
көрөлү. Бул ыр реалдык турмушту чагылдыруусу боюнча кыргыздын 
салт ырларынын бири – көрүшүү ырларынын түрүнө жатат. Бирок, 
Токтогул бул ырында фольклордук форманы кайталап, аны менен 
чектелип калган эмес. Ал – акын. Ошон үчүн бөтөн жерге жөнөп жат-
кан кыздын келечек турмушун ыр менен абдан так, эң элестүү баян-
дайт. Ал кызга кайрылып мындай дейт:

1 А.Токомбаев. Токтогул, «Кызыл Кыргызстан», 1943, 13 – июнь. 
2 В. П. Аникин. Об антиисторизме в изучении традиционного фольклора. Русский фольклор. 

VI. – М. – Л., Изд, АН СССР, 1957. Стр 57. 



13

Өндүрү алыс Кутчу-Суу 
Жерге барат экенсиң. 
Биздин өсүп жаткан көп сарттар 
Элге барат экенсиң1.

Акын кыздын көңүлүн ушундайча жубатат. Демек, «Кызды узат-
канда» деген ырда көңүл айтуу, жубатуу идеясы чыгарманын өзөгүн 
ээлеген. Ал эми көрүшүү ырларынын мотиви көбүнчө башка элге, 
алыс жерге кетип жаткан кызга абалды түшүндүрүү болгондуктан, 
бул ырда да ушул маселе камтылганын көрөбүз. Элдик көрүшүү ыр-
ларында кызды алып бараткан куда-кудагыйга, күйөө балага кара-
та «ыйлатпай, сыктатпай жакшы мамиле кылгыла» деген кайрылуу 
менен катар кызга да ар кандай акыл-насааттар айтылары белгилүү. 
Токтогул кайын энеси менен апасына «айылдаш коңшу болорун» тү-
шүндүрүп келип, анан кызга мындай насаатын айтат:

Алтының болсо, жыйнай жүр,
Абийир тапсаң – сеники,
Абысын келсе сыйлап жүр. (11,42)

Жогоркудай акыя-насаат мотиви элдик көрүшүү ырларында 
арбын кездешет. Ойду тактоо максатында айрым мисалды келти-
рүүнү туура табабыз. Жеңеси көрүшкөндө кызга кайрылып мындай 
дейт.

Күйөөң менен күлүп жүр, 
Күлгүндөй жүрүп кошулган 
Күйөөңдүн сырын билип жүр. 

же:
Алганың сырын билип жүр, 
Алганың менен күлүп жүр2.

Бул мисал Токтогулдун «Кызды узатканда» деген ыры менен 
сапма-сап кайталанып айтылбаса да, маани жагынан үндөшүп турат. 
Кызды жөнөтүп жатканда ата-эне жана башка жакындары өздөрүнүн 
акыркы акыл-насаатын айтары белгилүү. Мына ошол жагдай көрү-
шүү ырларында чагылдырылган болучу. Токтогул да өзүнүн чыгар-
масында аны камтыбай койгон эмес. Элдин традициясына байланыш-
туу ыр аркылуу өзүнүн кеңешин айтып, өзүнүн чыныгы каалоосун 
билдирди.

1 Токтогул. Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы. 2-т., – Фрунзе., «Кыргызстан» басмасы, 
1968, 42-бет. Мындан ары тому, бети көрсөтүлөт. 

2 Кыргыз эл ырлары. Түзүүчүлөр А. Токомбаев, Б. Кебекова. Фрунзе, «Илим», 1967, 284 -285- 
беттер. 



14 

Көрүшүү ырларынын көпчүлүгүндө жакшы каалоо менен бирге 
традициялык баталар да айтылышы мүмкүн. Көрүшүү ырларынын 
биринде энеси кызына карата мындай каалоону айтат:

Аман бол, багың ачылсын, 
Алдыңдан кавхар чачылсын. 
Картайганда энекең 
Көп какшабай басылсын1.

Бул сыяктуу каалоолор байлык өкүм сүрүп, кыздар калың мал-
дын туткунунда эрксиз сатылып жаткан өткөн заманда ар бир ата-
эненин көңүлүн тейлеген болучу. Токтогул да ушул жагдайды чыгар-
масында чагылдырды.

Кайын энең апаңа
Жайы-кышы айылсың.
Аман кон, балам, журтуңа,
Этек-жеңиң жайылсын (11,42)

Токтогул өз оюн ооштуруп айтуу менен баяндайт. Мында акын 
оозеки речти чебер колдонду. Ошон үчүн ой ары элестүү, ары терең 
болуп чыккан. «Токтогул, – дейт А. Токомбаев, – өзүнүн чыгарма-
ларын элге сүйкүмдүү, уккулуктуу кылып, турмуштан алып, көпчү-
лүктүн алдына тарткан элден чыккан нукуру чебер»1. Республика-
быздын эл акыны А. Токомбаевдин бул пикирине толук кошулууга 
болот. Чындыгында, эл арасында жөн гана айтылган бата маанисин-
деги сөздөрдү ырга айлантып, андан татынакай кооз ыр жаратуу ну-
кура чеберлердин колунан гана келет эмеспи. 

Токтогул – элдин оозеки чыгармачылыгынын бардык түрүнөн ке-
ңири пайдалануу менен катар аны дагы өнүктүргөн, аны дагы бийик 
баскычка көтөргөн акын. Ошон үчүн анын ырлары элге жагымдуу, 
ары түшүнүктүү болуп, эмгекчилердин мүдөөлөрүн айкын чагылды-
рып турат. «Индивидуальная одаренность Федосовой выражалась не 
в отрыве от традиции, а в активности ее преобразования, не в разрыве 
с эстетикой породившего эту традицию коллектива, а в творческом 
к ней отношении»2. Орустун белгилүү эл акыны, аткаруучусу Федо-
сованын бай мурасын терең изилдеген К. В. Чистов анын чыгарма-
чылыгы жөнүндө туура пикирди айтып жатат. Токтогулдун чыгар-
мачылыгы жөнүндө сөз болгондо окумуштуунун ушул пикири эске 
алуу туура деп ойлойбуз, анткени «кыргыз акындары байыркы, өзүн-
чөлүккө ээ көркөм традицияларды мурас кылып алышкан»3. Ушул 
өзгөчөлүк Токтогулдун чыгармачылыгынан даана көрүнөт.	

1 Ошондо, 264-бет. 



15

Токтогулдун ырларынын өзгөчөлүгү – жөнөкөйлүгү бардык элге тү-
шүнүктүүлүгү, тилинин тактыгы, жатыктыгы, ойдун ачыктыгында. Бул 
сыяктуу ийгиликке бардык эле өнөрпоз жетише бербейт, себеби анын 
өзү тиги же бул акындын талантынын деңгээлине, чеберчилиги – байла-
ныштуу татаал процесс. Ким өзүнүн чыгармачылыгы гана жооптуулук 
менен карайт экен, кимдин табигый таланты күчтүү болсо, ошол акын 
гана угуучулардын купулуна толо турган мазмундагы чыныгы көркөм 
ырды тунук поэзияны жаратары түшүнүктүү. Традияцияга чыгармачы-
лык менен мамиле жасай билбеген, аны элдин мүдөөлөрүнө айкаштыра 
албаган, коомдук максатына карай колдонууну жүзөгө ашыра албаган 
жөндөмдүүлүгүн акын гана мурдагылардын начар көчүрмөсүн берип 
коюшу ыктымал. Токтогул өткөндөгү мурастарга өтө этияттык менен 
карап, андан чебердикте пайдаланган акындардын бири.

Кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгынын ичинен кошоктор 
өткөн заманда кеңири тараган түрлөрдүн бири эле. Анын өзү көп акын-
дардын чыгармачылыгына тийиштүү даражада таасир этпей койгон 
эмес. Кошокторду демократ акын Тоголок Молдонун чыгармачылы-
гынан да арбын кездештиребиз. Кошок мотивиндеги ырлар Токтогул-
да жана башка акындарда да бар. Топчубайдын дүйнөдөн кайтканын 
угузганда Токтогулдун катуу кайгыга батып, айткан ыры ушуга мисал 
болот. Акындын ушул ыры мазмуну боюнча оозеки эл чыгармачылы-
гындагы жоктоо ырынын түрүнө жатат. Бирок айрым ыр жолдору ко-
шоктун мотивинде айтылган. Ойду такташ үчүн мисалга кайрылып кө-
рөлү. Кыргызстандын түштүгүндө «Акбарак» деген кошок эл арасына 
кеңири тараган ырлардан. Анын эки варианты бизге белгилүү: биринчи 
вариантында кемпирдин жалгыз уулу көлгө түшүп, кокусунан чөгүп өл-
гөндө энеси кошкон экен деп түшүндүрүлсө, экинчи вариантта жалгыз 
уулу Нарын дарыясынан агып өлгөндө ушул кошокту айтыптыр делип 
түшүндүрүлөт. Ошол эле ыр жолдору «Карагул» деген кошокто да кез-
дешет. Андай ыр жолдорду Токтогулдун баласы жөнүндөгү ырынан да 
жолуктурабыз. Ой ачык болсун үчүн мисал келтирип көрөлү.

Токтогулда:
Каркылдап каздар көл сактайт,
Кара ылаачын чөл сактайт,
Карып калган атакең
Кай жакка барып жан сактайт?! 

Куркулдап куулар көл сактар
Куу ылаачын чөл сактайт,



16 

Куурап калган атакең
Куюгуп кайда жан сактайт?!( !, 158)

«Карагул» кошогунда:
Каркылдап кара каздар көл сактар,
Кара ылаачын чөл сактар,
Картайганда энең менен атакең
Күндө үч убак жол сактар.
Куркулдап куулар көл сактар, аке,
Куу ылаачын чөл сактайт,
Куураган атаң менен энекең:
«Карагул качан келет» деп,
Күндө үч убак жол сактар. (Инв. 1859, 79-бет)

Эки мисалда тең тематикалык параллелизм менен образдар гана 
эмес, айрым сөздөр тыбышына чейин бирде кайталанып жатат.

Бирок, Токтогул ушул строфаларды сөз таба албай калгандык-
тан колдонгон эмес. Бул строфаларда катуу кайгыга баткан адамдын 
ички сезими, көкүрөгүн эзгилеген күйүтү өтө аянычтуу баяндалат.
Токтогул өзүнүн башына түшкөн трагедиялык оор абалын түшүндү-
рүү үчүн элдин канына сиңген, алардын жүрөгүнө жакын ырды кол-
донду. «Ат арытып жол келсе, сыйлары болбойт жалгыздын, ажал 
жетип, күн бүтсө, ыйлары болбойт жалгыздын» деген ыр жолдору 
да кулакка тааныш. Акын аны чыгармасына киргизип, өзүнүн муңун 
терең билдирүүнү көздөгөн.	

Эл арасында: «Өткөнгө өкүнбө, кеткенге кейибе» деген афоризм-
дер кездешет. Оозеки речте колдонуп жүргөн ушул афоризмди Ток-
тогул өзүнүн «Эңсеген элим, аманбы?» деген ырында эң чебер кол-
донгон. Эң жакын адамдарынан бүт ажырап, катуу кайгыга баткан 
акын эл тарабынан айтылган ушул сөздү ырга айландырып, өз оюн 
күчтүү берген, ага социалдык маанидеги ойду камтый билген. Ал:

Кайгылуу жүрөк чер болуп,
Көзүмдөн аккан кара жаш
Токтолбоду сел болуп,
Жаралган экем жалганда
Күйүттүү булбул мен болуп, – 

деп өткөндөгү адилетсиз бийликке, ошол кездеги коомго так мүнөз-
дөмө берип, өзүнүн «күйүттүү булбул» болгонун муңкануу менен 
баяндап, анан оюн мындай жыйынтыктайт:

Кейибеймин кеткенге, 



17

Өкүнбөймүн өлгөнгө, 
Мен ыраазы боломун. 
Эл-журтумду көргөнгө! (1, 149)

Ак жеринен айдалып кетип, кайра келгенде кайгылуу күнгө туш 
болуп турган учурда патриоттук сезимди туюндурган күчтүү ырды 
таап айтышы – анын даана акын экенин белгилөөчү көрүнүш. Токто-
гул, ошентип, кошокторунда жана башка ырларында элдик афоризм-
ди чебер пайдаланган болучу.

Токтогул кошоктун айрым ыр жолун кайгы-муңду баяндаш үчүн 
гана пайдаланбастан, кээде арноо мотивиндеги чыгармасына да кам-
тый кеткенин көрөбүз. Акындын Капалга карата айткан ыры ушул 
ойду ырастап турат.

Токтогулда:
Кыргак ташты бек баскан,
Кылыч мүйүз теке аткан.
Жалпак ташты бек баскан,
Жаа мүйүздүү теке аткан. ( 2, 134)

Элдик кошокто:
Жалпак бир ташты бек баскан,
Жайыгыраак мүйүз теке аткан.
Кыңгырак ташты бек баскан,
Каңырак мүйүз теке аткан. 

Эки мисал негизинен үндөшүп турган менен, Токтогулдун ырын-
да образдуулук, тактык өзгөчө көрүнүп турат. Мергендин аялынын 
кошогундагы «жайыгыраак мүйүз», «кыңырак мүйүз» деген сыппат-
тоолорго караганда, Токтогулдун ырындагы «кылыч мүйүз», «жаа 
мүйүздүү» деген эпитеттер элестүү, күчтүү чыккан. Токтогул элдик 
кошоктогу айрым ыр жолун чыгармасына камтып, аны менен чекте-
лип калбайт. Ал өз оюн андан ары төмөнкүчө улантат:

Кара-Тыт менен Эшиң бар,
Кадырды билер эсиң бар,
Эштин сайы жогору,
Өлгүчө бирге конолу,
Ынтызар болсоң бери кел,
Олтуруп эрмек бололу (2,134).

Токтогул элдик кошокто айтылган строфаны Капалга терс маани-
де эмес, мергендин кесиби чындык турмушка байланыштуу сүрөттөө 
үчүн колдонду. Кийинки строфада акын теңтушун алдыртан кичине 



18 

ныкыгандай тамашага ала сүйлөп, өзүнүн ага карата жылуу сезимин 
билдирди. Ошону менен катар мергендин мүнөзүн ачып көрсөттү. 
Ушул жерде Ж. Бекөнбаевдин улуу акын жөнүндө жазганын келти-
рүүнү туура табабыз. «Токтогулдагы, – дейт ал, – башка ырчылар-
дан бөтөнчө бир касиет кимге ырдаса, ошонун мүнөзүнө, шартына 
жараша ырдаган. Абышкаларга, кемпирлерге ырдаса, ошолордун кө-
ңүлүнө жага турган ырларды ырдаган. Жаш жигиттерге, келин-кыз-
дарга ырдаса, жаштардын көңүлүнө жага турган ырларды ырдаган»1. 
Мындай пикирди окуучулары Коргол ырчы, Алымкул төкмө жана 
башка көргөн-билген замандаштары эске салат. «Ырдагандан, комуз 
чертүүдөн эч качан чарчап же болбосо талыкчу эмес. Кимге болбо-
сун: балага, кыз-кыркынга, кемпир-чалга, бүт баарына эмне сураса, 
ошону аткарып берүүчү»2 дейт А. Үсөнбаев. Ж. Бөкөнбаев белгилеп 
кеткендей, улуу акын Токтогул өзүн Капалга карата айткан ырында 
мергендин мүнөзүн, анын шартын ачып көрсөткөн. Башкача айткан-
да, Токтогул – кыргыз кедейлеринин жана жалпы эле адамдардын 
ички дүйнөсүн – психологиясын ар тараптап ачып көрсөткөн акын. 
Анын ар түрдүү темадагы чыгармалары ушул ойду ырастап турат.

Чыныгы көркөм сөз чеберлери өздөрүнүн чыгармачылыгын өр-
күндөтүү үчүн, элдин калың катмарына жеткирүү үчүн дайыма из-
денишкен, ал үчүн өзүнөн мурунку бай мурастарга кайрылышкан. 
Музыковед В. Виноградов өзүнүн бир макаласында Токтогул жөнүн-
дө минтип жазат: «Ал (Токтогул. – Ж. Т.) элдин жүрөгүнө баруучу 
жолду издеген жана ушул максат үчүн бардык музыкалык традиция-
ларды пайдаланган. Мына ошондуктан ал эски күүлөрдү жана ырлар-
ды жаңы максаттарга багындырып, аларга жаңыча багыт бере бил-
ген»3. Бул пикирге толук кошулууга болот. Анткени, Токтогулдун 
бардык адабий мурасы эмгекчилердин ой-максатын чагылдырууга 
багытталган. Токтогулдун улуулугунун жашыруун сыры – анын поэ-
зиясынын чындык турмуш менен тыгыз байланыштуулугунда, со-
циалдык-коомдук мамилелердин бирдей гармонияда чагылдырылы-
шында. Эң негиздүүсү – жакшы традицияларга таянуу менен катар, 
өзү жашаган доордо коомдук турмуш менен кошо кайнап, алардан 
чыгармачылыгына бай материалды таап алып, ал аркылуу мазмуну 
терең, идеялык-көркөмдүк жагынан жогору турган курч ырларды 
түзгөндүгү менен мүнөздөлөт.

1 Токтогул жана Коргол ырчы, «Кызыл Кыргызстан», 1938, 11 – август.
2 Кыргыз адабиятын өрчүткөн улуу акын. «Ленинчил жаш», 1949, 9 – декабрь. 
3 Соолбос булак, «Советтик Кыргызстан», 1965, 15 – июнь. 



19

Токтогулдун негизинен эки булакка – оозеки эл чыгармачылы-
гына жана акындык поэзияга кайрылганы тууралуу жогоруда айтыл-
ган болучу. Ушул жерде З.Ахметовдун төкмө акындардын чыгарма-
чылыгы жөнүндөгү пикирин келтирүүнү туура табабыз. Ал мындай 
дейт: «Поэзия народных певцов развивается в целом в русле устных 
поэтических традиций, но качественно отличается от фольклора-
творчества, главным образом, коллективного – сильным проявлением 
индивидуального начала»1. Эл акындарынын чыгармачылыгында, 
албетте, «индивидуалдык башталышы» бар. Бирок кыргыз эл акын-
дарынын чыгармачылыгындагы жогорку өзгөчөлүк гана мүнөздүү 
эмес. Кыргыздын төкмө акындарынын чыгармачылыгындагы «ин-
дивидуалдык башталышы» негизинен алардын поззиясынын стили 
жана тематикасы менен белгиленет. Акындардын чыгармачылыгына 
үйрөнүү-үйрөтүү, таалим алуу жана таалим берүү традициясы күч-
түү. Алардын чыгармаларынын тематикасы көпчүлүк учурда окшош 
болуп жатканы ошого байланыштуу. Өткөндөгү кайсы акындын чы-
гармачылыгына кайрылбайлы, баарында тең мактоо, кордоо, кошто-
шуу, учурашуу, айтыш өңдүү темадагы ырлар бар экенин көрөбүз. 
Жогоруда аталган түрлөр төкмө акындардын поэзиясына таандык 
традициялуу ырлардан болуп саналат. Бул түрдөгү ырлар тема жа-
гынан гана эмес, турмушту баяндоо ыкмасы, композициясы, айрым 
мотивдери жагынан да окшош келет. Токтогул Сатылганов – төкмө 
ырчылардын өкүлү. Ошон үчүн анын чыгармачылыгында да кыр-
гыздын төкмө ырчыларынын поэзиясына мүнөздүү мактоо, кордоо, 
учурашуу, айтыш темасындагы бир нече чыгарма бар. Бирок Токто-
гулдагы бир артыкчылык – ошо өзүнөн мурунку акындардын сонун 
традициясынан жөндөмдүүлүк жана билгичтик менен чебер пайда-
лангандыгында. Ал өзүнөн мурун жашаган акындардын поэзиясы-
нын үлгүсүндө ырдаса да, ага чыгармачылык менен мамиле жасаган. 
Акын элдин жүрөгү эмнени каалап турганын даанышмандык менен 
сезип, өз оюн угуучуларга жеткирүү милдетин негизги максат кылып 
алдына койгон. Ошон үчүн анын бүт дээрлик чыгармасында коомдук 
маселе даана чагылдырылган болучу. Токтогулдун жаңычылдыгы 
ушул жагынан айкын көрүнөт. «Творчество Федосовой являет собой 
замечательный пример новаторства, бережного и вместе с тем твор-
ческого отношения к традиции, ее обобщения и преодоления. При 
всем своем новаторстве Федосова не отрывалась от традиции. То 
новое, что вносилось ею, было связано со стремлением ярче и полнее 

1 З. А. Ахметов. О языке казахской поэзии. Алма-Ата, 1970, стр. 50. 



20 

выразить мысли и чувства ее современников – русских крестьян, пе-
реживавших одно из самых бурных в своей истории десятилетний»1. 
Чындыгында дүйнөлүк адабияттын тажрыйбасында улуттук мыкты 
традициялардын өнүктүрүлүшү, чыгармачылык менен пайдалануу 
жана аны улантуу тиги же бул акындын-жазуучунун новатор бо-
луусуна эч качан тоскоолдук кылган эмес. Федосованын чыгармачы-
лыгына берген аныктама Токтогулдун поэзиясына тийиштүү, антке-
ни кыргыз элинин улуу акыны да өз улутунун мыкты традицияла-
рына үзгүлтүксүз кайрылып, аны чыгармачылык менен пайдаланган 
болучу. Анын чыгармачылыгындагы өзгөчөлүк – турмушка активдүү 
катышуу натыйжасында социалдык-саясий, коомдук-тарыхый мами-
лелерди, орчундуу маселелерди ар тараптан терең камтыган ырларды 
түзгөндүгү, чыгармаларынын темасынын жаңылыгы менен мүнөз-
дүү. Акындын кайсы чыгармасына кайрылбайлы, алардан жогору-
да эске салгандай жакшы сапаттарды даана байкайбыз. Мисал үчүн 
мактоо темасындагы ырлардын түрүнө кайрылып көрөлү. Мактоо те-
масындагы ырлар Октябрь революциясына чейинки мезгилде ырчы-
лардын чыгармачылыгында кеңири тараган түрлөрдөн болучу. Бул 
ырды айткан акындын максаты – бирөөлөрдү мактоо менен андан 
бирдеме өндүрүп алууга багытталган эле. Мактоо ырында кишинин 
керт башындагы кемчилиги көмүскөдө калып, жалаң гана гипербола-
лык апыртуу менен анын мартабасы даңазаланат. Алтай деген акын 
бир аялды төмөнкүдөй сүрөттөө менен мактоого алган:

Мактап айтат дебесең,
Сөзүмдөн үбеп жебесең.
Кенжекеден келбеттүү,
Акылайдан акылдуу,
Айткан сөзү макулдуу,
Зулайкадан сымбаттуу.
Айчүрөктөн анча өйдө,
Акеркечтен мынча өйдө.
Каныкейден кайраттуу,
Айткан сөзү айбаттуу2.

Кыргыз элинин эпосторунда аябай макталып, сулуулугу, акыл-
мандыгы, кайраттуулугу жагынан кылымдар бою типтүү образ ката-
ры айтылып келген аялдардан Алтай мактоого алып жаткан аялдын 
кебете-кешпири, даражасы өйдө сыпатталганын жогорку ыр ачык 

1 Русское народное поэтическое творчество, т. II, кн. 2. М. – Л., 1965, стр. 179 – 180. 
2 Кыргыз адабияты, орто мектептердин IX класстары үчүн окуу китеби, 1973, 10-бет. 



21

көрсөтүп турат. Мактоо ырлары негизинен ушундай мазмунда кезде-
шет. Бирок кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун мактоо темасын-
дагы ырлары өзүнүн идеялык мазмуну боюнча айрым жамакчы ыр-
чылардын бул түрдөгү чыгармаларынан кескин айырмаланат. Анын 
мактоо ырларында апыртуу жок. Ал чыгармаларда карапайым адам-
дардын күжүрмөн эмгеги, баатырдык иши, эл үчүн көрсөткөн кайра-
ты, эрдиги реалисттик жагдайда даңазаланат. Акындын Жанаалы те-
гирменчи, Мамыр бүркүтчү, Айчеке балбан жөнүндөгү, «Байчоюн», 
«Баймурат», «Даңканай орден алганда» деген чыгармалары ушуга 
мисал болот.

Токтогул Сибирден келгенден кийин Жанаалы тегирменчинин 
үйүнө барып, ошо отурушта элге карата учурашуу ырын айтат: «Көп-
чүлүк журтум, аманбы? Көргөнүм айтсам жаманбы?» деп сөздү учу-
рашуу ырдын традициялык мотиви менен баштайт, бирок ал окуя-
ны тар рамкада баяндап, ошону менен чектелип калбастан, коомдук 
маселени тереңден козгойт. Акын адилетсиз заманга нааразылыгын 
билдирип, эркиндик жөнүндөгү ойду элге ачык баяндайт. Өзүнүн ак 
жеринен айдалганын, «көк темир» колго салганын айтып келип: «Па-
дыша төрө, залимдин бактысы качан байланат, агынан кеткен биз-
чилеп, алар качан айдалат?» деп коомдун өзгөрүшү жөнүндөгү оюн 
билдирди. Ушундай учурашуудан кийин Токтогул тегирменчи Жа-
наалыга кайрылып анын эмгегин мактоого алат: «Жабыктай болгон 
боз таштан» тегирмендин ташын чапканын баса көрсөтүп, «Усталы-
гын айтылсын убай-чубай бир баштан» деп, Жанаалынын кылган 
кызматын баяндап өтүп, анын күжүрмөндүгүн ырдайт:

Бургусун күндө бекитип, 
Ыргайдан шынаа мык кактың. 
Картайганча кажанып, 
Кайрат менен мал таптың. 
Таман акы, маңдай тер, 
Таалайың бар, жан бактың (1,223).

Акындын новатордугу – эмгектин ролун өтө жогору баалоо 
менен даңазалап көрсөткөндүгүндө. Токтогул кыргыз элинин оозе-
ки чыгармачылыгынын демократтык багыттагы мыкты традиция-
ларында тарбияланып, аны өнүктүрүү үчүн белсенип иштеп, байка-
ган нерселерин эмгекчилердин турмушу менен тыгыз байланышты-
рууга талбай аракеттенген, анын жогорку ыры ушул ойду ырастап 
турат. «Токтогулдун бүткүл чыгармачылык ишмердиги кыргыз эли-
нин духовный маданияты жана азаттык күрөшү менен эриш-аркак 



22 

байланыштуу. Ал тарыхка улуу демократ акын, атактуу музыкант, 
прогрессивдүү ойчул, букаранын максатын көздөгөн адам катарында 
кирет»1. Мунун өзү улуу акын Токтогулдун чыгармачылыгына бе-
рилген калыс жана туура баа. Чындыгында Токтогулдун жашоодогу 
бирден-бир максаты – элге кызмат кылуу болгон. Ал оюн өмүрүнүн 
акырына чейин ак ниет аткарды.

Токтогулдун мактоо темасындагы ырлары идеялык-көркөмдүк 
жактан жогору бийиктикте турат. Биз мактоо ырынын бири – «Бай-
чоюн» деген чыгармасына кайрылып көрөлү. Байчоюн – мурунку 
убакта байларга эзилип келген жалчынын бири. Совет бийлиги орно-
гондон кийин Малкалды деген жерде той болуп, аны Байчоюн баш-
карат. Токтогул: «Таманын тилип, тузду сээп, башкарчу элең адам-
ды, байкадыңбы Мырзабек, башыңда турган заманды!» деп сөздү 
манаптарга тийгизе айтып, анан теңдикке жеткен кыргыз элинин кө-
ңүлү агарганын эргүү менен билдирет да, ушундан кийин Байчоюнду 
мактоого алат:

Байге алып көпкөн көсөлдөр,
Байчоюн, сага баш ийди.
Бир айтып сөзгө көндүрдүң,
Сенин жөндүүлүгүң эл билди. (2,119).

Акын жөн гана мактай бербей, ага карата өзүнүн акыл-насаатын, 
чыныгы кеңешин айтат. Ошентип Токтогулдун бул ырында да коом-
дук маселе, Совет бийлигинин туура багытта жүргүзүлүшү жөнүндө-
гү терең ой камтылган. Ал эми Токтогулдун «Даңканай орден алган-
да» деген чыгармасы анын басмачыларга каршы күрөштөгү эрдигин, 
Совет бийлигин орнотууда сиңирген күжүрмөн ишин чагылдырууга 
арналган. Жыйынтыктап айтканда, Токтогул мурункуларды жөн гана 
тууроо менен чектелген эмес, акындык поэзиянын мыкты традиция-
сын чыгармачылык менен пайдаланган жана өзүнүн чебердигин көр-
сөткөн.

Учурашуу ырлары акындык поэзияда кеңири тараган түрлөр-
дүн бири. Ошон үчүн бул түрдү өткөндөгү акындардын чыгармачы-
лыгынан жуук кездештирүүгө болот. Учурашуу ырлары өз алдынча 
түр катары айтылуу менен бирге, кээде айтыштарга да колдонулушу 
мүмкүн. Ушул темадагы ырлардын чыгышына же айтылышына кан-
дайдыр бир себеп шарт түзөт. Тиги же бул ырчы көрө элек адамга 
учурашуу ыры менен, же жалпы элге карата эсендик суроо менен кай-
рылышы ыктымал. Барпынын, Алымкулдун улуу акын Токтогулга 

1 Кыргыз элинин улуу акыны, «Советтик Кыргызстан», 1965, 15–июнь. 



23

биринчи ирет жолукканда ага карата амандашып айткандары учура-
шуу ырына мисал болот. «Шаршендин Токтогул менен учурашуусу» 
деген чыгармада Шаршен акынга кайрылып мындайча ырдайт:

Азыраак айтпай каламбы? 
Ардактуу Током, аманбы? 
Учурашпай каламбы? 
Улуу Током, аманбы? 
Аргымак, күлүк, тобурчак 
Ат минген Током, аманбы? 
Ак калпак кыргыз ичинде 
Нарк билген Током, аманбы? (2,137)

Амандык айтып, эсендикти суроо учурашуу ырларына мүнөз-
дүү көрүнүш. Шаршен учурашуу ырына таандык мотивди колдонуп, 
улуу акындын алдына бир топ суроолорду койду, ошону менен катар 
«Токо, менин акындыгым аз эле, ар ишке оозум маш эле» деп, өзүнүн 
ким экенин кыскача түшүндүрөт. Демек, Шаршен Термечиков оозе-
ки чыгармачылыктын традициясында тарбиялангандыгын Токтогул-
га карата айткан ырынан көрсөттү. Учурашуу темасындагы ырлар 
өткөн замандагы ырчыларда гана эмес, азыркы күндөгү Т. Шабдан-
баевдин, Ы. Борончиевдин чыгармачылыгынан да кездешет. Бирок 
мазмунунун тереңдиги, идеясынын ачыктыгы жагынан Токтогулдун 
учурашуу темасындагы ырлары жогорку бийиктикте турганын баса 
көрсөтүп айтууну туура табабыз. Анын «Энсеген элим, аманбы?», 
«Апакем, аман барсыңбы?» деген чыгармалары ушундай пикирди 
айтууга негиз түзөт.

«Эңсеген элим, аманбы?» деген теманын өзү эле учурашуу ырла-
рынын түрүнө жатарын белгилеп турат. Бирок кеп традицияда эмес, 
кеп аны пайдаланууда. «Токтогул кайсы гана жанрда ырдабасын, ал 
ар дайым кыргыздын элдик поэзиясы менен элдик ырларынын эң 
мыкты традицияларын алып жүрүүчүсү жана алардын түздөн-түз 
мурасчысы болгон»1. Бул пикирин толук колдоп, ага кошумча мына 
муну айтмакчыбыз: Токтогул традициядан чыгармачылык менен 
пайдаланган жана ырдын мазмунуна айрыкча көңүл бурган. Ушул 
сапат гана Токтогулду улуу акын даражасына көтөрдү. Ө. Жакишев 
«Эл акыны» деген макаласында Токтогул жөнүндө мындай дейт: 
«Токтогулдун чыгармасы өзү менен замандашы жана өзүнөн мурда 
өткөн акындардын чыгармасына караганда ырларынын элге түшү-
нүктүүлүгү, кооздугу, тилинин тактыгы жана мазмунунун ачыктыгы 

1 Кыргыз элинин улуу акыны, «Советтик Кыргызстан», 1965, 15-июнь. 



24 

менен ажыраган»1. Токтогулдун «Эңсеген элим, аманбы?» деген ыры 
мазмунунун ачыктыгы, идеясынын тереңдиги жана кооздугу жагы-
нан социалдык-эстетикалык, тарбиялык мааниси зор чыгармалардан 
болуп саналат. Ырды окуганда акын өз башынан өткөргөн азаптуу 
кыйын күндөр жана Сибирден келгенден кийин ал туш болгон кай-
гылуу окуянын чыныгы картинасы көз алдыга элестүү тартылып, 
аны менен кошо жүрөктү сыздаткан муңдуу күүсү кулакка таасын 
угулгансыйт. Анын өзү Токтогулдун ырлары адамдын психология-
сына, ички сезимине терең жеткендигине, көңүлдөгү дитин таамай 
туюндурганына байланыштуу.

Малай болуп жалданып
Ыйлагандар, аманбы?
Кара оокатка жандарын
Кыйнагандар, аманбы?
Жан тынымын дүйнөдө
Кылбагандар, аманбы?
Көк келтекке жыгылып
Кыйрагандар, аманбы? (1, 150)

Токтогул – эмгекчил элди жан-дили менен сүйгөн, алардын 
ички сырын, санааларын, ойлорун, асыл мүдөөлөрүн ар тараптан 
ачып көрсөтүүгө аракет кылган даанышман акын. Анын өз доорун-
дагы ырчылардан өзгөчөлүгү – нукура элдик акын болгондугунда. 
Ал эзүүчүлөргө каршы чыгып, эмгекчилердин таламын жактап ыр-
дады. Ошол себептен душмандар аны жалган жалаа менен каралап, 
алыскы Сибирге айдатты. Камактан качып келгенден кийин кыргыз 
элине учурашуу ыры менен кайрылып, акын ошол кездеги адилет-
сиз бийлик жөнүндө, эмгекчилердин катуу эзилип жатканы жөнүн-
дө өз оюн баяндады. Эгер акын туткунга алынганда, «Кош, элим!» 
жана «Кош, апаке!» деген сыяктуу традициялык коштошуу ырла-
ры менен эмгекчи калкка кайрылып, «Жаралыппыз, калың журт, 
зулумдардын жемине ай» деп өзүнүн терең кайгысын билдирсе, 
ал эми «Эңсеген элим, аманбы?» деген чыгармасында эзүүчүлөр-
гө каршы кыжыры кайнагандык сезилет. Токтогул эзилген элдин 
кыйын абалын баяндап, баарынан негиздүүсү – тап жигин дааналык 
менен ажырата айтат.

Улуу ой таасир тийгизүүнүн зор күчү. Токтогул ушул ырында 
социалдык-тарыхый жагдайды кеңири жана айкын туюндурган улуу 
ойлорду айткан. Ошон үчүн анын ырлары эмгекчилерге зор таасир 

1 «Кызыл Кыргызстан», 1940, 24-ноябрь. 



25

эткен болучу. Токтогулдун окуучуларынын бири, белгилүү акын 
Калык Акиев устаты менен жаш кезинде бирге жүргөнүн эстеп, анын 
жакшы сапаты жөнүндө мындай дейт:

«Көпчүлүк журтум аманбы? 
Көргөндү айткан жаманбы? 
Көңүлүңө салайын 
Көйтүндө жүргөн заманды... – 

деп, өз башынан өткөргөн күндөрүн ырдады. Токтогулдун мындай 
муңдуу ырлары уккандарды жашытты»1. Жогорку мисал учурашуу 
ырынан келтирилген үзүндү. Элдин жашыганы, көз жаштарын төккө-
нү эки себепке негизделген десек болот: биринчиси – улуу акын Ток-
тогулдун баштан өткөргөн кайгылуу окуясы, азапты тартышы, экин-
чи себеп – жалпы эле кыргыз элинин катуу эзилиши, жакырчылык 
турмушта жанчылышы эле. Акын «Эңсеген элим, аманбы?» деген 
чыгармасында ушул эки жагдайды, тактап айтканда кыргыз элинин 
өткөн замандагы чыныгы турмушун жана өзүнүн башынан өткөндө-
рүн күчтүү сезим менен сүрөттөгөн болучу. Ал традицияны чыгарма-
чылык менен чебер пайдалануу аркылуу идеясы терең, көркөмдүгү 
жогору турган сонун чыгармаларды жараткан. «Токтогул Сатылганов 
өз чыгармаларында кыргыздын көркөм сөз өнөрүн бийиктикке көтө-
рүп, боордош элинин маданиятын өлбөс-өчпөс чыгармалары менен 
байыткан, чыгармасын элдин мүдөөсүнө тикеден-тике байланышты-
рып, азаттык үчүн күрөштүн өткүр куралына айландырган»2. Акын-
дын ушундай сонун аракети анын бардык чыгармаларынан даана кө-
рүнөт. Токтогул «Эңсеген элим, аманбы?» деген ырында ошол кезде-
ги коомду туура жана өтө так мүнөздөгөн:

Залимден кармап кегимди 
Ала албадым, Токтогул. 
Зар заманда жайчылык 
Таба албадым, Токтогул (1, 152).

Токтогул өткөн адилетсиз доорду «зар заман» деп, бийлөөчүлөр-
гө «залим» деген метафораны колдонду. Ошентип, учурашуу ырында 
да коомдук зор маселени күчтүү сезим менен чагылдырды, аны жо-
горку мисал көрсөтүп турат.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулду өзүнөн мурунку ыр-
чылар менен салыштырганда, андагы өзгөчөлүктөр эмнелер менен 
мүнөздөлмөкчү? Анын сезиминин өсүшүнө, тар рамкадан чыгып, 

1 К. Акыев. Токтогул менин жүрөгүмдө. «Ленинчил жаш», 1940, 23 – ноябрь. 
2 Кыргыз элинин улуу акыны ( баш макала), «Советтик Кыргызстан», 1965, 15 – июнь. 



26 

боордош элинин революциялык-демократтык алга умтулуусун көр-
сөтүүгө, биздин оюбузча, негизинен эки жагдай таасир эткен десек 
болот: биринчиден, кыргыз элинин ошо кездеги оор турмушу, катуу 
эзилиши, анын негизинде эмгекчилердин эзүүчүлөргө каршы наара-
зылыгы, өз укуктары үчүн жана эркиндик үчүн жүргүзгөн күрөшү 
акындын аң-сезимин ойготкон, ал баамдаган коомдук турмуш бүт 
чыгармаларында чагылдырылган; экинчиден, сүргүндө жүргөндө ар 
түрдүү улуттардан – «казак, кыргыз, өзбектен, орус менен ногойдон» 
ак жеринен кармалып келген адамдарды көрүшү, орус элинин рево-
люционерлери менен жолугушу, аны көп нерсеге үйрөткөн эле. Ток-
тогул интернационалист акын катары так ушул мезгилде көп улуттун 
атынан бийик добуш менен ырдады. Ошон үчүн Сибирден келгенден 
кийин мурдагыга караганда бай-манаптарга, бий-болуштарга карата 
кеги дагы арбып, «Күч-кубатын байларга сордургандар, аманбы?» 
деп эзилгендерге кайрылды, алардын аң-сезимин ойготууну көздө-
дү. Жыйынтыктап айтканда, акындын поэзиясынын социалдык-эсте-
тикалык жана тарыхый-тарбиялык мааниси бүт дээрлик чыгармала-
рында элдин оор абалын, кайгы-зарын, ички муңун ачык камтыган-
дыгында. Адабиятчы К. Асаналиев: «Высокая идейно-эстетическая 
целеустремленность, удивительное совершенство поэтического мас-
терства выдвинули его в первые ряды среди целой плеяды акынов»1 
дейт. Токтогул чыгармаларынын идеясынын тереңдиги, мазмун-
дуулугу, турмушту ар тараптан кеңири камтышы, аны көркөмдүктө 
чагылдырышы жана ойчулдугу жагынан өз доорундагы акындардын 
биринчи катарында гана эмес, алардан алда канча бийиктикте турат.

Токтогул өзүнүн көп кырдуу чыгармачылыгында эң чебер жана 
ойчул гана эмес, новатор акын катарында көрүнөт. Ырас, ал тради-
циядан баш тартып, негизи жок жерден өзүнчө жаңылыкты ачкан 
эмес. Акын эчен кылымдар бою ата-бабалар жараткан традицияны 
улантып, аны чыгармачылык менен пайдалануу аркылуу ошол кез-
деги турмушту кеңири жана элестүү чагылдыруу, өзүнүн дүйнөгө, 
коомго болгон көз карашын түшүнүктүү тил менен элге жеткирүү 
жана жаңы образдарды түзүү жагынан новатор болду. «Новатор» 
десе эле, азыркы күндөгү искусствонун, тактап айтканда жазма ада-
бияттын өкүлү түшүнүгүндө карагандар болушу мүмкүн, ал туура 
эмес. «Новатор» (поvator)2 – латын сөзү, биздин тилге которгондо 
«кайта баштоочу», «жаңылоочу» деген маанини берет.

1 К. Асаналиев. Патриарх киргизской поэзии, «Литературный Киргизстан», 1965, № 2, стр 12. 
2 Словарь иностранных слов. Под ред. И. В. Лейхина и прф. Ф. Н. Петрова. 1949, стр. 445; 

Толковый словарь русского языка. Под ред. Д. Н. Ушакова, т. II. М., 1938, стр. 586. 



27

Традиция жана новатордук маселеси эки башка түшүнүк, ошого 
карабастан булар бир-бири менен тыгыз байланыштуу тарыхый про-
цесстер. Эгер тигил же бул художник жалаң гана традицияга көңүл 
буруп, аны менен чектелип калса, андан эч кандай натыйжа чыкмак 
эмес. Ал эми турмуш дайыма өнүгүп туруучу процесс. Ошон үчүн ал 
адамдардын талабын улам өркүндөтө бермек. Мына ушундан жаңы-
лыкты издөө, адамдардын өсүп жаткан духовный талабын канааттан-
дыруу керек. Ушуга байланыштуу новатордук демилгеси көтөрүлүп, 
ал традиция менен катар эле пайда болот. Демек, новатордук – бул 
чыгышы боюнча байыртан бери келе жаткан кубулуш.

Эгер кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгында жана акындык 
поэзияда мурда демократтык ойлор айтылып, айрым социалдык кө-
рүнүштөр чагылдырылып келсе дагы, идеялык-көркөмдүк деңгээли 
жагынан Токтогулдун чыгармалары ээ болгон бийиктикке жети-
ше алган эмес. Жазуучу Ю. Домбровскийдин образдуу оюн ушул 
жерде эске салууну туура табабыз, ал мындай дейт: «Токтогулду мен 
Кыргызстандын бай, өзүнчө өзгөчөлүгү бар, кулачы кең поэтикасы-
нын жаны сыяктуу сезем»1. Мында эч кандай апыртуу жок, мунун 
өзү акындын поэзиясына берген калыс да, туура да баа. Чындыгын-
да, Токтогул кыргыз акындарынын ичинде чолпон жылдыздай жар-
кырап турса, анын ырлары кыргыз поэзиясынын бийик мунарасы. 
Акындын «Беш каман», «Чакырбай сүткор», «Муратбек», «Эшен-
калпа» деген ашкерелөөчү ырлары, Токтогул менен Эшмамбеттин 
эшендин калпаларына карата ырдаганы, «Папы калпа» аттуу айтыш-
тары, дагы башка темадагы толуп жаткан чыгармалары ушул ойду 
айтууга өбөлгө түзөт. Токтогулдагы новатордукту дагы белгилей ке-
түүчү маселе – мурдагы ырчыларда кездешкен – кордоо ырларынын 
мазмунун түп тамырынан өзгөртүп, ушул темадагы чыгармаларын 
социалдык-коомдук тарбиясы бар саясий курч сатиралык деңгээлге 
жеткиришинде.

Токтогул акындык поэзияга мүнөздүү мактоо, кордоо, кошто-
шуу, учурашуу, айтыш темасында көп сандагы чыгармаларды жара-
туу менен бирге, кошок, көрүшүү, сүйүү ж. б. ушул өңдүү оозеки 
чыгармачылыктын үлгүсүндө да бир нече ырларды жараткан.

Токтогул тиги же бул материалды чыгармачылыгына пайдала-
нууда анын көркөмдүк жана идеялык мазмунуна айрыкча көңүл бур-
ган. Мисалы, таалим иретинде айтылган макалды көркөм поэзияга 

1 Ю. Домбровский. Жашасын жарык! «Дружба народов», 1975, № 10; «Ленинчил жаш», 1958, 
4-апрель. 



28 

айландырууда эмоциялуу таасирдүүлүгүн күчөтүп, курч мүнөздөгү 
социалдык теманы чагылдырууга аракет жасаган. Ой ачык болсун 
үчүн мисал келтирип көрөлү.

Эл арасында айтылышы:
Тишиң барда таш чайна,
Тишиңден кийин аш кайда?1

Ырыс алды – ынтымак,
Эринчекке конбос бак. (40)

Жигит болсоң шок бол,
Айткан сөзгө бек бол! (20)

Бекерден теңирим безер (12).

Өнөрлүү өргө сүзөр (46).

Токтогулда айтылышы:
Түрүнүп иштеп, эр жигит,
Тишиң барда таш чайна.
Ирээтиңди түзөтүп
Иштебесең аш кайда (1-17)
Ырыс алды – ынтымак,
Өлмөйүнчө кол кармаш	
Билими бар азамат, 
Бир-бириңе жардамдаш,
 Билинбей жүрүп бир күнү
 Мүдүрүлөт алтын баш... (74). 
Тентек жүргөн жок болот, 
Кайраттуу жигит шок болот.
Калдайган калың топ болсо,
Калыс сүйлөп октолот (211).
Бекерчиден безе кач,
Ушакчыдан көчө кач! (76).

Өнөрүң болсо өргө чап,
Кор кылбай асыл жанды бак.
Эрдин көркү эл менен,

1 Кыргыздын макалдары менен ылакаптары. Басмага даярдап, кириш сөзүн жазган Бүбүй Ке-
римжанова. Фрунзе, «Кыргызмамбас», 1948, 52 – бет, калган мисалдардан соң беттери кашаанын 
ичинде берилет. 



29

Эмгегиң менен элге жак! (74).
Жогоруда беш түрдүү мисал келтирилди. Мына ушундан эле эл 

арасында айтылып жүргөн макал-ылакаптар менен Токтогулдун ырла-
рынын өз ич ара байланышы да, бир-биринен бетөнчө айырмачылыгы 
да даана көрүнүп турат. Эгер биринчи макалда сөз таалим иретинде 
айтылса, Токтогул аны поэзияга айландырды, турмушка карата өзүнүн 
философиялык оюн туюндурду, карапайым сөз менен эмес, тизмек-
түү так уйкашкан күчтүү ыр аркылуу баяндады. Анда ойлор да ачык. 
Токтогулдун концепциясы боюнча: «Адам эмгектенүү керек, иштеш 
керек, ансыз жыргалчылык болбойт». «Ирээтиңди түзөтүп, иштебесең 
аш кайда?» дегендин өзү эле ойду корутундулап турбайбы!

Кадыресе сөз менен айтылган ой эч качан өз таасирин тийгизмек 
эмес. Токтогул аны жакшы түшүнө турган. Элдин сүйлөө речиндеги 
сөздөрдөн, калк казынасынан калпып алынган сөз каймактарын че-
бердик менен колдонуу аркылуу гана максатка ылайык күчтүү ыр-
ларды түзмөкчү. Жогорудагы мисалдар жана акындын башка чыгар-
малары ушул сапатты көрсөтүп турат. Ойду далилдеш үчүн жогорку 
мисалдын бирине көз жүгүртүп көрөлү. «Өнөрлүү өргө сүзөөр» деген 
макал бар болгону үч сөздөн турат. Мында ой каймана түрүндө элес-
түү айтылгандыктан, бул метафоралык мааниге ээ. Токтогул ушул 
макалды чебер колдонуу менен, андагы ойду кеңитип иштеп чыккан 
десек болот. «Өнөрлүү өргө сүзөр» деген макал таалим катары калыс 
айтылган. Токтогул бул макалды өз сөзүнө айландырып, аны экинчи 
жакка – угуучуга карата тике мааниде колдонду. Ошон үчүн элдик 
айтылышына караганда кийинки вариациясы эмоциялык күчкө ээ. 
«Өнөрүң болсо, өргө чап» деген ыр жолу «Өнөрлүү өргө сүзөр» де-
генге карганда алда канча күчтүү, демдүү айтылган. Ошону менен 
катар Токтогул коомдук турмушка философиялык ой жүгүртүп, ага 
карата өзүнүн корутунду пикирин таасын баяндаган. 

Токтогулдун ийгилиги эл колдонгон сөздөргө айрым өзгөртүүнү 
киргизүү менен чектелбейт. Акындын ийгилиги – аны чыгармачы-
лык менен пайдалангандыгында. Үч сөздөн турган элдик макалдан 
бир строфа ырды жаратып, ага терең маани, залкар ойду камтып, 
андан корутунду чыгаруунун өзү зор табылга. Эң негизгиси – адам-
дардын көңүлүн коомдук маселеге буруп, аң-сезимдүү коом мүчө-
лөрүн тарбиялоо идеясын көтөргөндүгүндө. Мунун өзү новатордук 
десек болот. Чындыгында эле, өзүнөн мурункуларга караганда жаңы 
идеяны көтөрүп, чыгарманын мазмунун жаңыча иштеп чыгуу гениал-
дуу адамдын гана колунан келе турган иш. Токтогул өзүнүн чебер 



30 

акындыгы менен гана «эрдин көркү эл» экенин күчтүү ыр менен 
элестүү сүрөттөп, аларды элге кызмат кылууга чакырган. Жогоруда 
мисалга келтирген ырдын кайсынысын албайлы, ар биринин идеясы 
терең, көркөмдүгү жогору.

Ыр чындыкты гана чагылдыруу эмес, ошону менен катар ага ка-
рата мамилени да туюндурууга тийиш. Акын таланттын ынтаасыз 
өкүлү өңдүү турмушка кайдыгердик менен карабастан, өз замандаш-
тарынын, мезгилдин жандуу, сезгич уулу болуу керек. Ойчул жана 
чыныгы таланттуу акындын дүйнөгө карата өзүнүн кайталангыс көз 
карашы бар экени түшүнүктүү. Ушуларды эске алганда Токтогулдун 
чыгармалары көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Токтогул – кыргыз эли-
нин демократтык ойчулдарынан үлгү алгандыктан, анын чыгармала-
рынын мазмунун адамгерчилик жана алардын укуктары жөнүндөгү 
маселе, этика маселелери ээлегенин байкайбыз. Эл: «Ынтымак болсо, 
эл бардыгына жетишет» деп, «Ырыс алды – ынтымак» деген улуу 
ойду таалим иретинде айткан болучу. Токтогул элдин ушул нуска 
сөзүн өзүнүн чыгармачылыгында жыйырмага жакын жерде колдон-
гон. Биз алардын баарына кайрылып отурбай, эки гана мисалга көңүл 
бурууну туура табабыз. «Ырыс алды – ынтымак» деген элдик макал-
дын бир нече вариациясы бар. Токтогул да ушул эле макалды улам 
өзгөртүп, чыгармачылык менен пайдаланган. Мисалы, эл арасында 
мындай деген макал бар:

Ырыс алды – ынтымак,
Ыркы жокко конбос бак. (1955, 33).

Токтогулда ушул макал мындай өзгөртүлгөн түрүндө берилген:
Ынтымак жакшы, ырк жакшы, 
Ынтымактуу журт жакшы. (1, 256).

Токтогул элдин дитин да, алардын эмне кылуу керек экендигин 
да көргөзүп айтты. Акын бул ырында элдин мыкты идеалын даңаза-
лады, эмгекчилердин жакшы турмушу жөнүндөгү өзүнүн асыл оюн 
баяндады. Мына Ошон үчүн Токтогулдун философиялык терең ойдо 
айтылган санат-насыяттары жалаң гана адабиятчылардын эмес, та-
рыхчылар менен философтордун да көңүлүн өзүнө бурган. «Токтогул 
Сатылганов өзүнүн чыгармаларында эң мыкты этикалык нормалар-
ды – элге берилгендикти, ак ниеттүүлүктү, салмактуулукту, тайман-
бастыкты, ынтымактуулукту жактап ырдайт»1. Акындын чыгармала-
рынын тематикасы кең, ар түрдүү. Токтогул дегенде, биз кыргыз эли-

1 А. Алтымышбаев, А. Дөөлөткелдиев, М. Жунусов. Кыргыз элинин XIX кылымдагы алдың-
кы катардагы коомдук-саясий жана философиялык ой-пикири. «Коммунист», 1951, №5, 26-бет. 



31

нин өткөн замандагы көп кырдуу турмушун, революциядан мурунку 
татаал жана оор коомдук мамилелерди түшүнөбүз, анткени акындын 
тоо суусундай тунук поэзиясында ошол учур ар тараптан кеңири ча-
гылдырылган. Республикабыздын эл акыны академик А.Токомбаев 
акындын чыгармачылыгына төмөнкүчө баа берет: «Токтогулдун чы-
гармалары XIX кылымдын аягы XX кылымдын башталышындагы 
учурлардын көркөм сөз документтери. Ал документтер чын жүрөк-
төн чыгып, лирикалык күч менен аткарылган жана элдик чыгарма не-
гизинде тыгыз байланышкан. Токтогулдун чыгармасынын чын жана 
күчтүү болгон бөтөнчө касиети, негизи ушул»1. Бул абдан туура бе-
рилген мүнөздөмө. Кыскартып айтканда, Токтогулдун чыгармалары-
нын сезимге өтө таасир эткен залкар күчү – акыл-ой байлыктарынын 
мыкты традицияларынан суусуну кана даам сызып, андан үлгү ал-
гандыгында, аны поэзиясына чыгармачылык менен пайдаланганды-
гында жана эл турмушун ырларында туура багытта чагылдырганды-
гында. Ой ачык болсун үчүн акындын ынтымак жөнүндөгү ырына 
кайрылып көрөлү. Токтогул бир ырында «Ырыс алды – ынтымак» 
деген макалды советтик түзүлүштү жаңы түшүнүктө элестүү берүү 
үчүн колдонот. Ал мындай деп ырдайт:

Байыртан калган ылакап: 
«Ырыс алды – ынтымак», 
Ырыскы берип тараткан. 
Жаңы дүйнө жараткан, 
Большевик бар – бизге бак! (2, 157).

Эгер элдик макалда: «Ыркы жокко конбос бак» деп, ынтымак ар-
кылуу гана ырыска жетүү мүмкүн экендиги айтылса, Токтогул ушул 
ойду дагы ары тереңдетип өнүктүрдү. Анын өзү жогорку мисалдан 
ачык көрүнүп турат. Мындагы негизги идея – Коммунисттик пар-
тиянын жетекчилиги астында эл жыргалчылыкка жетишип, бакыт 
таалайга бөлөнмөкчү. Ошол максатта акын: «Большевик бар – бизге 
бак!» деп өз оюн күчтүү сезим менен билдирди. Жыйынтыктап айт-
канда, «Ырыс алды – ынтымак» деген эл макалын Токтогул чыгар-
мачылыгында көп ирет кайталап колдонуу аркылуу өзүнүн коомдук 
турмушка көз карашын ачып көрсөткөн болучу. «Когда традицион-
ные образы и сюжетные мотивы, – деп жазат Г. Ломидзе, – подчи-
нены большой мысли, они не служат помехой для раскрытия ново-
го содержания»2. Демек традициядан пайдалануу үчүн кандайдыр 

1 А. Токомбаев. Токтогул ( Токтогулдун өлгөнүнө 10 жыл толушуна карата), «Кызыл Кыргыз-
стан», 1943, 13-июль. 

2 Г. Ломидзе. Живые и мертвые традиции. «Литературная газета», 1954, 7 августа.



32 

максат болуу керек. Ал аркылуу кандайдыр жеткиликтүү ой айты-
лууга тийиш. Ошондо гана традициялык мотив жана башка көркөм 
сөз каражаттары жаңы мазмунду ачууга мүмкүндүктү түзмөкчү.

Токтогул традициялык туюнтманы, мотивдерди жөн гана алып, 
аны анчейин кайталап айтуу менен чектелбейт. Ал макал менен ыла-
капты, же сүйлөө речинде айтылып жүргөн идиомаларды, фразео-
логиялык айкалыштарды өз оюн элестүү жана тактыкта берүү үчүн 
колдонот. Ошон үчүн алар ыр тизмегинде жаңы мазмунга ээ болуп, 
коомдук турмуштун картинасын чагылдырууга ийкемдүү келет. 
Акындын «большевик бар – бизге бак» деген ыр сабы элдик тра-
дициянын негизинде айтылган. Бирок мында коомдук турмуштагы 
зор тарыхый өзгөрүүлөр неологизмдик туюнтма аркылуу абдан так 
жана ачык сүрөттөлгөн. Мисалга келтирген ыр сабын окуганда, биз-
дин өлкөдө жүзөгө ашырылган советтик чындыкты, ошондой эле көп 
улуттуу бир боордош элибиздин биримдигин, ынтымагын көз алды-
га элестетебиз. Коммунисттик партиянын туура жүргүзгөн саясаты 
аркасында көп улуттуу совет элинин ынтымагы күн сайын артылып 
жатат. Токтогул ушундай сонун көрүнүштүн башталышын кыраакы-
лык менен баамдап, аны жар салып ырдаган болучу. Мына ушунун 
өзүнөн традицияны чыгармачылык менен ийкемдүү пайдаланганын, 
коомдук турмушка болгон көз карашын новатор катары таасын ча-
гылдырганын көрөбүз. Акындын андай ийгилиги жогорку мисалдан 
ачык көрүнүп турат.

Токтогул ушул эле ырында «Улуу жолу Лениндин – ырысы 
болду элимдин» – дейт. Демек Токтогул элдин ынтымагын, улуттар-
дын ортосундагы бирдиктүү мамилесин өмүрүнүн акырына чейин 
идеал катары даңазалап ырдап, элди ошондой асыл сапатка чакырып 
келген. Акындын андай тунук ою, тактап айтканда «Ырыс алды - ын-
тымак» деген сонун ою Лениндин улуу жолу аркылуу гана жүзөгө 
ашты. Токтогулдун чыгармаларынын жигердүү күчү турмушту рево-
люциялык багытта туура чагылдыргандыгы менен баалуу.

Токтогул Сатылганов санат менен насыяттарында адамдагы 
жакшы сапаттарды, оң мүнөздөгү жүрүм-турумду сонундуктун, ал 
эми ага карама-каршы көрүнүштөрдү терс жагдайдын эң жаман бел-
гиси катары баалашып жана өзүнүн бардык чыгармаларында алар-
дын чегин так ажырата айткан. Аны менен акын адамдарды туура 
жолго, жакшы сапатка үндөө идеясын көтөргөн болучу.

Аттууга жөө жете албайт, 
Экөөгө бирөө бата албайт. (1955, 77).



33

Мында өтө терең айтылган философиялык ой бар, эки кубулуш 
жөнүндө маалымат берилет. Ошондой болсо да биринин маанисин 
экинчиси толуктап, кездешүүчү чындыкты көз алдыга элестетип 
турат. Ырды окуган адам «бул туура» дейт. Чындыгында сөздө калет 
жок. Ошон үчүн бул макалдын таасири акындарга тийбей койгон 
эмес. Элдик санаттан мындай деген ырды окуйбуз:

Аттууга жөө жете албайт,
Жаман адам жакшыга
Кебин түзөп айта албайт1.

Бул мисалда элдин речиндеги таалим берүүчү маанидеги макал 
ырдын биринчи жолунда өзгөрүүсүз айтылганы көрүнүп турат, ал 
эми ырдын калган тармагы болсо логикалык ой жагынан анча байла-
нышпагандай сезилет, уйкашы да анча так эмес. Башка дагы экинчи 
элдик термеден төмөнкүдөй ыр жолдорун жолуктурабыз: 

Экөөгө бирөө баталбайт, 
Аттууга жөө жеталбайт2.

Бирок, ой ушул эки жол ыр менен бүткөн, андан ары башка кубу-
луш сүрөттөлүп кетет. Токтогулдун термесинен да ушундай мазмун-
дагы ырды учуратабыз:

Экөөгө бирөө баталбайт, 
Аттууга жөө жете албайт. 
Туура жүргөн азамат 
Туугандан алыс кете албайт. 
Кайраттуунун алдынан 
Каршы душман өтө албайт (2, 214).

Токтогулдун термесиндеги эки жол ыр жогорудагы мисал менен 
сөзмө-сөз шайкеш келип, кандайдыр бири-бирин кайталагандыкты 
туюндуруп турат. Ал эми кубулушту чагылдыруу жагынан экөөндө 
чоң айырма бар. Токтогул – күчтүү акын. Элдик макалды жөн гана 
пайдалануу менен чектелбестен, алтын менен күмүш кармаган зергер 
уста сыңары аны поэтикалык ой менен чыңап, жик чыгарбай жагым-
дуу сөздөр аркылуу данакерлеп кынап, композициясы чың көркөм 
ырды жараткан. Мында элдик макал кооз жана курч ырдын канаты 
милдетин аткарып турат. Ырда элге кызмат кылуу идеалынын үлгү-
лүү образы чагылдырылган. 

Ошентип Токтогул бул ырына элдин оозеки чыгармачылыгынын 
белгилүү түрлөрүнүн бири – санат-насыяттын традициясын, улантуу 

1 Кыргыз эл ырлары, 198-бет. 
2 Ошол китепте, 193-бет. 



34 

менен бирге адамдардын аң-сезимдүү жүрүм-туруму жөнүндөгү көз ка-
рашын таасын баяндады. Акындын дити – адам ар качан жакшы, туура 
жолдо жүрүү керек, андай киши эч качан кор болбой, сыймыкка же-
тишмекчи. Токтогул ушундай мүнөздөгү идеалды даңазалап ырдады, 
сүйкүмдүү сүрөттөдү. Ал гуманист акын катары адептүүлүк менен эс-
түүлүк, кайраттуулук менен тууралык жөнүндөгү асыл оюн өмүрүнүн 
акырына чейин көп кайталап, адамдарды ушундай сапатка үндөгөн, жө-
рөлгөлүү жакшы жолго чакырган. Анын тунук сезиминен оргуп чык-
кан баа жеткис акыл-насааттар өткөндө адамдарга кандай таасир этсе, 
азыркы күндө да өзүнүн тарбиялык маанисин жоготкон жок. Кыргыз 
эл макалында: «Эч оокатың болбосо, эгин айдап, жериң чап» (1955, 21) 
деген акыл-насаат айтылат. Ушуга үндөш, ушул идеяда айтылган ырды 
Токтогулдун «Насыятынан» кездештиребиз. Бирок акындын ырында ой 
кеңейтилген, күчтүү сезим менен өтө так баяндалат:

Эгин айдап, чөбүң чап,
Эмгегиңден пайда тап.
Азамат болсоң, ак иштеп.
Аздыр-көптүр малың бак! (1,71).

Эл арасында: «Эр эшиги – тоң темир, эритерге эр керек» (1955, 
98) деген макал бар. Ушул эле макал Токтогулда чыгармачылык из-
денүү менен күчтүү берилет, акын мындай дейт:

Эрдин күчү – сом темир, 
Эритүүгө эр керек. 
Эч оокатың болбосо, 
Эгин айдар жер керек. 
Эр жигиттин белгиси – 
Эпчил болот термелеп, 
Өз колуңда болбосо, 
«Өлдүм» десең, ким берет? 
Күчүң барда иштеп көн, 
Күлүп, жайнап, эр жигит, 
Күнүмдүктү ойлобой, 
Кулак байлап, жер жибит (1, 70–71).

Акын Токтогул элдик традициядан чыгармачылык менен пай-
даланып, өзүнүн турмушка карата көз карашын айкөлдүк аркасында 
өтө так баяндады. Бул ырдан акындын адамга карата жасаган кам-
кордук сезими гумандуу мамилеси ачык көрүнөт. Чындыгында адам-
дын, тактап айтканда «эр жигиттин» турмуш-тиричилиги жөнүн-
дөгү идея даана чагылдырылган. Акындын акыл-насаатында эмгек 



35

тиричиликтин – жашоонун эң зарыл булагы деген мааниде сыпат-
талат. Ошентип, акындын оозеки эл чыгармачылыгынан пайдаланы-
шы жөн гана кайталанып айтылбастан, айрым мотивдер кайра иште-
лип, поэтикалык кошумчалар менен көркөмдүктө берилет. Ар бир ыр 
жаңы сапатка ээ. «Токтогулдун мектеби да, тарбиячысы да эл болду 
жана анын өмүрүндөгү оор күндөрү болду. Ошондуктан анын ырла-
ры бүтүн гана элдик болуп чыкты»1. Республикабыздын эл акыны А. 
Токомбаевдин бул пикирине толук кошулууга болот. Анткени, Ток-
тогулдун чыгармачылыгы элдин оозеки поэзиясынын нугунда телчи-
гип, ошонун негизинде калыптанды жана өстү. Чындыгында Токто-
гулдун бай мурасы кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгынан бөлүп 
кароого болбойт. Жогоруда келтирилген мисалдар жана башка чы-
гармалары ушул ойду ырастап турат.

Кыргыз элинин деморат акыны Тоголок Молдо өзүнүн улуу акын 
Токтогул жөнүндөгү эскерүүсүндө тууганы Молдобайдын сөзүн 
мындайча эске салат: «Токтогул санаттан, салттан, тарыхтан ырдап, 
элди таң калтырып ыраазы кылат экен. Бардыгына бирдей аралашып 
жүргөндөй айтат, ырдаганында калет жок»2. Төкмө акындардын ыр-
лары угуучулардын сын таразасынан өтүп, көпчүлүк тарабынан өл-
чөөгө алынат эмеспи. Өткөн заманда кимдин кандай акын экендиги 
алардын ырчылыгынын дааналыгына, сөздөрүнүн салмагына жара-
ша баалана турган. Сөздүн салмагы дегенде ырларынын көркөмдүк 
деңгээли гана эмес, идеясынын тереңдиги, ойлорунун тактыгы жана 
элдин мүдөөлөрүн көздөгөн багыты эске алынат. Токтогулдун ыр-
лары эмгекчилердин мүдөөлөрүн чагылдырып, «бардыгына бирдей 
аралашып жүргөндөй» терең мазмунда аткарылгандыгы үчүн эл та-
рабынан жогору бааланган. Акынга «булбул» дегем наам анын та-
лантынын күчтүүлүгүнө, чыгармаларынын терең мазмунуна карай 
берилген баа экени талашсыз.

Түр жагынан кыргыз элинин табышмагы санат менен насыят-
тарына аз окшошуп кетет, бирок мазмуну жагынан өзгөчөлүккө ээ. 
Ошон үчүн улуу акын Токтогул традициялык ыр санат жана насыят-
тарга кайрылуу менен, өзүнүн чыгармачылыгында элдик табышмак-
тардан да чебер пайдаланганын көрөбүз. Кыргыздын элдик табыш-
магында тиштин түшүшүн мындайча чагылдырат: «Калалуу коргон 
бузулду». Мында сөз коргон жөнүндө болуп жаткан менен анын 
мааниси башка. Токтогул өзүнүн «Карылык» деген ырында ушу 

1 А.Токомбаев. Токтогул, «Кызыл Кыргызстан», 1943, 13 – июнь. 
2 Тоголок Молдо. Чыгармалар, II т, 1970, 112-бет. 



36 

табышмакты билгичтик менен колдонуп, поэтикалык оюн өтө элес-
түү берүү ийгилигине жетишкен десек болот. Акын карылыктын бел-
гиси катары айрым жаштык сапаттарын санап айтып, анан мындайча 
сүрөттөйт:

Белди эңкейтип, күчтү алды, 
Берметтей аппак тишти алды. 
Бузулуп урап короосу, 
Булдурттап кызыл тил калды. (2, 198)

Акын «берметтей аппак» деген курамдуу эпитетти колдонуп, 
тиштин түшүшүн сүрөттөө менен катар ага «бузулуп урап короосу» 
деген ырды кошуп айтты. Мунун өзү перифразаны туюндуруп турат. 
Эгер элдик табышмакта «коргон» деген сөз берилсе, Токтогул аны 
«короо» менен алмаштырган. Ал эми «коргон» менен «короо» маани 
жагынан бири-бирине жакын түшүнүктөр. Элдик табышмактарда 
«короо» деген варианты да кездешет. Кантсе да Токтогул өз оюн 
так жана элестүү берген. Ошентип перифраза ырга көтөрүңкү тон 
бериш үчүн жана поэтикалык үндүн чыгышын күчөтүү үчүн пайда-
ланылган. Чындыгында элестүү образ даана көрүнөт. «Традицияны 
чыныгы улантуу кайталоодо эмес, а чыгармачылык менен жүзөгө 
ашырууда»1 деген Г. Ломидзенин пикирине толук кошулууга болот. 
Токтогул кыргыз элинин бир сүйлөмдөн турган табышмагын чыгар-
мачылык менен чебер пайдаланып, ал аркылуу өзүнүн поэтикалык 
оюн ачып берген.

Биз жогоруда Токтогулдун традицияга кайрылганын, аны чыгар-
мачылык менен пайдаланганын, новатордугун эске салдык. Ал эми 
новатордук ар кимдин колунан келе берүүчү жеңил нерсе эмес. Но-
ватордук – коомдун талабына ылайык анын мүчөсүнүн, же бүтүндөй 
коллективдин чыгармачылык эмгегинен, чыгармачылык талантынан 
жаралган өзүнчө сапатка ээ көрүнүш. Токтогул ушул жагдайды туура 
түшүнүп, өзүнүн күчтүү таланты аркылуу традицияны новатордук 
менен пайдаланган болучу. Демек, традициясыз новатордук жок.

Орус элинин улуу акыны Н. А. Некрасов өзүнүн чыгармачылы-
гында адептүүлүк менен граждандык тарбия берүүнүн мектеби бол-
гону, адамдарды туура жолго үндөгөнү белгилүү. Кыргыз элинин 
улуу акыны Токтогул Сатылгановдун чыгармачылыгына кайрылган-
да өткөндөгү кыргыз турмушун реалисттик жагдайда сүрөттөп, адам-
дарды аң-сезимдүүлүккө, асыл сапаттарга чакырып, аларга үлгүлүү 
тарбия берүү боюнча поэтикалык ойлорду чагылдырышы жагынан 

1 Г. Ломидзе. Живые и мертвые традиции, «Литературная газета», 1954, 7 августа. 



37

эки акындын адабий мурастары бирдей багытта экенин байкайбыз. 
Акындын санат-насыяттары, терме, үлгү ырлары ж. б. чыгармала-
ры ушундай жыйынтыкка келүүгө, ушул ойду айтууга өбөлгө түзөт. 
Аталган чыгармаларда адамдардын жүрүш-турушу, гумандуу ма-
милелери жөнүндөгү эң сонун көз караштар, турмуштун ар тарабын 
камтыган философиялык терең ойлор, кары-жашка бирдей таасын 
айтылган акыл-насааттар чагылдырылган. «Конечно, чтобы быть, – 
деп жазат В. Г. Белинский, – национальным поэтом, нужно сперва 
быть великим человеком, представителем духа своей нации, но из 
этого-то и следует, что великий талант делает поэта национальным, а 
не национальность делает его великим поэтом: последнее есть только 
необходимое следствие первого»1. Улуу сынчынын ушул аныктама-
сы Токтогул Сатылгановдун чыгармачылыгына мүнөздөмө берүүдө 
туура багыт белгилемекчи. Токтогул – улуу адам жана улуу акын. 
Анын чыгармачылыгынан кыргыз элинин умтулуулары, бүт салт-са-
наасы, коомдук турмушу, тап күрөшү, жалпы эле кыргыз эмгекчиле-
ринин мүдөөлөрү айкын көрүнөт. Ошон үчүн акын эмгекчилер мас-
сасы тарабынан сүймөнчүлүккө, элдик акын даражасына ээ болду. Ал 
мындай ийгиликке элдин талабын кыйшайбай аткаруу натыйжасын-
да гана жетишти. Орус элинин көрүнүктүү сынчысы, революциячыл 
ойчул Н. А. Добролюбов элдик акын жөнүндө так мүнөздөмө берген: 
«Народность понимаем мы не только как уменье изобразить красо-
ты природы местной, употребить меткое выражение, подслушанное 
у народа, верно представить обряды, обычаи и т. п. ...быть поэтом ис-
тинно народным, надо больше: надо проникнуться народным духом, 
прожить его жизнью, стать вровень с ним...»2. Токтогулдун чыгарма-
лары өзүнүн терең мазмуну менен Н. А. Добролюбовдун айтканы-
на туура келет. Токтогул – эмгекчил элдин катмарынан чыгып, бүт 
өмүрүн жана чыгармаларын алардын таламына, мүдөөлөрүнө арна-
ган акын. Ал кыргыз элинин духуна чөмүлүп, алардын ички сезимин 
эргүү менен реалисттик жагдайда баяндады. Токтогул кыргыз эли 
баштан өткөрүп жаткан оор учур менен бирге кайнап жашап, өзүнүн 
чыгармаларынын материалын эмгекчилердин чыныгы турмушунун 
булагынан чарпып алды. Ошон үчүн акындын чыгармалары кыргыз 
эмгекчилеринин жүрөгүнүн тереңинен орун алган болучу. Токтогул-
дун кайсы чыгармасына кайрылбайлы, анын идеялык мазмуну жого-
руда айтылган ойду ырастап турат.

1 В. Г. Белинский. Полн. Собр. Соч., т. V. М., 1954, стр. 317. 
2 Н. А. Добролюбов. Избранные философские произведения, т. I. М., Поитиздат, 1948, стр. 169. 



38 

Токтогул өз оюн элдин кеңири катмарына жеткириш үчүн не-
гизги жобо катары мурунку традицияга кайрылды, ал аркылуу элдин 
духун, ой-санаасын чагылдырууну көздөдү. Анын элдик акын экен-
диги ушул өзгөчөлүгү менен айкын көрүнөт. Токтогул кайрылган 
традициянын бир белгилүү түрү – айтыш болуп саналат. Айтыш – 
акындардын күчүн сынаган өзгөчө жагдайдагы майдан. Бирок, Ток-
тогул айтышка башкача мамиле жасайт. Эгер өткөн заманда акындар 
бир-бирин кордоп, кемсинтип, ар ким өзүнүн мартабасын көтөрүүгө, 
өзүнүн гана даңкын элге жайылтууга умтулушса, Токтогулдан андай 
аракетти жолуктурбайбыз.

Токтогулдун чыгармачылыгында традициялык айтыш басымдуу 
орунду ээлейт. Ошондой болсо да, аларда бир-бирин сыйлоо, бир-
бирин урматтоо менен жыйналган элге өз өнөрүн көрсөтүү, элдин 
көңүлүн ачуу максаты, элдин мүдөөлөрүн туюндуруу идеясы кам-
тылганын көрөбүз. Анын замандашы Эшмамбет, окуучулары Калык, 
Алымкул, Коргол, Барпы менен беттешкендеги айтыштары ушуга 
мисал болот. Токтогул традициялык айтыштарда сатиралык ыкманы, 
юморду көп колдоно турган. Андай сапаттарды Эшмамбет, Жумагүл 
менен болгондогу айтыштарынан даана байкайбыз. Традициялык ай-
тышка мүнөздүү бир учурга кыскача токтолууну туура табабыз.

Традициялык айтыштарда тиги же бул акын өзү чыгарып айтуу 
менен катар мурунку акындар же замандаштары тарабынан ырдалган 
ырдан үзүндүлөрдү колдонушу мүмкүн. Ой ачык болсун үчүн Эсе-
наман менен Жеңижоктун айтышындагы мындай учурга кайрылып 
көрөлү. Эсенаман Жеңижокту беттеп ырдап, айтыштын бир жеринде 
ага карата мындай дейт:

Торусу болом жылкынын,
Торгою болом ырчынын.
Топ жыйындын ичинде
Торгойдой сайрап турчумун.
Томпойдой болгон жетимдин
Токмоктоп тилин буучумун.
Тогонек берген жетимди
Тобунан алыс куучумун1.

Эсенаман ушул ыры менен токтобой «Асылы болом жылкы-
нын», «Күлүгү болом жылкынын», «Бууданы болом жылкынын» 
деп ырды Жеңижокко карата уланта берет. Айтыш – сөз барымта-
сы. Жеңижок каршысындагы Эсенамандын ушул ырына жооп таап, 

1 Айтыштар. Түзүүчү – А. Токомбаев, 1 – т. 1972, 75-бет. 



39

ага сокку урууга тийиш. Ал Эсенамандын жогорку ырын бурмалоо 
менен, анын өз сөзүн өзүнө каршы «материал» кылып жумшайт.

Торусу болсоң жылкынын, 
Токмоктоп тойго минбейби? 
Торгою болсоң ырчынын, 
Тоо турумтай илбейби? 
Торгою болом деп жүрүп, 
Топтон алдап жеп жүрүп, 
Тозокко башың кирбейби?2

Жогорку эки мисалдан айтышты баштаган Эсенамандын сөзүн 
Жеңижок терске буруп, ошону менен кайра Эсенаманды демитип 
киргени даана көрүнүп турат. Жеңижок жөн гана буруп айтпай, ар 
бир строфанын аягында сөздүн кыясын динге байланыштырып кетет. 
Ал окуган адам. Эсенаман болсо кат тааныбаган караңгы киши. 
Ошон үчүн Жеңижок динден кабар кылып, ал аркылуу Эсенаманды 
коркутуп жатат. Бекназар ырчы бирөөлөр менен айтышканда диндик 
мотивди колдонгон. Анын Найманбай менен айтышы ушуга мисал 
болот. Казактын кат тааныган акындарынын айтыштарында да дин-
дик мотивдер кездешет. Бирок алар акындардын айтышынан анча ке-
ңири орун алган эмес.

Биз жогоруда Эсенаман менен Жеңижоктун айтышынан мисал 
келтирип, анын өзү кандайча өнүккөнүн эске салдык. Ушул эки акын-
да кездешкен ыр жолдорун Токтогул менен Жумагүлдүн айтышынан 
да учуратабыз.

Ж у м а г ү л:
Торусу элем жылкынын,
Торгою элем ырчынын.

Т о к т о г у л:
О, Жумаш,
Торусу болсоң жылкынын, 
Токуган адам минбейби? 
Торгою болсоң ырчынын, 
Тоо жагалмай илбейби? 
Сага Токоң, тоорумак салып жүрбөйбү! (2, 32).

Бул айтыштан Жумагүлдүн даяр ырды жөн гана баштап койго-
ну байкалып турат. Анын ырына карай Токтогул да даяр мотивди 
колдонду, бирок аны айрым өзгөртүү менен берди. Эгер Жеңижок 
Эсенаманга кайтарган жообунда диндик мотивди айтышка кошуп, ал 



40 

аркылуу аны кемсинтүүнү көздөсө, Токтогул өзүнүн корутунду оюн 
башка идеяга бурду, мындайча айтканда ага «тоорумак салып жүргө-
нүн» билдирди. Токтогул мында жылуулук сезимин баяндап, өз оюн 
назик юмор менен туюндурган. Ошентип Токтогул традициялык ай-
тышты, анын айрым мотивдерин чыгармачылык менен пайдаланган 
болучу. Акындын андай жөндөмдүүлүгүн жогорудагы мисал ачык 
көрсөтүп турат.

Акындардын айтышынын темасы ар түрдүү жана көп багыттуу. 
Анткени, тигил же бул акын каршысындагыга карата турмуштун түр-
дүү жагын камтып ырдап, өзүнүн жөндөмдүүлүгүн, чечендигин жана 
ырга дааналыгын көрсөтүүгө тийиш. Ким көп билсе, ким таамай 
айтса, беттешкенин оңтойсуз абалга калтырса, ошол акын жеңиш-
ке жетишмекчи. Ошон үчүн түрдүү ыкты, түрдүү жолду колдонуу 
керек. Мисал үчүн Токтогулдун айтыштарына кайрылсак, анын ушул 
темадагы чыгармалары турмуштун түрдүү жагын камтыганын даана 
байкайбыз. Нуска берүү, үйрөтүү багытындагы айтыштар, булар-
га Барпы менен жолугушкандагы айтышы, Алымкул менен алгачкы 
айтышы кирет. Жөн гана элдин көңүлүн ачуу максатында юмордук 
мүнөздөгү айтыштары, ага Эшмамбет экөөнүн айтышы мисал болот. 
Коомдук маселени көтөрүп, аны мазмунуна камтыган айтыштар да 
бар. Токтогул Сибирден келгенде Эшмамбет, Найманбай менен ай-
тышы ушундай түрлөрдөн.

Айтыш – өзүнчө чоң тема. Демек, айтыштын өзгөчөлүгү, анын 
мазмуну жөнүндөгү маселе өзүнчө изилдөөнү талап кылат. Ошон 
үчүн Токтогулдун айтыш традициясынан кандай пайдаланганды-
гын такташ үчүн анын Найманбай менен болгон айтышына кыскача 
экскурс жасап көрөлү. Токтогул Сибирге айдалып барып келгенден 
кийин аны ак жеринен каматкан Керимбай болуш энесине аш бер-
мекчи болот. Ошондо Найманбай ырдап калат. Мурунтан кекти сак-
тап жүргөн Токтогул ага карата мындай жоопту кайтарат:

Кара суунун кемеси,
Эртең эмес, бүрсүгүн
Керимбай, Аалы энеси –
Алтынайдын кеңеши.
Булар элдин баарын чогулткан
Элирген доңуз эмеспи!
Азыр булар калкты билип сереңдер,
Капысынан бир тийсе, 
Акыры катынын алат кедейлер.



41

Жетеси жок жамандар,
Жергемди билип сереңдер. 
Жетилип калса бир күнү, 
Жерин алат кедейлер (2, 30).

Токтогул бул ырын калың элдин алдында, манаптардан тайман-
бай ырдады. Акындын ушул ырынан эки жагдайды баамдап билүүгө 
болот. Биринчиден, манаптар аш берүү үчүн элге чыгым салып, алар-
ды кыйнап жатат. «Кеңеш» деген сөз ушуну билдирип турат. Манап-
тардын «кеңеш» курганы – элге чыгым салганы экени түшүнүктүү. 
Экинчиден, Токтогул болочокту болжоп айтса да, аны өзүнүн даа-
налыгы менен чындыкка негиздеп айтты. Эзүүчү таптын бийлиги 
жүрүп турган мезгилде мындай революциялык духтагы сөздү кан-
дай адам бетме-бет айтмакчы! Муну революциядан кабары бар, ке-
лечекти даана билген даанышман адам гана айтары түшүнүктүү. Ма-
наптардын ашка камынып жатканын жар салып ырдаган Найманбай 
алардын айылынын үстүндө Токтогулдун тигиндей ачуу сөзүн угуп, 
анын көңүлүн жайлоо максатында кайрадан мындай деп ырдайт.

О, Токтогул, убайымды жойсоңчу,
О, убара болуп кыйналбай, 
Ушул сөздү койсоңчу. 
Капаңды эми жойсоңчу, 
Калкыңды аман көргөн соң, 
Токо, какшыгыңды койсоңчу! 
Ажал жетип, күн бүтсө, 
Адамзат төргө өтөбү? 
Алсыраган Токтогул, 
Алың буга жетеби? (2, 30).

Эгер биринчи беттешкенде Токтогул менен Найманбай бир-бирин 
кордоого чейин барышса, бул жолку айтышта андай аракетти көрбөй-
бүз. Мында Найманбай Токтогулдун көңүлүн жубаткан мааниде ырда-
ган. Анын ырынан «бийлик колунда турган манаптарга алың жетпейт, 
эми тынч эле жүргөнүң жакшы» деген маани билинип турат.

Токтогул – эл кишиси. Ал элди алга карай сүрөгөн, бай-манап-
тарга каршы күрөшкө чакырган, алдыңкы катарда жүргөн ойчул 
адам. Ошон үчүн акын алдына койгон максатын, дагы айкын баян-
доону көздөйт. Ал Найманбайга мындай дейт:

Карап жатып өлгүчө, 
Кармашып өтөт эр киши. 



42 

Жатып бекер өлгүчө, 
Жармашып өтөт эр киши. 
Кол куушуруп кордукка 
Кимдин келет өлгүсү? 
Жатып өлбөй, душманын 
Атып өлөт эр киши. 
Басташкандын канына 
Батып өлөт эр киши. 
Наалыш кылып арыз айтуу,
Найманбай, Начардыктын белгиси (2, 31).

Бул кандай күчтүү, кандай курч айтылган ыр! Токтогул өзүнүн 
дааналыгы менен жоопту терең мааниде кайтарды. Мында ырына 
коомдук маселени камтып, күрөш улантыла берерин өтө так айтты. 
Ошентип, акын традициялык айтышты чеберчилик менен пайдала-
нып, өз оюн элестүү, ары терең баяндады.

Токтогул – ырларынын көркөм каражаттарын, мотивдерин кыр-
гыздын оозеки чыгармачылыгынын тунук булагынан сузуп алып, 
аны жылмалап иштеп чыгып, кайра элге тартуулаганы. Акындын 
Найманбай менен болгон айтышындагы айрым мотивдерди кыргыз-
дын оозеки чыгармачылыгынан жолуктурабыз. Элдик поэзияда мын-
дай ыр жолдору бар:

Айтышкан сөздөн жанабы 
Акылы бар эр киши? 
Бет алышкан душманын 
Ар кимдин келет жеңгиси1.

Бул ыр Токтогулдун ыры менен сөзмө-сөз төп келбейт, бирок 
маани жагынан окшоп кетет. Бирок элдин көркөм ойлоосу, алар та-
рабынан айтылган идеялар бар. Анын өзү бир нече мезгил бою эл 
арасында айтылып, акыры тиги же бул кишинин кулагына үйүр, жа-
дысына жат болуп калат. Чындыгында оозеки чыгармачылыктын 
бардык жанры өзүнүн чыгуу тарыхында көркөм ойлоонун белгилүү 
тиби менен байланышкан эмеспи. Төкмө акындардын көркөм ой-
лоосу жөнүндө да ушуну айтууга болот. Анткени оозеки чыгармачы-
лыгын сактоочулар да, аны эл арасына таратуучулар да – ошо төкмө 
акындар. Демек, акындардын көркөм ойлоосу да эл чыгармачылыгы 
менен тыгыз байланыштуу. Чындыгында Токтогул эл арасында ай-
тылып жүргөн кулагына тааныш ырларды, үзүндүлөрдү же мотив-
дерди, айрым сөздөрдү билгичтик менен өзүнүн чыгармачылыгына 

1 Кыргыз эл ырлары, Фрунзе. «Илим», 1967, 181-бет. 



43

пайдаланып, ал аркылуу поэтикалык оюн туюндурган. Мисалы: 
«Жатып өлгүчө, атып өл»1 деген эл макалы бар. Токтогул ушул ма-
калды ырга айландырган:

Жатып өлбөй, душманын 
Атып өлөт эр киши.

Токтогул элдик макалды чыгармачылыгына сөз ачкычы катарын-
да эмес, өз оюн күчтөнтүп берүү үчүн, андан социалдык маанидеги 
жыйынтыктуу оюн туюндуруш үчүн колдонду. «Токтогулдун ырла-
ры жай ырчыныкындай эмес, анын ырынын ичинде терең маани, тол-
кундуу умтулуштар сезилет. Анын чыгарган музыкасында кадимки 
катуу падышанын заманын көз алдыга элестете турган кайгылуула-
ры да бар жана келечеги ишенимдүү чынчыл романтикалуу болуп 
көрүнөт. Биз Токтогул жөнүндө ушундай түшүнсөк каталашкан бол-
бойбуз»2. Республикабыздын эл акыны, академик А.Токомбаев улуу 
акын Токтогулдун чыгармачылыгындагы өзгөчөлүктү туура байкап, 
ага туура аныктама берген. Токтогул даана акын, сөз өнөрүнүн таа-
сын чебери болуу менен өзүнүн поэзиясынын булагын эл турмушу-
нан алып, ал аркылуу эмгекчилердин мүдөөлөрүн чагылдырууну көз-
дөгөн болучу. Ошон үчүн анын чыгармалары идеялык, эстетикалык 
жагынан жогорку бийиктикте турат. Найманбай менен болгон айтыш 
ырынан Токтогулдун келечекти көрөгөчтүк менен белгилеп айтканы, 
толкундуу умтулуштары айкын көрүнөт. Акын ошол кездеги учур-
ду, көз алдыда жүрүп жаткан окуяларды, бай-манаптардын эмгекчи-
лерге салган оор түйшүктөрүн өзүнүн курч ыры менен ачык түшүн-
дүрдү, андай теңсиздикке нааразы экенин билдирди. Ошону менен 
катар Токтогул ушул ыры аркылуу душмандан эч тайманбас эр киши 
экенин көп эл катышкан жыйында көрсөттү. Чындыкты тайманбай 
бетке айтуу менен эзүүчүлөргө – душмандарга каршы көрсөткөн эр-
диги үчүн эл улуу акын Токтогулду жогору баалап, аны аябай урмат-
таган жана өздөрүнүн акылманы катары эсептешкен.

Жазуучу бир тема боюнча чыгарманы жазыш үчүн эл аралап, 
өзүнө керектүү материалдарды топтойт, турмушту өздөштүрөт, үйрө-
нөт. Ал ошону менен катар элден сөз берметтерин терип алууга ара-
кет кылат. Ал эми сөз берметтеринин уюгу, анын бай казынасы оозеки 
чыгармачылыкта эмеспи, анткени фольклор коллектив тарабынан жа-
ралган, эл тарабынан экчелип, кылдат тазаланып келген нукура алтын. 
Ушул акыл-ой мурастарын баалабаган, андан даам сызбаган сөз чебери 

1 Кыргыз элинин макал жана ылакаптары. Фрунзе, 1955, 28-бет. 
2 А. Токомбаев (Балка), «Кызыл Кыргызстан», 1937, 14 - июнь. 



44 

жоктур. Кээде бирөөлөр начар ыр жаратып койсо, аны ошол акындын 
өзүнөн көрбөй, жалааны фольклорго жаба салуучулар да бар. Андай 
пикирдегилерге кошулууга болбойт. М. И. Калинин традициянын зор 
мааниси бар экендигин көп жолу белгилеп көрсөткөн. Ал эң жөндөм-
дүү акындар, эң таланттуу композиторлор качан гана чыгармачылыгы 
менен байланышканда, качан гана алар анын булактарына кайрылган-
да генийлерден болгонун ансыз гениалдуу адам жок1 экенин эскерт-
кен. Чындыгында Токтогулдун улуу акын даражасына жетишине та-
лантынын өсүшүнө кыргыз элинин акыл - ой мурасы зор роль ойноду.

Токтогул өзүнүн чыгармаларына жалаң гана лирикалык түрлөр-
дүн айрымдарын гана пайдаланбастан, ири көлөмдөгү эпикалык дас-
тандардын мотивдерине, көркөм сөз каражаттарына да кайрылган.

Традициялык түрдүн кайсынысы болбосун, ал кыска мезгил-
дин ичинде жаралган туунду же бир кылымдын азыгы эмес. Оозе-
ки чыгармачылыктын кайсы гана түрүн албайлы, анын өзү кылым-
дар бою түзүлүп, кыйла замандардан бери жашоосун улантуу менен 
улам жылмаланып иштелип, кыйла өткөөлдөрдөн өтүп келе жаткан 
акыл-ой мурасынын калыптанган көркөм формасы. Андай калып-
танган түрлөргө кыргыз элинин кичине көлөмдөгү табышмактары 
менен макал-ылакаптары, лирикалык ырлары менен монументалдуу 
«Манас» эпосу да кирет. Токтогул кыргыз элинин оозеки чыгарма-
чылыгынын бардык түрүн мыкты өздөштүрүп, алардан таалим алуу 
менен, айрымдарын чыгармачылык менен пайдаланган, чебер иштеп 
чыккан. Ал элдин сөз берметтеринен өзүнүн поэзиясына өтө кылдат 
пайдалана билген. «Курманбек», «Жаныш-Байыш», «Саринжи-Бө-
көй», «Кожожаш», «Нарыккан», «Олжобай менен Кишимжан», «Ке-
дейкан» өңдүү кенже эпосторду таасын айта турган. Акынды көрүп-
билип жүргөн замандаштары: «Токтогул «Манас» эпосун чоң манас-
чылардан кем айтчу эмес» деп, аңыз менен кеп кылышат. Ошон үчүн 
Токтогул өзүнүн поэзиясына эпикалык дастандардын мотивдеринен, 
образдарынан, көркөм сөз каражаттарынан пайдаланганын көрөбүз.

Токтогул – сөздүн маанисине өзгөчө көңүл бурган таасын акын. 
Ошон үчүн ал сөздү устаттык менен пайдаланган. Өзүнүн башынан 
өткөргөн кайгылуу окуяны же кайгылуу учурду туюндуруш үчүн 
эпикалык дастандын ушул маанидеги ыр жолун чыгармасына деталь 
катары пайдаланса, ал эми каармандыкты жана баатырдыкты баян-
даш үчүн ага мазмундаш мотивден ыр тизмегине киргизгенин көрө-
бүз. Мисал үчүн «Курманбек» эпосундагы бир учурга кайрылалы. 

1 М. И. Калинин О литературе, 1949, стр. 194. 



45

Курманбек баатыр атасынан Телтору атты сурап келиш үчүн кырк 
жигитине мындай дейт:

Күмүш саат колуңда,
Бурап келгин, кырк жигит.
Күлүк атын атамдан 
Сурап келгин, кырк жигит. 
Алтын саат колуңда, 
Бурап келгин, кырк жигит.
 Арыбас, талбас тулпарды 
Сурап келгин кырк жигит1...

«Курманбек» эпосуна «алтын саат» менен «күмүш саат» кийин-
ки мезгилде кирген кошмо болсо да, эл арасына тарап кеткен деталь. 
Мына ушул деталды Токтогул кандайча пайдаланганын төмөнкү ми-
салдан байкоого болот. Ал мындай дейт.

Алтын саат бурама, 
Азапты менден сураба. 
«Айнегиң кетти» дегенге 
Алсырап бошоп турам а. 
Күмүштөн саат бурама,
Күйүттү менден сураба. 
«Күкүгүң кетти» дегенге
Күчүмдөн тайып турам а. (1, 156–157)..

Курманбек өзүнүн сөзүн калмактар курчап, коркунучтуу абал-
да турганда айткан. Ал эми Токтогул болсо жогорку ырын Сибир-
ден келгенде, жалгыз уулу Топчубайдын дүйнөдөн кайтканын угуп, 
катуу кайгыга батып турганда ырдады. Эки мисалда ырлар бир-бирин 
сөзмө-сөз кайталабаганы менен, экөөнүн ортосунда ой жүгүртүү жа-
гынан да, маани жагынан да байланыш бар экендиги сезилип турат. 
Токтогул «Курманбек» дастанын дайыма айтып жүргөндүктөн, анын 
айрым ыр жолун өз оюн дагы кеңитип бериш үчүн пайдаланганы тү-
шүнүктүү. Жогорку мисал ушул ойду ырастап турат.

Эпосто айрым фразеологиялык туюнтмалар башкы каармандын 
– баатырдын катуу кыйналганын, аябай түйшүк тартканын, арыга-
нын чагылдыруу үчүн колдонулары белгилүү. Мисалы, Көкөтөйдүн 
ашында Эр Төштүктү балбанга түшүрүүгө сунуш кылганда, ал мын-
дай дейт:

 Жер астына түшкөнүм
Алты жылча болду эле.

1 Курманбек. Айткан К. Акыев. Фрунзе, 1957, 84-бет. 



46 

Жер үстүнө чыкканым
Алты күн араң болду эле.
Менин каным калды бир кашык,
Этим калды көк жашык!1

Ушундай мотивдеги, ушундай мазмундагы ыр Токтогулдун чы-
гармачылыгынан да кездешет. Эгер Эр Төштүк жети баштуу желмо-
гуздун – элдин душманынын кыянаттыгы менен жер астына түшүп, 
көп кыйноолорду көрүп, эчен азаптарды тартып, бардык кыйынчы-
лыкты жеңип акыры эли-журтуна, өз үйүнө келсе, Токтогул да бай-
манаптардын каршылыгы менен ак жеринен айдалып кетип, алыс-
кы Сибирде эчен кордукту баштан өткөрүп, кымбаты кыргыз элине 
келип кошулат. Мына ушул учурду акын мындайча сүрөттөйт:

Айдалып, элден адашып, 
Ал кетип, этим көк жашык. 
Караңгы тамга камалып, 
Каным калды бир кашык (1, 108).

Ошентип, Токтогулдун «эти көк жашык, каны бир кашык» калга-
нын окуйбуз. Акын бул ырды кокусунан гана ырдабаган, мунун өзүн-
дө кандайдыр себеп бар. Токтогул – эпикалык дастандарды көп айткан. 
Анын өзү ага таасир этпей койгон эмес. «Эр Төштүк» эпосунун башкы 
каарманы Төштүктүн жер астына түшүп, азапты аябай тартканын, «эти 
көк жашык» болуп, «каны бир кашык калганын» Токтогул элден көп 
жолу уккан, өзү дагы айткан. Акын баштан өткөргөн оор жана кайгы-
луу окуясын мына ошол эпостогу баяндоого салыштырып, ал аркылуу 
өзүнүн ичтеги муңун, жүрөктөгү черин даана туюндурууну көздөгөн. 
Токтогулдун андай аракети жогорку ырынан ачык байкалып турат. Ал 
Эр Төштүктүн айткан сөзү – ыр түрмөгү кандай болсо, ошо бойдон 
алган эмес. Акын өз оюн кеңитип, ары элестүү чагылдырууга тийиш 
эле. Ошон үчүн эпостогу туруктуу туюнтманы өзгөртүү менен пайда-
ланды. Маани жагынан тутумдашкан композициясы чың ырды түздү. 
Токтогул өз башынан өткөргөн окуялар, анын себептери реалисттик 
менен сүрөттөлгөн. Традицияны чыгармачылык менен пайдалануу 
гана акындын поэтикалык оюн тактыкта берүүгө шарт түзгөн, жогор-
ку мисал ошону көрсөтүп турат.

Баатырдык эпостордо душмандардын көптүгүн билдирүү үчүн 
айрым санды туюндурган ыр түрмөктөрү колдонулуп, ошолорго 
каршы тайманбай аттанган баатырдын эрдиги даңазаланары бел-
гилүү. Токтогул өзүнүн башынан өткөргөн окуясын баяндоо үчүн 

1 «Эр Төштүк», айтуучу – С. Каралаев. Фрунзе, 1969, 34-бет. 



47

кээде эпикалык сүрөттөмөнү пайдаланат. Бирок акын андай эпика-
лык баяндоодо баатырдык сыпатты же көрсөткөн эрдикти эмес, өзү-
нүн кыйын күндө жүргөнүн, ошо кездеги бийликтин адилетсиздигин 
терең козгогон лирика менен берген:

Кырк миң солдат, мен жалгыз,
Кыжылдайт, тилин билбедим.
Кыргыз калкым барындай
Кыялданып жүрбөдүм.
Отуз миң солдат, мен жалгыз,
Он ооз тилин билбедим.
Омбудагы түрмөнүн
Ортосунда зилдедим. (1,107 - 108).

Баатырдык эпостордо душмандардын көптүгүн билдирүү үчүн 
айрым сан атоочтор туруктуу эпитеттер катары колдонулуп, ал ар-
кылуу оң каармандардын эрдигин даңазалары белгилүү. Жогорку 
мисалдардагы колдонулган сандык туюнтмалар баатырдык эпос-
торго мүнөздүү мотивдер. Мындагы «солдат» деген сөздү «калмак» 
деген сөзгө алмаштырып айтсак, «кырк миң калмак, отуз миң кал-
мак» делип, кыргыз элине тынчтык бербеген калмактарды белгилеп, 
ошону менен катар аларга каршы аттанган баатырдын образын элес-
тетип калар эле. Токтогул баатырдык эпостордо мурунтан айтылып 
келген «калмак» деген сөздү кыргыз элине ошол кезде кире баштаган 
жаңы түшүнүк менен алмаштырып, ал аркылуу өзүнүн башына түш-
көн кыйын күндү, оор учурду түшүндүргөн. Акын баатырдык дастан-
га мүнөздүү мотивди өзүнүн кайгылуу турмушун баяндоо үчүн ги-
перболалык сүрөттөө менен чагылдырды. Анткени кырк миң солдат 
же отуз миң солдаттын баары жалгыз Токтогулду тегеректеп калбасы 
түшүнүктүү. Албетте Токтогул менен кошо көп туткундар болду, көп 
солдаттар курчап айдады дечи. Мына ошол жалпы көрүнүштү Токто-
гул өзүнүн жеке башынан өткөргөн окуя катары ички сезимин билди-
рүү үчүн баяндап, ал аркылуу поэтикалык оюн туюндурган.

Токтогул соцалдык-турмуштук жана баатырдык эпикалык поэма-
лардын баарын дээрлик дайыма аткарып жүргөндүктөн, өзүнүн чыгарма-
чылыгына алардын айрым ыр жолдорун, мотивдерин абдан көп колдон-
гон, анын төмөнкүдөй мисалдар далилдеп турат. Биз анын чыгармалары-
нан «Курманбек менен Аккандай ...кыяматтык дос эле» деген ырды окуй-
буз. Бул ыр жолу толук айтылбаса да, «Курманбек» эпосунда бар экени 
белгилүү. «Алты күн Токоң ырдаса, Аккуладай таң ашкан», дагы башка 
ырында: «Тайбуурулдай таң ашкан» деген салыштыруулар кездешет. 



48 

Эгер акын эпикалык дастандар менен тааныш болбосо, анда бул сыяк-
туу образдарды колдонбос эле. Мына ушунун өзү Токтогулдун поэзиясы 
кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгы менен тыгыз байланыштуу эке-
нин, ата-бабалардын акыл-ой мурасынан анын сонун традицияларынан 
ар тараптан кеңири пайдаланганын ачык көрсөтүп турат.

Акын жомоктогу айрым фразеологиялык түрмөктөрдү да кайсы 
бир ырларына чыгармачылык менен эң чебер пайдаланган. Жомокто 
алтымыш же жетимиш кулач арканды (кээде «кез» деп да айтылат) 
зынданга салып, анда жаткан адамды бошотуп алганы жөнүндө маа-
лымат берилет. Айрым дастандарда да кездешет. Ушул өңдүү фра-
зеологиялык түрмөктү Токтогулдун кайсы бир ырларынан учурата-
быз. Ой ачык болсун үчүн мисал келтирип көрөлү, ал «Эзилдим шум-
дук заманда» деген ырында башынан өткөргөн оор окуяны, кайгылуу 
учурду мындайча сүрөттөйт.	

Алтымыш кулач сым аркан,
Айдалымдан байлатып,
Айнектей көзүм жайнатып,
Ай тийбеген туюкта,
Алтындуу үңкүр кудукта,
Айбалтаны көтөрүп 
Алтын кен казып турганда,
Аяктай таштар куланып,
Ар ким өлдү зынданда
Аманат жанды калкалап.
Асырап жүрдүм мындан да.

Жетимиш кулач сым аркан
Желкеме бекем байлатып,
Жетимдей көзүм жайнатып,
Жер жарыгы туюкта
Жез кенин казып турганда,
Жер жарылып, жар көчүп,
Ар ким өлдү зынданда,
Жеткен ажал жок экен,
Аман келдим мындан да (1, 184 -185).

Токтогул бул жерде «алтымыш кулач, жетимиш кулач сым аркан» 
деген түрмөктөр менен катар «зындан» деген сөздү ырына уйкашты-
руу үчүн колдонгон эмес. Бул деталдар ойду элестүү берүүдө өзүн-
чө мааниге ээ. Адатта жогорку фразеологиялык түрмөктөр жомокто 



49

каардуу хандын башкы каарманга жасаган ырайымсыз мамилесин, 
катаалдыгын элестетүү милдетин аткарат. Токтогулдун ак жеринен 
алыска айдалышы көргөн оор жана кайгылуу турмушу жомоктогу 
окуялардан ашып түшпөсө, андан кем калган эмес. Акын өзүнүн поэ-
тикалык оюн ушундай мааниде күчтүү сезим менен баяндаган. Ал 
бир ырын «Жети кез коргон пайдубал чарбагын кошуп ырдайын» деп 
баштап, дале ичтеги кайгысын терең козгоп сүрөттөйт. Демек, Ток-
тогул оозеки чыгармачылыктын кайсы түрүнө кайрылбасын, кайсы 
мотивин ырына киргизбесин, аны чыгармачылык менен новатор ка-
тары пайдалана билген. Анын улуулугу, ырынын баалуулугу мына 
ушунда.

Токтогулдун ырдоо ыкмалары, угуучулардын алдында өзүн кан-
дай кармаганы, көпчүлүктү ыр жана башка өнөр менен өзүнө тартып 
алганы жөнүндө акындын замандаштары, аны көргөн-билген киши-
лер аңыз менен сөз кылат. Күлүк ат тер чыкканда кызыгандай, Ток-
тогулдун чыгармачылык эргүүсү бара-бара чыңалып, ыр жамгырдай 
нөшөрлөп төгүлүп, төкмөлүк жагдай улам күчүнө ала турган. Ансыз 
көпчүлүктү өзүнө тартып ала алмак эмес. Бул дагы традицияны 
уланткандык, аны өнүктүргөндүк. Бирок акын оозуна келген сөздү 
ырына киргизе берген эмес, сүйлөө речинен сөз каймактарын калпып 
алып, эң негиздүүлөрүн берүүгө аракет жасаган.

Ошон үчүн акындын чыгармаларынан жаркыраган поэтикалык 
дүйнөнүн ачык картинасын көз алдыга элестетебиз.

Акындык поэзиядагы бир нерсени көңүлгө алган жакшы. Төкмө 
акын десе эле, алдын ала даярданбай туруп ырдагандыктан, алар ло-
гикалык ой жүгүртпөй, сөз тизмегин системасыз курат деген пикир-
дегилер бар. Чындыгында андай эмес. Акындык поэзиянын тажрый-
басында көркөм ойлоо процесси образды түзүү, ырдын уйкашын, 
так келтирүү жагдайы менен тыгыз байланышта болот. «Думать сти-
хами» для Пушкина, – деп жазат З. Паперный, – означало – думать 
словами, которые свободно, просто и легко выстраиваются в ровные, 
стройные ширенги и связываются созвучиями»1. Окумуштуунун 
бул айтканына толук кошулууга болот, анткени ырдын материалы – 
сөз, ансыз ойду берүүгө мүмкүн эмес. З. Паперный бул пикирди жа-
зуучу акын Пушкинге карата айтса да, аны төкмө ырчы Токтогулдун 
поэзиясына баа берүүдө колдонсо, туура болот деп ойлойбуз. Ант-
кени, Токтогулдун поэзиясы бүт турпаты боюнча традициялуу ык 
төкмөлүк менен түзүлгөндүктөн, алдынала даярдык көрүлбөй, ооз 

1 З. Паперный. О мастерстве Маяковского. М., 1957, стр 354. 



50 

ачкандан эле куюлушкан, төп уйкашкан ырлар жаратылса да, ар бир 
сөз, ар бир ыр жолу жипке тизген берметтей тизмектешип келгенин 
көрөбүз. Эгер акын логикалык ой жүгүртпөсө, чыгарманын көркөм-
дүк жагына кам көрбөсө, анда бул сыяктуу сөздөрү курч, уйкаштары 
так, мааниси терең ырларды түзө албас эле. Токтогул традициялуу 
салт – импровизациялык ыкманы колдонсо да, ар бир сөзгө, ар бир 
образга өтө сак, эң чебер мамиле жасаган болучу. Акын көз менен 
көргөндөрүн, кулак менен уккандарын укмуштай тунук, эсинен бүт 
камтуу аркылуу эне сүтү менен кошо оозанган традициялуу төкмө-
лүк ык аркылуу гана өтө тездикте биринен соң экинчи ыр түрмөктө-
рүн түзүү мүмкүндүгүнө жетишкен. Мына ошондой тынымсыз эм-
гектенүү натыйжасында гана идеясы терең, көркөмдүгү жогору тур-
ган курч ырларды жаратты. Демек, Токтогул ыр жөнүндө ойлогондо, 
анын негизи – чыгарманын куруучу материалы болуп саналган тилге 
көңүл бурган, тактап айтканда образдуу сөз жөнүндө ойлогон, ага 
камкордук көргөн. Мунун өзү А. С. Пушкин менен формалдуу түрдө 
салыштыргандык эмес, чыгармачылык процессиндеги ар бир талант-
тын, сөз чеберлеринин өздөрүнүн поэтикалык чыгармаларына жаса-
ган камкордугу, жооптуулукту сезгендигине байланыштуу көрүнүш.

Чыгарманы жаратуучу таланттуу адамдар кат-сабатсыз болуп, 
ырларын импровизатордук ык менен түзсө, аны кругозору тайкы 
акын катары эсептеп, аларга бир жактуу карагандар жок эмес, бар. 
Мындай пикирдегилер катуу жаңылышат, анткени импровизатор 
акындардагы өз доорунун алдыңкы адамдары. Токтогул – кыргыз 
элинин прогрессивдүү сонун традицияларынын үлгүсүнөн үйрөнгөн, 
аны өнүктүргөн ойчул акын. Ал кыргыз эмгекчилеринин таламын 
жактап чыгуу менен, алардын мүдөөлөрүн баяндаган көркөм ырлар-
ды түздү. Ошон үчүн Токтогул жөнүндө сөз болгондо, аны кыргыз 
маданияты менен тарыхын алыстан даана көрсөтүүчү биринчи чоң-
дуктагы жаркырак жылдыз деп тартынбай айтабыз. Акын: «Мек-
тепке атам берген жок, мааниге тилим келген жок» деп арман кылса 
дагы, өзүнүн тубаса жаратылышында эрудициясы күчтүү, акылы мол 
сапатка ээ болгон. Токтогул улуу акын даражасына күчтүү таланты 
менен жетишкен. Ал эми А. П. Чехов: «...талант дегенибиз тыным-
сыз кажардуу эмгек»1 – деп, өтө так жана образдуу туюнтма менен 
белгилеп көрсөткөн. Укмуштуудай ишке жөндөмдүүлүгү, талыкпас 
ишкерлиги, кажардуу эмгеги акынды ушунча бийиктикке көтөрдү. 
Кыргыз элинин акыл-ой байлыгынан, сонун традицияларынан өз чы-
гармаларына ар тараптан пайдаланышы ушул пикирди ырастай алат.



51

Поэзия дегенибиз – сөздүн кооздугу. Кооздук, көркөмдүк сапат-
тан ажыраган ыр адамдын сезимин козгой алмак түгүл, кайра ирен-
житет. Чыныгы таланттуу акындар ушул жагын сезбей койгон эмес. 
Ошон үчүн ырды жаратууда сөзгө айрыкча көңүл бурулат. Ушул жа-
гынан алып караганда Токтогулдун чыгармачылыгы – өзүнчө көк 
кашка тунук мөлтүр булак. Биз ошо мөлтүр булактан татуу менен 
чаңкаганды кандырып, андан эң сонун ыракатты алабыз. Акындын 
ырларынан эң асыл сапаттардын бири – адамгерчиликти үйрөнөбүз. 
Мекенди, элди терең, сүйүү ыйык сезимди көрөбүз, аны үлгү ката-
ры алабыз. Мындай асыл нерселерди Токтогул элден, кыргыздар-
дын сонун традицияларынан өздөштүрүп алып, аны кайра элине тар-
туулаган.

Жогору жакта Токтогул ыр жөнүндө ойлогондо сөзгө чебер ма-
миле жасарын, тактап айтканда тилге өзгөчө көңүл бурарын жалпы 
жонунан кыскача эскертип кеттик. Бирок учкай айтылган пикирден 
акындын тилге карата жасаган мамилеси ачылмак эмес. Акындын 
чыгармаларына талдоо жүргүзүп, андагы көркөм сөз каражаттары-
на, фразеологиялык түрмөктөргө жана лексикалык сөз запастарына 
кыскача токтолгондо гана алдыга койгон милдет тийиштүү даражада 
чечилмекчи.

Тил – океан. Андан пайдалануу тиги же бул акындын сөз запа-
сын, тил байлыгын – лексикалык кандай деңгээлде билгенине бай-
ланыштуу болот. Тилде жаман сөз жок. Колдоно билсе, жөнөкөй сөз 
да поэтикалык тилдин ролун аткара берет. Ошентип, ыр – адамдар 
сүйлөгөн сөздөрдөн эле түзүлөт. Бирок ырда ритм, уйкаш жана муун-
дун бирдей өлчөмү болуу керек. Эгер жазуучу акын чыгармасын эчен 
электен өткөрүп, акыры белгилүү сөздү гана пайдаланса, төкмө ыр-
чыларда иш башка. Импровизациялык ыкманы колдонгон акындар 
ооз ачканда ыр куюлуп, уйкаш кадимкидей төп келип, обонго карай 
муун өлчөмү бирдей сакталуу менен, эмне жөнүндө баяндоону каала-
са, аны ошол эле замат угуучуларга бүт жеткирүүгө тийиш. Ал үчүн 
поэзияга коюлуучу талап закон ченемдүүлүктө сакталып, сөздөрү 
элестүү, ары курч болуу керек, ансыз поэзия адамдын ички сезимин 
козгой албайт. К. Маркс, Ф. Энгельс, В. И. Ленин тилдин мааниси 
жөнүндө көп жолу айканы белгилүү. «Тил – адам баласынын өз ара 
катышынын маанилүү куралы болуп саналат»1 – дейт В. И. Ленин. 
Улуу жол башчынын бул айтканы сөз чеберлеринин чыгармачылы-
гын талдоодо туура багыт берет, анткени акындын ою тил аркылуу 
баяндалып, тил аркылуу жүзөгө ашат эмеспи. Тилдин каражаттары 



52 

менен угуучуларга өз пикирин гана түшүндүрбөстөн, алардын се-
зимине таасир этет, элестетет, толкундоого түртөт, түрдүү ойлор-
ду жүгүртүүгө, ал аркылуу сүйүүгө же жек көрүүгө чейин делебени 
козгойт. Сөздүн күчү менен гана угуучулардын сезимин ээлеп алып, 
аларды өз фантазиясына ишендирүүгө, белгилүү идеалдын жакшы 
жөрөлгөлөрүнөн үлгү алууга карай ээрчитүүгө тийиш. Мына ошондо 
гана сөз чебери өз максатына жетишмекчи. «Тилдин түзүлүшү деге-
нибиз бул жалпы элдик узакка созулган сонун чыгармачылык»1. Ток-
тогулдун тили – кыргыз эли кылымдар бою түзгөн сөз байлыгынан, 
сүйлөө речинин булагынан сузуп алынган эркин тил. Акын жасалма-
луу тилди жаратууну ойлогон эмес, кайра кыргыздардын эркин сүй-
лөгөн тилинин өнүгүшүн каалаган болучу.

Улуттук тил – бул улуттук маданияттын формасы. Кыргыз тили 
да кыргыз элинин акыл-ой байлыгын, коомдук турмуштагы ар кандай 
түшүнүктөрдү чагылдырып келген. «Язык, – дейт Б. В. Тимошевс-
кий, – является в первую очередь носителем национальной формы 
и отражает национальное своеобразие»2. Кыргыз тилинде дүйнөгө 
белгилүү «Манас» трилогиясы түзүлдү. Улуу акын Токтогул элдик 
чыгармачылыктын улуттук формасынын негизи болгон кыргыз тили 
аркылуу терең, идеялуу, көркөм ырларды жаратты. Бирок акындын 
чыгармаларынын тематикасы тар рамкада болгон эмес. Акын кыргыз 
тилинде ырдаса да, Россиянын кең аймагындагы бардык улуттардын 
маанайын баяндап, мүдөөлөрүн жактап ырдады. Токтогулдун ири 
табылгасы – кыргыздын акындык поэзиясынын тарыхында биринчи 
болуп интернационалдык идеяны, эл достугун, тактап айтканда тут-
кундагы ар улуттун өкүлүнүн мүдөөлөрүн чыгармаларында чагыл-
дыргандыгы. Ошентип анын дүйнөнү кабыл алуусу мурдагы жана 
өз тушундагы акындар менен салыштырганда, өзгөчө айырмаланып 
турат. Мурдагы акындарга караганда акындык поэзиянын темасына 
киргизген жаңылыктары да новатордук болуп саналат.

Токтогул акындык поэзияда новатор катары ири табылгалар 
менен көрүнсө да, ал мурунтан келе жаткан сонун традициялардан 
баш тарткан эмес, кайра анын бай тажрыйбасына таянып, чыгарма-
чылыгын өнүктүрүү менен көркөмдүктүн эң бийик деңгээлине көтө-
рүлдү. Элдин оозеки чыгармачылыгына таандык көркөм каражаттар 
менен катар түрдүү стилистикалык фигураларды көп колдонгонун 
байкайбыз. Токтогулдун чыгармачылыгындагы көп кездешкен сөз 

1 А. В. Чичерин. Идеи и стиль. М., СП. 1968, стр. 67. 
2 Б. В. Тимошевский. Стих и язык. М., 1959, стр. 348. 



53

каражаттары – аллитерация, ассонанс ж. б. толуп жаткан фигуралар. 
Акындын поэзиясына мүнөздүү жакшы көрүнүштөрдүн бири – сөзү-
нүн тактыгы, оюнун ачыктыгы, эмоциялуулугу.

Чыгарманын куруучу материалы тил экени жөнүндө окумуш-
туулар көп жолу айтканы белгилүү. Бирок тилге карата болгон жөн-
дөмдүүлүк бардык сөз чеберлеринде бирдей деңгээлде эмес, анын 
өзү табигый нерсе. Орустун улуу акыны А. С. Пушкин өзүнүн мол 
мурасында 21 миңге жакын сөздү пайдалангандыгын айрым окумуш-
туулар эске салат. Токтогул төкмө акын, анын үстүнө чыгармалары 
бизге толук келип жеткен жок. Ошон үчүн «Токтогулдун сөз запасы 
мындай болгон» деп кесе айтуу мүмкүн эмес. Ал эми анын колдо бар 
адабий мурастарын изилдөө аркылуу жалпы жонунан мындай пикир-
ди айтууга болот: Токтогул кыргыздын сүйлөө речиндеги сөздөрдү 
жакшы өздөштүргөн, аларды ырларына толук пайдаланууга талык-
пай аракеттенип, ал оюн жүзөгө ашыра билген, анткени анын «аңды-
ганы» сөз болгон. Акындын мурасы ушул ойду ырастайт.

Лексика дегенибиз – бул тилдеги сөздөрдүн жыйындысы, анын 
сөздүк курамы. Токтогул – кыргыз тилиндеги сөздөрдү мыкты өз-
дөштүрүү менен катар аны ырларында чебер колдоно билген. Акын-
дын сөздүк запасынан үй-бүлөлүк жана коомдук, турмуштук жана 
жаратылыш, дагы башка түшүнүктөрдү туюндурган сөздөрдү кез-
дештиребиз. Токтогулдун ырларын окуганда: үй-бүлөлүк (апа, алган 
жар, бир тууган, бала, ага-ини ж. б.), коомдук (эл, падыша, бай-ма-
нап, палицей ж. б.) жер жана суунун аттары (Кетмен-Төбө, жайлоо, 
кыштоо, Ийри-Суу ж. б.), шаардын аттары (Анжыян, Наманган, Ир-
кутск ж. б.), мал чарбачылыгы (жылкы, кой, эчки ж. б.), илбесиндер 
- кайберендер (аркар-кулжа, бугу, улар, куулар, калтар, карышкыр, 
сүлөөсүн ж. б.), канаттуулар (бүркүт, жагалмай, кыргый, шумкар, 
карчыга, ителги, күкүк, булбул, бөктөргө ж. б.), диний тушүнүктөгү 
(эшен-калпа, кожо-молдо, орозо, намаз, бейиш, тозок, зекет, үшүр, 
тумар, жаназа, доорон ж. б.) өңдүү сөздөр жана айрым диалектилер 
учурайт. Акын ушундай көп маанини камтыган сөздөр аркылуу кыр-
гыз элинин турмушун, үрп-адатын, алардын ой-санаасын, мүдөөлө-
рүн, диний ишенимдерин, анын өкүлдөрүнүн алдамчылыгын чагыл-
дырууну көздөгөн. Токтогул кыргыз тилинин лексикасынын кайсы 
темасына кайрылбасын, аны традициялык мотивде, ага тыгыз байла-
нышта пайдаланган. Ошон үчүн акындын тили элге түшүнүктүү, бүт 
угуучуларга жеткиликтүү. Ал кыргыз тилинин лексикалык сөз бай-
лыктарын ырларына колдонууда негизги куруучу болуп эсептелген 



54 

элдик поэзияга таандык стилистикалык ыктарга, фигуралык түр-
лөргө, фразеологиялык түрмөктөргө, көркөм каражаттарга дайыма 
кайрылган. Чындыгында акын ансыз поэтикалык оюн элге жеткире 
алмак эмес.

Стилистикалык ыктардын өң жөнөкөй түрү – кайталоолор. Кай-
талоону фигуранын жөнөкөй түрү деп жүрөбүз. Ошону менен катар 
кайталоо фигуранын эң байыркы түрлөрүнөн болуп эсептелет. Ада-
биятчы В. В. Сенкевич – Гудкова өзүнүн «Фольклордун алгачкы өнү-
гүшүндөгү импровизациянын жана традициялуулуктун элементте-
ри»1 деген эмгегинде кайталоону архаикалык көрүнүш катары эсеп-
тейт. Чыгарманын вариантын түзүүдөн көрө аны кайталоо жеңил бо-
лору түшүнүктүү. Кыргыздын элдик поэзиясында мына ошол өңдүү 
кайталоолор сакталып калган.

Окумуштуулар кайталоону негизинен үч типке бөлүп, анын бир 
нече түрүн белгилеп жүрүшөт. Андай кайталоолорго: аллитерация, 
анафора, риторикалык арноолор, антитеза, гипербола, параллелизм 
ж. б. ушул өңдүү ачык-айкын маанидеги каражаттар жатат. Төкмө 
акындар бир нерсеге угуучулардын көңүлүн буруу үчүн сөздү же 
сүйлөмдү атайын кайталап айтып, ага бөтөнчө түс берет. Токтогул 
өзүнүн чыгармачылыгында элдик поэзиянын жакшы традициялары-
на, анын үлгүлөрүнүн бири – кайталоолордун түрлөрүнө көп кай-
рылган, ал аркылуу турмушту элестүү чагылдырган. Ой ачык болсун 
үчүн акындын алгачкы чыгармаларынын бири – «Күлүйпа, Күлжар 
ашык кыз» деген сүйүү темасындагы ырына кайрылып көрөлү.

Кереге таштан эл көчөт, 
Кең арал дайра суу кечет. 
Күлүйпа, Кулжар ашык кыз,
Кейисем дартым кимге өтөт? (1, 25).

Бул мисалдан сырткы аллитерация төрт сап ырды бириктирге-
нин көрүп турабыз. Ырда ошону менен катар ички аллитерация да 
бир. Традицияга байланыштуу да көп нерселерди байкоого болот. 
Үнсүз тыбыштардын улам кайталанышы – аллитерация менен ай-
тылышы ырдын композициясын ажырагыстай бирдикте чың кармап 
турат. Жалаң гана ырдын композициясын чыңдыкта кармабастан, ал-
литерация аркылуу акындын айтайын деген ою реалисттик жагдай-
да турмушка ашканын баамдап билебиз. Токтогул аллитерациялык 
ыкты колдонуу менен катар алдыңкы эки жол ырда кыргыз элинин 

1 В. В. Сенкевич – Гудкова. Элементы импровизации и традиционности на ранней стадии раз-
витие фольклора. Русский фольклор.V. М., 1960, стр. 131. 



55

өткөндөгү турмушун синтаксистик параллелизм менен сүрөттөдү. 
Ушундан кийин гана акын өзүнүн ички сезимин сыртка чыгарат, 
сүйгөнүнө жүрөк сырын билдирет. Бул өңдүү традициялык мотив-
дер түрк тилинде сүйлөгөн элдердин, алардын ичинде кыргыздардын 
ырларына кеңири тараганын белгилеп айтууга туура келет. Токтогул 
кыргыз элинин традициялуу поэзиясынан үлгү алгандыктан анын 
чыгармаларында аллитерация жана башка фольклордук мотивдер 
арбын кездешет:

Ак дөөбөдөн эл көчөт,
Алты арал дайра суу кечет. 
Ак маңдай сулуу ашык кыз, 
Азаптуу дартың кимге өтөт (1,25).

Ыр жалаң анафоралык аллитерация кенен айтылган. Мындагы 
«Эл көчөт, дайра суу кечет, дартың кимге өтөт» деген эпифоралык 
уйкаштыктар ушул темадагы ырдын башка строфаларында улам кай-
талана берилет. Демек, ой улам жаңыланып турат. Түрк ырларын 
изилдөөчүлөрдүн бири И. В. Стеблева мындай дейт: «Үндөрдүн ал-
литерациясы негизги ойду билдирүүчү сөздөрдүн уңгуларын байла-
ныштырат»1. Бул пикир туура. Жогорку мисал ушул ойду ырастап 
турат. «Ак, алты, азаптуу» деген сөздөр эпитет милдетин аткарса да, 
негизги ой ушулар аркылуу жүзөгө ашырылган. Эгер алардын бирин 
эле алып салсак, анда эч кандай маани бербей калары түшүнүктүү.

Жогорку ыр композициялык ык – параллелизм аркылуу түзүл-
гөн. Акын өзү баамдаган, өзү байкаган кубулушка жана кыздарга 
образдуу мүнөздөмө бериш үчүн метафоралык көркөм каражаттар-
ды – эпитеттерди колдонгон. Бул эпитеттер кыргыздын оозеки чы-
гармачылыгында, айрыкча сүйүү ырларында өтө көп кездешет. «Ак 
жоолук, ак ыргал, ак саргыл, ак селки, ак Сыйнат, ак маңдай» деген 
мисалдар ушуга күбө болот. «Ак маңдай деген элдик ырда мындай 
сыпаттоо бар:

Арманың ичте бар бекен, 
Ак маңдай, сенден ажырап, 
Арылбас дарттан ары экен2.

Бул мисалды Токтогулдун ыры менен салыштырганда, «Ак маң-
дай, дарт» деген маани жагынан гана эмес, сөзмө-сөз туура келге-
нин сезип турабыз. Бирок ой жагынан эки башка мааниде экенин 
байкоого болот. Токтогул «ак маңдай» деген эпитетти сүйгөнүнүн 

1 И. В. Стеблева. Поэзия тюрков VI – VIII веков. – М., «Наука», 1965, стр. 37.
2 Кыргыз эл ырлары. – Фрунзе, 1967, 177-бет. 



56 

портретин тартып, жаркын образын түзүү үчүн пайдаланган. Ал эми 
экинчи мисалдан болсо белгисиз «автордун» сүйгөнүнө карата кой-
гон символдук ысымы «Ак маңдай» экенин түшүнөбүз. Эгер Токто-
гул сүйгөнүнөн ажыраганын азаптуу дартка салыштырса, элдик ырда 
«арылбас дарт» образында түшүндүрүлгөн. «Азаптуу» жана «арыл-
бас» деген сөздөр экөө тең эпитеттин милдетин аткарып жатат. Бу-
лардын мындай эки бөлүк мааниде колдонулушу оозеки чыгарма-
чылыкта варианттардын пайда болушу сыяктуу табигый көрүнүш. 
Бул болсо элдик поэзиянын традициясына түздөн-түз байланыштуу, 
анткени оозеки чыгармачылык дайыма өзгөрүүлөргө учурап, дайы-
ма алымча кошумчалар болуп турат эмеспи. Токтогул өзүнүн күч-
түү таланты менен элдик чыгармачылыктан эркин пайдаланып, аны 
жылмалап иштеп чыккан, жогорку кооздукка жеткирген. Акындын 
ырларынын өзгөчөлүгү аллитерация, анафора жана эпифора өңдүү 
стилистикалык ыктар аркылуу түзүлгөндүгү менен мүнөздөлөт.  
В. В. Маяковский: «Мен керектүү сөздүн дагы бөтөнчө белгилениши 
үчүн тегерегин кооздоочу аллитерацияга кайрыламын»1 дейт. Элдик 
поэзиянын уюган көрөңгөсүнөн, анын тунук башатынан даам сызган 
Токтогул кооздукту традициялуу аллитерациядан көрдү, ага дайыма 
көңүл бурду, андан чыгармачылык менен пайдалана билди.

Аллитерация – көркөм речтин ачыктыгын күчөтүү, үндөрдүн 
улам кайталанышын жагымдуу жагдайга жеткирүү үчүн колдонула-
ры белгилүү. Чындыгында аллитерация ырга өзгөчө кооздукту берип 
тургандай баамдалып, кулакка өтө жагымдуу угулат. Токтогулдун 
поэтикалык тилинин элжиреткич күчү сөздөрүнүн курчтугуна, маз-
мунунун жана ошону менен катар аллитерацияны өз ордуна чебер 
колдоно билгенине байланыштуу болуу керек. Туура багытта жай-
гаштырылган аллитерация аркылуу Токтогулдун ырларынын назик 
мелодиясы, курч сөздөрүнүн жүрөктү элжиреткен эпкиндүү күүсү 
кулакка ушунча жагымдуу угулат. Акындын айтылуу «Алымка-
ны» күчтүү пафосто чындыкты чагылдырган жана бийлөөчү таптын 
өкүлдөрүн ашкерелеген «Беш каманы», кордоо – айтыш мотивинде-
ги «Арзыматка» деген ыры, пейзаждык, философиялык темадагы чы-
гармалары, айтыштары, дагы башка толуп жаткан ырлары кыргыз-
дын элдик поэзиясы менен тыгыз байланыштуу экенин, анын сонун 
традициялары эриш-аркак катышында түзүлгөнүн дагы бир жолу 
баса көрсөтүп айтууга туура келет.

1 В. Маяковский. Полн. Собр. Соч., т. 10, М.,1941, стр 242.



57

Токтогул отурган жерин – айылды, бүтүндөй аймакты тунук ыры, 
комуздун мукам сайраган күүлөрү аркылуу шаңга бөлөгөн, угуучу-
лардын черин жазган, алардын турмушка карата көз караштарын, 
байкоолорун арттырган. Эл тарабынан ага «жез таңдай акын» деген 
наам бекеринен берилген эмес. Бирге жүргөн замандаштары көргөн-
билгендер, ырын уккандар Токтогулду «адамдын булбулу эле» деп 
аңыз менен кеп кылат. Акынга ушундай ардактуу наамды берүүгө 
эмнелер себеп болду? Анын себеби – акындын ырды таап айтканды-
гы, угуучуларга зор таасир эткендиги. Ал үчүн Токтогул көркөм сөз-
дүн даңазалуу зергери катары мүнөздүү сөздөрдү, даана салышты-
рууларды, таасын эпитеттерди, образдуу метафораларды, маанилери 
терең синонимдерди колдонгон. Токтогулдун чыгармаларын окуган-
да кыргыз Ала-Тоосунун адырлары менен жылгалары улуу акындын 
мукамдуу үнүнө өздөрүнүн жаңырыгын кошуп, аны менен айланага 
кооздукту жараткандай сезилет. Анын өзү Токтогулдун чыгармала-
ры элдик турмушту ар тараптан терең камтыганына байланыштуу.

Поэзияда ыр сабынын сулуулугу андагы сөздөрдүн мазмун-
дуулугуна көз каранды болот. Мазмундуулук – көркөм сөз каражат-
тары аркылуу жаралышы мүмкүн же ырдагы сөздүн маанисине, ойду 
кандай жагдайда камтышына карай түзүлүшү ыктымал. Ойду элес-
түү чагылдыруу үчүн акын түрдүү жолду издеген, тилдин сөз запас-
тарынан тийиштүү даражада пайдаланган, анда аракетти Токтогул-
дун адабий мурасынан даана байкабыз.

Акындын поэзиясында рефрендик, эпифоралык кайталоолор 
абдан көп кездешет, бул болсо традициялуулукка байланыштуу кө-
рүнүш экени түшүнүктүү. Мунун өзү да угуучунун назарын тиги же 
бул кубулушка оодаруу максатында айтылган. Токтогул жаш ырчы 
Барпы менен жолугушуп, түрдүү темада ырдайт:

Балам, «турбайбыдан» өтөлүк, 
Эми, «жазылатка» көчөлүк. 
Арабаны көргөндө, 
Аттын чери жазылат. 
Элге шилен бергенде, 
Марттын чери жазылат (2, 83).

Алгачкы эки жолдо уйкаш ырдын аягында келсе, кийинки ыр 
жолдорунда уйкаш ыр башында келгени бул мисалдан даана көрү-
нүп турат. Ушул эле «чери жазылат» деген кайталоолор андан ары 
айтыла берилет. Барпы ага жооп катары ырды «чери жазылат» менен 
уланткан. Өзүнүн устатынын таасири тийгенби, Барпы согуштан 



58 

кийин чыгарган бир ырын «Чериң жазылат» деп атаган. Ушул ырын-
да кубулушту мындайча сүрөттөйт:

Айтып ырдап отурса, 
Акындын чери жазылат. 
Аябай жоого качырса, 
Баатырдын чери жазылат. 
Эгизге тиксең жанаша, 
Чатырдын чери жазылат1.

Эки акындын ырлары маани жагынан төп келбесе да, уйкашы 
жана эпифоралык кайталоолору боюнча, тактап айтканда стиль жа-
гынан окшошуп турат. Ушундай формадагы ырларды элдик поэзия-
дан да жолуктурабыз:

Бутун шилтеп басканда
Бечелдин чери жазылат.
Маңдайлашып айтышса,
Чечендин чери жазылат2.

Бул ыр форма жагынан Токтогул менен Барпынын ырларына, ок-
шошуп турат. Мындай окшоштуктар кандайча пайда болгон? Мунун 
өзү кыйла аралыкты камтыган карым-катыштын негизинде келип 
чыккан окшоштуктар. Ыр – тиги же бул улуттук тилдин формасын-
да жүзөгө ашкан кубулуш. Советтик көрүнүктүү жазуучу А. Фадеев: 
«Искусстводогу улуттук форма деген эмне»? деп суроо коёт да, ага 
өзү төмөнкүдөй жооп кайтарат: «Это значит – прежде всего родной 
язык. Это значит – также своеобразный дух и строй речи, вбираю-
щей в себя в течение столетий народный фольклор»3. Кыргыз элинин 
классикалык жазма адабияты болгон эмес. Бирок традициялуу оозе-
ки чыгармачылыгы кыйла кылымдар бою өнүгүп келүү натыйжасын-
да поэзиянын шедеври – «Манас» трилогиясы, ар түрдүү темадагы 
кенже эпостор жана башка акыл-ой байлыктары жаралган. Алар улам 
кайталанып айтылып, кийинки муундарга өз таасирин тийгизген бо-
лучу. Демек традициялар – узак мезгилдин азыгы. Акындардагы 
жана элдик поэзиядагы окшоштуктар улам кайталанып аткарылуу, 
муундан муунга өтүү аркасында келип чыккан окшоштуктар. Жого-
рудагы мисалдар ушуга күбө болот. Токтогулдун ырларына мүнөз-
дүү окшош көрүнүштөр – аллитерациялар, анафоралар, эпифоралар, 
рефрендер жана башка кайталоолор кыргыздын оозеки поэзиясынын 
түздөн-түз тийгизген таасиринин натыйжасы деп карообуз керек.

1 Б. Алыкулов. Чыгармалар. Фрунзе. 1960, 278-бет. 
2 Кыргыз эл ырлары. Фрунзе, «Илим». 1967, 190-191-беттер. 
3 А. Фадеев. Литература и жизнь. М., 1939, стр. 151. 



59

Токтогулдун поэзиясында жай кайталоолор, риторикалык су-
роолор, антитеза жана фигуранын түрлөрү мол учурайт. Риторика-
лык суроо манилүү сөзгө угуучулардын көңүлүн буруу үчүн гана 
эмес, ага жооп табуу жагын ойлонтууга мажбур кылат. Акындын 
угуучуларга суроолорду коюшу аларды терең ойлонтуу аракети 
менен тыгыз байланыштуу. Токтогулдун Карамырза ырчыга карата 
айтканынан мисал келтирүүнү туура табабыз. 

Жетимиште атанды 
Жерге тирүү көмдүңбү? 
Жергелүү элдин карасын 
Желмогуздай көрдүңбү? 
Алтымышта энеңди 
Көргө тирүү көмдүңбү? 
Арканын Накен карысын 
Албарстыдай көрдүңбү? 
Ата-энеден кутулуп, 
Анан мында келдиңби? (1, 254–255).

Карамырза жөн турбай, Накен деген кары ырчыны каптап кирип, 
аны кордой баштаганда Токтогул ушундай суроолорду койду, аны 
ойлонтууга алып келди. Демек, риторикалык суроолор аркылуу улуу 
акын Токтогул өзүнүн поэтикалык оюн даана баяндап, аны менен 
Карамырзанын үнүн басты, баш көтөргүс кылды. Мында суроолор 
берилип жаткан менен интонациялык басым Карамырзанын кемчи-
лигин ачууга багытталган. Ушул ырдагы «желмогуздай», «албарс-
тыдай» деген салыштыруулар фольклордо көп кездешери белгилүү. 
Демек, акын бул ырында да традициялык мотивден өз орду менен, эң 
чебер пайдаланган. Токтогул ушул эле ырында Карамырзага карата 
мындай дейт:

Абалтан адам өлбөсө,
Атаңдын кана атасы?
Дүнүйө мүлкүң тозбосо,
Тонуңдун кана жакасы?
Эзелден адам өлбөсө,
Энеңдин кана энеси?
Сынбас-бүлбөс бар бекен
Бу дүйнөнүн чегеси? (1, 255).

Кыргыз элинде: «Эгер адам өлбөсө, атаңдын кана атасы, эгер 
адам өлбөсө, энеңдин кана энеси»? деп кайрат же таалим берүү 
максатында айтылат. Токтогул даяр сөздү өз калыбынча алып, аны 



60 

менен чектелип калган эмес. Акын эл сөзүн пайдалануу менен, ага 
кошумча иретинде дүйнөгө карата өзүнүн философиялык көз кара-
шын билдирди. Жаратылышта дайыма өзгөрүүлөр болуп турат, аны 
эч ким токтото да албайт. Мына ушундай ойду Токтогул «Дүнүйө 
мүлкүң тозбосо, тонуңдун кана жакасы?... Сынбас-бүлбөс бар бекен 
бу дүйнөнүн чегеси?» деген ыр жолдору менен эң таасын, эң элестүү 
чагылдырды. Бул ыр риторикалык суроолор менен түзүлсө да, мында 
бир кубулушту экинчи кубулушка салыштыруу бар. Ошонун неги-
зинде акындын кошкон деталдары ичинде көп кайталанган трафарет-
тик түрмөккө жаңыча канат бүтүрүп, поэтикалык ой күчтүү чыккан. 
Ырдын идеясы Карамырзанын карыя ырчы Накенди сыйлабаганды-
гын, элдин эчен кылымдар бою жашап келген сонун салтын бузган-
дыгын этикага жатпай турган, адамкерчиликтен четтеген жаман жө-
рөлгө катары көрсөтүүгө багытталган.

Акындын поэзиясына мүнөздүү учурашуу ырларынын айрым ст-
рофалары жалаң риторикалык суроолордон турары белгилүү. Мын-
дай салт Токтогулга да таандык. Акындын учурашуу ырларынан 
башка кээ бир чыгармалары жалаң риторикалык суроолордон түзүл-
гөнүнө төмөнкү мисал күбө болот.

Жайкалган жалы болбосо, 
Аттын көркү болобу? 
Жакшы сөзү болбосо, 
Карттын көркү болобу? 
Буралып шибер чыкпаса, 
Жердин көркү болобу? 
Жайылып малы толбосо, 
Төрдүн көркү болобу? 
Каз, өрдөгү болбосо, 
Көлдүн көркү болобу? 
Сайрабаса саратан, 
Чөлдүн көркү болобу? (1, 45).

Бул ыр – түрү жагынан традициялуу санат ыр. Бирок санаттар-
дын баары риторикалык суроолордон түзүлбөйт. Акын бул чыгарма-
сын атайы ушундай формада ырдап, жаратылыштагы кубулуштун 
бир-бири менен болгон байланышы тууралу, көркөмдүк дүйнө туу-
ралуу өз оюн, ага карата мамилесин баяндаган.

Статистикалык фигуранын бир түрү – антитеза Токтогулдун чы-
гармачылыгында басымдуу кездешкенин белгилебей кетүүгө бол-
бойт. Акындын көпчүлүк ыры ушундай антитеза аркылуу түзүлөт. 



61

Анын «Кыздай бир кайдан болосуң?», «Чайкама», «Дүнүйө», «Зама-
на» деген ж. б. ырлары антитеза ыкмасы менен жаралган чыгармалар 
жана алар элдик традициялар менен тыгыз байланыштуу.

«Дүнүйө» – элге кеңири белгилүү, традицияга айланып бара жат-
кан түрлөрдүн бири. Ошон үчүн ушул темадагы ырлар Бектур Ше-
ралиев, Жеңижок жана Барпы өңдүү акындардын чыгармачылыгы-
нан да кездешет. Шералиевдин эскертүүсүнө караганда, «Дүнүйө» 
деген ырды Какшаал тараптагы кыргыздардан үйрөнүп келген имиш. 
Ошондой болсо да анын вариантындагы айрым ыр жолдору Токто-
гулдун «Дүнүйөсү» менен маани жагынан байланышып турганын 
көрөбүз. Мындай окшоштуктар, биринчиден, акындардын турмуш-
ка карата баа берүүлөрү же түшүнүктөрү, аны башка кубулуштарга 
салыштырып сүрөттөөлөрүнүн бирдей туш келишинен болушу мүм-
күн. Экинчиден, акындардын поэзиясындагы кыйла мезгилди куча-
гына камтыган байланыштын натыйжасы болушу да ыктымал. Кант-
се да, «Дүнүйө акындык поэзиядагы традициялуу темалардан болуп 
саналат.

Токтогулдун «Дүнүйө» деген ыры анын эки окуучусунан – Калык 
менен Корголдон жазылып алынган. Акындын эки окуучусу, албет-
те, ал ырды толук жаттап алган эмес. Ошон үчүн экөөнүн тапшырган 
үзүндүлөрүндө аз да болсо айырма бар, бирок «Дүнүйө» бүтүндөй 
антитеза менен түзүлгөн.

Келериңде, дүнүйө, 
Булутсуз тийген күндөйсүң, 
Жанаша чыгып ыргалган 
Жазгы талдай бүрдөйсүң. 
Кетериңде, дүнүйө, 
Булут баскан түндөйсүң, 
Карарып алса көңүлүң,
Кармаса колго кирбейсиң (1, 67 - 68).

«Дүнүйө» кыргыз поэзиясында көп мааниде колдонулат. Анын 
өзү «Дүнүйө» деген ырдын символ темасында айтылгандыгы менен 
мүнөздөлөт. Ошон үчүн «Дүнүйөдө» жаратылыштын көп кубулушун, 
бир нече образдарды көз алдыга элестетебиз. «Келериңде» деген сөз 
улам кайталанып, эзме кайталоо менен айтылса да, акын аны адам-
га пайда келтирген «идеал» катары баалап, ага оң образдардын тиз-
мегин ыйгарат. Ошону менен ага карата болгон симпатияны пайда 
кылат. Ал эми «кетериңде» деген сөзгө терс жагдайдын баарын жый-
нап берген. Мына ушундан бирдиктүү дүйнөдөн карама-каршы эки 



62 

образ чыга келет. Жагымдуу образга күндү, болгондо да, «Булутсуз 
тийген» ачык күндү арнап, үлгүлүү көрүнүштү ага теңеди, аны жазгы 
талдын бүрдөгөн мезгилине салыштырды. Терс жагдайга келгенде, 
акын аны булут баскан түндүн образында баяндап, антипатияны бил-
дирди. Ошентип, Токтогул күчтүү таланты менен стилистикалык фи-
гуранын түрү – антитезаны өз чыгармаларына чебер колдоно билген 
болучу. Акындын андай ийгилиги «Замана» деген чыгармасынан да 
айкын көрүнөт.

Токтогулдун поэзиясында аллитерациялык, анафоралык, эпифо-
ралык, рефрендик кайталоолор менен катар стилистикалык фигура-
нын байыркы түрлөрүнүн бири – параллелизм ыкмасы көп кездешет. 
Ушунун өзү да акындын ырларынын традициялуулугуна байланыш-
туу болуу керек. Анткени, кыргыздын элдик поэзиясында бир кубу-
луш менен экинчи кубулушту параллель жагдайында салыштыруу 
жуук учурайт эмеспи. Оозеки элдик чыгармачылыктын тунук башаты-
нан даам сызып, таалим алган, ага аябай таасирленген Токтогул көрөң-
гөлүү салтка кайрылып, анын мотивдеринен пайдаланбай койгон эмес.

Чындыгында, психологиялык параллелизм ырга композициялык 
бүтүндүктү киргизип, анда эки же бир нече кубулушту бириктирет, 
ошону менен катар музыкалуу ыргак берет. Акын камактан качып 
келгенден кийин минтип ырдайт:

Кара башыл ак кочкор, 
Карышкыр жесе, койдо жок. 
Калкымдан кеткен бала элем,
Кайрылып келер ойдо жок. (1, 147).

Токтогул бул ырында өзүнүн башынан өткөн окуяларын кай-
гы-капасын түз гана баяндабайт. Ал ичтеги күйүтүн туткунда көр-
гөн кордугун психологиялык ар түрдүү өзгөрүштөрдү сүрөттөш 
үчүн элет кыргызга мүнөздүү мал, тактап айтканда койду эске салып, 
ошондон кийин гана өзүнүн ички сезимин билдирди. Акын ушундай 
психологиялык параллелизм аркылуу өзүнүн ак жеринен айдалып 
кеткенин, кыйын күндөрдү баштан кечиргенин карышкыр жеген ак 
кочкорго шарттуу түрдө салыштыра сүрөттөдү. Бул жөнөкөй салыш-
тыруу эмес, мында ички сезимди ачып берүүгө, образды элестүү тү-
зүүгө жасаган аракет бар. Акындын бул сыяктуу умтулуштары анын 
бардык чыгармаларынан кездешпей койбойт.

Параллелизм – стилистикалык ыктын (фигуранын) эң кеңи-
ри тараган түрлөрүнүн бири. Советтик белгилүү окумуштуу В. И. 
Чичеров параллелизмге мындайча мүнөздөмө берет: «Одним из 



63

выразительных приемов поэтики фольклора, особенно богато раз-
работанным в народной лирике, является психологический паралле-
лизм. Параллелизм – сопоставление или противопоставления двух 
образов: первый заимствован из внешнего, обычно растительного 
или животного мира, второй – образ человека. Через сопоставления 
образов, через сближения явлений растительного или животного 
мира характеризуется состояние или действие человека»1. 

Токтогулдун жогорку ырында эки образ бар. Бирок параллелизм-
дин баары эле ушундай көрүнүштө боло бербейт, ошону менен катар 
ар бир акын аны түрдүү жагдайда колдонушу мүмкүн. Адабиятчы 
А.Квятковский параллелизмди үч типке бөлөт: синтаксистик, стро-
фалык жана ритмдик2 параллелизм. Токтогулдун поэзиясына парал-
лелизмдин биринчи жана экинчи тиби мүнөздүү. Токтогул жаш та-
лант Алымкулга карата минтип ырдаган:

Ала барчын айланса, 
Аралайт түлкү бүргөнгө. 
Аргымак күлүк алчаңдайт, 
Аземдеп токуп мингенде, 
Ай далың жыргап кубанат
Ак күрөөкө кийгенде, 
Арманы жок жигиттин 
Арзып жетсе сүйгөнгө.
Алып кал, балам, сөзүмдү, 
Айлыңда минтип жүргөндө. 
Амандашып кебиңди айт, 
Агаңдан качып сүрдөбө. 
Алып калса деп жүрөм 
Ар сөздүн баркын билгенге (2, 62 - 63).

Жогорку мисал 14 жол ырдан түзүлүп, композициялык бирдикте 
поэтикалык ойду баяндап турат. Ыр бүт бойдон строфалык паралле-
лизм менен айтылса, бул мисалдан санат – термелердин, сүйүү ли-
рикасынын жана эпикалык чыгарманын мотивдерин сезип турабыз. 
«Айдалың жыргап кубанат ак күрөөкө кийгенде» деген ыр түрмөгү 
көбүнчө эпостордо кездешери белгилүү. Ушул эле мисал профессор 
К. К. Юдахиндин сөздүгүндө3 тыбышына чейин сөзмө-сөз шайкеш 
келгени кокусунан эмес. Токтогул ырдын биринчи бөлүгүндө сырт-
кы чөйрөдөгү кубулушту баяндап келип, анан Алымкулга кайрылат, 

1 В. И. Чичиеров. Русское народное творчество. М., Изд – во. Моск. Ун – та. 1959, 355. 
2 А. Квятковский. Поэтический словарь. М., 1966, стр. 193 – 194. 
3 К. К. Юдахин. Киргизко – русский словарь. М., «Советская энциклопедия», 1965, 4761-бет. 



64 

ага карата болгон жылуу жана аталык сезимин билдирет. «Принцип 
иносказания, – дейт В. Пропп, – есть один из основных художест-
венных принципов народной лирики. Есть песни, в которых первая 
половина дает развернутый образ из области природы, вторая – его 
применение к жизни человека»1. Советтик көрүнүктүү окумуштуу  
В. Пропптун ушул пикири жогорку мисалдан жана Токтогулдун 
башка ырларынан айкын көрүнөт. 

Ошентип параллелизмде эки жагдай, тактап айтканда жараты-
лыш кубулуштары менен катар адам турмушу сүрөттөлөт. Токтогул 
стилистикалык фигуранын ушул түрү менен өзүнүн баштан өткөр-
гөн окуяларын сырткы жаратылыш кубулуштарына же жаныбарлар 
дүйнөсүнө салыштыруу аркылуу баяндаган. Көпчүлүк чыгармасын-
да өзүнүн поэтикалык оюн акын ушундай стилистикалык ыкты кол-
донуу менен жүзөгө ашырат.

Поэзия же ыр дегенде, кадыресе жайынча айтылган сөздөрдү 
эмес, жүрөккө таасир эте турган ритмдүү, ыргактуу көркөм кубулуш-
ту түшүнөбүз. Ыр жалаң гана уйкаштык менен белгиленбейт, сөздөр 
курч, кооз болушу керек, ансыз ал угуучунун көңүлүн өзүнө бура ал-
байт, таасир этпейт. Демек, поэзиянын канаты – учкул ой (мазмун), 
анан көркөмдүк. «Гений, – дейт Э. Межелайтис, – өзүн кысып чек-
тебейт. Ал каражат тандайт. Гений баарынан мурда ойдун атасы. Ал 
эми сөз, үн, түс ойду ишке ашыруучу гана каражаттар. Генийдин 
максаты дүйнө жаратуу»2. Акын каражат тандаганда, аны асмандан, 
жок жерден таап албайт, дале элдин сүйлөп жүргөн тилине – ырдын 
улуттук формасына кайрылат. Бирок ар бир акындын дүйнөнү тааны-
шы, ой жүгүртүүсү жана лексикалык сөз запасы ар башка болот. Сөз-
дөрдү поэзияда колдоно билүүнүн өзү да чыгармачылык процесстеги 
татаал проблемалардан.

Поэзияда көркөм сөз каражаттарын тандоо, аларды колдоно 
билүү маселеси жазуучу акындар менен импровизаторлордун чы-
гармачылыгында бирдей эмес экенин ар дайым эске тутуубуз керек, 
анткени алардын таянган ыкмасы ар башка. Стиль өзгөчөлүктөрү 
боюнча алардын ортосунда зор айырма бар экенин байкоо кыйын 
эмес. Ошондой болсо да поэзияга койгон талап импровизатор акын-
дардан алынып салынбайт, анткени төкмө ырчылар дагы көркөм ой-
лоонун өкүлдөрү, поэзия искусствосунун ишмерлери. Ал эми импро-
визатор акындардын чыгармаларына кайрыла турган болсок, аларда 

1 В. Пропп. О русской народной лирической песне. Вступит. Статья «Народные лирические 
песни». Л., 1961, стр. 54. 

2 Э. Межелайтис. Чюрленис ааламы. «Кыргызстан маданияты», 1973, 5 – июнь. 



65

чеберчиликти арттыруу үчүн изденүү, угуучулардын таламына ыла-
йык чыгармаларды түзүү жөнүндө талбай аракеттенип, дайыма алга 
умтулганын байкайбыз. Ал үчүн өздөрү баамдаган кубулуштарды, 
коомдук турмуштун түрдүү жактарын чыгармаларында элестүү ча-
гылдырууну, кооздукта сүрөттөөнү көздөйт. Импровизатордук ык-
маны колдонгон төкмө ырчылар, жазуучу акындар сыяктуу эле өз 
ойлорун көркөм образ аркылуу жүзөгө ашырат. Ушул жагынан алып 
караганда, жазуучу акындар менен төкмө ырчылардын көркөм ойлоо, 
сүйлөө речиндеги сөздөрдү чыгармаларына пайдалануулары боюнча 
айрым карым-катыш, байланыштар жана окшоштуктар бар. Кантсе 
да, төкмө ырчылардын чыгармалары элдик поэзия менен тутумдаш, 
бир нукта өнүгүп келгени талашсыз.

Поэзияга канат бүтүргөн кереметтүү күч – тил. Ошон үчүн ар 
бир акын тилдеги сөз байлыктарды пайдалана билүү керек. Анткени 
кунарсыз сөз угуучуну өзүнө тартмак тургай, кайра сезимди ирен-
житет, таасирдүү күчүн жоготот. Поэзияны жаратуучуларды күчтүү 
жана күчсүз акын деп экиге бөлүүнүн өзү алардын тилди кандай пай-
далангандыгына, поэтикалык оюн кандай чагылдырганына байла-
ныштуу. Кайсы акын сүйлөө тилиндеги сөз берметтерин терип алат 
экен, ошонун ырлары мазмундуу, таасирдүү чыгат. Көркөмдүк деге-
нибиз – чыгарманын идеялык-эстетикалык сапатына карата берилген 
баа. Сүйлөө речиндеги көркөм сөз каражаттарын, идиомалардын түр-
лөрүн, фразеологиялык айкалыштарды, макал менен ылакаптарды, 
учкул сөздөрдү, мындайча айтканда элибиздин тил байлыгын өздөш-
түрбөй туруп, мыкты чыгарманы түзүүгө эч мүмкүн эмес. Мунун өзү 
чыгармаларын импровизациялык ык менен түзгөн төкмө ырчылар-
га коюлуучу талап. Ал эми Токтогулдай даана акындар өз паразаты 
менен алдынала сезип, чыгармачылыкка өтө жооптуу карагандыгына 
адабий мурасы мисал болот.

Токтогулдун чыгармаларына көз жүгүрткөндө, ырларынын кооз-
дугу, сөздөрдүн кыналышы, ойдун ачыктыгы сезимди козгоп турган-
дыгы менен көңүлдү өзүнө бурат. Оюнун тереңдиги, өткүрдүгү кан-
дай болсо, тили да ошондой өткүр, сөздөрү курч, образдуу берилет. 
Мына ушунун өзү акындардын тилге сергек мамиле жасаганын, сөз 
чебери катары кам көргөнүн, ырдын көркөм болуп чыгышына ай-
рыкча көңүл бурганын белгилейт. Ансыз көркөм чыгарманы жара-
та алмак эмес. Көркөм сөз каражаттарынын эң жөнөкөй түрү болуп 
эсептелген эпитетке кандай караганын белгилеш үчүн айрым ырла-
рынан мисал келтирүүгө болот. Акын ак, кызыл, жашыл ж. б. ушул 



66 

өңдүү туруктуу эпитеттерди көп колдонгон. Ал туруктуу эпитеттер 
акын сүрөттөгөн образдарды, нерсени, кубулуштарды башкалардан 
сапаты боюнча бөлүп, түс жагынан айырмасын ачык белгилөө менен 
анын артыкчылыгын көрсөтүп, кооздоп мүнөздөйт. Эпостордо кез-
дешүүчү туруктуу эпитеттин айрымдарын Токтогул да өз чыгарма-
ларына көркөм сөз каражаттары катары пайдаланганын көрөбүз. Ал 
«Эрназар» деген ырында балбан Эрназарга мындайча мүнөздөмө 
берет:

Кара чаар Беш-Таштын 
Каласы элең, Эрназар. 
Кара чаар жолборстун 
Баласы элең, Эрназар. 
Качанкы өткөн Алмамбет 
Манасы элең, Эрназар1.

Бул ыр Токтогулдун чыгармачылыгына мүнөздүү жалаң алли-
терациялык кайталоолор менен башталганын көрүп турабыз. Ошону 
менен катар мында эпикалык чыгармаларга таандык айрым мотивдер, 
көркөм деталдар да бар. Баатырлардын эрдигин жырткыч айбандарга 
салыштырып, аны күчтүү кылып көрсөтүүгө карата аракеттер, ум-
тулуштар эпикалык чыгармаларда чагылдырылганы белгилүү. Баа-
тырдык эпостордо, айрыкча «Манас» жомогунда анын башкы каар-
маны Манасты «Көк жал, арстан, кабылан, жолборс» деп, ж. б. у. с. 
эпитеттер менен сүрөттөөнүн өзү байыркы түшүнүккө байланыштуу. 
Ушундай адепки түшүнүктүн негизинде пайда болгон мотивдердин 
элдик оозеки чыгармаларына сиңип бүткөнү, акындардын поэзиясы-
на да таасир эткени көп адабий мурастардан ачык көрүнөт. Эрназар 
ары балбан, ары баатыр болгондуктан, сайышка түшүп, тыңчынын 
айтуусу боюнча кишинин колунан өлгөн. Анын эрдигине, ашкан баа-
тырдыгына карай Токтогул ага «кара чаар жолборс» сыяктуу эпитет-
ти колдонду. Ушундай эпитет аркылуу акын Эрназардын образын 
күчтөнтүп, гиперболалаштырып берди. Токтогул эмне үчүн байыркы 
эпитеттерге кайрылды? Мунун себеби – ошол кездеги элдин аң-се-
зиминин деңгээли менен байланыштуу. Ал кездеги угуучулар «кара 
чаар жолборсту» өзгөчө касиеттеги, эң күчтүү айбанат түшүнүгүндө 
элестетишкен. Акындын Эрназарды күчтүү жолборско салыштырып 
сүрөттөшү угуучулардын аң-сезимине жакын, түшүнүгүнө жеңил 
болуп, алар тарабынан жылуу тосулуп алынган. Жазуучу акындары-
быз ушул эпитетти колдонушса, азыркы учурдагы окурмандарыбыз 

1 Фонду, инв. № 51 42, 15-бет. 



67

аны кабыл албайт, себеби алардын аң-сезими өзгөрдү. Азыркы учур-
да адамды жолборско салыштырса, анда ал акын реалдуулуктан чет-
теп калары түшүнүктүү.

Элдин тарыхый жашоо шартына, тиричилигине жана экономи-
калык өнүгүшүнө, маданий деңгээлине карай тилдин да өскөндүгү 
белгилүү. Ал эми көркөм каражаттар жогоркудай факторлорго көз 
каранды, ага байланыштуу болот. Ой ачык болсун үчүн кыргыз элин 
мисалга алып көрөлү. Эчен кылымдар бою көчмөн турмушта жашап, 
көпчүлүгү мал чарбачылыгы менен күн көрдү. Анын өзү тилге да 
таасир эткен. Көркөм каражаттар да ошого байланыштуу колдону-
луп, ошонун негизинде өнүгүп келген, анткени ушундай жашоо ти-
ричилиги дүйнөнү көркөм кабыл алууда кыргыз тилиндеги өзгөчө-
лүктү аныктаган болучу. Көркөм каражаттардын бир түрү – эпитет 
да ушундай жол менен пайда болгон, бирок аны өзүнчө түзүлгөн, 
бирөөлөр тарабынан кыялый ойлонулуп алынган жана жылмала-
нып иштелип чыккан сөз катары эсептөө туура эмес. Кошумча мүчө, 
тактап айтканда предметтин мүнөздүү касиетин белгилөө максаты 
менен ага көркөмдүк киргизе тургап поэтикалык ачыктыкты берген 
кошумча аныктама болгондуктан, эпитет да толуп жаткан фактор-
лордун таасири натыйжасында өнүгүп отурган. Ошон үчүн эпитет 
ар башка элдин тилинде ар түрдүүчө мааниде колдонулуп келге-
нин көрөбүз. «Ижемские и печорские импровизаторы, – деп жазат  
А. К. Микушев, – широко опираются на постоянные эпитеты, типич-
ные для всех жанров коми народной поэзии: быстрая река, крутой 
берег, зеленый луг, заячий пух, золотой мяч, темный лес»1. Мында 
мисалга келтирилген эпиттердин «жашыл шалбаа» (зеленый луг) де-
генинен башкасы кыргыз тилиндеги эпитеттер менен жанашпаганы 
көрүнүп турат. Акындардын чыгармачылыгынын булагы өзү жаша-
ган жердеги элдин турмушу, алардын чарбадагы эмгеги, ар түрдүү 
кесиптеги тиричилиги, дыйкандардын жерди иштетүүсү. Ошондой 
эле жаратылыш көрүнүштөрү: ак кар баскан аскалуу тоо, көк кашка 
тунук булак, тукабадай жайкалган көпкөк чөп ж. б. у. с. болуп сана-
лат. Ушунун өзү кыргыз жергесинин жаратылышын, анын жандуу 
картинасын көз алдыга элестетет. Кыргыздын улуу акыны Токто-
гулдун чыгармачылыгында жогору жакта көрсөтүп кеткен турук-
туу эпитеттер арбын кездешет. Акын кармалганда энесине жана 
элге кайрылып ырдайт. Ошол чыгармаларынын айрым жолдорунда: 

1 А. К. Микушев. О внеобрядовых импровизациях. Вкн: Русский фольклор. Т. М. – Л., 1960, 
стр 152. 



68 

(Айланайын апаке,...ак сүтүңдү эмизип», «Кара оокатка калп айтып, 
кузгундар жүрөт сорунуп», «Кара боор залимден кантип алам кегим-
ди?» деген туруктуу эпитеттер бар. Бул эпитеттер акындын айтайын 
деген оюна тактыкты киргизүү менен катар образды ачып берүү мил-
детин аткарып жатат. Эгер биринчи мисал мээримдүү эненин сонун 
образын элестетсе, кийинки эки мисал эзүүчүлөрдүн терс образын 
көз алдыга келтирет. Атактуу «Алымканда» жаратылыштын жандуу 
картинасы эпитет аркылуу ушунча ачык, ары элестүү көрүнөт:

Бетегелүү майданым, 
Пейли жакшы жайдарым. 
Көлөкөлүү майданым, 
Көөнү жакшы жайдарым. (1, 27).

Ырдагы астылары сызылган эки эпитет ырга канат бүтүрүп, ага 
жагымдуулукту арттырды, ал аркылуу акындын сүйгөн кызы Алым-
канга карата болгон жылуу сезимин терең билдирүүгө шарт түздү. 
Профессор К. К. Юдахин ушул эки эпитетти «сүйгөн жардын эпитет-
тери» (эпитеты возлюбленной) деп бекеринен атаган эмес. Ушундай 
эпитетти колдонуу аркылуу Токтогул өзүнүн сүйгөн кызы Алымкан-
га чын берилгендигин, анын жагымдуу образын ачып көрсөткөн.

Жогорудагы мисалдын экинчи, төртүнчү ыр жолдору да жалаң 
метафоралык эпитеттен турат. Ошон үчүн образ жагымдуу, Алымкан 
ушунда назик адам кейпинде көз алдыга элестеп көрүнөт. Демек, об-
раздуу мүнөздөмө берүүдө, ойго тактык, ачыктык киргизүүдө жана 
жаратылыштын ажардуу түсүн, касиетин белгилөөдө эпитеттердин 
мааниси зор.

Эпитет сын атоочтордон гана эмес, айрым учурда зат атоочтор-
дон да түзүлөт. Токтогул өзүнүн чыгармачылыгында мына ушул зат 
атоочту атооч турпатындагы жана кыйыр жөндөмөлөрүндө турган 
эпитеттерди көп колдонгон, андай аракет акындын бай адабий му-
расында ачык көрүнөт. Мисалы: «Жылдыздай жанган кара көз жи-
гиттин көркү жар менен» деп сүрөттөйт. Бул мисалда «Жылдыздай 
жанган кара көз» деген ыр жолу бүт бойдон эпитеттин ролун атка-
рып, «жар» деген сөзгө аныктама берип, ачык образды түздү. Ошен-
тип жигиттин жубайынын жаркын образын элестетип, ага ачыктык 
киргизди. Токтогул өзүнүн ички сезимин, баштан өткөргөн оор күн-
дөрүн сүрөттөгөндө, поэтикалык ойго тактык киргизип, аны элестүү 
чагылдыруу үчүн зат атоочтук эпитетти жуук пайдаланат. Акын ка-
моодо жүргөн кыйын учурун так сүрөттөйт:

Токойдон дүмүр жыйнадым,



69

Тобунда булбул Токтогул
Торгой жанды кыйнадым.
Адам барбас талаада
Жалгыз жатып ыйладым. (1, 118).

Ырдагы «булбул» менен «торгой» кыргыз элинин өткөндөгү 
түшүнүгүндө чечен, сайрагыч канаттуулар. Ошон үчүн кыргыздар 
мыкты акындарды ушундай үн кубултуп сайраган канаттуулар бул-
бул менен торгойго, күкүккө теңешип, аларга кошумча атты ыйга-
рышкан. Токтогул да элдин аң-сезимине сиңип бүткөн традициялык 
эпитетти өзүнө энчилей колдонуп, ал аркылуу акындык талантын 
туюндурууну көздөгөн. Эки эпитет эки башка мааниде айтылса да, 
Токтогулдун өзүнө таандык акындык сонун сапатты айкын элесте-
тип турат. Ырга калганда талыкпас, ашкан чебер акын экендиги зат 
атоочтук эпитеттин толуп жаткан түрлөрүн пайдалангандыгынан 
дагы көрүнөт. Анын «туйгун элем кагынган, тулпар элем чабылган», 
«ак шумкар алтын мүрүүмдү» деген ж. б, эпитеттери жогорку ойду 
ырастайт. «Булбул, күкүк, торгой» деген эпитеттер эски убактан бери 
колдонулуп келе жаткан көркөм сөз каражаттары болсо да, ушул ко-
шумча наамды Токтогулга өз тушунда көпчүлүк эл берген. Ошунун 
үчүн жогорку эпитеттер Токтогулдун ысымы менен дайыма кошу-
луп айтылып, анын акындык күчтүү талантын белгилөөчү көркөм ка-
ражаттын ролун аткарып калган. Ушул жерде белгилей кете турган 
дагы бир нерсе «булбул» деген эпитеттин традициялуулугу. Ушул 
эпитет легендалуу Токтогул ырчыда кездешкен. Элде «Токтогулдай 
ырчы бол, Толубайдай сынчы бол» деген сөз бар.

Улама сөздөргө караганда Токтогул Азжаныбек хандын тушунда 
жашаган болот. Азжаныбек казак элинин ханы экени тарыхта белги-
лүү. Анын хандык доору 15-кылымга туура келет. Ал ашкан катаал 
хан болгон. Эл легенда катары айтып жүргөн Токтогул ага карата 
өзүнүн нааразылыгын билдирип минтип ырдаган:

Жалпы түрктө сайраган 
Булбул элем Токтогул. 
Чарчабаган аргымак 
Дулдул элем Токтогул1.

Ушундай сүрөттөмөдөгү ырды Токтогулдун чыгармачылыгынан 
да жолуктурабыз. Токтогул сүргүндөн качып келгенде, Эшмамбет 
жолугуп, ага мындай деген ыр менен кайрылган:

Буурулдун оозун кергенбейм,
1 Т. Молдо. Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы. 1 –т, Фрунзе, 1970, 122 – 123 – беттер. 



70 

Бу кудайым бергенбейм?
Мусапыр болуп айдалган,
Бурулуп колу байланган,
Булбулум Током келгенбейм?
Бурулушта чарчабас
Дулдулум Током келгенбейм? (1, 166).

Биринчи мисалда эпитеттер түз мааниде берилсе, экинчи мисалда 
ал таандык атооч менен айтылып жатат, экөөнүн айырмасы ушунда. То-
голок Молдонун улуу акын камактан кайтып келгенден кийин учураш-
канда айтылган ыры биринчи мисалды эске салат. Ал мындай дейт: 

Кызыл тилин сайраткан, 
Булбул Током, аманбы? 
Арыштап алыс чуркаган 
Дулдул Током, аманбы? (1, 204)

Мына ушундан эле «булбул, дулдул» деген жана башка эпи-
теттердин традициялуулугу ачык көрүнүп турат. Эгер баатырларга 
көк жал, арстан, кабылан деген сыяктуу туруктуу эпитет колдонул-
са, ак таңдай акындарга булбул, күкүк, торгой жана анын чарчабай 
ырдашына карай «дулдул, туйгун» өңдүү эпитеттер таамай айтылып 
калган. Бирок кыргыз поэзиясын изилдей келгенде, өзүнүн аныктал-
гычына кошумча ат берүүчү аныктоочтор кошумча каражат катары 
акындардын баарына берилбегенин байкайбыз. «Булбул» деген эпи-
тет көбүнчө Токтогулга карата айтылганын эске салууга туура келет. 
Эмне үчүн Токтогулга ушундай наам берилген? Биздин байкообуз-
да мунун эки себеби бар. Биринчиси,Токтогулдун талантынын күч-
түүлүгү, ырчылык жагынан башка акындардан абдан жогору турган-
дыгы, ырларынын мазмунунун тереңдиги жана көркөмдүгү. Экинчи-
ден, Токтогулду дайыма жандап, андан ырчылыкты үйрөнүп, анын 
үлгүсүн алган Калык, Барпы, Алымкул, Коргол жана башка акындар 
менен комузчулар, обончулар өңдүү окуучулары-шакирттери бол-
гон. Алар Токтогулдун ак таңдай залкар акын экенин, талантынын 
күчтүүлүгүн жогору баалап, ырды куюлуштуруп өтө таасын айтка-
ны үчүн ага «булбул» деген эпитетти колдонушкан. Бул акындардын 
Токтогулга арнаган ырларында «булбул» деген эпитет бир нече ирет 
кайталанат. Казак элинин улуу акыны Жамбыл, кыргыздын демок-
рат акыны Тоголок Молдо Токтогулга «булбул» деген наамды өтө 
ызаттоо менен беришкен. Жамбыл улуу акын Токтогулдун ырла-
рынан лаззат алып, анын поэзиясын жогору баалоо менен «Ойгот-
кон эл жүрөгүн таң булбулу» дейт. Жалаң гана төкмө ырчылар эмес, 



71

профессионалдуу жазма адабаяттын өкүлдөрү А. Токомбаев, Ж. Бө-
көнбаев, К. Маликов, Т. Үмөталиев өңдүү улуу муундагы жазуучу-
лардан тартып, азыркы күндөгү жаш акындарга чейин «булбул» 
деген традициялуу аныктама улантылып келе жатат.

 Мунун өзү улуу акын Токтогулга карата айтылган анчейин мак-
тоо эмес, анын күчтүү талантынан жаралган мазмуну терең көркөм 
поэзиясын көңүлгө алуу менен берилген баа. Ошентип традициялык 
эпитет Токтогулдун поэзиясынан дагы кенен, ары басымдуу орун 
алган болучу.

Токтогул өзүнүн чыгармачылыгында элдик поэзияга мүнөздүү 
традициялык кайталоолорду, параллелизмди жана туруктуу эпитет-
терди колдонуу менен чектелип калган эмес, көркөм каражаттардын 
башка түрлөрүнөн да пайдалана билген, акындын бул ийгилиги поэ-
тикалык бай мурасынан айкын көрүнөт. Андай көркөм каражаттар-
дын бир түрү салыштыруу болуп эсептелет. В. Маяковский образды 
бөлүүнүн эң жөнөкөй түрү салыштыруу1 дейт. Чындыгында эле са-
лыштыруу жөнөкөй түр катары элдик оозеки поэзияда жана акындар-
дын чыгармачылыгында абдан кеңири таралган көркөм каражаттар. 
Кыргыздын элдик поэзиясында салыштыруу сыяктуу, окшош, ше-
килдүү, окшоп өңдүү деген сөздөр жана -дай, -сып мүчөлөрү аркы-
луу түзүлөт. Токтогул дагы ушу сыяктуу сөздөргө кайрылып, алар 
аркылуу образды ачып берүү жагын көздөгөн. Эгер акын «булбул, 
туйгун, дулдул, торгой, бүркүт» деген сөздөрдү традициялык турук-
туу эпитеттер маанисинде пайдаланса, ушулардын өзүнө -дай мү-
чөсүн жалгап айтуу, же жогорудагы сөздөрдүн айрымдарын кошуп 
айтуу менен салыштырууларды түзүп, аны менен сүрөттөп жаткан 
образдардын, кубулуштун көрүнүшүн, жаратылыш картинасын ачып 
берүүгө жетишкен.

Эгер эпитетте кубулушка, образга жашырын окшоштуруу маа-
нисинде мүнөздөмө берилсе, салыштырууда жалпы белгиси, жы-
шаанасы окшош эки түшүнүк, предмет, нерсе чендештирүү менен 
сүрөттөлөт. Ой ачык болсун үчүн акындын ырына кайрылып көрөлү. 
Токтогул Совет бийлиги тушунда түзгөн бир ырында мурунку заман-
да өзүнүн башынан өткөргөн оор күндү мындайча эске салат:

Капаска түшкөн булбулдай,
Кармалып жүрдүм ал кезде. 
Канаты кайкы туйгундай, 
Кайрылып келдим бир кезде. 

1 В. Маяковский. Как делать стихи? - М., СП., 1952, стр 31. 



72 

Кажыбас күлүк дулдулдай 
Кайратка миндим бул кезде. (2, 164).

Бул ыр аллитерациялык кайталоо менен башталса да, мында биз-
дин назарыбызды бурган нерсе – салыштыруу. Көркөм каражаттын 
жөнөкөй түрлөрүнүн бири – эпитет (булбул, дулдул, туйгун, торгой, 
күкүк) өңдүү сүрөттөлүп жаткан нерсеге образдуу мүнөздөмө берип, 
поэтикалык ойду элестүү чагылдырууда тийиштүү ролду аткарга-
нын байкайбыз. Ушул эле түшүнүктөргө -дай мүчөсүн жалгап айтуу 
менен Токтогул өзүнүн оюн дагы күчтөнтүп берген. Мында ой мур-
дагыга караганда дагы чечкиндүү айтылып жатат.

Көркөм сөз каражаттарынын жөнөкөй түрү – салыштырууну кол-
донууда. Токтогул мурунтан келе жаткан традицияны дагы уланткан. 
Ошон үчүн акындын салыштырууларында жаныбарлар, канаттуулар 
жана башка жаратылыш дүйнөсү образды түзүүдөгү бирден-бир сөз 
булагы катары көрүнөт. Мисалы: «Айдай жүзүң жаркылдып, ител-
ги куштай балалык, торгойдой сайрап Токтогул, ак шумкар куштай 
айланып, жагалмай алган чымчыктай, каргадай жалгыз бала элем, 
каруусу кеткен тулпардай, тебеген чалпоо жылкыдай» деген жана 
башка толуп жаткан ушул өңдүү сүрөттөөлөр Токтогулдун тради-
циялык салыштырууларга көп кайрылгандыгын, ал аркылуу өзүнүн 
поэтикалык оюн чагылдырганын белгилейт. Токтогул өзүнүн ыр-
ларында «айнектей» деген салыштырууну да абдан көп колдонгон. 
«Окшоп, өңдөнүп» ж. б. сөздөр аркылуу да салыштырууну түзгөн. 
Акын туткунда бара жаткандагы учурун айрым ырларында эскерип, 
башынан өткөн кыйындыктарды төмөнкүчө сүрөттөп, айрым салыш-
тырууларды чебер колдонот:

Кишен салган атка окшоп, 
Чынжыр менен жөө басып, 
Кыдыртып айдап күнүгө, 
Кыйналдым кызыл өң азып.  ( 1, 108)

Же:
Душманга кеттим байланып, 
Тууганым көрбөй зарланып, 
Тушоолуу тулпар өңдөнүп, 
Жүргөмүн анда саргайып (1, 151).

Акын биринчи мисалда өзүн кишен салган атка, экинчи мисал-
да тушоолуу тулпарга салыштырды. Бул мындай караганда жөнөкөй 
нерсе болсо, ал өз учурундагы реалдуу көрүнүш эле. Ошон үчүн Ток-
тогул турмуштагы чындыкка кайрылып, өз оюн күчтүү жана элестүү 



73

берүүгө жетишкен. Камактагы абалын кишендүү жана тушоолуу атка 
салыштырып сүрөттөшү реалдуу мааниге ээ.

Кыргыздын элдик поэзиясында боз ингендин образын эненин бала-
га жасаган мээримине салыштырып сүрөттөө кездешет. «Ботосу өлгөн 
төөнүн арманы» деген ыр ушуга мисал болот. Эненин образын мындай 
көтөрүңкү кооздукта сүрөттөгөн чыгармалар казак элинде да бар. Ток-
тогулдун кайсы бир ырынан ушундай мазмундагы сүрөттөөнү учурата-
быз. Камактан кайтып келгенде акын энесине карата мындай дейт:

Ботосу өлгөн каймалдай 
Бошотпо, эне, муунуңду. 
Өмүрүңдүн жарымын 
Муң-кайгыга жуудуңбу?
Көрдүң, эне, кайрат кыл, 
Көз көргүс кеткен уулуңду (154).

Токтогул «ботосу өлгөн каймалдай» деген салыштыруу аркы-
луу кайгыны көп тарткан эненин мээримин таасын элестетип, анын 
жагымдуу образын ачып берүү ийгилигине жетишкен. Токтогулдай 
күчтүү акын гана сөздү орду менен пайдаланып, көркөмдүгү жогору 
турган, идеясы терең курч ырды жаратат. Импровизация менен ушун-
дай кооз ырды түзүү чыныгы туубаса талантка тыгыз байланыштуу 
экени түшүнүктүү. Жогорудагы мисалга карата В. Сидельниковдун 
төмөнкүдөй оюн эске салууну туура табабыз. Ал мындай дейт: «Под-
линные народные певцы, мастера слова в разработке этих сопостав-
лений (салыштырууну айтып жатат. – Ж. Т.) всегда стремятся к пре-
дельной простоте, лаконичности и точности. Они отбирают наиболее 
характерные признаки свойства того предмета или явления, ското-
рым хотят сравнить настроения или переживания человека1. Токто-
гул камактан качып келе жатканда, катуу кыйынчылыкты тартып, ага 
байланыштуу баштан кечирип жаткан кайгы-капасын, ичтеги күйү-
түн билдирүү үчүн ар түрдүү салыштырууларды чебер пайдаланды. 
Ушундай көркөм каражатты таасын колдонуу менен оюн элестүү ча-
гылдырды, элге жетикире билди. Чындыгында жогорку ырдан ашык 
сөздү таба албайбыз, баары тең композициялык бирдикте чың айтыл-
ган, ары эмоциялык күчкө ээ. 

Так жана туура сөздөр акынга бат эле табыла койгон эмес. Мунун 
өзү чыгармачылыктагы эң татаал процесс эмес. Көпчүлүктүн көңү-
лүндө эргүүнү пайда кылып, жүрөгүндө жылуулук калтырыш үчүн 
көркөм сөз өнөрүнүн устаттары, төкмө акындар менен комузчулар 

1 В.М. Сидельников. Поэтика русской народной лирики. – М., 1959, стр.77



74 

түрдүү ыктарды колдонуп талыкпай эмгектенет, көп күч жумшайт. 
Ушундай асыл максат улуу акын Токтогулга таандык экенин көрсө-
түп айтууга туура келет. Белгилүү музыковед А. В. Затаевич кыргыз 
акыны Токтогул жөнүндө: «Бул адамдын чыныгы терең талантын 
танууга болбойт, обондорунун ыргактуулугу, күүлөрүнүн таасир-
дүүлүгү менен адамдын сезимин өзүнө тартып алгандыгын алдын ала 
белгилеп кетким келет»1. Затаевич Токтогулдун көп кырдуу тубаса 
талантына туура жана калыс бааны берген. Ырчылык, комуз чертүү 
Токтогулду жан дүйнөсүн кандай ээлесе, ошондой эле эмгекчи элди 
терең сүйүү, анын кубанычтары менен кайгы-капаларын бирге бө-
лүштүрүү да акындын жан дүйнөсүн ээлеген болучу. Токтогул элге 
кызмат кылуу – алардын мүдөөлөрүн чыгармаларында чагылдыруу, 
поэзиясынын күчтүү кубаты менен рухий дүйнөсүнө нур сээп, сезим-
ди козгоо деп эсептеген. Ал ак таңдай акын жана сөз чебери катары 
образдуу поэтикалык речти түзүш үчүн элдик бай тилге кайрылып, 
баамында кооз деп санаган көркөм каражаттарды, фразеологиялык 
түрмөктөрдү, идиомаларды жана оозеки чыгармачылыктын мотив-
дерин бермет сыңары баалаган жана билгичтик менен пайдаланган. 
Көркөм сөз каражаттарынын бир түрү – салыштырууларды тради-
циялуу мотивде чебердик менен колдонушу ушуга мисал болот.

Поэтикалык речтин өзгөчөлүгү – метафоралык образдуулугу, 
бирдиктүү композициясы, ритмдүүлүгү менен белгиленет. Ошон 
үчүн кадимки эле сөздөр ырда таасир берүүчү күчкө ээ. Анткени, ыр 
образдар менен жык толуп, ритмдик жагынан абдан так келет. Ток-
тогул поэзиядагы ушул касиетти байкап билүү менен, ырдын кооз 
болуп чыгышына айрыкча көңүл бурган. Ал көркөм сөз чебери ката-
ры сөздү түз жана каймана мааниде колдонгон.

Токтогулдун поэзиясында троптордун негизги түрүнүн бири – 
метафора басымдуу орунду ээлейт. Аристотель – аттын түрү боюнча 
жөнөкөйү жана татаалы болот деген, ошол татаал ат катары мета-
фораны эсептеген. Жөнөкөй түшүнүктү экинчи түшүнүккө же атка 
түспөлдөштүрүү аркылуу көркөм каражаттын башкача түрү пайда 
болорун белгилеп, анан метафорага мындайча мүнөздөмө берген: 
«Метафора есть перенесение необычного имени или с рода на вид, 
или с вида на род, или с вида на вид, пли по аналогии»2. Мына ушун-
дай бир түшүнүктү экинчи түшүнүккө теңөө менен ыйгарып айтуу 
Токтогулда бар. Биз жогору жакта булбул, дулдул, туйгун деген 

1 А. В. Затаевич. 250 киргизских инструментальных пьес и напевов. – Фрунзе:Музгиз, 1934, 
стр. 188.

2 Аристатель. Поэтика. – М., 1957, стр. 109. 



75

жана башка түшүнүктөрдү мисалга келтирип, бир учурда эпитеттин 
ролун аткарса, мүчө жалгап же сөз кошуп айтуу менен анын өзүнөн 
салыштырууларды түзүүгө мүмкүн экенин эскерткенбиз. Метафо-
рага келгенде да, стилистикалык ыктын ушундай кубулушун бай-
коого болот. Эгер булбулдай, дулдулдай дегенде ага теңелип, жаткан 
адамды ошого тете, ошого жакын касиеттеги киши катары түшүнө-
бүз. Чындыгында ал али булбул эмес. Метафорада андай кыйытып 
теңештирүү болбойт. Акын менен булбулдун сайрагандагы үнүн, 
чечендиктин окшоштугун бирдей салмакта алып, аны «ал булбул» 
деп кесе айтат. Токтогул традициялык мотивди колдонуу менен, өзүн 
«булбул, күкүк, торгой» деп ушуга турпатташ сөздөр менен атап, 
аны оошмо мааниде берди. Акын: «Айдоодо жүрүп кор болду элинде 
булбул жайдары» деп Аристотелдин аныктамасы боюнча айтканда, 
адаттан тыш атты өзүнө таандык кыла сүрөттөдү. Токтогулдун «Беш 
каман», «Айланган тоонун бүркүтү» деген ырларынын темалары ме-
тафора менен аталган. Бүркүт дегенде биз Токтогулду түшүнөбүз. 
«Беш каман» дегенде Рыскулбектин беш уулу көз алдыга элестелет.

Кайсы бир метафоралар аты аталбаган предметке экинчи белги-
лүү предметти окшош белгиси боюнча чендештирүү негизинде түзүл-
сө, кайсы бири жык жана таандык атоочтордун мүчөлөрүнүн жарда-
мы менен жасалышы мүмкүн. Мисалы: «Шумкарым арып азыптыр, 
туурумдан уча качыптыр» деген ыр бүтүндөй метафора менен түзүл-
гөн. Токтогул мында: «шумкарым» деп баласын айтып жатат. Ал эми 
«туурум» дегенде үйдү түшүнөбүз. «Арып азыптыр» дегени – дүйнө-
дөн кайтканды билдирип турат. «Качыптыр» деген сөз дагы ушундай 
мааниге ээ. Токтогул бул сөздөрдү анчейин гана максатсыз колдон-
гон эмес. Ал ичтеги кайгысын, күйүтүн угуучуларга элестүү жеткирүү 
үчүн, аны менен алардын сезимине таасир этүү үчүн сөздөрдүн баарын 
дээрлик оошмо мааниде айтты. Жогорку мисалдардын өзү метафора 
жалаң гана сын жана зат атоочтордон жасалбастан, жык жана таандык 
атоочтордон, этиштерден да түзүлөрүн көрсөтүп турат.

Кээде «элем, элең» деген жардамчы сөздү кошуп айтуу менен 
метафораны түзүүгө болот. Бул сыяктуу стилистикалык ыкма элдик 
оозеки ырларда, айрыкча акындардын поэзиясында зор мааниге ээ. 
Токтогул чыгармачылыгында «элем» деген жардамчы сөз менен ме-
тафоранын тиги же бул түрүн түзүп, ал аркылуу өзүнүн поэтикалык 
оюн элестүү сүрөттөө ийгилигине жетишкен. Төмөнкү мисал ушул 
ойду ырастай алат:

Күкүк элем сайраган, 



76 

Күлүк элем талбаган, 
Күлпөтү болуп дубандын, 
Гүлү элем элдин жайнаган (1, 125).

Бул ырдын үч жолу тең жалаң метафоралык баяндоо менен тү-
зүлгөн. Токтогулдун айрым ырында күкүк, күлүк, гүл деген түшүнүк-
төргө -дай мүчөсүн же окшош, өңдөнүп деген сөздөрдү кошуп айтуу 
менен троптордун жөнөкөй түрлөрүнүн бири – салыштыруу жасалса, 
мында бүт дээрлик оошмо маанидеги метафора аркылуу аткарылган. 
Сөздөрү так, ойлору ачык, ыр эмоциялык күчкө ээ. Ошонун үч ыр 
угуучунун сезимин козгоп, жүрөккө өзгөчө таасир этип турат.

Эгер метафоралык сүрөттөө чоң үзүндү же бүтүндөй ырдын ара-
лыгында кандайдыр турмуштук татаал кубулушту образдык окшош-
туруу катары ачык көрсөтсө, ал жайылтылган метафора1 деп аталат. 
Мына ушундай жайылтылган метафоралык сүрөттөөлөр Токтогул-
дун поэзиясында бар. Көпчүлүк ырында Токтогул жайылтылган ме-
тафоралык баяндоолорду колдонуп, ошону менен турмушка болгон 
көз карашын кеңири сүрөттөөгө көңүл бурат. Окуучусу Алымкулга 
алгач жолукканда акын мындай дейт:

Ак жорго элем жулкунган,
Ак талга конуп сайраган 
Ак булбул элем кулпунган. 
Акын Токоң ырдаса, 
Аял, эркек көрөм деп, 
Нечен бир аппак үйлөр жыртылган.
Айыбым жок кармашып, 
Айдатып кууган журтумдан. 
Алмадай балам, келипсиң, 
Атымды угуп сыртымдан. 
Камоодо жүрүп нечен жыл 
Түгөнүп келдим курчумдан. 
Көк жорго элем жулкунган, 
Көк чынарда сайраган 
Көк булбул элем кулпунган
Көрөм деп балдар шыкаалап
 Көп өргөөлөр жыртылган. 
 Көрөмүн деп келипсиң,
 Көпчүлүк айтып сыртымдан. 
 Азаптуу жолго айдаган 

1 А. Квятковский. Поэтический словарь. М., 1966, стр. 156. 



77

 Ажыратып журтумдан (2, 59).
Эки строфа тең жайылтылган метафоралык баяндоолордон 

турат. Мында улуу акын башынан өткөргөн оор күндөр, манаптар-
дын ага жасаган кастыгы түз мааниде эмес, каймана түрүндө чагыл-
дырылды, образдар менен сүрөттөлдү. Адилетсиз заманда азапты 
аябай тартып, көп кордукту баштан өткөргөн Токтогул ушундай сү-
рөттөөлөр менен өзүнүн ички кайгы-капасын, ырайымсыз бийликке 
карата нааразылыгын сезимге таасир эткизе баяндаган. Жогорку ыр 
ошону көрсөтүп турат.

Токтогул жайылтылган метафоралык сүрөттөөнү жөн гана айтып 
койбой, аны элдик поэзияга мүнөздүү мотивдер менен айкалыштыра 
билди. Эки строфа тең элдик поэзиянын стилине таандык анафора, ал-
литерация аркылуу аткарылган. Композициялык түзүлүшү боюнча эки 
строфа кожон формасындагы элдик ырды эске салат. «Ак, көк» деген ту-
руктуу эпитеттер метафоралык образдарды ачууга жардам берип турат.

Тилдеги сөз запасын бардык адам бирдей деңгээлде билбеген сы-
ңары көркөм каражаттарды колдонуу, алардан пайдалануу да ар бир 
акындарда түрдүүчө. Акын сөз чебери катары сөздү түз жана оошмо 
мааниде колдонот. Ал өзүнүн тилин көркөм сүрөттөөнүн ар түрдүү 
каражаттары менен кооздойт эмеспи. Токтогул чыгармачылыгында 
керкөм каражаттардын көп түрүн пайдаланган. Андай аракет атайы 
иштелбеген болуу керек. Анын өзү акындын ырды кооздукта түзүүгө 
карата демилгесинен, тубаса талантынын күчтүүлүгүнөн келип чык-
кан деп ойлойбуз. Мындай сапат жалгыз гана Токтогулда эмес, орус 
элинин белгилүү аткаруучусу И. А. Федосовага, ал гана түгүл Жам-
был менен Сулейман Стальский өңдүү импровизатор акындарга да 
таандык. И. А. Федосованын чыгармачылыгын кеңири изилдеген со-
веттик окумуштуу К. В. Чистов анын чеберчилигин белгилеп, мын-
дай дейт: «Федосовой как большому художнику свойственно чувст-
во целого, чувство места и функции каждой художественной дета-
ли в общем потоке импровизации»1. Мына ушундай импровизация 
учурунда Токтогул да көркөм деталдарды өз ордуна колдоно билген, 
дааналыгы менен таап айткан. Ошон үчүн акындын поэзиясында 
троптордун эпитет, салыштыруу жана метафора сыяктуу түрлөрүнөн 
башка дагы толуп жаткан көркөм каражаттар камтылганын көрөбүз. 
Бирок алардын баарына талдоо жүргүзүп отуруу эч мүмкүн эмес. 
Жогоруда келтирилген мисалдын негизинде Токтогул сөз чебери 

1 К.В.Читов. Причитания. В. Кн.: Русское народное поэтическое творчество, т ІІ, кн. 2. – М.-
Л., 1956. – стр. 182 



78 

катары кыргыз тилинин сөз байлыктарынан толук пайдалана билген 
жана көркөм ырларды түзө алган деп айтууга болот.

Токтогулдун ырларынын кооз, идеясынын терең болуп чыгышы-
на түрдүү себептер таасир эткен. Ал бир айткан ырына экинчи жолу 
кайрылбай койгон эмес. Угуучулар: «Токо, баягы ырыңызды дагы 
ырдап бериңиз» деп сурашканда, аны дагы кайталаган. Экинчи ирет 
ырдаганда аны сөзмө сөз кайталап тим болгон эмес, ага улам кооздук 
киргизген, композициясын чыңаган, мазмунун тереңдеткен. Мына 
ошон үчүн акындын ырлары эл арасында ооздон-оозго өтүп, алыска 
тарап, кеңири масштабда айтылып жүрдү, анын айрым чыгармалары 
азыркы күнгө чейин сакталып келди. Бул болсо Токтогулдун ырлары 
реалдуу кубулуштан, чыныгы коомдук турмуштан алынганын, идея-
сынын тереңдигин жана эстетикалык таасирдүүлүгүн көрсөтөт. Экин-
чиден, Токтогул – эмгекчилердин таламын жактаган элдик акын. Ал 
өзүнүн демократтык оюнун бүткүл жүгүн поэзияга артты. Анткени 
элдин үмүт менен тилегин, мүдөөлөрүн чыгармаларда чагылдырууну 
милдет кылып койду. Чындыгында өткүр тилдүү, мазмуну терең жан-
дуу поэзия гана элге тез жетмекчи, алардын аң-сезимин көтөрмөкчү. 
Токтогул ушул жагдайды өзүнүн дааналыгы менен айкын түшүн-
гөн болучу. Республикабыздын эл акыны К. Маликов мындай дейт: 
«Мейли алым сабак ыр, мейли терме ыр, мейли сүйүү ыры же узун 
жомок ыр ырдаса да, Токтогул өзүнүн оюнун чалкарлыгы, акылынын 
тереңдиги, тилинин курчтугу менен өзүнүн тушундагы жана өзүнөн 
кийинки ырчылардын ичинде топ жылдыздын ичиндеги Чолпон жыл-
дыздай болуп бөлүнүп турат. Ал кыргыз элинин акыны, болгондо да 
сынчы акыны, чечен, акыл, насыятчы акыны. Ал кыргыз элинин чы-
ныгы патриот уулу болгон. Өзү сонун адамгерчиликти, абийирди, сый-
мыкты, сезимди, адамчылыктын сонун үлгүлөрүн өз жүрөгүнө чогулта 
билип, эң жогорку гуманисттик сезим менен ырдаган»1. К. Маликов 
улуу акын Токтогулга таандык асыл сапатты, аны Чолпон жылдыздай 
бөлүп турганы чыныгы залкар талантты көрө билип, ага туура баа бер-
ген. Чындыгында Токтогулдун чыгармаларынын баалуулугу – поэзия-
сынын эмгекчилердин мүдөөлөрүн дайыма көздөп, аны демократтык 
багытта чагылдыргандыгында, кыргыз элинин алга умтулуусун идеал 
катары бийик пафосто эргүү менен сүрөттөгөндүгүндө.

«Каражат, – деп жазат Э. Межелайтис, – негизги нерсе эмес. Ал 
музыкабы, поэзиябы, боёкпу – баары бир. Негизги нерсе – мазмун, 

1 К. Маликов. Токтогулдун алым сабак ырлары. Токтогулга эстелик. Фрунзе, «Кыргыз-
мамбас», 1940, 110-бет. 



79

ой. Эгер үндү жаңгактын кабыгы деп алсак, ой анын маңызы. Ка-
рандаш менен чийилген сызыкта, кисти менен түшүрүлгөн боёкто да 
ой бар. Философия поэтикалык сөздү, үндөрдү, боёкторду бирикти-
рет»2. Демек, ой гана поэзияга канат бүтүрөт. Ой камтылбаган ыр – 
электр тогу жиберилбеген лампочкага барабар. Ой гана жүрөктү дирт 
эттирип, адамды же кубанычка бөлөйт, же кайгыга чөмүлтөт, ошол 
аркылуу ой көрүнүшкө жылуулук киргизип, терс кубулушка анти-
патияны пайда кылат. Токтогулдун ар бир ыры жаңы табылга, жаңы 
ой менен турмуш чындыгын сезимге жеткире так сүрөттөгөнү менен 
жалпы элдин сүймөнчүлүгүнө ээ болду, көпчүлүктүн жүрөгүнүн те-
реңинен орун алды. Токтогулдун поэзиясына канат бүтүргөн үчүнчү 
фактор – кыргыз элинин акыл-ой байлыгы болуп эсептелген оозеки 
чыгармачылыгы. Ансыз Токтогул даңазага жетише алмак эмес деп 
айтсак жаңылыш болбойт деп ойлойбуз, себеби – «Элдик поэзия ка-
таларды билбейт, ырларда күмөндүү образдар, аларда бүлбүлдөгөн 
сүрөттөөлөр учурабайт. Ой таза, ой тунук, анткени – ал жүрөктөн 
пайда болот»3. Токтогул мына ушундай тунук булактын башатынан 
даам сызып, чыгармачылыгын анын шаркырап аккан өзөнүнүн кең 
нугу менен өнүктүрдү, ошонун негизинде баа жеткис кооз ырларды 
жаратты.

Токтогул элдик поэзиядан үлгү алып, андан дайыма үйрөнүү 
менен катар, аны бийик тепкичке көтөрдү, айрым ырларды кооздоп 
иштеп чыкты. Ошону менен катар, акын ар түрдүү темада толуп жат-
кан ырларды түздү. Анын терең идеялуу поэзиясынын полотносуна 
кыргыз жергеси гана эмес, Россиянын түпкүрү, алыскы Сибирь жана 
Казакстан да сыйган. Демек, акындын поэзиясы камтыган темасы 
жагынан абдан кеңири, ары салмактуу. Токтогул ушул ырларында 
кыргыз калкына жана башка улуттагы адамдарга эң жакын досуна 
кайрылгандай мамиле жасап, алар менен бетме-бет сүйлөшкөндөй 
өзүнүн оюн ортого салат, ал эми душмандарга келгенде, улуу акын-
дын жүрөгүндө бунтардык жалын болгон, баатырдык менен каршы 
турган. Андай асыл сапаттар «Беш каман», «Арзыматка», «Ушун-
дайбы сурагың», төрөлөргө ырдаганынан жана башка туткунда жүр-
гөндөгү, андан кийинки мезгилдеги чыгармаларынан ачык көрүнөт. 
«Түзөрман гений, – деп жазат Э. Межелайтис, – өткөндү жана келе-
чекти өзүнүн бүгүнкү күнү менен айкалыштырат. Андан чоң нерсени 
көрүп, өзүнө чоң нерсени батырат. Ал бардыкты түзүүчү кудуретке, 



80 

кубатка ээ»1. Токтогул өткөндү жана келечекти да көрө билип, баа-
рын поэзиясына батыруу менен кыргыз элин эзүүчүлөргө каршы кү-
рөшкө чакырып, эркиндик жөнүндөгү философиялык ойду чечкин-
дүү айткан. Анын поэзиясы түзүүчү күчкө ээ.

Акын эмне жана ким жөнүндө ырдабасын, аны мурунку тради-
цияларга байланыштырган. Ошон үчүн тунук булактардын кошулу-
шунан кандайдыр дайра жаралган өңдүү Токтогулдун поэзиясына 
элдик чыгарма ар тараптан агып кирген. Анын чыгармачылык ре-
пертуарынан учкул сөздөрдөн тартып, фразеологиялык түрмөктөргө 
чейин, элдик макалдарынан тартып санат, насыяттарына чейин, «Ке-
дейкан», «Саринжи-Бөкөй, «Курманбек» сыяктуу кенже дастандары 
жана «Манас» эпосуна чейин бар экенин көрөбүз. Кыргыздын оозеки 
чыгармачылыгынын айрым мотивдери, ар кандай көрүнүштөрү, түр-
лөрү Токтогулдун ырларында ажырагыстай бекем бирдикте жашап 
жатат. Анын өзү Токтогулдун акындык беделин төмөн түшүрмөк 
эмес, кайра анын чыгармачылык эргүүсүнө канат бүтүрүп, таланты-
нын ташкындашына кубаттуу күч берет. М. И. Калинин элдин оозеки 
чыгармачылыгын эң жогору баалап, анын омоктуу таасири жөнүн-
дө мындай деп өтө так аныктама берген. «Эң жөндөмдүү акындар, 
эң таланттуу композиторлор качан алар элдик чыгармачылык менен 
байланышканда, качан алар анын булактарына кайрылганда, ошондо 
гана өзүнүн чыгармачылыгында гений болгонун биз билебиз. Мын-
дан тышкары гениалдуу адамдар жок»2. М. И. Калининдин бул айт-
каны кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармачылыгына өз-
гөчө мүнөздүү, анткени ал көп кылымдар аралыгында эчен муундар 
тарабынан түзүлгөн акыл-ой мурастарынын, рухий байлыктын сонун 
салттарын өздөштүрүп, алардан үйрөндү. Оозеки чыгармачылыгы-
нын тунук булактарына кайрылып, дайыма даам сызды, традициялуу 
поэзиянын терең деңизинен сөз берметтерин терип пайдаланды жана 
ошонун негизинде генийликке жетишти.

Поэзиянын материалы да, аны кооздоп турган сыйкырдуу күчү, 
кубулжуган сыры да – сөз. Сөз менен өз оюн билдирүүнүн ар түр-
дүү ыкмасы, көп сандагы каражаттары бар. Ал эми поззияга сөздөр-
дүн тунугу, берметтей тазасы, алтындай кымбат баалуусу гана керек. 
Ансыз поэзия учкул канаттан ажырап, эстетикалык таасирдүүлүгү 
жетпей калат. Токтогул поэзиянын ушундай асыл касиетин даана-
лыгы менен сезип, өзүнүн чыгармачылыгында кыргыз тилинин сөз 

1 К. Маликов. Токтогулдун алым сабак ырлары. Токтогулга эстелик. Фрунзе, «Кыргызмамбас», 
1940, 11-бет. 

2 М. И. Калинин О литературе. М., 1949, стр. 194. 



81

байлыгынан, анын көркөм каражаттарынан, фольклордук мотивдер-
ден, элдик ырлардан чебер пайдалана билген. Жыйынтыктап айт-
канда, Токтогулдун ырлары традициялар менен абдан байланыштуу 
жана акын аны новатордук менен өз чыгармачылыгына колдонгон. 
Токтогулдун адабий мурасы ушул ойду айтууга негиз берет.

Жаки Таштемиров

АКЫНДЫН ТАБИГАТ ЛИРИКАСЫ1

Кыргыз элинин өткөн доордогу маданий мурастарына көз жү-
гүрткөндө, тематикасынын ар түрдүүлүгү боюнча табигат лирика-
лары оозеки чыгармачылыгында жана акындардын поэзиясында ти-
йиштүү өлчөмдө өнүгүп келгенин байкайбыз. Кыргыз жергеси кан-
дай кооз. Анын дайыма ак кар баскан кырка тоолору, жылгаларынан 
жылжып аккан тунук булактары, өзөнүндө өркөчтөнгөн көк кашка 
суулары, каз-өрдөгү жайнаган көл-дарыялары, жеринин кызыл-тазыл 
гүлдөрү акындардын талантына шык жаратып, алардын көңүлүн эр-
гитпей койгон эмес. Жаратылыштын кооздугуна суктанган адамдар 
ага арнап ырларды да, күүлөрдү да чыгарышкан.

Оту-чөбү жок туруп, 
Малы семиз керме тоо. 
Упа-эндиги жок туруп, 
Кызы сулуу керме тоо, – 

деген ыр жана ага ылайыкталып чыгарылган комуз күүсү жогору-
да айтылган ойду ырастап турат. Жаратылыш картиналары элдик 
ырлардын ичинен сүйүү ырларында чагылдырылбай калбайт. Казак 
элинин оозеки чыгармачылыгын изилдөөчүлөрдүн бири Н. Смирно-
ванын: «Жаратылыш кооз чөйрөнү түзгөн сүйүү ырлары бар жана 
ушул чөйрөдө сүйүүгө карата татаал өзгөрүштөр пайда болот. Элдик 
сүйүү ырларында сүйүүнүн кайгысы жана кубанычы жаратылыш 
менен бирге кошулуп кетет»2 деп айтканына толук кошулабыз. Ток-
тогулдун сүйүү лирикасында жаратылыштын картиналары анын 
ички сезимин ачып берүүгө, оюн кеңири түшүндүрүүгө кызмат кыл-
гандыгы жөнүндө жогору жакта айткан элек. Бул жерде дагы эске 

1 Жаки Таштемиров. Токтогулдун акындык чеберчилиги. – Фрунзе, 1976. 
2 Н. Смирнова. Народа – поэтические и литературные традиции в пейзаже Джамбула в 30-х годах. 

Творчество Джамбула ( Статьи, заметки, материалы). Алма-Ата, Изд-во АН Каз. ССР, 1956, стр. 53. 



82 

салууга туура келип олтурат. Анткени табигат көрүнүштөрү, жара-
тылыш картиналары оозеки чыгармачылыгында да, акындардын поэ-
зиясында да сүрөттөөнүн булагы болуп келген жана болуп кала бер-
мекчи. Кыргыз акындарынын мурастарына кайрылганда, алардын 
чыгармачылыгынын бир салаасын табигат лирикасы түзгөндүгүн 
көрөбүз. Солтобай ырчынын «Жылдыз», Тоголок Молдонун «Эки 
чилде», «Ала-Тоо», «Жер жана анын балдары», Жеңижоктун «Биз-
дин жер», «Өскөн жер», Барпынын «Күн», «Шамал», «Ала-Тоо көрк-
кө келбейт эл болбосо», Токтогулдун «Жүргөнүм Кабак жер болду», 
«Жерди көргөндө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө», «Туулган жерим», 
«Элди карачы» деген чыгармалары жана башка акындардын ушул те-
мадагы ырлары табигат лирикасынын бир топ өнүккөн жанр экенин 
белгилей алат. Жогоруда аталган ырларда кыргыздын кооз жергеси 
өтө эргүү менен жылуу сүрөттөлөт.

Токтогул – көргөн жерлерин чебер сүрөттөп айткан акын. Бирок 
анын табигат жөнүндө чыгарган ырлары бизге толук жеткен жок. 
Ошон үчүн колдо бар жана азырынча бизге белгилүү айрым гана 
ырларына токтолобуз. Акындын эң алгачкы пейзаждык лирикасына 
«Жүргөнүм Кабак жер болду» аттуу ырын эсептесек, эң соңкусуна 
Совет бийлиги учурунда түзгөн «Туулган жерим» деген ырын ко-
шууга болот. Ошентип, акындын табигат лирикасы мезгили боюнча 
кеңири аралыкты кучагына камтыйт. Эгер Тоголок Молдо «Ала-Тоо» 
же «Эки чилде» деген чыгармаларында ар кыл мезгилдерин өз көз 
карашы боюнча сыпаттап жазса, Токтогулдун табигат лирикаларын-
да картина башкача жагдайда сүрөттөлөт. Эгер Солтобай «Жылдыз» 
аттуу чыгармасында ошол кездеги манаптардын зомбулугун үйрөнүп 
өскөн кооз жерден – элди башка жакка түрүп, ошондой сонун жер-
гесинен ажыроону кейиштүү түрдө баяндаса, Токтогулдун табигат 
лирикасында бай-манаптардын эзүүсү астында өзүнүн өскөн жерине 
карата болгон сагынуу, кооз жергесин эңсөө мотиви ушул темадагы 
чыгармаларынын мазмунун ээлейт.

Биз акындын алгачкы чыгармаларынын бири «Жүргөнүм Кабак 
жер болду» деген чыгармасына кайрылып көрөлү. Бул ыр – акындын 
алгачкы чыгармасы, анткени жаш Токтогулдун Кабакта кой кайта-
рып жүргөнү, аябай кыйналганы бул ырда баяндалат. Ырдын идеясы 
болочок акын Токтогулдун ичтеги арманын билдирүүгө багытталган. 
Бирок, жаш Токтогул ичтеги кайгысын жөн гана баяндабайт, өз оюн 
элестетип бериш үчүн ошо тегерете курчап турган жаратылышка 



83

кайрылды, кой кайтарып жүргөн тоо-таштардын картинасын тар-
тууну көздөдү. Ыр мындайча башталат:

Жалчы болуп жалдырап, 
Жүргөнүм Кабак жер болду. 
Кара ташы калдырап, 
Ашканым аска бел болду.1

Ырдагы пейзаж ички сезимди дайыма өнүгүүдө туюндуруп, акын-
дын чөгүңкү көңүлүн чагылдырат. Жогорку ыр пейзаждын картинасын 
элестетүү менен бирге акындын кыйын турмушун туюндуруп турат. 
Токтогул өзүнүн алдыда толук айтпаган оюн кийинки строфада кеңей-
тип берген. «Кызыл-Бейит кулама, кыйналганды сураба» дейт акын. 
Ф.Шиллер – жаратылыштын картиналары аркылуу гана чындыкты эки 
сезим менен элестетип билүүгө мүмкүн экенин баса көрсөткөн2.

Фридрих Шиллер «эки сезим» деп көрүү жана угуу сезимди 
айтып жатат. Чыгармачылыкта, айрыкча табигаттын картиналарын 
түзүүдө Ф. Шиллер белгилеген эки сезимдин ролу зор. Токтогулдун 
жогоруда аталган ырында эки сезимди өтө кылдат пайдаланганын 
көрөбүз. Акын эки сезимдин күчү менен реалдуулуктан чындыкты 
билүүгө чейин жетишкендиги ырда элестүү берилген. Өзү кой жайып 
жүргөн жерди ал «кара ташы – калдырап» деп сүрөттөдү. Ошону 
менен ал жаратылыштын өтө сүрдүү фонун түзүп, баштан өткөрүп 
жаткан кайгысын элестүү чагылдыруу ийгилигине ээ болгон.

Айрым пейзаждык картиналар жалаң кооздукту көрсөтүү, ага 
ыракаттануу үчүн гана сүрөттөлбөстөн, анын өзү лирикалык каар-
мандын ички дүйнөсүн, баштан өткөргөн кубанычын же кайгысын 
билдирүүгө да багытталат. Токтогул «Жүргөнүм Кабак жер болду» 
деген ырында жаратылыштын айрым көрүнүшүн, жерди сүрөттөгөн-
дө, өзүнүн кыйналганын, оор абалын ачып берүүнү көздөйт. «Кээ бир 
чыгармаларда, – деп жазат Л. Г. Абрамович, – жаратылыштын карти-
налары башка ролду да ойнойт. Алар фонду элестетип, анда адамдар, 
алардын тагдырлары менен сезимдери жана кумарлануулары ачык-
айкын көрүнөт. Кээде ушул фон кишинин жаратылыш менен гармо-
ниялык айкалышы принциби боюнча түзүлөт»3. Бул сөз жалаң жа-
зуучуларга гана эмес, төкмө акындарга да тийиштүү. Чындыгында, 
«Жүргөнүм Кабак жер болду» деген ырдан, андагы табигат картина-
ларынан Токтогулдун тагдыры, ошол кездеги оор турмушту жекте-
ген ички сезими ачык көрүнүп турат. Жаратылыштын картиналары 

1 Токтогул, 1 – том, 22-бет. 
2 Ф. Шиллер. Собр. Соч, т. 6. М., 1957, стр. 344.
3 Г. Л. Абрамович. Вопросы теории литературы. – М., Учпедгиз, 1950. – стр. 140. 



84 

аркылуу терең сезимди көрсөтүү – Токтогулдун табигат лирикасы-
нын эң мүнөздүү өзгөчөлүгү. Андай өзгөчөлүк анын «Жерди көргөн-
дө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө» деген ырларынан даана байкалат.

Токтогулдун «Жерди көргөндө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө» 
деген ырлары – маани жагынан бирин-бири толуктаган чыгарма-
лар. Эгер «Жүргөнүм Кабак жер болду» аттуу чыгармасы стилдик 
жана көркөмдүк жагынан али төмөн турса, «Жерди көргөндө», «Кет-
мен-Төбөнү көргөндө» ырларында, акындын такшалгандыгы, поэ-
тикалык оюн күчтүү эмоция менен берүүгө жетишкендиги сезилет. 
Поэзиянын күчү эмнеде? Поэзиянын күчү анын биринчи элементи 
болуп эсептелген тилинде, ал тилдин курчтугунда. Тили өткүр, сөзү 
курч, ойго кенен поэзия гана көпчүлүк угуучулардын, окуучулардын 
купулуна толуп, алардын сезимин да, ички дүйнөсүн да козгомок-
чу. Күчтүү, заты чың жана турпаты асыл поэзияны кара сөз менен 
айтып берүүгө эч мүмкүн эмес. Токтогулдун лирикалары так ушун-
дай сонун касиетке ээ. Анын поэзиясынын ар бир ыр сабы кандай-
дыр бөлүнгүстөй бекем тутумдашып, сөздөрү чебер зергер данакер-
легендей жиги билинбей, ары ыргактуу, ары жипке тизген мончоктой 
тегиз. Токтогулдун табигат лирикасынын күчү туулуп өскөн жерин, 
Родинасын терең сүйүү сезими аркылуу абстракттуу эмес, көрүнүп 
турган образдар менен, өз жеринин пейзажынын картиналары аркы-
луу конкреттүү сүрөттөгөндүгүндө. Кээде өз жеринин пейзажы куба-
нычтуу түрдө эмес, сыздоо жана өксүү менен берилет. Анын «Жерди 
көргөндө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө» деген ырларында ушул мотив 
басымдуу камтылгандыгы менен мүнөздүү.

Кетмен-Төбө кенен сай, 
Эңсеген жерим көрүндү. 
Токтото албай боюмду, 
Көңүлүм нечен бөлүндү. 
Сагынган жерди кергөндө,
Көзүмдүн жашы төгүлдү1, –

дейт акын. Алыскы айдоодо жүрүп, эчен азап менен элге келип өз 
жерин көргөнүн акын муңкануу жана сыздоо менен баяндады. Ток-
тогулдун пейзаждарында акындын сүргүнгө айдалганын, ар кандай 
теңсиздикти көргөнүн, акыйкатсыз заманда азапты тартканын жана 
жалпы элдин турмушун туура чагылдырган картиналар көп. Ошону 
менен катар жакырчылыкта жабыр тарткан өз мекенин сүйүү ал ыр-
ларында абдан күчтүү. Акында өзүнүн туулуп өскөн жерин сагынуу 

1 Токтогул, 1-том, 145-бет. 



85

да күчтүү. Ал «сагынган жерди көргөндө көзүмдүн жашы төгүлдү» 
деп, чын сырын сыртка чыгарып айтты. Табигат лирикасы жараты-
лыштын картинасын анчейин гана түшүрө койгон сүрөттө эмес, анда 
турмуш менен табигаттын гармониясы шайкеш келген жандуу элес 
жана поэтикалык ой болуу шарт. Ошондой учурда гана чыгарма мак-
сатка ылайык ийгиликке жетишмек. Бул жерде украина элинин кө-
рүнүктүү акыны И. Франконун «... акын жансыз табигатты жандуу 
кылып сүрөттөйт, динамикалык образдардын жардамы аркылуу ба-
гыттарды сүрөттөйт»1 деп айтканы эрксизден эске түшөт. Токтогул 
өзүнүн туулуп-өскөн жериндеги жандуу кыймыл акынды тосуп жат-
кан өңдүү сыпаттайт.

Токтогулдун кээ бир табигат лирикасы өз жерин катуу сагынуу 
натыйжасында келип чыккан. Анын «Жерди көргөндө», «Кетмен-Тө-
бөнү көргөндө» деген чыгармалары ушуга мисал болот. Көргөн-бил-
ген замандаштарынын айтууларына караганда, Беш-Таштын белине 
чыккандан эле Токтогул жердин көркүн ырга кошуп ырдап, көзүн 
жашка толтуруп, аябай муңканат экен. Анын «Элге барып өлсөм деп, 
тилеп кетип барамын, кызыл тилим сайратып, бүлөп кетип барамын» 
дегени замандаштарынын эскермелерине шайкеш келип турат. Бир 
кезде кокту-колотуна, жылга-жыбырына чейин арытып бастырып, 
өрөөнүн кубулжуган үн менен шаңга бөлөп, курч ыр менен элдин кө-
ңүлүн ачкан тааныш жерди көргөндө Токто-гул элөөрүп, эркин жүр-
гөн күндөрү эсине түшүп, көрүп жүргөн аймактар көз алдына элесте-
ди. «Көгөрүп турган көк жайлоо, көңүлүм сага берилди» дейт акын. 
Ал өзүнүн туулуп өскөн жерин көргөндө көңүлү берилүү менен 
бийик добушка салып ырдады.

Акындын «Жерди көргөндө» деген лирикасынын сюжети та-
таал эмес. Алыска айдалып барып, эчен азаптуу, эчен татаал жол 
басып келген акын туулуп өскөн жерин көргөндө ташкындаган кө-
ңүлү менен Кетмен-Төбөнүн кооздугун сүрөттөө лириканын мазму-
нун түзөт. Бирок, ырда турмуш чындыгы, жаратылыш картиналары 
ушунча чыңалуу абалында жараша сүрөттөлгөн. Чыгарманын компо-
зициясы акындын баштан өткөргөн турмуштук окуяларын камтып, 
аны ажырагыстай биримдикте тутумдаштырып турат. Лириканын 
мазмунунан өскөн жерди аябай сагынгандык, аны көргөндө аябай 
элөөргөндүк байкалат. Туулуп өскөн жердин адырлары, кайкалган 
белдери ушунча кооз, сонун көрүнөт. Жаратылыш адамсыз көрксүз. 
Токтогул кооз жерин көргөндө «аманын тилеп жаткан эл» көз алдына 

1 И. Франко. Из секретов поэтического творчества. – М., «Искусство», 1967, стр. 153. 



86 

кучак жайып тоскондой сезилди. Көчмөн кыргыздардын мал чарба-
сы менен күн көргөнүн эсине түшүрүп, «кой семиртчү семиз белдин» 
картинасын тарткан болот.

Кош Ийри-Суу биздин жер, 
Кой семиртчү Семиз-Бел. 
Жаткан экен аркамда 
Аманым тилеп калың эл1.

Токтогул – элдик акын. Ал кайда жүрбөсүн, кайда болбосун, 
элди эч качан эсинен чыгарбайт. Эмгекчилердин мүдөөсүн көздөп, 
алардын таламын жактап, эзүүчүлөргө карата тике ырдаганы үчүн 
алыскы Сибирге айдалган эле. Ушул лирикасында акын өзү ырга кел-
тирип жаткан Ийри-Суу жайлоосунан кармалган болучу. Айдоодон 
кайтып келгенде, кармалып кеткен ошол кыйын учурду эсине дагы 
түшүрдү. «Кетмен-Төбөнү көргөндө» деген лирикасын акын төмөн-
күдөй строфа менен баштайт:

Кара башыл ак кочкор 
Карышкыр жесе, койдо жок, 
Калкымдан кеткен бала элем, 
Кайрылып келер ойдо жок. 
Эгиз козу койдо жок, 
Элимден кеткен бала элем, 
Минтип, элди көрөр ойдо жок2.

Мисалга келтирилген ырда кооздоп айтууга багытталган ара-
кет жок. Акын кыргыздын сүйлөө речиндеги фразеологиялык жана 
лексикасындагы кадыресе колдонулуп жүргөн сөздөрдү орду менен 
пайдаланды. Ал сөздөр тыбыштык үндөштүккө карай кайталанып ай-
тылып, элдик поэзияга мүнөздүү аллитерацияны түзүп, ырдын укку-
луктуу чыгышына мүмкүндүк берген. Акын бул ыр аркылуу элинен 
алыс жүрүп, аябай азапты тартканын, карышкырдай манаптар аны 
ак жеринен айдаганын, «калкынан кеткен бала» акыры «кайрылып 
элге» келгенин күчтүү сезим менен билдирип олтурат. Өзүнүн поэ-
тикалык оюн так жана элестүү бериш үчүн акын тематикалык парал-
лелизмди да, символду да колдонду. Ушул жерде А. Тарасенковдун 
сөз чеберлери жөнүндөгү айтканын келтирүүнү туура табабыз. «Ху-
дожник, – дейт А. Тарасенков, – жалпы баштан өткөрүүлөргө өзүнүн 
боёгун берет, көптөгөн турмуштук ситуациялардан өзү бирөөнү гана 
тандап алып, парага сатылбаган жана алмаштыруу болбой турган 

1 Токтогул, 1-т, 146-бет. 
2 Токтогул, 1-т, 147-бет.



87

күбө катары ал жөнүндө баяндайт»1. Токтогулдун баштан өткөргөн 
оор окуяларын, кайгы-капасын баяндоодогу алмаштыргыс күбөсү, ал 
ак жеринен айдалып, элин-жерин өтө сагынуу болду. Анын турму-
шундагы көп ситуациялардын ичинен туулуп өскөн жерди алып, ага 
өзүнүн боёгун кошту. Дүйүм чөбү гүлдөгөн жерин көргөндө, акын-
дын көңүлү эзилди.

Эгер улуу акын Токтогулдун Октябрь революциясына чейин 
басып өткөн өмүр жолуна кайрыла турган болсок, анын бүт өмүрү 
дээрлик кайгы-күйүт менен өткөнүн көрөбүз. Жакырчылык турмуш-
тагы теңсиздик, ар кандай кырсык туш-тушунан тороп, кайгы менен 
капа, муң менен зар анын ажырагыстай жолдошу болуп, жүрөгүн да-
йыма жаралап келген. Ошол үчүн анын туткун ырлары жана андан 
кийинки мезгилдеги чыгармалары бүт дээрлик трагедиялык абалга 
жеткен окуяларды, турмуш чындыгын чагылдырат. Бирок мындан 
«Токтогулдун чыгармалары пессимизм идеясы менен жык толгон 
экен» деген ойдон алыс болуу керек. Токтогулдун лирикаларына пес-
симизм жат. Ал эми анын чыгармаларындагы арман мотиви өткөн 
замандагы оор турмушту, акыйкатсыз бийликти чагылдырууга ба-
гытталган болучу. Акын канчалык кайгыга батпасын, ал турмушка 
оптимисттик менен карайт. Ал мындай дейт:

Кейибеймин кеткенге, 
Өкүнбөймүн өлгөнгө,
 Мен ыраазы боломун 
Эл-журтумду көргөнгө!2

Токтогул – бүт өмүрүн элге арнаган ойчул акын. Ал дайыма өз 
элинин азаттыгын, эркиндикке жетишин самаган болучу. Токтогул-
дагы жакшы сапат – эмгекчил элди бирдей көргөндүгү. Сатыкей, 
алакчын, багыш сыяктуу кыргыз урууларын акын өтө сүйгөндүк 
менен сыпааттап, аларды күйүмдүү жакшы эл деп баалайт:

Ултан – Камыш жер эле,
Жердеген багыш эл эле.
Жетим менен кедейге,
Агып турган сел эле3.

Токтогул өзүнүн туулуп өскөн жериндеги букара урууларды, 
багыш менен сатыкей, алакчын өңдүү элди сүйкүмдүү баяндайт. Алар 
боорукер, жетим менен жесирлерге, кедей-кембагалдарга кайрым-
дуу эл. Токтогулдун душмандары – элди аябай эзген байлар менен 

1 Ан. Тарасенков. О поэтическом образе. «Литературная газета», 1954, № 11, 26-января. 
2 Токтогул, 1-т., 149-бет. 
3 Ошондо, 148-бет. 



88 

манаптар. Ошентип, саясий лирикаларда гана эмес, табигат лирика-
ларында да тап жигин ажырата айтуу, эзүүчүлөрдү жек көрүү сезими 
менен сүрөттөө Токтогулдун чыгармаларына мүнөздүү.

«Айылыма жетсем» деп, 
Эстеп кетип барамын. 
Кетмен-Төбө жеримди, 
Беттеп кетип барамын. 
Керимбайдын кылганын,
Кектеп кетип барамын. 
Жетим, жесир калганды 
Эстеп кетип баармын,1 – 

дейт акын. Ошентип, пейзаж акындын ички дүйнөсүнө бүтүндөй 
шайкеш келип, поэтикалык оюн билдирүүгө жардам берет. Поэзия 
– баарынан мурун образдар менен ой жүгүртүү болуп саналат эмес-
пи. Бул жерде дагы акын поэзия аркылуу ой жүгүртүп, ички сезимин 
билдирип жатат. Токтогул бул ырында бир канча образдарды көз ал-
дына элестетип, ал жөнүндө өзүнүн көз карашын билдирди, көңүлдө 
эмнелер турганын өтө сергектик менен так баяндады. Сагынган айы-
лына жетүүнү, эң каардуу душман Керимбайдан кек алууну көздөдү. 
Анын өзү акындын алгачкы тилеги болучу. Токтогул алдына койгон 
тилекти да, максатты да табигат лирикасында эргүү менен чагылды-
рып, көнүлдө эмне турганын бийик добуш менен билдирди. Акын 
оозеки чыгармачылыктагы ырдын эмоционалдуулугун күчөтүүчү 
ыкты – кайталоону бир нече ирет айтып, өзүнүн чечкиндүү оюн ор-
того салды. Токтогул жаратылыш картиналарын, туулуп өскөн жерин 
өз элинин же өзүнүн баштан өткөргөн оор күндөрүнөн, жүрөгүн жа-
ралаган кайгы-кападан бөлбөстөн, баарын бирдикте карайт. Анткени, 
кыргыз эли ал кезде өтө оор, өтө кыйын күндөрдү, катуу эзүүнү баш-
тарынан өткөрүп турган болучу. Акын аларды табигат лирикасында 
чагылдырбаса да, анын айрым сөзүнөн, айрым турмуштук деталдар-
дан кыргыз элинин оор турмушу элестеп турат.

Токтогулдун жаратылышты сүрөттөөсү негизинен элдик поэзия-
нын мурунтан келе жаткан традициялык мотивине окшош. Белгилүү 
жерлердин аттарын атап, анын образын элестетүү, ага карата өзүнүн 
мамилесин жана көз карашын билдирүү – акындын чыгармачылыгын-
дагы мүнөздүү белгилерден. Өзү туулуп өскөн жана мурунтан таа-
ныш жерлерди ырга келтирип айтып жатканы ушуга байланыштуу. 
Кайсы бир жердин атын ырга уйкаш кылып алып, ал аркылуу өзүнүн 

1 Токтогул, 1-т, 145-бет. 



89

ички сезимин билдирүү табигат лирикасына мүнөздүү экенин «Жерди 
көргөндө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө» деген чыгармалары далилдеп 
турат.

Табигат өзүнүн кооздугу менен адамды наз кылып, көңүлдү өзүнө 
тартары белгилүү. Бирок, аны кабыл алуу бардык адамдарда бирдей 
эмес. Ошондой эле таланттуу акындардын жаратылышка карата мами-
леси, ага таасирлениши бирдей деңгээлде болбойт. Ар бир акын жара-
тылыштын көп түрдөгү түстөрүн ар башка кабыл алып, ага карата өзү-
нүн мамилесин билдирет эмеспи. Жаратылышты күчтүү сезим менен 
сүйүү, ага жүрөгү менен берилүүдөн гана табигат кооздугун чагыл-
дырган чыныгы поэзия келип чыгат, тунук лирика жаралат. Токтогул 
жаратылышты кооздуктун, ыракаттын дүйнөсү катары эсептеп, сүйүү 
лирикасында көп ирет кайталап колдонгон болучу. Алыскы Сибирден 
келгенде да өзү туулуп өскөн жердин жаратылышын «күйүп турган 
панарым» деп, анын кооздугун толкундануу менен ырдады. Өз оюн 
элестүү жеткириш үчүн эпитет, салыштыруу, метафора өңдүү көркөм 
сөз каражаттарын кеңири пайдаланды.

Токтогул жаратылышты сулуулуктун түгөнгүс булагы катары 
эсептеп, аны аябай жогору баалаган. Ал аркылуу өзүнүн тигил же 
бул кооздукка карата мамилесин, ошондой эле ички сезимин бил-
дирген болучу. Акын баштан өткөргөн же өткөрүп жаткан оор кай-
гыны, ички күйүттү угуучуларга жеткириш үчүн жаратылышка кай-
рылды. Айрым турмуш чындыгын, аянычтуу учурду ага салышты-
руу аркылуу өзүнүн ичтеги муңун сыртка чыгарууну көздөдү. Эгер 
акын алыскы Сибирге айдалып, эл-жеринен ажыраганы үчүн катуу 
кайгыга батса, туулган жерге келгенде дагы оор жоготуунун үстүнөн 
чыкты. Эш туткан иниси Эшмат каза таап, эркелетем деген уулу Топ-
чубай дүйнөдөн кайткан. Энеси жалаң ый менен көз жашын төгүп, 
көзү көрбөй калган. Ушундай эң оор, эң аянычтуу абалга кептелип, 
кыйын күндү баштан кечирип турган Токтогул «Мени армандуу 
күнгө жаратты» деп ичтеги кайгысын билдирди. Ал үчүн жараты-
лыштын тигил же бул көрүнүшүнө кайрылат. Топчубайдын өмүрүн 
өзүнчө кулаган жарга, тамыры кыркылган талга салыштыруу аркы-
луу абдан оор учурдун картинасын түзгөн:

Жамгыр тийбей кулаган 
Ак топурак жар белең? 
Аксы, Анжыян, Таласта 
Акындыгым бар белең? 
Аркамда жалгыз Топчубай, 



90 

Ажалга туулган жан белең? 1

Поэзиянын сөзү курч, эмоциялык-эстетикалык таасир берүү ка-
сиетине ээ болуу шарт. Ал үчүн поэзияга сөздү жок жерден таппайт, 
кандай гана ташкын таланттуу акын болсо да, белгисиз сөздү колдо-
нууга күчү жетпеси түшүнүктүү. Анын үстүнө ырдагы сөздөр элге 
түшүнүктүү болууга тийиш. Ушул жагынан алып караганда тигил же 
бул акындын чыгармачылыгындагы ары зор, ары жооптуу милдет да-
йыма күтүп тургансыйт. Айрыкча, Токтогулдай төкмөлүк менен ыр 
чыгарган эл акындары үчүн сөздү издештирүүгө, иргеп олтурууга 
чыгармачылык процесс учурунда эч мүмкүн эмес. Анткени, Токто-
гул бардык ырларын импровизация менен түзгөн. Бирок анын кайсы 
ырын албайлы, ары курч, ары көңүлгө сыйымдуу. Акынды ушундай 
бийиктикке көтөргөн кандай сыр бар? Мындагы сыр – акындын асыл 
боюна таандык күчтүү таланты, ошону менен катар дайыма изденүү, 
чыгармачылыкта дайыма көнүгүүлөрдү иштөө, ырчылыкта такша-
луу. Изденүү менен талант шайкеш келгенде гана эл таламына жооп 
бере турган чыгарма түзүлмөкчү. Токтогул күчтүү, таланттуу, дайы-
ма изденген, дайыма элден үйрөнүп, өлөң сөздүн падышасы, сөз са-
расы экенин жакшы түшүнгөн болучу. «Бөтөн сөз бен былганса сөз 
арасы, ол - акының билимсиз бишарасы»2 деп Абай айткандай, Ток-
тогул да поэзиянын эстетикалык-тарбиялык маанисине түшүнгөн 
жана жакшы чыгарма үчүн күрөшкөн акындардын бири. Ал өзүнүн 
көп сандаган окуучуларын сөз өнөрүнүн устаттарынан болуп чы-
гышына көңүлдөрүн бурган болчу. «Акындарды жаман деп, көптү 
кайдан табасың?» – дейт акын. Жакшы акын – сөз өнөрүнүн уста-
ты. Андан сонун поэзия жаралмакчы. «Куюлтуп ырдап олтурсам, сө-
зүмдө барбы бир жалган?» – дейт ал. Ак таңдай акындардын поэзия-
сында «жалган» болбоско тийиш. Анын поэзиясы чындыкты чагыл-
дырып, угуучуларга жана окуучуларга эстетикалык зор таасир этүү 
керек. Токтогул акындардын эл алдындагы милдеттери зор экенин 
так белгилеп айтып, өз көз карашын билдирген.

Чыгарманын куралы – тил. Токтогул өзүнүн чыгармаларын 
түзүш үчүн кыргыз элинин сүйлөө речине кайрылып, анын бай лек-
сикасынан пайдаланды. Эгер акындын чыгармаларына кайрыла тур-
ган болсок, анын ырларындагы сөздөр кадыресе эле сүйлөнүп жүргөн 
сөздөр экенин байкайбыз. Эң чебер зергерлер алтын, күмүш өңдүү 
асыл буюмдардын жигин билгизбей данакерлегендей эле, таланттуу 

1 Токтогул, 1-т, 159-бет. 
2 Абай Кунанбаев. Тандамалы шыгармалары. Алматы, 1952, 5-бет. 



91

акын да сөздөрдү тыгыздыкта кынап туруп, поэтикалык оюн элестүү 
берүүгө күчү жеткен чеберлерден болуп саналат. Сүйүү ырларында 
да, табигат лирикаларында да сөздөрдү билгичтик менен пайдала-
нуу аркылуу тиги же бул турмуш кубулушу боюнча Токтогул элес-
түү образды түзө билген. Акын салыштыруу, метафора, параллелизм 
жана башка көркөмдөөчү каражаттарды, ар түрдүү поэтикалык ык-
тарды дааналык менен пайдаланып, айрым кубулушту, айрым мүнөз-
дүү жана ошондой эле жаратылыш картиналарын адеми сүрөттөгөн. 
Токтогулдун андай сонун сапатын жогорудагы ыры ачык көрсөтүп 
турат. Ал ырда Топчубайдын дүйнөдөн кайтышы, жамгыр тийбей ку-
лаган жарга салыштырылды. Жансыз табигатты жандандыруу менен 
акын өзүнүн ички күйүтүн, оор кайгысын элестүү берүүгө жетишкен. 
Ырдагы салыштыруу абдан так, күчтүү, элестүү. Бул строфа синтак-
систик жактан бекем тутумдашып, композициялык түзүлүшү да чың. 
Төкмө ырчылардын мындай күчтүү ырды жаратышы Токтогулдай 
таасын, чебер акындын чыгармачылыгына гана мүнөздүү көрүнүш 
экени талашсыз.

Чыгарма турмуш чындыгын чагылдырууга багытталат. Ошол 
үчүн профессионал акындын тигил же бул кубулушту, турмуш чын-
дыгын сүрөттөөсү натуралисттик планда эмес, белгилүү тенденция-
да, ар бир акындын, жазуучунун кайсы позицияда тургандыгынын 
негизинде, өз табынын мүдөөсүн көздөө аркасында жүзөгө ашат. 
«Поэзия, – дейт В. Маяковский, – тенденция бар жерде башталат»1. 
Бул жерде сөз чыгарманын идеясы жөнүндө жүрүп жатат. Кээ бирөө-
лөр эпикалык, драмалык чыгармаларда гана сюжет бар. Ошолордо 
гана тенденция жашай алат деп ойлошот. Бул туура эмес. Лирикалык 
чыгармалар тенденциядан четтеп калса, анын өзү элдик максаттан 
четтегендик, таптык идеядан ажырагандык деген сөз. Мындай мү-
нөздөгү чыгармалар эл таламын жактай албасы, узак да жашай ал-
басы түшүнүктүү. Токтогулдун лирикаларына тенденциялуулук мү-
нөздүү, анын өзү эл таламын, эл мүдөөсүн жактагандыгы менен баа-
ланат. Эгер акындын сүйүү лирикаларына кайрылып көрсөк, андагы 
тенденция – кыргыздын кыз-келиндеринин аң-сезимин ойготууга, 
аларды эски үрп-адаттан чыгууга үндөгөн мотивдер негизги өзөктү 
ээлеп турганын байкайбыз. Ал эми табигат лирикаларында болсо, 
өзүнүн баштан өткөргөн кайгы-капасын, ошондой эле кыргыз эли-
нин эзүүчүлөр тарабынан тарткан жаратылыш картиналары аркылуу 
күчтүү эмоцияда чагылдырган.

1 В. В. Маяковский. Полн. Собр. Соч., т.10, М., 1941, стр. 219. 



92 

Кыргыз элинин тагдыры менен Токтогулдун тагдырын бир-би-
ринен бөлүп кароого болбойт. Анткени, акын өзүнүн өмүрүн, өз таг-
дырын элден бөлүп караган эмес. Акын алыскы Сибирде жүргөндө: 
«Саргарып тамдын түбүндө, сагындым эле элимди» дейт. Ал кайда 
болбосун кайсы жерде жүрбөсүн, кыргыз жергесин, кыргыз элин са-
гынып ырдады. Алыскы Сибирде жүргөндө элин, жерин сагынган 
акын адилетсиз заманга нааразылык билдирип, муңкануу менен мин-
тип ырдады:

Кантала менен бүргөдөн 
Каруубуз кетет таланып. 
Жер казабыз муңдуулар 
Керели-кечке сандалып. 
Кетмен, күрөк дапдаяр 
Колго берет камдалып.
Кечинде кайра камалып 
Мылтыктарын төшүнө. 
Кесеп турат солдаттар 
Кезүүлөшүп кайтарып1.

Токтогул бул жерде өзүн гана эмес, өзү менен кошо жүргөн тут-
кундардын аянычтуу абалын, алардын көргөн күндөрүн автология-
лык ык менен реалисттик планда баяндап жатат. Мында сүрөттөл-
гөндүн баары чындык. Акын өзүнүн керт башынын кайгысын ортого 
салбайт, ал каторгалык сүргүндө жүргөндөрдүн баарысынын кайгы-
сын элестетти.

Ушундан кийин акын өз оюн кыргыздын сонун жерин, кыргыз 
элин эске салуу менен туюндурууну көздөйт да, мындай дейт:

Балыгы сууда чалкыган, 
Куулары көлдө калкыган. 
Улары тоодон үн салган, 
Кийиги зоодон тынч алган.
 Бугусу кирип чакырган, 
Элиги черде бакырган,
 Жайлоосу жашыл жибектей, 
Жери жумшак балкыган, 
Токоюн жашыл бүр алып, 
Булбулдары таңшыган, 
Жыпар жыттуу асыл жер, 
Жетемби сага, кыргыз эл? 2

1 Токтогул, 1-т, 105-бет. 
2 Токтогул, 1-т, 105 – 106-беттер. 



93

Токтогул бул ыры менен кыргыз жергесинин сонун кооздугун, 
сулуулугун, жалпы эле жаратылыштын табигый көрүнүшүнүн жак-
шынакай картинасын сүрөттөдү. Эгер художник акындын жогорку 
ырындагы кооздукту түркүн боёк менен келиштирип тарткан күндө 
да, ал булбулдун таңшыган үнүн, асыл жердин жыпар жытын кө-
рүүчүгө көңүлгө толумдуу түрдө жеткире алмак эмес. «Живопись, 
– деп жазат И. Франко, – өзүнүн кыймылсыздыгы менен чыныгы жа-
ратылыштан айырмаланат»1. Ал эми акындын жогоруда мисалга кел-
тирген ырында жаратылыш дүйнөсү бүт байлыгы менен элестетилип 
жатат. Токтогул кыргыз жергесинин сонун кооздугун максатсыз ал-
байт. Ал алгачкы строфадан туткундардын оор турмушун кучагына 
камтыган түрмөнү объект кылып алып, ал аркылуу жетимиш ашып, 
сексенге жашы жетип, эң карган жалпы муңдуу, мусапыр, бейдар-
ман болгонун көрсөткөн. Ошондой кантала менен бүргө мекендеген 
катаал жерди баяндап, ага карама-каршы планда кыргыздын сонун 
жерин, кооз жаратылышын эргүү менен сүрөттөдү. Акын ушундай 
сонун жерин сагынганын, ага жетүүнү самап эңсегенин бул ырында 
күчтүү сезим менен билдирген.

Токтогулдун табигат лирикасында «Аккан суу» деген чыгар-
масы өзүнчө өзгөчөлүккө ээ. Токтогул кыргыздын асман мелжиген 
кырка тоолорунун кучагында өстү. Анын чыбыр жылгалары, созу-
луп кеткен жайык өзөндөрү, көк кашка тунук суулары, Токтогулдун 
көңүлүн өзүнө бурбай койгон эмес. Болочок акынга жаш кезинен эле 
катуу таасир эткен. Ошон үчүн Токтогул жаратылыштын, сулуулук-
тун түгөнгүс булагы деп эсептеди. Анын чыгармачылыгында көбүн-
чө кыргыздын кырка тоолору, жайкалган сонун жайлоолору, жара-
шыктуу токойлору, көк кашка тунук суулары ушунча сүйкүмдүү ча-
гылдырылат. Жаратылыштын сулуулугуна суктанып, аны терең сүй-
гөндүгүн акындын сүйүү ырларынан, табигат лирикаларынан жана 
башка чыгармаларынан айкын түшүнөбүз. Акындын жаратылышка 
карата болгон симпатиясы «Аккан суу» деген чыгармасында дагы 
ачык көрүнөт.

«Аккан суу» темасы жалаң гана Токтогулду эмес, андан мурунку 
акындардын да көңүлүн өзүнө бурган. Ошон үчүн «Аккан суу» көп-
чүлүк акындардын чыгармачылыгынан кездешет. «Аккан суу» деген 
темадагы ырды – эски акындардын бири Эсенаман айткан. Андан 
кийин чыккан Жеңижок, Токтогул, Барпы өңдүү акындардын чыгар-
мачылыгында жолугат. Ушул темадагы ырды Алымкул Үсөнбаев да 
аткарды. Кайсы акындын «Аккан суусун» албайлы, аларда сөз суу 

1 И. Франко. Из сектетов поэтического творчества. – М., 1967, стр. 143. 



94 

жөнүндө гана болот. Тоголок Молдонун «Жер жана анын балда-
ры»деген поэмасында да суунун мааниси кеңири баяндалып өтүлөт. 
Бирок, ар бир акындын «Аккан сууга» карата көз карашы, сезимдери 
ар башка боёк менен кооздолуп, ар башка планда сүрөттөлөт. Бирок, 
формасы жагынан «Аккан суу» темасындагы ырлар негизинен бири-
не-бири окшош. Анткени, бардык акын бирдей аккан суунун пайдасы 
жөнүндө сөз кылат. Токтогул да аккан сууну бүт адамзаттын, ошону 
менен катар бүт жаныбар, макулуктардын өмүрү, жашашы үчүн ке-
ректүү, баарына эң зарыл нерсе деп билет жана ушул көз карашта сү-
рөттөйт. Философтордун бул ырды философиялык чыгарма катары 
баалап жүргөндүктөрү да кокусунан эмес. Мында философиялык ой 
жүгүртүүлөр, бул же тиги тиричилик үчүн суунун жеткирген пайда-
сы жөнүндө көз караштар чагылдырылган.

Кызыл-тазыл жайнатып, 
Гүл жараткан аккан суу. 
Жер жүзүндө сонорго 
Түр жараткан аккан суу. 
Жашыл ала ыраң чөп 
Миң жараткан аккан суу1.

Эгер динчилдер жаратылышта эмне бар болсо, ошонун баарын 
кудай жараткан деп эсептешсе, Токтогул жогорку ыры менен кы-
зыл-тазыл жайнатып гүл жараткан аккан суу экенин так сүрөттөп 
жатат. Ал аккан сууга ушундай атеисттик көз карашта баа берет. 
Суу жаратылыштагы кубулуш болуу менен катар, ал жаратылыш-
тагы бардык нерсе үчүн кызмат кылат, жер аймагын көрктөндүрөт. 
Мындан табигаттагы диалектикалык байланыш көз алдыга элес-
түү чагылдырылат. Токтогул жаратылыш законун же философияны 
окуган эмес. Бирок өзүнүн тажрыйбасы, чындыкка негизделген кы-
раакылык баамы материалисттик көз карашта өз оюн айтууга түрт-
кү берди. Чындыгында эле, Токтогул айланадагы кубулуштарга та-
бигый көрүнүштөргө мажес материалисттерче караган. Акындын 
андай көз карашын «Аккан суу» деген чыгармасы далилдеп турат. 
«Баасы кымбат, эти алтын мал жараткан аккан суу. Башатына кө-
гөртүп, тал жараткан аккан суу» дейт акын. Бул жерде Токтогул 
аккан суу жөнүндө реалисттик оюн айтып жатат. Мында да диндик 
схоластиканын фундаменти болгон кудайды жокко чыгаруу ачык 
көрүнүп турат.

1 Токтогул, 1-т., 270-бет. 



95

Токтогулдун «Аккан суу» деген ыры автологиялык баяндоо 
менен айтылгандыктан, сөздөрү так, курч. Акындын бул чыгармасы 
философтордун көңүлүн өзүнө бурганы белгилүү. Академик А. Ал-
тымышбаев минтип жазат: «Бул эң сонун ырларында («Аккан сууну» 
айтып жатат. – Ж. Т.) Токтогул дүйнөнүн биринчи булагын анык-
тоого умтулуш жасаган, анын ою боюнча, дүйнөдөгү тирүү макулук-
тар, кубулуштар, буюмдардын таралышы жана өнүгүшү өзүнүн баш-
талышын так ошол булактан алат. Дүйнөнүн биринчи башталышын 
ал материалдык буюмдардын бири сууда деп эсептейт»1.

Мунун өзү анчейин гана айтыла салган негизсиз, калпыс пикир 
эмес, бул пикирдин булагы Токтогулдун «Аккан суу» деген чыгарма-
сынын мазмунунда жатат. Акындын «Аккан суу» деген ырын окуган-
да, чындыгында эле, аккан суунун чаңкаган адамга пайда болгонун, 
азган менен тозгонго айла болгонун, жана башка толуп жаткан асыл 
касиетин көз алдыга элес менен келтиребиз.

Акын аккан сууну бардык жан-жаныбарлардын, алар гана түгүл, 
өсүмдүктөрдүн өсүшүнө, өмүр сүрүшүнө шарт түзгөн, баарынан жо-
гору турган өзгөчө касиеттүү сапаттагы кубулуш катары баалайт, се-
беби ансыз дүйнөдө эч кандай жашоо, эч кандай турмуш болбос эле.

Бул ыр – композициялык түзүлүшү, кубулушту сүрөттөө жакта-
ры боюнча элдик поэзиянын мыкты традициясы негизинде, тактап 
айтканда, санат менен терме ырлардын үлгүсүндө жаралган чыгарма. 
Ырга автологиялык баяндоо мүнөздүү. Поэтикалык ойлорун күчтөн-
түп жана ачык бериш үчүн акын кыргыздын оозеки сүйлөө речинде-
ги түрдүү көркөм сөз каражаттарын билгичтик менен пайдаланган. 
«Толгон айдай жаркырап» деген салыштыруу аркылуу аккан суунун 
сонун сапатын көз алдыга элестетет. Ал эми «Кырк миң жыл жердин 
алдынан» деген ыр жолу гипербола экени белгилүү. Мында суунун 
кыймылы, агымы ашыра сүрөттөө менен берилген. «Агын дайра шар 
болуп толкуп турган аккан суу» дегенде «агын дайра» деген эпитет. 
Ал аккан суунун өзгөчө сүрдүү образын түзүп жатат. Кантсе да аккан 
суу бардык жан-жаныбарларга, адамзатка жана жалпы эле тиричи-
ликке керек. Ошон үчүн аккан суу акындын табигат лирикасында 
ары жылуу ары сүйкүмдүү баяндалат.

Жыйынтыктап айтканда, Токтогул – кыргыздын кооз жергесин 
жан-дили менен сүйүп, анын сулуулугун эргүү менен ырдаган акын. 
Токтогул жаратылышты кыймылсыз же эч пайдасыз жаткан кубулуш 

1 А. Алтымышбаев. Коомдук - саясий жана философиялык ойдун өсүшү. «Коммунист», 1958, 
№2, стр. 13. 



96 

катары караган эмес. Анын байкоосу боюнча, жаратылыш – элдин 
кызматындагы, элге пайда жеткирип жаткан кенч, табигый кубулуш. 
Ошону менен катар жаратылыш эл менен гана көркүнө келет. Акын 
«Шибердин көркү – мал менен» дейт. Ошондой эле «Булбулдун көркү 
гүлдө бар» экенин өтө так эске салат. «Дыйкандын көркү – жер менен» 
экенин баса көрсөтөт. Ошентип, жаратылыш эл менен көркүнө келип, 
дагы башка табигый байлыктары менен терең сүйүүгө ээ болуп, бийик 
даражада даңкталат. Токтогул өзүнүн көпчүлүк чыгармасында жара-
тылышты ушундай өзгөчөлүгүн берилип ырдаган. Кээ учурда өзүнүн 
ички кайгысын, күйүт менен өкүнүчүн жаратылыштын көрүнүшүн сы-
паттоо аркылуу берип, ошону менен акын социалдык абалды түшүн-
дүргөн. Анын «Жерди көргөндө», «Кетмен-Төбөнү көргөндө» деген 
жана башка ырлары ушуга мисал болот. Эгер анын жогоруда аталган 
лирикалык ырлары аркылуу өткөн замандагы адилетсиздикти, өзүнүн 
ак жеринен айдалышын, туулуп өскөн кыргыз жергесин көрүүнү эңсе-
генин, аны аябай сагынганын күчтүү эмоцияда баяндаса, Октябрь ре-
волюциясынан кийинки «Туулган жерим», «Элди карачы» деген чы-
гармаларында Совет бийлиги тушунда аябай өзгөргөн жерди, кооздук-
ка бөлөнүп жаткан аймакты эргүү менен сүрөттөдү. Акындын табигат 
лирикалары өзүнүн идеясы, көркөмдүгү боюнча башка ырлары менен 
бирдей катарда тура турган чыгармалардан болуп саналат.

ПОЭЗИЯДАГЫ ӨМҮР

Токтогулдун өмүргө арналган чыгармаларын философиялык ли-
рикага кошууга болот. Анткени, ушул темадагы ырларда акындын 
өмүр жана адамдын жашоо тиричилигинде кездешкен айрым өзгө-
рүштөр жөнүндөгү көз карашы чагылдырылат, ага баа берилет. Фи-
лософтордун ушул темадагы ырларды философиялык ой камтыл-
ган чыгармалар катары изилдеп жүрүшкөнү кокусунан эмес. Ал эми 
чындыгында, философиялык ой айтылбаган лирика чанда гана кез-
дешпесе, бардыгы дээрлик ушундай сапатка ээ болуу керек. Таза фи-
лософияда түзүлбөгөн күндө да, анын элементтери, мотивдери кез-
дешери закондуу кубулуш. Философиялык ой жүгүртүү жалаң гана 
ушул түрдөгү лирикада эмес, акындын сүйүү ырларына да мүнөздүү.

Эгер, Токтогул «Күлүйпа, Күлжар эки ашык», «Насылкан», 
«Алымкан» деген жана башка сүйүү ырларында өзүнүн гумандуу се-
зимин билдирип, таза сүйүүнү даңазалап, коомчулуктагы эң жакшы 



97

сапатты, адамгерчиликти көтөрүңкү пафосто чагылдырса, акын ал 
оюн «Гүлдөп ал! », «Эмне кызык? » сыяктуу жана башка чыгарма-
ларында дагы ары тереңдетип өнүктүрдү. Акындын андай жакшы 
аракети жаштарга арналган чыгармаларына көз жүгүрткөндө даана 
көрүнмөкчү.

Токтогул – адамды дүйнөдөгү эң асыл нерсе деп жогору баала-
ган, адамгерчилик сапатты даңазалап, коомчулукта адептүүлүктү 
бек тутууга көпчүлүктүн көңүлүн бурган, чөйрөгө өтө кыраакылык 
менен терең текшере карап, жаштардын жүрүм-туруму жана жалпы 
эле этика, даанышмандык менен улуулук кеңешин айткан ары устат, 
ары ойчул акын. Ал адамдын асыл экендигин айрыкча белгилөө 
менен бирге, адам өмүрүнө да өтө гумандуулукта карап, ага филосо-
фиялык көз карашта баа берет. Өмүрдүн кымбаттыгын билүү керек 
деген оюн чыгармаларынын көпчүлүгүндө кайталайт. Анын өзү кан-
дайдыр бир өзүнчө этиканы, өмүр менен жүрүм-турум жөнүндөгү 
нравалык окууну эске салат.

Токтогул чыгармачылыгында өмүр жөнүндөгү ырлары өзгөчө 
мааниге ээ. Айрыкча жаштарга арналган ырлар басымдуулук кылат. 
Ал жигит менен кыздарды жаңыдан ачыла баштаган кызыл гүлгө, же 
жаңыдан бүрдөп келе жаткан сыйда талга салыштыруу менен, адамдын 
өмүрүндөгү жаштык кез эң кымбат учур экенин, гүлкайырдай гүлдө-
гөн сонун мезгилдин асылдыгын баалай билүү керектигин эске салып, 
өмүрдү ушунча жылуу, ушунча назик сүрөттөгөн болучу. Акындын 
«Балалык», «Гүлдөп ал!», «Эмне кызык? «Күлүп койсоң жаркыл-
дап», «Жыргалы сендик дүйнөнүн», «Курдаштын көөнүн билип өт», 
«Өмүр», «Карылык» деген жана башка чыгармалары жаштык жалы-
нын, адам өмүрүнүн эң сонун учуру жаштык кез экенин көркөмдүктө 
чагылдырган ырлардан болуп саналат. «Жаштык, – деп жазат Т. Үмө-
талиев, – Токтогулдун ырларынын уйкашы, комузунун күүлөрү бол-
гон. Өмүрдүн эң жакшы кези балалык жана жаштык деп түшүнгөн»1. 
Акын Т. Үмөталиевдин бул айтканына толук кошулууга болот.

Чындыгында, ал ушундай асыл түшүнүгүн өмүрүнүн акырына 
чейин көңүлүнөн чыгарган эмес. Анын «Кандай сонун балалык», 
«Күлгүн жаш өтүп эскирет», «Карылык», «Өмүр» деген чыгармала-
ры акындын жалпы эле адамдын эң кымбат нерсеси өмүр жөнүндөгү 
асыл оюн айкын туюндуруп турат.

1 Темиркул үмөталиев. Жаштардын жакшы көргөн ырчысы. «Ленинчил жаш», 1949, 2-де-
кабрь. 



98 

Бул жерде белгилей кете турган нерсе – Токтогулдун жакшы көр-
гөн өмүр жөнүндөгү ырлары башка чыгармалары сыяктуу эле имп-
ровизатордук ык менен түзүлгөндүгү. Ал эми импровизаторлордун 
ырларын туура түшүнүш үчүн жана ага калыс баа бериш үчүн дайы-
ма алардын чыгармачылыгынын спецификасын көңүлгө бек туткан 
жакшы. Импровизатор акындар ырды окууга эмес, көпчүлүк тыңдап 
угуш үчүн түзөт. Бирок импровизациянын ийгилиги ырды чыгаруу 
менен чектелбейт. Ал көпчүлүк угуучулар үчүн аткарылгандыктан, 
акын өзүнүн чөйрөсүндөгү угуучуларды поэзиянын күчү менен тар-
туу керек. Ал үчүн акын обонго келтирүү, комуз чертүү, кыяк тартуу, 
жаңдоо, интонация, мимика, ымдоо өңдүү аракеттерди жасап, түр-
дүү ыкты, түрдүү ыкманы колдонот. Эгер окуучулар жазуучу акын-
дардын ырларын гезит-журналдардан жана китептерден окуп туруп, 
анын кандай даражада экенин (көркөмдүгүн, идеялык деңгээлин) 
көз менен көрүп, белгилүү бир тыянакка келсе, импровизаторлор-
дун ырларын кулак менен угуп билип гана тийиштүү баа берилмек-
чи. Алдын ала даярдык көрбөй туруп, тиги же бул турмуш чындыгы 
жөнүндө, ошондой эле айрым кубулуш жөнүндө чыгарманы жара-
туу, аны белгилүү деңгээлде угуучуларга жеткирүү жеңил-желпи иш 
эмес. Чыгармачылыкта ийгиликке жетиш үчүн эмоциялык күч менен 
чымыркануу, төкмөлүк ык менен ырды түзүп жаткан татаал процесс 
учурунда сөз каймактарын калпып алып, жакут мончокторду жипке 
тизгендей аны кыябына келтире да кынай билүү керек. Ушул жагы-
нан алып караганда, Токтогул – өзүнүн устаттыгы, ырды куюлуш-
туруудагы сөз тапкычтыгы, аткаруудагы чеберчилиги менен элдин 
кадырлоосуна, сүймөнчүлүгүнө ээ болгон акын. Анын андай асыл са-
паты өмүр темасына арналган ырларынан дагы даана көрүнүп турат.

Өмүр темасына кыргыздын башка акындары да кайрылган. То-
голок Молдонун «Ашыктык жөнүндө арман жаш», «Карылык жө-
нүндө арман жаш» деген чыгармалары ушуга мисал болот. Бул тема-
дагы ырлар кыргыздын башка акындарында да бар. Өмүр темасына 
боордош казак элинин акындары, ырчылары да кайрылган. Кыргыз, 
казак акындарынын ушул темадагы ырлары негизинен бир мазмунда 
болуп, өмүрдүн ар бир мезгилине мүнөздөмө берүү кажет. Бирок ар 
бир акындын өздүк манерасы, өзүнө таандык стили бар экенин кө-
ңүлгө тутуу керек. Өмүргө баа берүү, анын өзгөрүү кубулуштарына 
философиялык ой жүгүртүү, аны поэзиянын курч тили аркылуу сү-
рөттөп көрсөтүү жагынан Токтогулдун бул темадагы ырлары өзүнчө 
өзгөчөлүккө ээ. 



99

Ар бир акындын өзүнө таандык стили, туткан позициясы, чөй-
рөгө карата көз карашы, дүйнөнү таанууда өзгөчөлүгү, ошондой эле 
өздүк манерасы, чыгармачылык облиги бар. Токтогулда бул сапат 
абдан даана көрүнөт. Ушул жерде М. Харлаптын ыр жөнүндө айткан 
бир пикирин эске сала кетүүгө туура келет. М. Харлаптын белгилөө-
сү боюнча поэзияда негизинен үч элемент болуу керек: образдуулук, 
эмоция жана музыка. Токтогулдун бүткүл поэзиясына, анын ичинде 
өмүр темасына арналган ырларына да ушул үч элемент мүнөздүү.

«Поэзиянын чыгышы музыка менен тыгыз байланышканын 
жана акындар узак тарыхый мезгилдердин аралыгында ырчылардан 
болушканын, ошонун негизинде традиция боюнча атап калышканын 
биз билебиз»1.

М. Харлап бул оюн жазуучу – акындар жөнүндө айткан күндө 
да, мунун өзү Токтогул сыяктуу төкмө акындарга да тийиштүү. Се-
беби, булардын чыгармачылыгы дайыма музыка менен байланышып, 
обон аркылуу аткарылат. Төкмө акындардын эл тарабынан «ырчы» 
деп аталып келгени кокусунан эмес, анын терең тамырында узак та-
рыхый мезгилди камтыган процесс созулуп жатат. Токтогул узак та-
рыхый мезгилде кыргыз эли түзгөн сонун традициядан үйрөнүп, аны 
улантты. «Акындардын чыгармачылыгы бүткүл элдик ыр мадания-
ты менен эң тыгыз түрдө байланышкан, ага зор таасир эткен, бирок 
экинчи тараптан ал ушул маданияттын негизинде өнүктү, акындар 
элдеги белгилүү обондорго (күүлөргө) дайыма кайрылат жана алар-
ды өнүктүрөт»2 дейт В. Виноградов. Бирок, акындар өздөрүн көбүн-
чө поэзияда көрсөтүп, музыканы экинчи планга калтырат деген ойду 
кошумчалайт. Чындыгында, акындар комузду жолдош кылып, анын 
коштоосу менен ырларды аткарышкан. Азыркы күндөгү эл акында-
рынын бири Т. Шабданбаев менен аңгемелешкенде: «Жаш кезде ко-
музду өзүң ээрчитесиң, карыганда комузду ээрчип калат экенсиң» 
деп айтканы эсимде. Ал ушундай сөздү өзүнөн мурунку акындардан 
укканын эске салат. Токтогул тиги же бул лирикалык ырды комуз-
дун коштоосу менен гана аткарган, ансыз ал өзүнүн поэтикалык оюн 
угуучуларга жеткирип бере алмак эмес. Анткени, анын бүткүл чы-
гармачылыгы комуздун коштоосуна шартталган болучу.

Биз Токтогулдун жаш кезинде чыгарган лирикалык ырлары деп 
жүргөн «Эмне кызык», «Гүлдөп ал!» деген жана башка дагы ушул 
сыяктуу чыгармаларына кайрылып көрөлү. Жоомарт Бөкөнбаевдин 

1 М. Харлап. О стихе. М., 1966, стр. 12. 
2 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. М., 1961, стр. 7. 



100 

жазганына караганда, Токтогул жыйырмалардын ичиндеги курагын-
да ушул ырын чыгарган болот. Ал мындайча: акын Аксы тарапка бар-
ганда айт болуп, көп кыз-келиндер айылчылап жүргөн экен. Ошондо 
Токтогул Алымканды көрүп, анан алардын суроолору боюнча калыс 
ыр катары «Эмне кызык?», «Гүлдөп ал!» деген насыят маанисиндеги 
чыгармаларды ырдайт. «Гүлдөп ал!», «Эмне кызык?» деген ырлар-
ды Ж. Бөкөнбаев алгач «Токтогулдун өмүрү»1 деген очеркине кир-
гизген. Ошондон бери бул ырлар акындын чыгармалар жыйнагында, 
томдорунда жарыяланып жүрөт.

«Эмне кызык?» деген ыр алгачкы учурда кандай көлөмдө айтыл-
ганы бизге белгисиз. Калык Акиев тапшырган, Ж. Бөкөнбаев өзүнүн 
очеркинде жарыялаган материал болуп, бардыгы беш строфа ыр акын-
дын жыйнактарында басылып жүрөт. Өзүнүн формасы жагынан бул 
чыгарма санат-насыят түрүндөгү ырларга окшош. Эки томдукка ушул 
темадагы ырлар циклине киргизилгени да кокусунан эмес. Турмуш-
ту чагылдыруу, философиялык ойду камтуу жагынан «Эмне кызык?» 
деген ыр философиялык лирикага жатат. Акын мында дүйнөдө кез-
дешкен кооздукту, сулуулукту поэтикалык сүрөттөө менен көрсөтүүнү 
көздөгөн. Ал эми жаратылышта, дүйнөдө жана турмушта кооздук эң 
көп. Анын баарын санап олтуруу угуучуларды да, окуучуларды да та-
жатып жиберер эле. Ошон үчүн акын сулуулуктун бардыгын баяндап 
олтурбайт. Ал айрым гана кооз көрүнүштү, адам баласынын турму-
шундагы эң маанилүү деп эсептелген сонундукту чыгармасында ча-
гылдырды. Акын жаштык чак өмүрдүн гүлү деп эсептөө менен бирге, 
ой басымын көбүнчө жаштарга жасайт. Ачык болсун үчүн чыгарма-
нын биринчи строфасын мисалга келтирип көрөлү:

Күрбөң-күрбөң жүгүртүп, 
Күлүктү минсең бир кызык. 
Айдалыңды кубантып, 
Асылды кийсең ал кызык. 
Адырма-адыр оттотуп, 
Айдап жүрсөң мал кызык. 
Азамат эрге табылса, 
Айнектей сулуу жар кызык2.

Кыргызда: «Биринчи байлык – ден соолук, экинчи байлык – ак 
жоолук, үчүнчү байлык сурасаң, корооңдон чыгат жүз соолук» деген 
сөз бар. Бул акылмандык менен айтылган улуу сөз таалим берүүчү 

1 Ж. Бөкөнбаев. Чыгармалар, 2-т, фрунзе, 1954, 220-бет. 
2 Токтогул, 1-т., 61-бет. 



101

аңгемеге ачкыч катары алынат. Токтогул эл арасында эчен мезгил бою 
айтылып келген акылман сөздү бул жерде поэтикалык ойдун ачкычы 
маанисинде колдонгон. Бирок элде кандай айтылса, ошондой калы-
бында албай, философиялык ой жүгүртүү менен турмуштагы кызык 
нерселерди, көркөм сөз каражаттары аркылуу жылуу сүрөттөдү.

Үндөрдүн улам кайталанышы жагынан ыр стилистикалык ыктын 
бир түрү анафора аркылуу түзүлгөндүгү менен мүнөздүү. Бирок ана-
фора (бирдей башталыш) менен катар бул ырда аллитерация да бар. 
Стилистикалык бул ык ойду күчтүү жана ачыктыкта берүүгө батыт-
талган. Ыр аттама уйкаш аркылуу түзүлгөн. Бирок мындагы уйкаш-
тар «минсең, кийсең, жүрсөң» деген сөздөр менен тутамдашып, өз 
ич ара уйкашат да, аны менен бүтүп калбайт. Ага жамаат дагы «ал, 
мал, жар» деген экинчи даражадагы кошумча уйкаш турат. Ошентип, 
татаал уйкаш түзүлгөн. Кантсе да, эң кийинкилери негизги уйкаш-
тардан, себеби өзүнүн үндү кайталоодогу тактыгы, ачыктыгы жана 
ойду туюндуруудагы маанилүүлүгү жагынан «ал, мал, жар» деген 
уйкаштар өзгөчөлүккө ээ. Лексикалык жактан «кызык» деген сөз 
тавтологиялык рефренди эске салат. Токтогул – сулуулукту жогору 
баалаган акын. Элдик поэзияда кыздын, аялдын сулуулугун айнек-
ке, күзгүгө салыштыруу басымдуулук кылган. Токтогул да кадыресе 
элдик түшүнүктү поэзияга айландырып, аны поэтикалык тил менен 
жагымдуу берет. Ал салыштырууну түзүүчү «дай» мүчөсүн ыктуу 
колдонуп, эмоциялык боёк менен ырды кооздогон. Биз жогорудагы-
дай көркөм сөз каражаттарын жана стилистикалык ыктарды анчейин 
гана мисалга келтиргенибиз жок. Биз аны келтирүү менен Токтогул-
дун поэзияга карата болгон мамилесин, сөздү кандайча пайдалана 
билгенин, жалпы эле анын чеберчилигин көрсөтүүгө саякат жасадык. 
Сөзүнүн тактыгы, образдуулугу, ойлордун ачыктыгы боюнча жого-
рудагы мисал акындын күчтүү талантын жана анын поэзиядагы че-
бердигин белгилей алат деп ойлойбуз.

Ыр – ритмикалык речь менен айтылып түзүлгөн образдуу, көркөм 
поэтикалык чыгарма. Ошон үчүн ой образдар аркылуу көркөмдүктө 
чагылдырылууга тийиш. Акын турмуштагы кызык, сонун нерселер-
ди чагылдырууда биринчи катарга ден соолукту коюу менен өмүрдү 
жана эмгекти даңазалайт, аны эргүү менен сүрөттөйт. Токтогулдун 
бул чыгармасында эң негизгиси кооздук, сулуулук сүрөттөлөт деп 
жогору жакта айтканбыз. Бирок, ал сонундукту сырткы көрүнүш ка-
тары карабайт. Анын айтайын деген идеясы башка. Адам баласынын 
турмушундагы бакыт-таалай, сулуулук жана сонундук эмгек менен 



102 

ажарына чыгып, эмгек менен жүзөгө ашат. Акындын көз карашы да, 
түшүнүгү да ушундай. Ошон үчүн акын элге эмгек кылууну баарынан 
жогору коёт. Жакшы ат минип, жарашыктуу кийим кийип, айнектей 
сулуу жар сүйүү турмуштагы жашчылыгыңдын бир кызыгы экенин 
акын эскертти, жаштарга ушундай тунук тилегин айтты. Бирок, бул 
сыяктуу сулуулукка назданып жатып алуу барып турган алангазар-
дык эле. Андыктан, акын жаштарга кайрылып, сонундуктун негизи 
кайда экенин мындайча баяндады:

Эмгек этип жашыңдан, 
Элге жаксаң эң кызык.

Бул – эмоциялык күчкө ээ, абдан образдуу айтылган ыр. Анын 
эмгек жөнүндөгү көз карашы «Дыйкандарга бул кызык» деген ырын-
да дагы улантылганын көрөбүз.	

Кырча-кырча бастырсаң,
Кызыл кырман дан сузуп,
Ороосуна толтурган
Дыйкандарга бул кызык.
Орой-орой бастырган
Оп майдасы бир кызык,
Жатпайт бекер иштерман
Жайы, кышы тырмышып1.

Кызык нерсе, сонундук эмгекте гана экени жогорку ырдан даана 
көрүнүп турат. Акын эмгекти сүйгөн «иштерманды» абдан сүй-
күмдүү сүрөттөп, анын үлгүлүү образын элге даңазалаган. «Эмне 
кызык?» деген чыгарма менен «Дыйкандарга бул кызык» аттуу ыр 
бир-бирине маанилеш. Кийинки чыгармада эмгекти сүйгөн дыйкан-
дардын «жайы, кышы тырмышып» аракет кылган иштермандыгы 
жылуу сүрөттөлгөнүн байкайбыз. Токтогулдун санат-насыяттарында 
жана башка лирикаларында да эмгектин маанисин, анын жашоодогу 
эң зарыл шарттардан экенин жылуу сүрөттөгөн ыр жолдору көп кез-
дешет. Эмгек – жыргалчылыктын, бакты-таалайдын негизи. Ошон 
үчүн эмгек кылуу керек деген идея көпчүлүк ырларынын мазмунун 
ээлегени кокусунан айтылган ой эмес. Анын өзү көп тажрыйбаны 
баштан өткөрүү аркасында жаштарга карата айтылган терең маани-
си бар кеңеш. Акын жаштарды жакшы жашоого, ал үчүн иштерман 
күжүрмөндүккө, баатыр эмгекке, ар кандай жалкоолукка каршы кү-
рөшкө чакырган болучу. Сулуулук да, эр жигиттин бактылуу болушу 

1 Токтогул, 1 – т, 44–45-беттер. 



103

да элге эмгек кылууда экенин акындын санат менен насыяттарынан 
окуйбуз:

Өнөрүң болсо, өргө чап,
Кор кылбай, асыл жанды бак.
Эрдин көркү – эл менен,
Эмгегиң менен элге жак! 1 – дейт акын.

Ошентип, акын сулуулук эмгек менен жараларын, жигиттин 
көркү элге кызмат кылууда экенин даана жана өзгөчө белгилеп көр-
сөткөн. «Эрдин көркү – эл менен» деген ыр абдан таамай айтылган, 
эмоциялык жана эстетикалык таасири менен көңүлгө бекем сакта-
ларлык ыр. Мында жаштарга карата айтылган терең маанидеги поэ-
тикалык ой бар.

Токтогул – улуу ойчул. Ал эми көчмөн турмушта жашап, илим-
билимден артта калган кыргыз элинин ошол кездеги шартында жо-
горку деңгээлдеги теориялык татаал маселелерди чечүүнү Токтогул-
дан күтүүгө болбой тургандыгы, айтпасак да белгилүү. «Мектепке 
атам берген жок, мааниге тилим келген жок» деп акын бекеринен 
айткан эмес. Ошондой болсо да, ал өзүнүн дааналыгы, табигый жара-
тылышта асыл боюна бүткөн акылгөйлүгү менен тиги жана бул кубу-
лушка реалисттик көз карашта баа бере билди. Тажрыйбада баамда-
ган, байкаган нерселерди жөнүнчө гана баяндабай, канаттуу поэзия-
нын көркөм образдары аркылуу, элестүү турмуш картиналары аркы-
луу түшүндүрдү.

«Эмне кызык?» деген лирика формасы жагынан санат менен на-
сыят ырларынын түрүнө жаткандыктан, мында өнүп-өсүп олтурган 
окуя да, ага катышкан типтүү каарман да жок. Ушундан бул чыгар-
манын эпикалык түргө жатпай тургандыгы ачык көрүнүп турат. Тур-
муш чындыгы, ачып айтканда, бардык сонундуктар, бардык кызык 
нерселер, идеал катары алган ордуна карай санап, көрсөтүү менен 
сүрөттөлөт. Бирок ырдын композициялык курулушу чың, ойдун 
логикалык жактан байланышы тыгыз келип сонундуктар дүйнөсү 
угуучунун да, окуучунун да көңүлүн өзүнө бурган болот. Анын өзү 
Токтогулдун турмуш чындыгын реалисттик жагдайда так, ары элес-
түү сүрөттөгөнүнө байланыштуу. Бул болсо акындын күчтүү талан-
тынын жана чеберчилигинин натыйжасында жүзөгө ашкан ийгилик 
десек жаңылбайбыз.

Башка лирикалары сыяктуу эле, Токтогулдун «Эмне кызык?» 
деген ыры обон менен аткарылган. Бул ырдын өзүнчө обону, комузга 

1 Токтогул, 1- т, 74-бет. 



104 

келтирилген күүсү бар. Акындын окуучусу К. Акыевден жазып алып 
В.Виноградов аны өзүнүн «Токтогулдун музыкалык мурасы»1 аттуу 
эмгегинде жарыялаган. Музыковед В. Виноградов «Эмне кызык? 
деген лириканын музыкасына мүнөздөмө бербейт. Ырдын алгачкы 
строфасынын текстин гана мисалга келтирген. Чыгарманын обонуна 
белгилүү өлчөмдө баа берилбесе да, анын нотага жазылып, музыка-
лык жыйнакка киргизилишинин өзү эле зор мааниге ээ экендиги та-
лашсыз. Б. В. Томашевский поэзия ырдан чыгат деп белгилеп, анын 
музыка менен катышы атам замандан бери келе жаткан болуу керек 
деген ойду айткан2. «Ыр» дегенде биз чыгарманын тексти менен катар 
анын обонун – музыкасын түшүнүүбүз керек. Мунун өзү Октябрь ре-
волюциясына чейинки оозеки элдик поэзияга жана төкмө акындар-
дын чыгармачылыгына мүнөздүү көрүнүш. Белгилүү советтик оку-
муштуу Б.Томашевскийдин поэзия менен музыканын байланышы 
жөнүндө айткан ою жазма адабияты болбой келген кыргыз сыяктуу 
элдин оозеки поэзиясын жана акындардын чыгармаларын изилдөөдө, 
көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Анткени, Б. Томашевский белгилеп 
көрсөткөн байланыш кыргыздын өткөндөгү элдик поэзиясына да, 
ошондой эле Токтогул сыяктуу төкмө акындарын чыгармачылыкта-
рына да мүнөздүү болгон. Андай чыгарманын бир үлгүсү катары XII 
кылымда жашаган Кетбуканын3 мурасын мисалга келтирүүгө туура 
келет. Кетбуканын табышмак түрүндө айтылган ыры да, ага карата 
чыгарган музыкасы, күүсү да варианттары менен сакталып жетти.

Ырдын баары эле музыкага келе бербейт. Музыкага кошула тур-
ган ыр ыргактуу, ритмикасы элпек жана башка толуп жаткан са-
паттарга ээ болууга тийиш. Ырдын музыкалуулугу жөнүндөгү ма-
селеге кайрылганда, обонго ылайыктап ыр жазган белгилүү акын  
М. Исаковскийдин төмөнкүдөй бир пикирин эске салууга туура келет: 
«Ырлар, – дейт ал, – качан аларда көп кеңдик, аба, качан сөздөр бир-би-
рин кыспаса, качан ыгы жок кооздолбосо, ошону менен ички мазмуну 
терең болсо, ошондо музыка алда канча жеңил айкашат»4. Бул өзү тео-
рияга жана тажрыйбага негизделип, дааналык менен айтылган ой. Чын-
дыгында, жазуучу акындарга караганда, төкмө ырларын импровизатор-
дук ыр менен жараткан Токтогулдай акындардын поэзиясы М. Исаковс-
кий белгилеп кеткен негизде түзүлөт. Анын себеби – ал чыгармалардын 

1 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. – М., 1961, стр. 135. 
2 Б. В. Томашевский. Стих и язык. М. – Л., 1959, стр. 28. 
3 Кетбуканын ырларынын бир нече варианты бар: Тоголок Молдо. 1- т., 1970, 121–122-беттер. 

В. Г. Тизенгаузен. Сб. Материалов, относящихся к истории Золотой орды, т. 1. СПб., 1878, стр. 
203; В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. М., 1961, стр. 250. 

4 Исаковский. О поэтах, о стихаз, о песнях. М., 1968, стр. 93.



105

обон менен ырдоого багытталгандыгында. Ошон үчүн сөздөрү тыгыз 
келбей, кайсы бир жеринде обонду бийик созууга атайын калтырылган 
жылчык, кандайдыр бир кеңдик бар. Төкмөлөп айтууга, ырдап жаткан 
учурда сөздү тез табууга ыңтайлуу болсун үчүн акын көбүнчө чыгарма-
чылык ыкмага көңүл бурат. Биринчиден, мүмкүн катары кожон форма-
сын колдонуу, ага ылайык тийиштүү ыр сабактарын табуу; экинчиден, 
кожон формасында өз оюн угуучуларга жеткире бериш үчүн анафораны 
– бирдей башталышты, аллитерацияны жөнү менен пайдалануу.

Импровизацияны колдонгон чыгармачылык процессте мындай 
ык бардык акындарга зарыл түрдө керек. Токтогулдун ырларынын кө-
бүнчө аллитерация жана анафора менен түзүлгөнүнүн себеби, акын-
дык поэзиянын мүнөзүнө тыгыз байланыштуу. Токтогулдун «Эмне 
кызык?» деген лирикасынын биринчи строфасынын алгачкы эки жолу 
«К» тамгасы менен башталса, калган алты жолу жалаң «А» менен ай-
тылган. Экинчи строфанын ыр жолдорунун биринчи тамгасы «Ж» 
менен башталып, ага бүт бойдон үндүү тыбыш «А» жалганып, бирдей 
башталыш анафораны да, үндөштүк аллитерацияны да түзүп турат. 
Ырдын композициясы чың. Бир ырды экинчисинен ажыратып жибе-
рүүгө эч мүмкүн эместей бекем тутумдашкан. «Жакшы ат минип куба-
нып» дегенди ага удаа турган «Жалындуу – жүрөк чыңалып» деген ыр 
жолунан бөлүп алууга болбойт. Бирок бул эки жол ыр менен акындын, 
айтайын деген ою бүткөн жок. Ошон үчүн Токтогул: «Жарашыктуу 
кийинип, жагалданып сыланып» деген ыр жолдорун айтууну көздөдү. 
Буларда да кооздук, сулуулук бар. Кантсе да анын өзү жетиштүү эмес. 
Көрсө «жароокер сулуу кыз сүйсө» баарынан кызык ошол болучу. 
Токтогул өзүнүн поэтикалык оюн өтө так баяндап, сулуулуктун сонун 
картинасын түздү. «Эмне кызык?» деген ырдын үчүнчү строфасынын 
кандайча түзүлгөндүгүн белгилеш үчүн аны бүт мисалга алып көрөлү:

Эмгек этип жашыңдан, 
Элге жаксаң эң кызык. 
Эки курбу баш кошуп, 
Эркелешсең сен кызык, 
Эриккенче сүйлөшүп, 
Элестешсең тең кызык. 
Эл чогула келгенде, 
Элиришке мен кызык1.

Мисалга келтирилген строфада ылайыксыз пайдаланылган ашык 
сөз жана ошондой эле ыксыз шөкөттөп сүрөттөө да жок. Ырдагы 

1 Токтогул, 1-т., 61-бет. 



106 

сөздөр – сүйлөө учурундагы жайынча колдонулуп жүргөн сөздөр. 
Бирок ыр мазмуну жана көркөмдүгү боюнча төгөрөгү төп келген 
кооздук сапатка ээ. Деги акындын чыгармаларына канат бүтүрүп, 
анын тунук поэзиясын жогору бийиктикке жеткирип турган күч эм-
неде? Бул суроого «ал мындай» дейт бир сөз менен жооп берүүгө эч 
мүмкүн эмес. Албетте, күчтүү талант да керек. Бирок талантка таян-
ган менен, жөн гана умтулуудан эчтеме чыкпайт. Турмушту үйрөнүү, 
өз элинин тил байлыгын өздөштүрүү, ошону менен катар чыгарма-
чылыкта такшалуу жана бай тажрыйбага ээ болуу – чыгармачылык 
кесипте күчтүү таланттын жөлөгү.

Ырды түзүш үчүн акын сөздү жок жерден издебейт. Кайсы акын 
болбосун эне тилине кайрылып, ошонун негизинде ырды жаратат. 
Бирок элдин тил байлыгынан кандайча пайдаланды, чыгармаларына 
кандайча колдонду, анын өзү башка маселе. Токтогулдун чыгармала-
рына талдоо жүргүзгөндө, анын кыргыз тилинин байлыгын ар тарап-
тан пайдаланууга умтулганы, ырдын идея жана көркөмдүк жактан 
бийик деңгээлде чыгышына аракет жасаганы даана байкалат. Жого-
руда мисалга келтирген ырга кайрылып көрөлүчү. Ал автологиялык 
стилде берилген ыр. Бирок сөздөрдү өз ордуна кынай билүү жана 
туура колдонуу аркасында ырдын мааниси так, ары күчтүү чыккан. 
Акын кыргыздын сүйлөө речиндеги кадыресе сөздөрдү туура пай-
даланып, аны синтаксистик нормага келтирди жана поэзиянын тала-
бына ылайык татаал сүйлөмдөрдү түздү. Бул ырда сонундукка, су-
луулукка поэзия аркылуу философиялык көз карашта өтө так баа бе-
рилген. Ал сонундукту санап айтып келип, строфанын аягында «Эл 
чогула келгенде, элиришке мен кызык» деп, өзүн да кошуп кетет. 
Акын бул сөздү көрсөтүш үчүн айтып жаткан жери жок. Мында кооз-
дук, сулуулук жөнүндөгү өзүнүн байкоосун туюндурган идея бар. 
Асылдуулук, сонундук жөнүндөгү поэтикалык оюн акын реалисттик 
тенденцияда баяндайт. Ар бир ыр жолу турмуштук картиналар менен 
образдуу сүрөттөлгөн. Чындыгында, бул сыяктуу күчтүү ырларды 
жаратуу чыгармачылыкта аябай такшалып, чебердиктин бийик теп-
кичине көтөрүлгөн ак таңдай акындын колунан гана келмекчи. Ырга 
залкар ойлорду сыйдыра билип, турмуш чындыгын жана байкаган 
кубулушту так сүрөттөгөн баалуу чыгармаларды жаратуу Токтогул-
га таандык көрүнүш. Күн мурун даярдык көрбөй, импровизация ар-
кылуу кооз ырларды түзүү, чындыгында, оңой эмес. Токтогул андан 
жооптуулукту дайыма сезген жана чыгармачылыкка тыкандык менен 
мамиле кылган. Ошондой талбай эмгектенүү аркасында гана көркөм 



107

ырларды жаратып, соңуна баалуу мурасты калтырды. «Гүлдөп ал!» 
деген лирикасы – акындын жаштарга арналган ыры. Бирок акын бул 
ырды жаш кезинде гана айтып, кийин таштап койгон эмес. Заман-
даштарынын эскерүүлөрүнө караганда, Токтогул бул ырды өмүрүнүн 
акырына чейин аткарып келген. Акын турмушта өзү байкаган өзгө-
рүүлөрдү көңүлгө тутуп, анан поэзия аркылуу чагылдырууну көздөп, 
ырга улам кошумчаларды киргизип турган. Токтогулдун андай ара-
кети, чыгармасына кошкон контаминациясы ушул ырынын аягында-
гы строфасынын мазмунунан байкалат. Ыр мындайча айтылган:

Кайран өмүр барында, 
Балалыктын чагында, 
Гүлкайырдай гүлдөп ал 
Күлгүн жашың барында, 
Карылык кууп жеткен соң, 
Кайран өмүр өткөн соң, 
Кара чым басып денеңди
Каларсың жердин жайында...1

Чындыгында, мындай мазмундагы ырды Токтогул жаш жигит 
кезинде айтмак эмес. Бул ыр – көптү көргөн, карылыкты баштан өт-
көрүп, кыйла тажрыйбага ээ болгон акындын чыгармасы. Ырдын көр-
көмдүгүн, турмуш чындыгы таасын сүрөттөлгөнүн эсепке албаганда 
да, чыгарманын мазмуну ушул ойду ырастап турат. Токтогулдун бул 
ыры анын «Курдаштын көөнүн билип өт» деген чыгармасындагы тө-
мөнкүдөй строфа менен үндөш экенин белгилөөгө туура келет:

Кары да бол, жаш да бол, 
Кадырлашкын тирүүңдө.
 Калат го бир күн алтын баш 
Казылган көрдүн түбүндө2.

Бул ыр жогоруда мисалга келтирген ыр менен үн алышып турат. 
Бирок мында бир-бирин кайталаган ыр жолдору жок. Мында турмуш-
ка карата философиялык ой жүгүртүү, адам жана анын өмүрү жөнүн-
дө гумандуу сезим чагылдырылган. Токтогул – ойчул акын. Анын 
мейли жаштарга, мейли карыларга арналган жана башка жалпы тема-
дагы чыгармаларын албайлы, баарында дээрлик орчундуу ойлор ай-
тылып, ага карата тийиштүү жыйынтык чыгарылат. Ошентип, акын 
окурмандарга карап түрдүү темадагы чыгармаларды түзгөн болучу.

Токтогулдун «Гүлдөп ал!» деген ыры да мелодиялуу келип, бел-
гилүү обон менен аткарууга шартталтан. Композиторлор бул ырга 

1 Токтогул, 1-т, 63-бет. 
2 Ошондо, 218-бет. 



108 

мелодия жазып, хор түрүндө коллектив тарабынан аткарылып жүрү-
шү кокусунан эмес. Анын өзү чыгарманын музыкалуулугуна, терең 
маанилүүлүгүн байланыштуу жүзөгө ашкан көрүнүш. Ыр жаштарды 
шаттыкка чакыруу менен ички сезимди тереңден козгойт, ойлонтот. 
«Бул ырларда, – деп жазат филологиялык илимдин доктору М.Борбу-
гулов – жаштыктын романтикасы, болочок жашоо жөнүндөгү назик, 
желбиреген таттуу кыял, жигердүү көтөрүңкүлүк кандайдыр бир 
башкача кооздоп, өң-түс берип кубултуп турмуштун чөйчөгү мелт-
калт болуп, төгүлүп-чачылып турат»1. Токтогулдун чыгармалары-
нын романтикалуулугу эмгекчилердин үмүт менен тилектерин, ой-
санааларын терең чагылдыргандыгында. Ошон үчүн акындын чыгар-
малары, кары дебей, жаш дебей бардык угуучулардын, ошону менен 
катар анын китебин окуган бардык окурмандардын жүрөгүнө жакын, 
алардын турмушун, ой-санаасын баяндап тургандай сезилет, таасир-
лентет. Чындыгында, элдин көп кырдуу турмушун түрдүү жагынан 
камтып, алардын сөз өнөрүнө болгон суроолорун тийиштүү деңгээл-
де канааттандырган чыгарма гана узун өмүр сүрмөк. Токтогулдун 
ырлары ушундай асыл мүнөзгө, ушундай сонун сапатка ээ чыгарма-
лардан экени талашсыз.

Алгачкы чыгармаларынан болуп эсептелген «Гүлдөп ал!» деген 
ырына көз жүгүртүп көрөлү. Ал бул ырында жаштарга кайрылып, 
жаштыкты текке кетирбегиле, үзүрүн көргүлө деген ойду айтат. 
Бирок чыгарманын идеялык мазмуну аны менен чектелип калбайт. 
Чыгарманын идеясы негизинен жаштарды эски үрп-адаттан, ошол 
кездеги диндик ишенимден бошонуп чыгууга үндөөгө багытталган. 
Бул ыр ушундай социалдык-коомдук маселени мазмунуна камтыга-
ны үчүн тарбиялык мааниге ээ жана баалуу.

Эгер Токтогул «Эмне кызык?» деген лирикасында сулуулук 
менен кооздук жөнүндө өзүнүн поэтикалык оюн баяндаса, «Гүлдөп 
ал!» аттуу ырында өмүрдүн, айрыкча жаштыктын асылдуулугун баса 
көрсөтөт. Ошону менен катар ар кандай терс түшүнүктөрдү четке 
кагат. Эгер динчилер «адам өлгөндөн кийин тиги жайга барып, ка-
димки тирүү кезиндей эле жашайт имиш» деген жалган дооматты тар-
тууласа, Токтогул ага каршы турган. Токтогул: «Адам дүйнөгө келет, 
карыйт, өмүр өтөт. Өлгөндөн соң жашоонун бүткөнү, аң-сезимдүү 
аракеттердин токтогону, тиричиликте өмүрдүн үзүрүн көргүлө, кай-
ран жашты картайтып койбогула» деген философиялык оюн поэзия 
аркылуу элестүү берет. Чындыгында, Токтогул өзүнүн дааналыгы 

1 М. Борбугулов. Отко күйбөс, сууга чөкпөс поэзия. «Советтик Кыргызстан», 1956, 30-май. 



109

менен материалдык дүйнөнү негизинен материалист катары тааный 
билип, турмуш чындыгын реалисттик жагдайда так жана элестүү сү-
рөттөп көрсөткөн.

Токтогул дүйнөдөгү асылдын эң асылы адам деп баалап, алар жө-
нүндө өзүнүн гумандуу көз карашын поэзияда эргүү менен чагылдыр-
ган. Анын эң сонун жана асыл идеалдары – ошол кезде жашап турган 
жөнөкөй адамдар, ошону менен катар турмушка жаңы гана аралаша 
баштаган жаштар. Акын жөнөкөй адамдарга кайрылып, аларды ар 
кандай терс көрүнүштөгү жорук-жосундардан бошонуп чыгууга, эски 
үрп-адатты четке кагууга чакырган. Акындын андай аракети адамдар-
дын аң-сезимин ойготууга багытталган эле. Токтогул жаштарга кай-
рылып, жаштык өмүр жөнүндө өзүнүн философиялык ой толгоолорун, 
көз карашын поэтикалык формада мындайча такмазалайт:

Жашыл жибек түрдө бар, 
Жаңсап тилим, сүйлөп ал,
 Жанып келбейт өмүрүң, 
Жаш экенде гүлдөп ал, 
Жалтанбагын, качпагын, 
Жаш ойнобос көрдө бар 11.

Бул ырда турмуш чындыгы көтөрүңкү пафосто элестүү сүрөттөл-
гөн. Поэзиянын күчү сөздүн курчтугу менен жана чындык турмушту 
камтыган мазмуну менен белгиленет эмеспи! Токтогул бул ыры ар-
кылуу чындыкты өтө тактыкта, күчтүү эмоцияда чагылдырган десек 
болот. Өзгөчө динчилдердин адам өлгөндөн кийин «арбагы» жашап, 
тирүү жүргөндөр эмне иштесе, баарын билип, кээде жардамга келет 
деген догмаларына сокку урган. «Жанып келбейт өмүрүң» деген ыр 
жолу материалист философтордун айтканын поэзия менен туюндур-
гандай сезилип турат.

Алты жол ырдан турган строфа бүт «Ж» тыбышы аркылуу башта-
лып, кандайдыр үндөштүктү пайда кылуу менен ырга канат бүтүрүп, 
анын көркөмдүк сапатын арттырган болот. Ырдын композициясы 
бирдиктүү түзүлүп, өз ич ара бекем тутумдашкан. Ошон үчүн аларды 
ажыратып бөлүүгө мүмкүн эмес. Ырас, алгачкы эки сап ыр жолунда 
жашыл жибек жөнүндө сөз болсо, экинчиде акын өзүнө кайрылат. Бул 
анчейин гана айтыла калган сөз болбосо керек. «Жаңсап тилим, сүй-
лөп ал» деп, акын өзүн кайратка чыңап туура сөзүн жана чындыкты 
айтууга шыктандырып жатат. Токтогулдагы асыл сапат – туура сөзүн 
тайманбай айткандыгы. Ал «Уу тырмактуу беш канкор, өлтүрсөң да 

1 Токтогул, 1-т, 63-бет. 



110 

жалынбайм» деп ошо кезде элди былк эттирбей бийлеп турган манап-
тар Рыскулбектин балдарын айткан болучу. Акын «Беш каман» деген 
ырынын аягында. «Эми келбейм жаралып, өлгөн соң кайта табыл-
байм...» деп, өтө даанышмандык менен айткан. Акын ушул айтканы 
жогору жакта мисалга алынган «жанып келбейт өмүрүң» деген ыр 
жолу менен маанилеш. Ал эми байкап караганда, өткөн өмүр менен 
чыккан жандын кайра «жанып» келбеси чындык. Бул адамдардын 
тажрыйбасында аныкталган көрүнүш. Бирок бул сыяктуу табигый 
өзгөрүүлөрдү бардык адам реалдуу жагдайда байкап биле албайт, 
билсе да ал жөнүндө сөз козгобой коюшу мүмкүн, анткени ар бирөө-
нүн дүйнөнү тааный билиши бирдей деңгээлде эмес. Ислам дининин 
апыртмалуу догмасына ишенгендер да болгон. Ошондой ислам дини 
үстөмдүк жүргүзүүчү таптын курч куралы катары кызмат кылып тур-
ган мезгилде анын жалгандыгын ашкерелеп, материалык дүйнөнү 
негизинен туура багытта чагылдыруу, аны менен адамдардын аң-се-
зимин ойготуу кандай орчундуу иш эле. Мына ушундай социалдык 
мааниси бар маселени поэтикалык формада көркөм сөз каражаттары 
менен элестетип берүү бардык эле «ырчымын» дегендердин колунан 
келе берүүчү оңой-олтоң иш эмес экени талашсыз. Анткени анын өзү 
күчтүү таланттын зардебинен жаралган, ак таңдай залкар акындын 
жүрөгүнүн тереңинен сызылып чыккан эргүү, чыгармачылык асыл 
процесс. Токтогулдай күчтүү акын гана турмушту ушунча жандуу 
жана так сүрөттөп, өз оюн элестүү бере алмакчы. Токтогулдун күч-
түү акын экендиги, анын сөз өнөрүндөгү чебердиги жогорку ырлары-
нан жана жалпы эле поэзиясынан даана көрүнүп турат.

Токтогул өмүр темасы, айрыкча жаштык жөнүндөгү теманы бир-
эки чыгармасына камтып, ошону менен чектелип калган эмес. Жаш-
тык менен өмүр темасы анын көпчүлүк чыгармасынын мазмунун 
ээлейт. Анын «Балалык», «Карылык», «Өмүр», «Күлгүн жаш өтүп 
эскирет», «Жаштарга», «Кыздай бир кайдан болосуң?» деген ырла-
ры жана башка санат менен насыяттары акындын өмүргө карата көз 
карашын ар тараптан чагылдырган чыгармалардан. Токтогул жаш-
тыкты өзгөчө баалап, аны бийик добуш менен ырдаган. «Жаштардын 
акыл айтуучусу» деген макаласында Т. Үмөталиев минтип жазат:  
«...шайыр акын жаштыкты баарынан жогору баалаган. Жаштык-
та колдон ар иш келерин, өмүрдүн гүлдүү күнү кишинин жашты-
гы экенин Токтогул эң көп жолу сонун ыр кылып айткан» 1. Ар бир 
сөз чебери, ар бир акын өзүнүн байкоосунда жана тажрыйбасында 

1 Т. Үмөталиев, жаштардын акыл айтуучусу. «Ленинчил жаш», 1940, 20-октябрь. 



111

белгилүү кубулушту же окуяны көбүрөөк көңүлгө алып, ага карата 
тийиштүү санда чыгарманы арнайт эмеспи, тактап айтканда, назары 
түшкөн нерсеге түрдүү тема менен кайрылары белгилүү. Токтогул-
дун көбүнчө көңүл бурганы жана асыл зат катары эң жогору баалага-
ны – адам. Ошон үчүн чыгармачылыгында толуп жаткан ырларды ар-
наган болучу. Бирок алардын ичинен айрыкча назар салганы – жаш-
тык, адамдын кымбат өмүрү. «Жаштарды сүйгөндүктү, жаш өмүрдүн 
өчпөй, соолубай дайым эле күлгүн тартып турушун каалагандыкты 
мындан өйдө сөз таап айтуу, мындан артык ички сезим менен билди-
рүү мүмкүн болбосо керек»1. Бул – Токтогулдун күчтүү талантына, 
ак таңдай акын экендигине жана ырды жаратуудагы чебердигине ка-
рата берилген негиздүү аныктама. Чындыгында, анын жаштарга ар-
наган ырлары идеялык-көркөмдүк жагынан жогору деңгээлде турган 
чыгармалардан. Ал ырларда жаштык көтөрүңкү пафосто баяндалып, 
жаштарды элге кызмат кылууга, эмгекти сүйүүгө чакырган социал-
дык мотивдер ушул темадагы чыгармалардын мазмунун ээлейт.

Өмүр – адам баласынын турмушундагы эң асыл, эң кымбат нерсе. 
Бирок өмүрдүн өзүнчө кырдалы, өз үзүрү бар. Мына ошондуктан, 
өмүргө карата болгон көз караш акындардын чыгармачылыгында көп 
чагылдырылганын көрөбүз. Ал чыгармаларда өмүрдүн кыскалыгы, 
убактылуулугу, жер үстүндөгү турмуштун бирдей эместиги, дайым 
өзгөрүп тургандыгы, жаштык жана карылыктын учурлары жөнүндө 
ой жүгүртүүлөр жүзөгө ашат. Кыргыз элинин демократ акыны То-
голок Молдонун кырк жашка чыкканда жааган «Ашыктык жөнүндө 
арман жаш», андан кийинки «Карылык жөнүндө арман жаш» деген 
дастан деп айтарлык көлөмдүү чыгармалары жогоруда айтылган ойго 
мисал болот. Тил жагынан тектеш казак элинин Майкөт акыны жы-
йырма жаштан тартып жүзгө чейин ырдаганын Тоголок Молдо жаш 
күнүндө үйрөнүп калган. Казактын башка дагы толуп жаткан акын-
дары жаштык, карылык жана жалпы эле өмүр жөнүндө түрдүү тема-
ларда ырларды чыгарышкан. XVII–XVIII кылымдын аралыгында жа-
шаган Букар жыраунун «Жыйырма деген жашыңыз», «Арам болгон 
жыйырма беш», андан кийинки, Чал Күлеке уулунун «Он беш деген 
жашым ай», «Карылык тууралу», «Алтымыш мүчөл келди мерттей 
болуп», «Карылыктын дабасы тууралу», Дуулат Бабатай уулунун 
«Он беш деген жаш кайда?», Базар жырау Өтемисовдун «Жыйырма 
беш» деген жана башка акындардын ушул өңдүү чыгармалары ырчы-
лардын поэзиясынан кеңири орун алгандыгын белгилеп турат.

1 Ошондо. 



112 

Өмүр темасы эл акындарынын чыгармачылыгында кеңири орун 
алуу менен бирге, бул традицияга айланып бара жаткандай баамда-
лат. Өмүр темасы өткөндөгү ырчылардан гана эмес, кийинки күндө-
рү жашаган эл акындарынын чыгармачылыгынан да кездешет. Ос-
монкул ырчынын «Карылык», анын окуучулары – Т. Шабданбаев-
дин «Карылык», Ы. Борончиевдин «Карыганда күйгөн ыр» деген кө-
лөмдүү ырлары импровизатор акындардын өмүр жөнүндөгү теманы 
ушул кезге чейин улантып келгенине далил. Бирок мындан акындар 
бир-бирин кайталаган турбайбы деген ой туулбаска тийиш. Ушул 
темадагы ырлардын бардыгы жалпы жонунан өмүр же анын айрым 
учурларын камтыганы менен, болушту сүрөттөө ыктары, баяндоо 
манерасы жана көркөмдүк деңгээли жагынан ар бир чыгарма өзүн-
чөлүк сапатка ээ. Анын өзү закондуу көрүнүш, анткени тиги же бул 
акындын турмушту тааный билиши, кубулушка жүргүзгөн байкооло-
ру менен талдоолору, реалдуу дүйнөгө карата көз карашы бирдей да-
ражада эмес экени, ошондой эле баштан өткөргөн тажрыйбалары да 
ар башка экени белгилүү. Ошондуктан өмүргө арналган ырлар тема 
жагынан үндөш келип турганы менен, алардын ар бири өзүнчө өзгө-
чөлүккө жана мааниге ээ чыгармалардан болуп саналат.

Токтогул өмүр темасына толуп жаткан чыгарманы арнаган деп 
жогору жакта айтканбыз. Башка акындардын ушул темадагы ырла-
рында стиль жана баяндоо манерасы боюнча өзгөчөлүк болгон сыяк-
туу эле, Токтогулдун өмүргө арнаган чыгармаларында да өзгөчөлүк 
бар. Токтогул өмүрдүн кайсы учурун ырдабасын, аны терең сезим 
менен баяндаганы өзгөчө мааниге ээ. Анын «Балалык» деген ырын 
алып көрөлү. Жогоруда аттары аталган казак элинин жырауларынын 
да, акындарынын да балалыкка арнаган темада чыгармалары жок. Ток-
тогул «Балалык» деген ырын балдардын турмушун баяндоого арнаган. 
Анда жаш балдардын балалык мүнөзүн, алардын ички дүйнөсүн терең 
ачып берүүгө аракет жасаган. Ушул ырды окуганда «бир жашында 
билинип кылыгы көзгө илинип», андан чоңоё түшкөндө «ыкыс берип 
беттешип» же «санын чаап» жарышып жүргөн балалыкты көз алды-
га элестетүүгө болот. «Балалыктан» балалык кездеги өткөргөн эчен 
кызык турмуштар, эчен оюндар, алардын аң-сезимдерин айкын көрү-
нүп, кээде адамдын кыялын капкайда эргиткени кызык. Балалык ойноо 
кезде «Тебетей калып бир жерде, чапанын таштап унутуп» ага да ка-
рабай, ыракатка батат эмеспи. Мына ушул өңдүү деталдар балдардын 
мүнөзүн ачып, алардын кыял-жоруктарын даана көрсөтүп турат. Ой 
ачык болсун үчүн «Балалыктан» мисал келтирип көрөлү:



113

Кара суу кечип түрүнүп, 
Чыбыктан кесип ат минип, 
Чымылдап чуркап күйүгүп.
 «Менин атым күлүк» деп, 
Чыккандары сүйүнүп. 
Кара баткак, чаң кечип, 
Тарам-тарам жарылып. 
Балтырынан кан агып,
Бир күндө он беш суу кечет, 
Бирин-бири «жүр» дешет. 
«Кечээ көргөн чымчыктын 
Балапанын алалык. 
Баарыбыз барып чоң сазга, 
Чегирткеге салалык»1.

Октябрь революциясына чейин көчмөндүү турмушта жашаган 
элет кыргыздардын шартында балдар, чын жери, жокчулуктун жана 
жетишсиздиктин натыйжасында тарам-тарам жарылып, балтырынан 
кан агып, ушундай чөйрөдө тарбияланышкан эле. Бардык жокчулук-
ка кайылдыгы, ойноо менен чер жазуу сыяктуу балалык сонун мүнөз, 
кызык кыял-жоруктар ушул ырдын жаралышына шарт түзгөн чыгар-
манын мазмунунан даана көрүнүп турат.

Токтогулдун айтайын деген ою балалык мүнөздү чагылдыруу 
менен бүтпөйт. Акын балалык мүнөздүн бара-бара жоюла баштага-
нын, адам өмүрүндө дайыма тез өгөрүүлөр болуп турарын, ар бир 
учур өз таасирин тийгизерин философиялык көз карашта чагылдыр-
ган. Ал өмүрдүн кайсы учурун сыпаттабасын, акын аны балалык 
сонун мезгил менен салыштыруу аркылуу сүрөттөйт. Акын «Ба-
лалыкта» өмүрдүн түрдүү учурун, айталык отуз, кырк жана башка 
ушул өңдүү мезгилди баяндап ырдаганда, дагы эле балалык чакты 
кайрадан эскербей койбойт. Ой ачык болсун үчүн төмнкү ырды ми-
салга алып көрөлү:

Көк шумкарды колго алып,
Көк тескейди капталдап,
Бойлосоң келбейт балалык.
Сексенге жашың барганда,
Селкилерге кошулуп,
Ойносоң келбейт балалык.
Көңүлүңдү көтөрүп,

1 Токтогул, 2-т., 184-бет. 



114 

Ойлосоң келбейт балалык1.
Акын чындыкты айтты. Бул ырдан эч кандай өңдү табууга 

болбойт. 
Мында адамдын өмүрүндө учурачу табигый өзгөрүүлөр өтө так 

сүрөттөлгөн.
Эгер «Балалык» деген ырында Токтогул сөз басымын көбүн-

чө балалык чакка коюп, ага карама-каршы планда улгайган жашты 
алса, ал эми «Карылык» аттуу чыгармасында ой баяны карылыкка 
бурулат. Эгер балалык чак оптимисттик көз карашта жылуу, эң сүй-
күмдүү сүрөттөлсө, карылык өмүр өкүнүчтүү жагдайда, арман моти-
винде баяндалат. Ушул темадагы ырларда жаштык менен балалык 
адамзаттын турмушундагы эң сонун учур экенин, улгайган соң анын 
кайрылып келбесин баса көрсөтүү. «Атаны арман карылык» деп, 
өткөн өмүргө өкүнүү эмоциялуу ачык ойлор менен күчтүү сезимде 
берилет. Эгер «Балалыкта» он беш жашка чейинки балалык мүнөз 
ушунча сүйкүм, ушунча жылуу сүрөттөлүү менен адамдын улгайган 
мезгили терс жагдайда сыпатталса «Карылык» деген ырда ал ой дагы 
ары улантылат, дагы күчтүү чагылдырылат. Бирок мында карылык 
макталбастан, аны жерүү сезими күчтүү. Карылыкка ушундай көз ка-
рашта баа берүү жалгыз гана Токтогулга эмес, кыргыз жана казак 
акындарынын бүт чыгармачылыгына мүнөздүү көрүнүш. Токтогул 
мурдагы акындардын салтын улантуу менен бирге, өмүргө карата 
болгон өз көз карашын баяндаган. Анын «Карылык» аттуу ырында 
«Көрүнбөй жыгып карылык, көзүмдүн курчу жашыды» – деп, «Кө-
ңүлдүн оту өчкөнүнө» капа болгонун эске салуу менен, өмүрдөгү эки 
учурду бирине-бирин салыштыруу аркылуу мындайча сыпаттайт:

Картайып кеттим, Токтогул,
Кара чачым ак болуп,
Кайран жашты жоктодум.
Канаттуу куштай балалык,
Кайрылып келбейт окшодуң.
Эскирип кеттим, Токтогул,
Ээгимде сакал ак болуп,
Эсиз жашты жоктодум.
Ителги куштай балалык,
Эңсесем келбейт окшодуң2.

1 Ошондо, 189-бет. 
2 Токтогул, 2-т, 197 – 198 – беттер. 



115

Жогорку мисалда балалык менен улгайган өмүрдү – карылыкты 
антитеза планында бергени мүнөздүү. Ал болсо ойдун образдуу жана 
күчтүү чыгышына шарт түзгөн. Ойдун образдуу берилиши үчүн көр-
көм сөз каражаттары да керек. Картайган өмүрдү белгилеш үчүн 
«кара» деген сөздү «ак» деген сөзгө карама-каршы мааниде колдо-
нуп, тактап айтканда, кара чачынын ак болгонун өтө так сүрөттөгөн. 
Ал эми балалыкка карата көркөм каражат катары колдонгон «канат-
туу» деген эпитет жогорку эпитеттерден да күчтүү чыккан. Ал көр-
көм деталь катары «куштай» деген салыштыруунун маанисин тактап, 
балалыкка дагы кошумча мүнөздөмө берип жатат. Ошентип, «канат-
туу куштай балалык» деген сүрөттөө аркылуу Токтогул балалык мез-
гилди учуп жүргөн канаттууларга салыштырды, жаштык кезди жа-
гымдуу сүрөттөдү. Жаштыктын элесин белгилеген кара чачтын ак 
болуп кетиши карылыктын белгиси катары эсептелип, «Кайрылып 
келбес арман жаш» деп, өмүрдүн өзгөрүшүнө, өтүшүнө өкүнгөнүн 
билдирди. Бул өзү өтө так айтылган чындык. Ислам дини жана анын 
жолун жолдоочулардын көз карашы боюнча «өмүрдүн өзгөрүшү ку-
дайдын амири, өлгөндөн кийин тиги жайда жашарат имиш» делип 
талкууланса, Токтогул андай жалган түшүнүктөн алыс. Ал акылман 
ойчул катары тиги же бул кубулушка куду материалисттерче карап, 
чындык негизге таяна баа берет. Токтогулдун поэзиясынын идеялык 
мазмунунун тереңдиги жана эрдиктиги ушундай жактары менен мү-
нөздөлөт. Анын өмүр темасына арнаган чыгармалары да жогоркудай 
идеялык сапаты менен баалуу жана тарбиялык мааниге ээ.

Токтогул – ойчул жана сулуулук, кооздук жөнүндө көп ырдап, 
эчен сонун чыгармаларды жараткан акын. Анын «Гүлдөп ал!», 
«Эмне кызык?» деген жана башка темадагы чыгармаларында су-
луулук менен кооздук күчтүү пафосто чагылдырылганын жогоруда 
айткан элек. Жаштардын ой сезимдерин чагылдырган ошондой тема-
дагы чыгармаларынын мазмунун ээлеген идея акындын «Балалык», 
«Карылык», «Өмүр» деген жана башка лирикаларынан да көрүнөт. 
Өмүр темасына арнаган ырларында жаштык кез сулуулуктун эң 
сонун учуру, кооздук жана ыракат жаштык куракта гана деген туура 
ойду айтат. Эгер жыйырма жаш курактагы жаштык кез «жалындуу 
жүрөк от болуп» делип жагымдуу сүрөттөлсө, карылык адамга кел-
ген кыянат катары «Эки бутту жылдырбай кишен салды карылык», 
же «Дал ортомду бүкчүйтүп, мүчөмдү алды карылык» делип, өкүнүч 
сезими менен сүрөттөлөт. Карылык адамдагы сулуулукту гана албай, 



116 

бардык жакшы сапатты жоюучу күч. Ошон үчүн Токтогул карылык-
ка мындай мүнөздөмө берет:

Аяктай булчуң эт кетти, 
Анардай кызыл бет кетти. 
Алтымышка жакындап, 
Айыл-үйдөн четтетти. 
Белди эңкейтип, күчтү алды, 
Берметтей аппак тишти алды. 
Бузулуп урап короосу, 
Булдурттап кызыл тил калды1.

Жогоруда мисалга келтирилген эки строфа тең аллитерациялык 
сыпаттоолор менен түзүлгөн ырлар. Акын ушу эки ырда тең кары-
лыкты реалисттик жагдайда сүрөттөгөн. Мында апыртуу жана ыксыз 
шөкөттөө да жок. Бирок ой образдуу элестөөлөр менен берилгенин 
көркөм сөз каражаттары белгилеп турат. Бул ырда өтө так салышты-
руулар, таамай айтылган эпитеттер жана кылдаттык менен колдонул-
ган метафоралар бар. Өмүрдүн ар кыл кырдаалын, айрыкча карылык 
каршы келген учурду ачыктыкта жана элестүү көрсөтүш үчүн акын 
кыргыз тилинин сүйлөө речиндеги сөз түркүмдөрүн, анын лекси-
касын жана көркөмдөө каражаттарын өзүнүн тубаса таланты менен 
бардык мүмкүндүгү боюнча ыктуу пайдалангандыгы жогорку ырдан 
ачык көрүнөт. Мындагы «анардай, акактай, берметтей» деген са-
лыштыруулар ойду ачыктыкта чагылдыруу менен ырдын маанисин 
дагы тереңдеткен эмоциялык күчкө ээ. Ушул эле ырдагы «булчуң, 
кызыл, аппак» деген сөздөр көркөм деталь катары милдет аткарып 
жатат. Ойго ачыктык боёкту берип, кошумча түрдөгү көркөм кара-
жаттын милдетин аткарып тургандыктан, буларды эпитет деп да айт-
сак болот. Ал эми «бузулуп урап короосу» деген ыр жолу ооштуру-
луп айтылган метафора, мында тиштин бүт түшүп калышы бузулган 
короого салыштырылып олтурулат.

Өмүрдүн ар кыл учуруна мүнөздөмө берүү жалаң гана акындардын 
чыгармачылыгына эмес, эл арасында да айтылып жүргөндүгүнө Сол-
токе деген карыянын сөзү далил болот. Солтоке токсонго жакындап 
калганда өмүрдүн ар бир учуруна мындайча аныктама берген: «Жы-
йырма жашың – көпөлөк, отуз жашың – бүркүт, кырк жашың – булбул, 
элүү жашың – торгой. Алтымышың – чидерлеген ат, жетимишиң – ар-
кандалган ат». Ал карылык эмнеге жеткирерин мындайча мүнөздөйт:

Сексен жашың-сөөк, 
1 Токтогул, 2-т, 198-бет. 



117

Анардай кызыл бет кетет,
 Бүткөн бойдон эт кетет.
 Ойлонуп кылган иш кетет, 
Отуз эки тиш кетет1.

Бул мисал анча иштелип жетилбеген, речитативдүү стилдеги ырды 
эске салат. Бирок мында өмүр, айрыкча, карылыктын адамга жеткирген 
салакасы жөнүндө ой абдан так айтылган. Бул речитатив жогоруда ми-
салга келтирилген Токтогулдун ыры менен маани жагынан гана үндөш-
пөстөн, айрым сүйлөмдөрү (ыр жолу) толук түрдө кайталанып жатат. 
Мунун өзү Солтокеден Токтогул же тескерисинче Токтогулдан Солто-
ке үйрөнүп алуу негизинде келип чыккан окшоштук эмес. Бул болсо эл 
тарабынан өмүргө баа берүүнүн, калк арасында көп ирет кайталанган 
традициялык сүрөттөөнүн негизинде чыккан натыйжа экени, талашсыз. 
Токтогул ошо элден уккан учкул сөздөрдү кайра иштеп, ага канат бүтүр-
гөн, көркөмдүккө жеткирген. «Эл адабиятындагы стилди пайдаланып, 
эл сөзүн терең маанилүү ырга – акын сөзүнө айландырып иштеп чы-
гуунун үлгүлөрүнүн бири»2 жогорку мисалдан даана көрүнөт.

Токтогулдун ойчул акындыгы туурасында философтор менен та-
рыхчылар, адабиятчылар менен музыканттар бир нече ирет баса көр-
сөтүп жазган. Чындыгында, өмүрдүн ар кыл учурун, жаратылышта-
гы түрдүү кубулуштарды, турмуш жана коомдук мамилелерди фило-
софиялык көз карашта туура чагылдыргандыгы үчүн улуу акындын 
чыгармалары баалуу. Акындын соңуна калтырган мурасы ушул ойду 
ырастай алат.

Дүйнөлүк адабияттын тарыхына кайрылсак, ар улуттун, ар бир 
элдин сөз чеберлери, ак таңдай акындары бакыт менен бакытсыздык-
ты, сүйүү менен күйүнүчтү, кубаныч менен кайгыны, өмүр менен 
өлүмдү, жыргал менен кордукту, байлык менен жокчулукту чыгар-
маларында чагылдыргандыктары белгилүү. Кыргыздын улуу акыны 
Токтогулдун чыгармачылыгында да, элдин көңүлүнүн тереңинен 
орун алган ойлорду кеңири камтыган ырлар арбын. Өмүр жана башка 
темаларга арнаган чыгармалары ушул пикирди бекемдеп турат.

Токтогул – өмүргө өтө гумандуу караган акын. Ошон үчүн 
адамдын өмүрү жөнүндө ал абдан кылдат мамиледе ырдайт. Анын 
өмүр темасына арнаган «Балалык», «Карылык», «Күлгүн жаш өтүп 
эскирет» жана башка чыгармаларында жаштыкты оң образ эсебин-
де, ал эми карылыкты болсо, терс образ аспектисинде сүрөттөгөнү 

1 «Ленинчил жаш», 1971, 9 – январь. 
2 Т. Үмөталиев. Азыркы кыргыз поэзиясы жөнүндө. «Кызыл Кыргызстан», 1954, 10-сентябрь. 



118 

белгилүү. Анын өзү акындын философиялык ой жүгүртүүсүнүн, тур-
мушка туура баа берүүсүнүн корутунду концепциясы десек болот. 
Акындын жаштык менен карылык жөнүндөгү асыл ою, гумандуу көз 
карашы мындайча баяндалат:

Алтын жабуу үртүктөп,
Ат минсең келбейт жашчылык.
Арманың жазып муңайып,
Кат берсең келбейт жашчылык.
«Соёмун!» деп чоң бычак
Апкелсең кетпейт карылык.
Чоң баканды көтөрүп,
Тап берсең кетпейт карылык 1.

Ырдын сөздөрү так, ойлору ачык. Сегиз жол ыр композиция жа-
гынан бөлүнгүстөй бирдикте турса да, мында эки бөлөк сапаттагы 
кубулуш, тактап айтканда, жашчылык менен карылык антитеза жаг-
дайында сүрөттөлгөн. Акын өз оюн ачыктыкта бериш үчүн оозеки 
чыгармачылыкка мүнөздүү композициялык ыкты – параллелизмди 
колдонгон. Параллелизм бир кубулуш менен экинчи кубулуштун 
жакындыгын же өз ара байланышын айрыкча белгилеп көрсөткөн-
дүктөн, мааниси боюнча салыштырууну да элестетет. Чындыгында 
эле, «Алтын жабуу үртүктөп, ат минсең келбейт жашчылык» деген 
сүрөттөмө салыштыруунун маанисин берип жатат. Бир кубулушту 
экинчи кубулушка салыштыруу менен оюн элестүү чагылдырууда 
акындын өзүнө таандык поэтикалык табылгасы бар сыяктуу. Ушун-
дай ыкма жалгыз гана «Балалык», «Карылык» аттуу чыгармаларында 
гана эмес, «Дүнүйө» деген ырынан ачык көрүнөт. Эгер акын жаш-
чылыкты оң мааниде жагымдуу, карылыкты терс мааниде баяндаса, 
«Дүнүйө» деген ырда «келериндеги дүнүйө» мээримдүү, «кетеринде-
ги дүнүйө» катаал жагдайда сүрөттөлөт. Кыскартып айтканда, акын 
параллелизмди өзүнүн айрым ырларында поэтикалык стилдин көр-
көм каражаты катары пайдаланган.

«Поэтикалык стиль» деген термин сабаттуу жазуучу – акындарга 
колдонулары белгилүү. Ал эми өзүнүн ырларын жалаң импровиза-
ция аркылуу жараткан ырчыларга ушул термин мүнөздүүбү? Албет-
те, биринчи жолу кездештирип жаткандар үчүн бул сөз чоочун угу-
лар. Поэтикалык стиль, поэтикалык ойлоо маданияты менен да тыгыз 
байланыштуу. Токтогул окубаган сабатсыз акын болгондуктан, анын 
поэтикалык ойлоо маданияты жөнүндө сөз кылууга каршы тургандар 

1 Токтогул, 2-т, 201-бет. 



119

жок эмес, бар. Андай ойдогулар бир нерсени унутуп жаткандар. Кыр-
гыз эли өзүнүн басып өткөн тарыхый жолунда эчен сонун акыл-ой 
байлыктарын жаратты, аны өнүктүрдү. Ошонун натыйжасында улут-
тук тилге мүнөздүү бир принципке негизделген поэзиясы түзүлгөн 
болучу. Токтогул – кыргыз элинин ошондой бай мурасынан тыным-
сыз үйрөнүп, андан таалим алган жана аны өнүктүрүүгө өз салымын 
кошкон акындардын көрүнүктүү өкүлү. Ошон үчүн анын чыгарма-
чылыгы элдик поэзияга жакын турса да, поэтикалык стиль жана поэ-
тикалык ойлоо маданияты жагынан өзүнчөлүккө ээ. Акындын андай 
өзгөчөлүгү, поэтикалык стилинин бөтөнчөлүгү анын «Дүнүйө», «Ка-
рылык» деген жана башка темадагы ырларынан даана билинет.

Адам баласынын өмүрүнүн кымбаттыгы, аны узартуу жөнүн-
дөгү гумандуу ой акындын «Өмүр» аттуу ырында ушунча сүйкүм-
дүү, ушунча жылуу баяндалган. Аны ырдын мазмуну айкын белги-
леп турат. Бул чыгарма «Токтогулдун карылыкка айткан арман ыры» 
деген ат менен жыйнакка киргизишип, 1938-жылы жарыкка чыккан. 
1940-жылдагы жыйнакка киргизүүдө бул ыр экиге бөлүнүп, бирөөнө 
«Карылык», экинчи бөлүгүнө «Өмүр» деген наам берилип, эки нуска-
дагы чыгарма жарыяланган. Ошондон бери эки башка темада жарык 
көрүп келүүдө. Ырдын экиге бөлүнүшү чыгарманын идеялык-көркөм-
дүк деңгээлине залакасын тийгизбеген десек жаңылбайбыз. Анткени 
мазмуну боюнча «Өмүр» өзүнчө сапатка ээ. «Өмүрдү» Токтогулдун 
эң алгачкы чыгармаларынан деп эсептеп жүргөндөр бар1, бул туура 
эмес. «Өмүр» – акындын кийинки мезгилдеги чыгармаларынан, антке-
ни Токтогул «Кайран өмүр жыйырма беш жашка барар болсочу» деп, 
жаш чагында эч качан айтмак эмес. Бул ыр тематикасы боюнча «Ка-
рылык» менен органикалык түрдө байланышып турат. Ошону менен 
«Өмүр» филосфиялык ойду кеңири жана терең камтышы, турмуш ку-
булуштарын айкын чагылдырышы боюнча акындын алгачкы ырлары-
нан алда канча бийик деңгээлдеги чыгарма. Адабият тарыхында изде-
нүү жолу эч качан даңгыр, эч качан бир калыпта болгон эмес. Токтогул 
эчен изденүүдөн кийин, тактап айтканда, эчен чыгармачылык тажрый-
баны баштан өткөрүү натыйжасында гана идеялык-көркөмдүк жактан 
бийиктикте турган «Өмүр» чыгармасын түзгөн болуу керек.

Өзөнгө элим толсочу,
Өмүр өтпөс болсочу.
Жашка ажал келбес болсочу,

1 Т. Үмөталиев. «Өмүрдү» Токтогулдун алгачкы ыры катары анын жыйнагына биринчи берип 
жүргөн. Токтогул. Фрунзе, 1950, 33 - бет. 



120 

Жакшы адам өлбөс болсочу1, – 
дейт Токтогул. Параллелизмдин көп кездешиши, аллитерациянын арбын 
колдонулушу акындын чыгармачылыгына мүнөздүү көрүнүштөрдүн 
бири. Жогорку мисалды экиге бөлүүгө болот. Биринчи бөлүк маани жа-
гынан байланыштуу эки жол ырдан түзүлүп, анда жалпы элдин санынын 
көбөйүшү жөнүндө ой айтылган. Экинчи бөлүк ыр уйкашы жана маа-
ниси жагынан өзүнчө тутумдашып турат. Бул ырда жаш жана жакшы 
адам өлбөсө деген гумандуу ой, жакшы тилек баяндалганын окуйбуз. 
«Жакшы адам» деп, акын бул жерде өткөндөгү бийлөөчүлөрдү – «жак-
шыларды» эмес, тегиз акылман адамды туюндуруп жатат. Ошентип, 
эки ыр тең жакшы тилекти билдирип, ички сезимди терең козгогонду-
гу менен баалуу. Акындын адам өмүрү жөнүндөгү сонун ою төмөнкү 
ырдан дагы даана көрүнөт. Акын мындай деген ойду айтат:

Жибек оңбос болсочу, 
Жигит өлбөс болсочу. 
Жигит менен кыз өлсө, 
Жерге көмбөс болсочу2.

Кандай күчтүү айтылган ыр! Ар бир ыр жолу өзүнчө залкар ойду 
камтып, ой-кыял түшүнүктөгү нерсе чындыкка ашса, адам өмүрүн 
сактап калуучу күч жаралса деген тилекти чагылдырып турат. «Мына 
ушинтип, – деп жазат Жоомарт, – Токтогул өмүрдүн өчпөстүгүн, 
жаштык кездин карыбастыгын ырдаган. Канча кылымдар бою адам 
баласынын эң жакшылары адамдын өмүрүн узартууну, «карылыкты 
жашартууну» тилешкен. Токтогулдун заманына, өзүнүн деңгээлине 
карап айтканда, бул ыр генийалдуу ыр»31. Токтогул – «адамдын өмү-
рүн узартууну, карылыкты жашартууну тилеген» жөнөкөй гана адам 
эмес, өмүрдүн асылдуулугун, адамдын турмушун дагы баалуу сапа-
тын терең козгоп ырдаган ойчул акын. Өмүргө арнаган чыгармалары-
нын күчтүү чыгып жатышы, акындын аны берилүү менен ырдаганы-
на байланыштуу болуу керек. Чындыгында, Токтогулдун «Өмүрү» 
өзүнүн айкын мазмуну, адам баласынын өмүрү жөнүндөгү гумандуу 
ойду чагылдыргандыгы үчүн гана эмес, идеялык-көркөмдүк жактан 
бийиктикте тургандыгы үчүн классикалык чыгарма, Ж. Бөкөнбаев-
дин сөзү менен айтканда, генийалдуу ыр.

Токтогул – элдик поэзиянын өкүлү. Анткени ал өзүнүн талан-
тын өнүктүрүүдө элдик оозеки чыгармачылыкка кайрылып, андан 
үйрөнгөн. Ошон үчүн анын чыгармачылыгында көп окшоштуктар 

1 Токтогул, 2-т, 196-бет. 
2 Ошондо. 
3 Ж. Бөкөнбаев. Шайыр акын. «Ленинчил жаш», 1938, 24-ноябрь. 



121

кездешкенин көрөбүз. Эл арасында: «арыбас ат, карыбас эр болсочу» 
деген сөз тилек катары айтылат. Бул сөз алдан нечен ирет кайтала-
нып айтылып, эл арасына кеңири тарап жеткени талашсыз. Акыры 
таланттуу адамдар ушул сөздү поэзияга колдонгону байкалат.

Жазгыч акын Токторалы Талканбаевдин чыгармаларынан да, 
жогорку мисалга үндөш, Токтогулдун «Өмүрүнө» окшош мына мын-
дай строфаны кездештиребиз:

Жаш карыбас болсочу, 
Ат арыбас болсочу. 
Атаны арман жалган ай, 
Кең тарыбас болсочу1.

Канчалык айырмасы бар экенин билиш үчүн жана оюбузду 
такташ үчүн Токтогулдун «Өмүр» аттуу ырына кайрылып көрөлү, 
«Өмүрдө» төмөнкүдөй строфа бар:

Ат арыбас болсочу, 
Жаш карыбас болсочу.
Жаратканы чын болсо, 
Жай-жайына койсочу2.

Эки мисалда тең уйкаш ыр жолдорунун башында келген. Алар-
дагы уйкаштар «арыбас, карыбас» деген сөздөр. Бирок Т. Талкан-
баевде эң аяккы ыр жолу «кең тарыбас болсочу» делип, биринчиге 
караганда кошумча менен берилген. Ал эми Токтогулда болсо, «Жай-
жайына койсочу» деген ыр жолу «болсочу» менен түздөн-түз уйка-
шып турат. Демек, бул мисалдардагы ырлар жалпы жонунан окшош 
келип, кандайдыр бир-бирин кайталагандай баамдалат. Бирок ырлар-
дагы айрым уйкаштар, кайсы бир сөздөр окшоштукта айтылып жат-
кан менен, эки строфадагы ойлор кайталанбайт. Бул болсо тилдеги 
закондуу кубулуш, анткени сөздү сүйлөмдөрдө ордун которуштуруу 
менен анын мааниси өзгөрүп турары белгилүү. Жогоруда мисалга 
келтирилген эки строфадагы ырлар айрым окшоштукка карабастан, 
өзүнчө мааниге ээ. Токтогулдун ырында өмүргө карата айтылган 
ой ары так, ары элестүү. Демек, Токтогул өзүнүн күчтүү акындыгы 
менен элдик сөздү жеткиликтүү иштеп чыккан. Анын өзү акындык 
чеберчиликке байланыштуу процесс. Токтогулдун чыгармачылыкта-
гы чебердигин жогорудагы мисалга келтирген ыр далилдеп, айтыл-
ган ойду ырастап турат.

Чеберчилик көргөнүн же укканын жөн гана баяндап коюуда эмес. 
Акындык чеберчилик сүрөттөгөн нерсени элестүү чагылдырып, тиги 

1 Фонду, инв. № 218, 200-бет. 
2 Токтогул, 2 – т, 196-бет. 



122 

же бул кубулушка өз мамилесин жана өз оюн так берүүдө, аны менен 
көп сандагы угуучулардын, окуучулардын көңүлүн ошо сүрөттөлгөн 
идеалга бурууда. Токтогулдагы жакшы сапат – кайсы кубулушту же 
турмуштук картинаны сүрөттөбөсүн, аны реалисттик жагдайда угуу-
чуларга жеткире бергендиги. Ал элдик учкул сөздөрдү, уламаларды 
бүт өздөштүрүү менен, зергерлер алтын менен күмүштү өтө кылдат-
тыкта жылмалап иштеп чыккан сыңары, элден уккандарына ар түрдүү 
түстөгү боёктор менен түр салып кооздоп, жүрөк кылын черткилеген 
көркөм ырларды аларга кайра тартуулаган. Жогорудагы мисалды са-
лыштырып караганда, Токтогулдун анык зергердиги, көркөм сөздүн 
чебери экендиги даана көрүнөт. «Токомдун айткандары, – деп жазат 
Ж.Жылкыбаев, – элге кандайдыр жакшы жетүүчү, түшүндүрүүсү 
мыкты болгондуктан, эл уюп, анын артынан ээрчий берчү»1. Элдин 
улуу акын Токтогулдун ырына «уюп» ага берилүүсү кокусунан эмес. 
Элдин улуу акынды ээрчиши анын поэзиясынын мазмундуулугуна, 
угуучулардын көңүлүн эргиткен таасирдүүлгүнө байланыштуу көрү-
нүш, эң башкысы – анын идеялык-көркөмдүгү жогору бийиктикте тур-
ган ырларынын эстетикалык жактан күчтүү таасир бергендигинде.

Токтогул – адам баласынын өмүрүнүн өчпөстүгүн тилеген жана 
ал жөнүндө түрдүү темада ырларды чыгарган болучу. Биз ошолордун 
айрымдарына гана кыскача токтолуп өттүк. Акын өмүр темасындагы 
чыгармаларында тиги же бул кубулуш жөнүндө өзүнүн философия-
лык көз караштагы гумандуу ойлорун чагылдырган эле. Ушул жерде 
Ю. Домбровскийдин төмөнкүдөй сөзүн келтирүүнү максатка ыла-
йыктуу деп эсептейбиз: «Кыргыз акынынын адабий мурасы жакшы 
эле бар жана ар түрдүү. Анын чыгармаларында биздин көз карашы-
бызга түздөн-түз туура келе турган ырлар бар. Анткени, «Өмүр», 
«Дүнүйө», «Замана» – өздөрүнүн каноникалык формасына карабас-
тан, биздин философиялык лирика жөнүндөгү түшүнүгүбүзгө абдан 
жакын»2. Ю. Домбровскийдин бул айтканы абдан туура, анткени 
акындын өмүр темасына арнаган ырлары өзүнүн терең ойлуулугу, 
тиги же бул кубулушка жүргүзгөн аныктамалары менен жана жалпы 
эле мааниси боюнча философиялык лирикага жакын. Улуу акын Ток-
тогулдун чыгармачылыгына мүнөздүү ушул касиет анын санат-на-
сыяттарына жана башка темадагы ырларына кайрылганда дагы ачык, 
даана көрүнмөкчү.

1 «Ленинчил жаш», 1958, 4 – апрель. 
2 Ю. Домбровский. Жашасын жарык! «Ленинчил жаш», 1958, 4 – апрель. 



123

ТОКТОГУЛДУН САНАТ-НАСЫЯТТАРЫ

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармачылыгына кай-
рылганда, анын ырларынын ичинен санат менен насыяттары жана 
терме, үлгү ырлары көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Акындын бул 
түрдөгү ырлары арбын жана өзүнүн идеясынын тереңдиги, коомдук 
маселелерди камтышы боюнча жогорку сапатка ээ. Ал чыгармалар-
дын актуалдуулугун белгилеш үчүн алардын айрымдарына көз жү-
гүрткөндө, кайсы биринин идеялык-көркөмдүк жактарын талдаганда 
гана ачык болмокчу. Токтогулдун санат менен насыяттарды жара-
туудагы чеберчилиги дагы даана көрүнмөкчү.

Санат менен насыяттарды бардык ырчылар түзө бербейт. Эгерде 
эл акындарынын поэзиясына кайрылсак, санат-насыяттарды айрым 
гана акындардын чыгармачылыгынан учуратабыз. Анын өзү тиги же 
бул ырчыга мүнөздүү чыгармачылык өзгөчөлүктү белгилейт. Демек, 
кайсы бир ырчы жамак менен гана чектелсе, айрым акындар коом-
дук турмушту тереңден алып сүрөттөөгө, ал жөнүндө өзүнүн акылын 
туюндурууга күчүн жумшайт. Кайсы бир таланттуулар «Манас» три-
логиясын же анын бир бөлүгүн аткарууга жөндөмдүү. Мына ушул 
өңдүү чыгармачылык өзгөчөлүктөрүнө карай импровизатор ырчы-
ларды негизинен үч топко, тактап айтканда, жамакчылар жана жо-
мокчулар, нускоочулар деп бөлүп жүрүшөт. Токтогул өзүн нускоочу 
акын катары эсептеген. Анын соңуна калтырган насыяттары, санат-
тары, термелер менен үлгү ырлары ушул ойду ырастап турат.

Бирок бул жерде «Токтогул гана нускалуу ырларды түзгөн тур-
байбы, андан мурун жашаган акындар эчтеме жараткан эмес экен го» 
деген ой туулбаска тийиш. Токтогул – эл акыны. Ал элден үйрөнүп, 
аны кайра элге тартуулган акын. Чындыгында, санат менен насыят-
тар – кыргыз элинин арасына кеңири тараган, бизге белгисиз заман-
дардан бери карай жашоосун улантып келе жаткан традициялуу жана 
популярдуу ырлар. Оозеки чыгармачылыктын тарыхына кайрылбай 
эле, байыркы түрктөрдүн жазма эстеликтеринин бири болуп саналган 
«Кутадгу билигди» мисалга алып көрөлү. Бул поэма мындан миң жыл 
мурун санат-насыят түрүндө жазылып, байыркы телик катары сак-
талып жетти. Махмуд Кашгарскийдин «Диван лугатит-түрк» деген 
чыгармасы ошол мезгилге таандык. Анын жогорку чыгармасында да 
макал-ылакаптар, насыяттар бар. Юсуф Хасхаджип өзүнүн чыгарма-
сын жазууда байыркы түрк элинин маданий жана акыл-эс байлыгына 
кайрылбай койгон эмес. Анын кайрылганы, таянганы элдин оозеки 



124 

чыгармачылыгы болгон. Поэманы жазган учурда оозеки чыгармачы-
лыктын түрлөрүнөн, айрыкча санат менен насыяттардын үлгүлөрү-
нөн пайдалангандыгы шексиз. Кыскартып айтканда, Баласагундун 
«Кутадгу билиги» аркылуу санат-насыят түрүндөгү ырлар байыркы 
замандардан бери карай жашап келгенин, этикалык мүдөөлөр үчүн 
кызмат кылганын байкап билебиз.

Белгилүү музыковед В. Виноградов насыят ырларынын чыгыш 
доорун байыркы уруулук мамилеге байланыштуу карайт. Ал мындай 
дейт: «Акындык жанрлар – өзгөчө насыят, мактоо, «ордоо ырлары, 
балким, байыркы уруулук мамилелердин негизинде түзүлгөн»1. Бул 
пикирге ишенүүгө да, ошондой эле күмөн саноого да болот. Мында 
тактык жок. Анын үстүнө акындык поэзиянын темасын өтө тар жана 
чектеген түрдө карап жатат. Чындыгында, акындык поэзия өзүнүн 
жанрдык түр жагынан дидактикалык, мактоо жана кордоо ырлары 
менен гана чектелген эмес. Алардын чыгармачылыгында коомдук 
турмуштун башка тараптарын камтыган ырлар да болгон. Экинчи-
ден, насыят түрүндөгү ырлар уруулук мамилени гана чагылдырбай, 
жалпы элдик мүдөөлөрдүн туюндуруу сапатына ээ.

Коомдук мамилелерди чагылдырып, анын мүнөздөрүн туура 
жолго тарбиялоодо санат-насыяттардын ролу зор. Бул ырлардын эл 
арасына кеңири таралып жетип, популярдуу түргө айланып кетиши 
ушул ойду ырастап турат. Укумдан-тукумга чейин бул ырларды өтө 
кадырлоо менен угуп, эстетикалык жактан ырахаттануу, андан таа-
лим алуу, кыргыздардын арасында салтка айлангандыгы кокусунан 
эмес. Ушуга байланыштуу кайсы бир изилдөөчүлөрдүн санат менен 
насыят ырларын бир гана кыргыз элинде өнүккөн түр катары кара-
ганын көрөбүз. «Акыл-насаат ырлар, – деп жазат К. Рахматуллин, – 
кыргыз фольклорунда гана кездешүүчү жанрдык өзгөчөлүккө ээ2. Бул 
пикирге толук кошулууга болбойт, анткени санат-насыят түрүндөгү 
дидактикалык мааниге ээ ырлар казак акындарынын чыгармаларын-
да жана башка элдерде да бар. Ал эми дидактикалык ырлар биздин 
эрага чейинки VIII-VII кылымдарда эле байыркы гректерде болгон. 
Гректин ошол мезгилдеги биринчи философторунун өмүр тагдырла-
ры ал кездеги лириктерге окшош. Алар дагы эл аралап, жер кыдырып 
жүргөн акылмандар катарында өздөрүнүн афоризмдерин – санат сөз-
дөрүн айтышкан3. Сократ чыгарма жазган эмес. Ал эл аралап жүрүп, 
алар менен аңгеме өткөргөн, акылмандык, сөзүн сүйлөп берген. Бул 

1 В. Виноградов. Киргизская народная музыка. Фрунзе, 1958, стр. 99. 
2 К. Рахматуллин. Киргизская литература. Инв. № 1378, 16-бет. 
3 Г. Д. Гачев. Содержательность художественных форм. М, 1968, стр. 155. 



125

сыяктуу алгачкы философтордун ой, жүгүртүүлөрү, айткан сөздөрү – 
афоризмдер, анекдоттор, уламалар жана айрым маалыматтар түрүн-
дө гана сакталып калган. Кайсы бир акылмандар өздөрүнүн филосо-
фиялык ойлорун чыгармаларында туюндурган болучу.

Эгер санат-насыят түрүндөгү ырларга кайрыла турган болсок, тур-
мушка баа бериши, адамдардын тиричилиги, алардын жүрүш-турушу 
жана мамилелери ал чыгармалардын мазмунун түзүп, айрым кубулушка 
философиялык критерий жасаганын көрөбүз. Бирок мындан илим менен 
негизделген философияны айтып жатат деген ой туулбаска тийиш. Ант-
кени, импровизатор акындар коомдук турмушка, социалдык мамиле-
лерге жана башка кубулуштарга илимий негизде жеткиликтүү баа бере 
алмак эмес. Нускоочу акындардын философиялык ойлору мына ушул 
жагынан чектелгендиги менен мүнөздүү. Алар өздөрү баштан өткөргөн 
турмуш тажрыйбаларына жана эл арасынан чыккан ойчулдардын фило-
софиясына таянган болучу. Санаттар менен насыяттарга, үлгү ырларга 
кайрылганда, ушул сапат даана ачык көрүнөт.

Санат-насыяттар жана терме менен үлгү ырлар мааниси, өзгөчө-
лүктөрү боюнча лирикалык чыгармалардын түрүнө жатат. Бирок бул 
түр бардык эле импровизатор акындардын чыгармачылыгына мүнөз-
дүү эмес. Импровизатор акындардын айрымдары гана санат, насыят 
сыяктуу дидактикалык чыгармаларды жаратууга дареметтүү. Кайсы 
акындар коомдогу өсүү процессти даана байкап, социалдык мамиле-
лерди айкын түшүнүп, элдин көңүлүн белгилүү максатка карай бу-
рууну каалайт экен, ошол акын гана бул түрдөгү чыгарманы түзүүгө 
жөндөмдүү. Бирок андай акын талант жагынан өзүнчөлүк сапатка ээ 
болууга тийиш. Эң негизгиси – акылмандуулук. Ушундай сапаттагы 
акындар гана философиялык ойду өз чыгармаларында чагылдыра ал-
макчы. Ушундай акын гана дүйнөгө, коомго карата болгон көз кара-
шын, элдик мүдөөлөрдү санат-насыяттарда, үлгү, термелер сыяктуу 
ырларда чагылдырып, тиги же бул бийликти өзгөртүү, коомдун мү-
чөлөрүнүн аң-сезимин ойготуу, аларды туура жолго тарбиялоо масе-
лелерин көтөрмөкчү. Ошон үчүн бул түрдөгү ырларда философиялык 
көз караштар, ой-пикирлер кеңири камтылып, этика маселеси элдин 
жыргалчылыгы үчүн эмгектин ролу, ак ниеттүүлүк жана жалпы эле 
гуманизм маселеси биринчи катарга коюлган. Ушундай коомдук ма-
милелердин, коомдук турмуштун маанилүү, орчундуу маселелерин 
чыгармаларына камтып, аны нукура поэзия аркылуу күчтүү сезим 
менен сүрөттөгөн акындардын көрүнүктүү өкүлдөрүнүн бири – улуу 
акын Токтогул. Ал нускоочу акындардын ири өкүлү катары ошол 



126 

кездеги коомдук моралдын проблемаларына көбүрөөк көңүл буруп, 
өзүнүн саясий жана этикалык мүдөөлөрүнүн нормаларына ылайык 
жоболорду алдыга коюп, кыргыз эмгекчилеринин турмушун жак-
шыртуу, адамдардын ортосундагы карым-катнаш мамилелерди тү-
зөтүү, коомдук жана мамлекеттик түзүлүштү элдин таламына карай 
кайрадан куруу жана башка кубулуштар жөнүндөгү философиялык 
тунук ойлорун айткан. Акындын ушул темадагы ырларына көз жү-
гүрткөндөн жогоруда айтышкан пикир айкын көрүнмөкчү.

Токтогулдун өмүр темасына арнаган «Балалык», «Карылык», 
«Өмүр» деген жана башка чыгармаларына токтолгондо, аларда да 
тиги же бул кубулуштарга карата философиялык ойлор камтылганын, 
акын өзүнүн көз карашын чебердикте элестүү чагылдырганын даана 
байкоого болот. Ал эми санат-насыяттары менен термелеринде болсо 
акындын философиялык ойлору дагы күчтүү, так берилгенин көрөбүз. 
Анын «Насыят», «Санат», «Үлгү ырлар», «Нускалуу ырлар», «Терме», 
«Курдаштын көөнүн билип өт» жана башка ырлары ушуга мисал 
болот. Жогоруда аталган ырлардын кайсынысын албайлы, аларда 
коомдук турмушка мүнөздүү көп маселелер көтөрүлгөн. Акын өзүнүн 
бул чыгармаларында адамгерчиликти, чындыкты, ак ниеттикти, дос-
тукту, жолдоштукту, эрдик менен баатырдыкты даңазалап, адамдарды 
ушундай жакшы сапатка тарбиялоону коомдук турмуштагы зор мил-
деттерден деп эсептеген. Токтогулдун концепциясы: адам – эң жогору 
турган кымбат нерсе, улуу идеал. Анын өзү акындын адамды асыл зат 
катары жогору баалашы, ага өтө гумандуулук менен мамиле кылышы. 
Акын адамды эң жогорку идеал катары эсептөө менен катар, алардын 
аң-сезимин ойготууга, эмгекчилердин турмушун өзгөртүүгө айрыкча 
көңүл бурган болучу. Ал «адамдар жыргалчылыкка эмгек жана эркин-
дик аркылуу жетишишет» деп, социалдык жагдайды өтө тактыкта көр-
сөткөн. Акын «Насыятын» мындай ыр жолу менен баштайт:

Дениң соодо эринбей, 
Бекерликке берилбей, 
Эркиң менен жумуш кыл, 
«Эринчээк жалкоо» дедирбей!1

Бул ырда адамдын мүнөзүн тарбиялоого карата айтылган үгүт 
мотиви бар. Бирок мындагы негизги идея эмгекти даңазалоого бы-
гытталган. «Эмгек – жыргалчылык, эмгек – бакыт-таалай» деген ой 
жогорку ырдын идеясын түзүп турат.

1 Токтогул. Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы. 1 – т, Фрунзе, 1968, 70-бет. 



127

Кээ бир адамдар насыят, акыл-насаат түрүндөгү чыгармалардын 
баарын «дидактика», «үгүт» деген түшүнүк менен шектүү карап, аны 
поэзия катары эсептешпейт. Ал эми бул чыгармалар өз кезегинде 
тийиштүү милдеттерди аткарганын, тарбиялык мааниси зор экенин 
унутуп коюшат. Ошону менен катар бул темадагы ырлар бирдей дең-
гээлде болбой, ар түрдүү сапатта кездешерин эстен чыгаргандар бар. 
Чындыгында, ар бир акындын талантынын деңгээлине жараша акыл-
насаат түрүндөгү ырлар да идеялык-көркөмдүк жагынан өзгөчөлүк 
сапатка ээ. Бул жерде улуу акын Токтогулдун ушул темадагы чыгар-
маларын айрыкча белгилеп кетүүгө болот.

Токтогулдун санат-насыяттары, үлгү ырлары менен термелери 
Ала-Тоонун аскаларынын арасынан атырылып чыккан көк кашка 
суудай тунук, көл жээгиндеги көп кумдан иргеп алган кызыл алтын-
дай таза. Ыр жолундагы ар бир сөзү салмактуу жана мааниси терең. 
Ошон үчүн уккан адамдын кулагынын курчу канбайт да, окугандар-
дын ою асманга чабыттайт. Анткени акын элдин сүйлөө речиндеги 
сөздөрдүн каймагын калпып алып, андан тунук поэзияны жараткан. 
«Чыныгы художник, – деп жазат улуу сынчы В. Г. Белинский, – зор-
доосуз эле элдик жана улуттук; ал баарынан мурун улуттукту өзү 
өзүндө сезет жана Ошон үчүн аны эрксизден өз чыгармаларында ча-
гылдырат»1. Токтогулдун элдик акын экендиги анын бүт чыгармачы-
лыгынан көрүнөт. Өз улутунун чыныгы сүрөтчүсү катары ал элдин 
турмушун тереңден алып баяндаган. Элдик мүдөөнү жогору баала-
ган акын коомдук турмушту мындайча туюндурат:

Карыздар болбо сүткорго,
Бардык малын сүт кылат.
Бир жылда эки туудуруп,
Жарым сомун бүт кылат.
Убагында бербесең,
Бийге салат тыткылап.
Бий-болуштар башынан
Арылбаган жут кылат!2

Мында сөздөрү так, ойлору ачык. Ырдын идеясы эзүүчү таптын 
кылмыштарын ачууга багытталгандыгы даана көрүнүп турат. Бул 
жерде эске ала турган нерсе – эзүүчүлөрдүн бир-бири менен болгон 
талапташ мамилесинин, бир-бирине жан тартышынын жана жардам 
беришинин так чагылдырылышы. Бул ырда ашык сөздөр жок. Кыял-
дуу нерсени чагылдыруу да жок. Эгер өткөн замандагы коомдук 

1 В. Г. Белинский. Полн. Собр. Соч, т. У. М., 1954, стр, 302. 
2 Токтогул, 1 – т, 71 – 73 – беттер. 



128 

мамилелерге кайрылсак, акын сүрөттөп айткандын баары чындык эке-
нин көрөбүз. Байлар карызга берген «жарым сомун» туудуруп, акы-
рында колу жетишпеген кедейлерди бий-болушка салып, ого бетер оор 
абалга тушуктурганы белгилүү. Акын бий-болуштарды кедейлердин 
башынан арылбаган жутка салыштырышы кокусунан эмес. Ал аркы-
луу акын өз оюн эмоциялуу күчкө жеткире бере алган. Ошону менен 
эки таптын ортосундагы келишпестикти элестүү көрсөткөн.

Кайсы бир изилдөөчүлөр «насыят» белгилүү бир темага арнал-
ган ыр1 деп карайт. Бул сыяктуу пикирге кошулууга болбойт, ант-
кени насыяттар турмуштагы көп нерсени камтыйт жана тематикасы 
жагынан ар түрдүү.

Токтогулдун «Насыятын» ала турган болсок, анда эмгекти даңа-
залоо менен бирге, эл ынтымагы, адамдардын ортосундагы мамиле-
лер, дыйканчылык, мал чарбачылык жана башка маселелер көтөрүл-
гөнүн көрөбүз. «Улуу жазуучулар акырында, – деп көрсөтөт Г. Абра-
мович, – окурмандарын адамзаттын жашоо тиричилигинин ар түрдүү 
шарттары менен, адамдардын турмушунун бул же башка жактарына 
жана бир-бирине болгон ар түрдүү мамилелери менен тааныштырат. 
Ошону менен алар адамзаттын өсүшү үчүн турмуш шарттарынын 
керектиги жана жүрүш-туруштун керектүү мүнөзү жөнүндөгү масе-
лени чечүүдө окурмандарга жардам берет»2. Белгилүү советтик оку-
муштуунун бул айтканы жалаң гана жазуучуларга таандык эмес, жо-
горудагы пикирлердин баары нускоочу акындардын санат-насыятта-
рына, үлгү жана терме ырларына өтө мүнөздүү. Чындыгында, адам-
дардын жүрүш-турушундагы, мүнөзүндөгү оң же терс, жакшы же 
жаман жактары, жаратылыш кубулушундагы үлгү болорлук айрым 
белгилер, мындайча айтканда, элдик жосун-жөрөлгөлөр, этика менен 
мораль Токтогулдун санат-насыят, термелеринин тематикасын бел-
гилейт. Акындын «Аз өмүрдүн ичинде амандашкын күнүгө», «Ырыс 
алды ынтымак, өлмөйүнчө кол кармаш», «Жолдош болбо коркокко... 
Иш кылдырба чоркокко», «Кара-ниет адамды катарына кошпогун», 
«Экөөгө бирөө бата албайт, аттууга жөө жете албайт», «Ак пейилдүү 
азамат адамга кылбайт кыянат», «Бирди тапсаң кийип өт, бирди тап-
саң минип өт» деген жана башка ушул сыяктуу ыр жолдору филосо-
фиялык ойго бай жана акылмандуулукту туюндуруп турат.

Эл Токтогулду «ак таңдай, жез таңдай» акын деп айтышчу. Ал 
эми «улуу акын» деген атак-наам ырды төгүп айткандыгы үчүн эмес, 
анын ашкан акылмандыгы, ойчулдугу үчүн, коомдук турмуштун 

1 Фонду, инв. №1378, 16-бет. 
2 Г. Л. Абрамович. Вопросы теории литературы. М, Учпедгиз, 1950, стр. 142. 



129

социалдык өсүү-өнүгүү процесстерин чыгармаларында көрөсөндүү 
чагылдырып, санат-насыяттарында элдик мүдөөлөрдү баса көрсөт-
көндүгү үчүн берилген болучу. Токтогул мындай сыймыкка, «улуу 
акын» деген атак-наамга элден үйрөнүү, ошо өздөштүргөндөрүн күч-
түү таланты аркылуу, кайра сулуулап иштеп чыгуу натыйжасында 
гана жетишти. Анын чыгармаларынын элдик мүнөзгө ээ экеңдиги, 
көпчүлүк массага кеңири тарап жеткен күчү, эмгекчилердин турму-
шун реалисттик жагдайда сүрөттөгөңдүгү менен белгиленет. Орус 
элинин улуу сынчысы В. Г. Белинский өз элинин личностусун өзүн-
чө чагылдырганда гана ошол поэзия чыныгы поэзия1 болорун көр-
сөткөн. Белинскийдин бул айтканы Токтогулдун чыгармачылыгына 
мүнөздүү, анткени акындын ырларынын булагы эл турмушунан алы-
нып, алардын ой-санааларын, үмүт менен тилектерин чагылдырды, 
элдик мүдөөнү баяндады.

Акындын санат-насыят, термелери жана үлгү ырлары өзүнүн 
идеялык-көркөмдүк сапаты менен баалуу. Акын сыпаттай турган 
нерсени абдан тактыкта берет. Ал ырлардын сөздөрү элестүү, образ-
дуу, эмоциялык күчкө ээ. Таамай айтылган сөздөр аркылуу тиги же 
бул адамга, же айрым кубулушка мүнөздөмө берилет. Ар бир угуучу, 
же окуучу андан өзүнчө корутунду чыгарууга тийиш. Бул түрдөгү 
ырлардын идеялык мотиви мына ушуга багытталган. Ой ачык болсун 
үчүн акындын «Насыятынан» мисал келтирип көрөлү:

Эрдин күчү – сом темир, 
Эритүүгө эр керек. 
Эч оокатың болбосо, 
Эгин айдар жер керек. 
Эр жигиттин белгиси –
Эпчил болот термелеп. 
Өз колуңда болбосо, 
«Өлдүм» десең, ким берет?2

Мында кооздоп, шөкөттөп сүрөттөп олтуруу жок. Акын чындык-
ты туура маанисинде көрсөтүп айтты. Ушул өңдүү терең маанилүү 
насыяттарды уккандар чыныгы ыракатка, күлүк кыялга батып, акын-
дын ырларынан алар өздөрүнө керектүү турмуштук пайдалуу кеңеш-
ти, жүрөккө жакын жакшы акыл-насатты угушту, кубулуштардын 
жашыруун сырын байкап билишти, байыркыдан келе жаткан ар түр-
дүү жөрөлгө-жосундарды баамдап үйрөнүштү.

1 В. Г. Белинский. Полн. Собр. Соч.,М, 1954, стр. 65. 
2 Токтогул, 1 – том, 70-бет. 



130 

Токтогулдун дидактикалык мазмундагы ырлары «Насыят», 
«Санат», «Үлгү ырлар», «Нускалуу ырлар», «Терме» делип жана 
башка темалар менен аталганы белгилүү. Анын өзү ушул темадагы 
ырлардын түр өзгөчөлүктөрүнө карай берилгендиги менен мүнөз-
дөлөт. Жалпы жонунан булар бири-бирине мазмундаш, ары окшош. 
Бирок алар айрым белгилер менен айырмачылыкка ээ. «Насыят» ыр-
ларында акыл-насаат сыяктуу ойлор басымдуу келет. Санат менен 
термелерде адамдардын ортосундагы мамилелер, түшүнүктөр, ара-
кеттер жана башка жаратылыштагы заттар, кубулуштар ирети менен 
саналып айтылат. Бирок «санат» менен «терме» өзүнчө түр катары 
өзгөчөлүктөргө ээ. «Санат» деген сөз көп сандагы кубулуш, предмет 
жана башка нерселердин санын ырга жамдап айтканды жана «нуска» 
маанисиндеги түшүнүктү да билдирет.	

«Терме» деген термин жөнүндө ар түрдүү көз караштар бар. 
Бул түр кыргыз поэзиясынан башка дагы казак, каракалпак сыяктуу 
боордош элдердин чыгармачылыгында да кездешет. «Терме», – деп 
жазат А. X. Маргулан, – казак элинин музыкалык-чыгармачылык ис-
кусствосунун өзгөчө түрү, музыка менен поэзиянын синкретизми-
нин жаңы шарттарда абдан иштелип бүткөн формасы. Анын чыгы-
шы эпикалык баяндоонун жана элдик жомоктун искусствосу менен 
байланышкан. Терменин мелодиялык негизи – эркин речитатив, эң 
тездик менен аткарылат жана анда кездешүүчү бардык кайталоолор 
варианттар болуп эсептелет. Термени аткарууда негизги орунду сөз 
ээлейт. Угуучу ырчыдан ар дайым сөздүн ачыктыгын талап кылат»1. 
Ошентип, терме ырлар башка элдерде өзүнчө түр катары белгилүү. 
Көрүнүктүү музыковед А. В. Затаевич кыргыз поэзиясынын бир түрү 
болуп эсептелген терме жөнүндө мындай дейт: «Терме – кошумча 
тоналдуулукта кеңири корутунду бөлүгү менен бүтүүчү, бир гана 
кыска музыкалык мотивдин кайталанышы менен айтылган, андан эң 
узун поэмалар түзүлгөн кыргыз ырынын түрлөрүнүн бири»2. Терме 
кыргыз ырларынын өзүнчө түрү экени туура, бирок узундугуна карай 
аны «поэма» деп атоого болбойт. Анткени, терме кыргызда ыр түшү-
нүгүндө колдонулат, бул маселенин бир жагы. Экинчиден, термеде 
өнүп-өсүп олтурган окуяны сүрөттөө жок, андан көрө тиги же бул 
кубулушка, предметке же коомдук турмушка карай акын тарабынан 
өз оюн баяндоо мүнөздүү. Акындардын чыгармачылык специфика-
сына таандык өзгөчөлүк – байкаган нерселердин баарын «эпикалык» 

1 А. Х. Маргулан. О носителях древней поэтической культуры казакского народа. М. О. 
Ауэзов. Сб. Статей к его шестидесятилетию. Алма – Ата, 1959, стр. 88. 

2 А. В. Затаевич. 100 песен киргизского народа ( напевы и мелодии). Оренбург, 1925, стр. 328. 



131

баяндоо менен узарта бергендиги. Токтогулдун «Термесинин» көлө-
мү төрт жүз элүү жолдон ашыгыраак келет, бирок биз аны поэма деп 
айта албайбыз, анткени дастанга мүнөздүү спецификаны бул «Терме-
ден» көрө албайбыз.

Кыргыз музыкасын изилдөөчүлөрдүн бири В. Виноградов терме 
жөнүндө негизинен туура пикирди жазат. «Речитативдүү жанрларда, 
– дейт ал, – ырлардын эки тобу басымдуулук кылат. Алардын бирөө 
(мындайча айтканда бир нече тирадалардын биригиши) ар дайым 
терме аталат. Аткаруучу тез-тез айтып, үзгүлтүксүз эле узун ырды 
айтарын эске салат»1. В. Виноградов ушул эле оюн кичине өзгөрт-
көн түрүндө башка эмгегинде2 да кайталап айтат. В. Виноградовдун 
«терме термини ырдын мазмуну менен белгиленет» деп көрсөткөнү 
туура аныктама. Бирок анын «термени бат-бат айткандыктан, мело-
диянын ачык сөлөкөтү көрүнбөйт» деген пикирине кошулууга бол-
бойт. Угуучуларга ачыктыкта, тактыкта жеткирүү ар бир аткаруучу-
га, тиги же бул акынга байланыштуу экенин эстен чыгарбоо керек. 
Кылымдар бою аткарылып келип, туруктуу мелодиясы иштелип 
чыккан «Манас» эпосуна кайрылсак, жомокчулардын ар бири өзүнчө 
ыкты колдонгонун, аткаруу манерасы башка-башка экенин байкай-
быз. «Термени» айткан акындар да өзүнүн обонуна, стилине салып 
аткаруу менен угуучуларга жеткирген.

Токтогул – нускоочу акындардын чебери катары «насыят», 
«санат» жана «терме» ырларын көп айткан акын. Ушул темадагы ыр-
ларды аткарганда, аны мукамдуу жана ар кыл манерада айта турган. 
Мелодиясы да түрдүүчө болгон. Токтогулдун «Кербез» аттуу ыры, 
же анын «Келтендеги кербезим» деген чыгармасы стили жана маа-
ниси жагынан санат менен термелерге турпатташ ырлар. Ал эми бул 
ырлардын өзүнчө мелодиясы бар экени, өтө мукамдуу аткарылары 
белгилүү.

Негизинен «терме» деген сөз ырлардын мазмунун белгилеген 
термин болуп саналат. Башкача айтканда, бул түшүнүк акындык поэ-
зияда ар түрдүү көрүнүштү, түшүнүктү, заттарды, кубулушту терип 
баяндаганга байланыштуу келип чыккан. Бирок ал ырлардын маа-
ниси аны менен тайкы болбойт. Бардыгында тең дүйнөгө, чөйрөгө 
көз караш философиялык ой аркылуу чагылдырылгандыктан, санат 
менен термелердин маанилери терең келип, адамдарга үлгү, таалим 
берүү идеясы бийиктикте турат. Токтогулдун насыят, санат, терме 
жана үлгү ырларынын тарбиялык мааниси идеясынын тереңдиги, 

1 В. Виноградов. Киргизский народный речитатив. В сб.. Музыкальное знание. М., 1955, стр. 77. 
2 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. М., Госмузиздат, 1961, стр. 8. 



132 

көркөмдүгүнүн жогору тургандыгы менен мүнөздүү. Республикабыз-
дын эл акыны А. Токомбаев «Токтогул» аттуу макаласында минтип 
жазат: «Токтогулдун терме ырлары башка ырчылардыкына такыр 
окшобойт, анын термелери турмуштун тунук мүнөзүнөн алынган»1.  
А. Токомбаевдин бул айтканы жалаң гана термелерине эмес, акын-
дын санаттарына жана башка дидактикалык маанидеги чыгармала-
рына бирдей мүнөздүү. Токтогул айлана-чөйрөгө, коомдук турмуш-
ка өтө кылдат, өтө кыраакы көз менен карап, ага акылман философ-
тордой туура баа берет. Анын турмушка болгон баасы кадыресе сөз 
менен эмес, ыр жана лирикалык сезим менен жүзөгө ашкан. Калың 
элдин көңүлүн өзүнө айрыкча бурганы ал чыгармаларда терең ой-
лордун камтылганына, күчтүү ырлар менен элестүү сүрөттөлгөнүнө 
байланыштуу. «Токтогулдун насыят, терме ырларын окуп олтурсаң, 
– деп жазат Кыргызстандын эл акыны К. Маликов, – ал күнкү мада-
нияттан эч кабары жок кыргыздар эмес, бул күнкү бизге да акыл жар-
дамчы боло турган сонун маанилер чыга келет»2. Бул туура айтылган 
пикир, анткени Токтогулдун «Насыят», «Санат», «Терме» өңдүү ыр-
ларынын мааниси терең жана азыркы күндө өзүнүн тарбиялык күчүн 
жоготкон жок.

Акындын ушул темадагы ырларынын күчү эмнеде? Бул тема-
дагы ырлардын күчү, биринчиден, өзүнүн элдик экендигинде. Чы-
гарманын элдик экендиги, В. Г. Белинскийдин сөзү менен айтканда, 
ошо өз элинин өздүк багытын туура чагылдыруусу менен мүнөздө-
лөт. Токтогулдун чыгармалары ушул жагынан баалуу. Акын өз эли-
нин маанайын, өз элинин турмушун, тактап айтканда, өз элинин лич-
ностун чагылдырыш үчүн кыргыз калкынын традициялуу бай сал-
тына, алар кыйла кылымдар бою түзгөн маданий бай мурастарына 
кайрылды. Карапайым эл чыгарган философиялык акыл-эс байлык-
тарынын тунугун өздөштүрдү. Бирок акын өзү баамдаган нерселерди 
ой элегинен элеп өткөрүп, аны нравалык өлчөө менен туура өлчөп, 
ошондон кийин гана өзүнүн философиялык терең оюн туюндуруп 
айткан. Анын чыгармаларынын идеясы өз элинин личностусун ар та-
раптан сүрөттөп, көрсөтүүгө багытталган болучу. Акын эмгек менен 
эркиндикти, адилет менен акыйкатты даңазалап, ал эми жалкоолук 
менен мителик аркылуу күн көрүүнү, паракордук менен диндик ал-
дамчылыкты катуу сынга алган. Токтогулдун өзүнөн мурункулардан 

1 А. Токомбаев. Токтогул. «Кызыл кыргызстан, 1943, 13 – июнь. 
2 К. Маликов. Токтогул – кыргыз ырчыларынын окутуучусу. «Кызыл Кыргызстан», 1940, 14 

– декабрь. 



133

айырмасы ошол кездеги коомдук турмушту өз чыгармаларында туура 
чагылдыргандыгында.

Кыргыздын оозеки чыгармачылыгында насыят менен санаттар-
дын, термелердин түрлөрү көп. Ошондой эле идеялык-көркөмдүк жа-
гынан бирдей эмес. Үстөмдүк кылган таптын өкүлдөрүн бай менен 
манаптарды, бий-болуштарды мактап, ислам динин пропагандалаган 
насыяттар да бар. Ал түрдөгү ырларда «жакшыларды» ыйык адам ка-
тары эсептеп, элди аларга кызмат кылууга чакыруу, ислам динин бек 
тутууга үндөө сыяктуу идеялар орун алган. Токтогулдун санат-на-
сыяттарында тескерисинче эл мүдөөлөрү биринчи катарга коюлуп, 
«жакшылар» менен дин өкүлдөрүн катуу сынга алуу идеясы бул түр-
дөгү чыгармалардын мазмунун ээлейт. «Чынчыл жакшы көрбөдүм, 
чыгым албай эл баккан» деп, акын ошол кездеги бийлик ээлерине 
өтө так мүнөздөмө берип, коомдук турмуштун чыныгы картинасын 
элестүү көрсөткөн.

Токтогулдун ырларынын элдик экендиги – кыргыз элинин турму-
шун, ой-максатын, мүдөөлөрүн чагылдыруу менен бирге, алардын акыл-
эс байлыгынан кеңири пайдалангандыгы. Анын «Насыят», «Санат» жана 
башка ырларын чындыгында, кыргыз эли кылымдар бою түзгөн акыл-эс 
жана рухий байлыгынан бөлүп кароого болбойт. Акын акылмандыктын 
ачкычы, терең ойдун булагы катары кыргыз элинин макал-ылакаптары-
на жана башка нуска сөздөрүнө кайрылды. Бирок эл арасында кандай 
айтылса, Токтогул аны ошол бойдон колдонгон эмес, бүт дээрлик өз көз 
карашы боюнча кайрадан иштеп чыккан. Ой ачык болсун үчүн факты-
га кайрылып көрөлү. Эл арасында мындай макал бар: «Эч оокатың жок 
болсо, эгин айдап, жериң чап» 1. Бул өзү кулакка тааныш сезилет. Акын-
дын «Насыятын» окуган адам: «Бул ыр Токтогулдуку» деп, ишенимдүү 
айтышы мүмкүн. Анткени ушундай маанидеги, ал түгүл айрым ыр жолу 
сөзмө-сөз кайталанып айтылган окшоштуктар, Токтогулда да кезде-
шет. Жогоруда мисал үчүн Токтогулдун санатынан келтирилген стро-
фадан: «Эч оокатың жок болсо, эгин айдар жер керек» деген ыр жолун 
окуйбуз. Демек, эл макалы менен Токтогулдун ырынын ортосунда анча 
чоң айырма жок, андан көрө окшоштук, кандайдыр бир жакындык, өз 
ич ара байланыш бар. Токтогулдун ушул эле «Насыятынын» бир же-
ринде «Эгин айдап, чөбүн чап, эмгегиңден пайда тап» деген ыр жолу 
бар. Мунун өзү да макалдын экинчи бөлүгүндөгү «эгин айдап, жериң 
чап» деген менен үндөшүп жатат. Мындай окшоштуктардын негизи 

1 Кыргыздын макалдары менен ылакаптары. Басмага даярдап, кириш сөзүн жазган Бүбүй Ке-
римжанова. Фрунзе, Кыргызмамбас, 1948, 12-бет. ( Мындан ары макалдан соң кашаанын ичине 
китептин бети гана көрсөтүлөт).



134 

Токтогулдун ырынын макалга айланып кеткендигине же анын макалды 
өз чыгармасына тийиштүү деңгээлде пайдаланып колдонгондугуна бай-
ланыштуу. Бизде летопись болбогондуктан, «тигиниси мурун, мунусу 
кийин чыккан» деп айтуу кыйын. Кантсе да, Токтогулдун ыры мааниси 
жагынан күчтүү, ары элестүү, жалгыз гана бул эмес элдик макалдарды 
укмуштай жылмалап иштеп чыкканы акындын дидактикалык ырлары-
нын бардыгынан учурайт. Улуу акындын элдик макалды колдонууда-
гы чеберчилиги жөнүндө А. Токомбаевдин төмөнкүдөй пикири көңүл-
дү өзүнө бурбай койбойт. Ал акындын «Үлгү ырларынан» «Ынтымак 
болсо калкыңда... Күчүң барда, эр жигит, күмүш өңдүү жалтылда» де-
генди мисалга келтирип, өз оюн мындай деп корутундулайт: «Мында ал 
баштапкы макалдын сапатын жоюп, толук ырга которулган жана терең 
ойлонто турган мааниге көтөрүлгөнүн көрөбүз»1. Чындыгында, Токто-
гул кыргыз элинин макал менен ылакаптарын өз чыгармаларына колдо-
нууда аларды өтө чебердикте кайра иштеп чыгып, философиялык ойду 
тереңден камтыган поэзиялык формага жеткирген. Ошон үчүн ал ыр-
лардын ою ачык, мазмуну терең, көркөмдүк деңгээли боюнча жогору 
болуп, эл тарабынан өзгөчө бааланган жана азыркы күндө тарбиялык 
маанисин жогото элек.

Макал – сөз ачкычы. Кандай гана чеченди, сөзмөр адамды ал-
байлы, өзүнүн кебин макал менен баштайт, ансыз айтайын деген ою 
угуучуга жетмек эмес. Ошон үчүн бул түр эл арасында көп колдону-
лат. «Чыгыш фольклору, анын классикалык мурасы, – деп белгилейт 
Г. Ломидзе, – кыска ырлар – афоризмдер, эки сап ырлар жана төрт 
сап ыр (рубаилер), таамай айтылган санаттар, үлгү-насыят аңгеме-
лер менен элдик акыл-эсти, даанышмандыкты, көрөгөчтүктү, түшү-
нүүнүн курчтугун чагылдырууга бай»2. Белгилүү советтик окумуш-
туу Г. Ломидзенин бул айтканы кыргыз элинин фольклоруна, анын 
классикалык мурасына жана ошондой эле акындардын поэзиясына, 
анын ичинде, айрыкча Токтогулдун чыгармачылыгына да мүнөз-
дүү. Токтогулдун «Насыятында» гана эмес, элдин акыл-эсин, анын 
акылмандуулугун чагылдырган афоризмдер акындын санаттарында, 
терме менен үлгү ырларында да кездешет.

Адамдардын аң-сезинин ойготуп, алардын жашоо тиричилигин, 
турмуш багытындагы билимин көтөрүүгө, баарынын калыптануусу-
на багытталып, таалим, нуска маанисинде айтылгандыктанбы, Ток-
тогулдун санаттары менен термелери, үлгү ырлары кыргыз элинин 

1 А. Токомбаев. Токтогул. «Кызыл Кыргызстан», 1943, 13 – июнь. 
2 Г. Ломидзе. Приемственность и поиски нового. «Правда», 1970, 6 октября. 



135

афоризм макал-ылакаптарын жана башка акыл-насаат сөздөрүн 
туюндуруп турат. Кайсы гана чыгармасын окубайлы, кулакка мурун-
тан тааныш ырдай сезилет.

Агарган карда көп жүрсөң, 
Көзүң бир күн карыгат. 
Агайындан чет жүрсөң, 
Көнүлүң бир күн тарыгат. 
Тууганына батпаган 
Душманына жалынат. 
Болбос жаман арамза,
Болумсуз ишке малынат.
Кийинкисин ойлобой,
Кишинин көөнү калынат. 
Жакынына жакпаган 
Жат кишини жамынат1.

Эл арасында: «Жаңы жааган кар көздү карыктырат» деп айтыл-
ган сөз бар. Бул сөз турмуш тажрыйбасынын негизинде чыкканы бел-
гилүү. Акын ушул сөздү ырга айландыруу менен адамдардын орто-
сундагы байланышты, мамилени, мүнөздү, акыл-эсти баса көрсөтүп, 
андан жыйынтык чыгаруу көрек экендигин эске салат. Бул строфада 
канча маселе көтөрүлгөн? Ар бир эки жол ыр өз алдынча мааниге 
ээ. Бирок, мындан строфадагы ырлар өз ич ара байланышпай, сенек 
бойдон калган деген ой туулбаска тийиш. Ыр композиция жактан 
бирдиктүү жана негизинен ой жыйынтыктуу. «Эсеп жеткис көп фак-
тыларды жана темаларды камтыган поэтикалык чыгарма өз ич ара 
бүтүн жана бирдиктүү болуп кала берет»2. Чындыгында, санат ыр-
ларында көп сандагы фактылар канчалык саналып айтылбасын, анда 
сүрөттөлгөн нерселер бир бүтүндүктү түзөт. Ушуга байланыштуу  
Г. Гачевдин бүтүндүк жөнүндөгү төмөнкүдөй пикирин аргумент 
кылып алууну туура таптык.

Анын ар кандай майда сөз биздин эсибизде автордун эрки менен 
жылмаланып иштелген бүтүн нерсе катары баамдалса да, толук ыр 
баары бир турмуштун үзүндүсү болот деп айтканы3 жалаң гана жа-
зуучу акындарга эмес, Токтогул сыяктуу акындарга да мүнөздүү кө-
рүнүш. Чындыгында, анын санат-насыяттары өзүнчө чыгарма катары 
турмуштун тиги же бул жагын гана камтый алмакчы. Ар бир көрү-
нүш, ар бир нерсе өзүнчө бүтүндүккө ээ. «Айтылган кичине бөлүкчө, 

1 Токтогул, 1 – том, 74-бет. 
2 И. Гринберг. Лирическая поэзия. М., 1955, стр. 69. 1955, стр; 69. 
3 Г. Д. Гачев. Содержательность художественных форм. М., 1968, стр. 175. 



136 

фрагмент да, жанр жана анын өзүндө дүйнө жөнүндө айтылган бел-
гилүү ой бар»1... Токтогулдун жогорку ырында, Г. Гачевдин сөзү 
менен айтканда, дүйнө тууралуу айтылган философиялык терең маа-
нилүү тунук ой бар. Жогорудагы ырдан адамдардын ар кыл түрдөгү 
мамилесин, кыял-жоругун, акыл-эсин байкап билүүгө болот. Акын 
ал аркылуу адамдарды жакшы жүрүүгө, жакын-ыраакты, дос менен 
душманды ылгап билүүгө чакырган.

Билбестерди коркутуп, 
Алдоо менен имербе. 
Жаңшап турган Токоңдун - 
Насыяты силерге. 
Жаның менен акыл айт. 
Жакшы айтканың билерге. 
Колуңдан келбес жумушту 
Оюң менен бүтүрбө. 
Алыстан келер конокту, 
Кабарын укпай күтүнбө.1

дейт акын. Бул ырда турмуш да, ой да бар. Мында айтылгандардын 
эч төгүнү жок. Ушул ырды окуганда, таалим-тарбия жана акыл үйрө-
нүп, өзүңдү кандайдыр ыракатка баткан өңдүү сезесиң. Чыгарманын 
таасирдүүлүгү, көпчүлүк массага жеткендиги ушундай сапат менен 
бааланмакчы.

Кадыресе, жөнөкөй учурда байкалбаган нерсе же кубулуштар, 
турмуштагы биз элес албаган айрым учурлар насыят, санат жана үлгү 
ырлар менен термелерди окуганда көз алдыга элестелип көрүнөт. 
Чындыгында эле бул түрдөгү дидактикалык ырларды акындардан ук-
канда же китептен окуганда, адам өзү көз жазымында көрбөйт, баам-
дап билбей келген турмуштук деталдарды, ар кыл заттагы сапатты, 
сулуулукту жана жаратылыштагы кооздукту, коомдук мамилелердин 
айрым учурун, кырдаалды ой жүгүртүп билүү менен, анын маани-
сине түшүнөт, ыракатка батып, таалим алат. Эл арасында: «Акыл-
дуунун сөзү кыска, айта салса,- нуска» деген макал бар. Ырлары-
нын тактыгы, кыскалыгы, ойго байлыгы жагынан Токтогул ушундай 
наамды, ушундай жогорку бааны ала турган күчтүү жана чебер акын. 
Анын ырларынын баары адамдар үчүн, айрыкча жаштар үчүн акыл 
үйрөтүүчү нуска. «Токтогулдун санат ырлары, үлгү ырлары, – деп 
жазат Ж. Бөкөнбаев: – биздин жаштарды тарбиялоодо, аларды коом-
дун сезимдүү кишиси кылууда эбегейсиз пайда келтирет. Токтогул 

1 Ошондо. 



137

элди жалкоолуктан качкын, эмгекти сүйгүн деп үндөгөн»1. Ж. Бөкөн-
баевдин бул айтканы улуу акын Токтогулдун чыгармаларына берген 
туура баасы. Акындын ырларынын тарбиялык мааниси социалдык-
коомдук орчундуу маселени өз учурунда көтөргөндүгү менен мү-
нөздөлөт. Ушул күндө да өзүнүн тарбиялык маанисин жоготпостон, 
кайра жаңы күчкө ээ болуп, көпчүлүктүн көңүлүн өзүнө буруп жат-
кандыгы ал ырларынын актуалдуу теманы мазмунуна камтыганды-
гына байланыштуу.

Акындын дидактикалык чыгармаларына кайрылганда, коомдук 
турмуштагы нерсени элге айтып түшүндүргөнүн байкоо кыйын эмес. 
Алар образдар аркылуу берилет. Образдарды негизинен экиге топтош-
турууга болот: оң жана терс образдар. Оң образга эмгекчил, иштерман, 
күжүрмөн, ак көңүл, жөнөкөй, чынчыл, акыйкатчыл, билими бар жана 
өнөрү бар адамдар, кичи пейил, акылдуу адамдар жатат. Ал эми жал-
коо, ушакчы, кытмыр, көөп кетүүчүлүк, наадандык, көйрөңдүк, жал-
ганчы, ала көөдөн, мактанчаак, эки сөздүү, эки жүздүү, орой, одоно, 
кежир, сүткор байлар, ырайымсыз кандар, пайдачыл соодагерлер жана 
ушуга окшогондор терс образды түзгөн. Токтогулдун дидактикалык 
чыгармаларын окуганда булардан башка дагы ар түрдүү мүнөздөгү 
адамдар элестелип чыга келет. Акын бир-бирине карама-каршы образ-
дарды бекеринен чыгармаларына топтоп берген эмес. Ал жакшы са-
паттагы оң образдарды айтуу менен, аларды үлгү катары көрсөткөн, 
терс мүнөздөгү адамдарды түзөлүүгө чакырган. Ушул темадагы ырлар 
дидактикалык манерада айтылса дагы, кээ бир строфалар сатиралык 
мааниге ээ. Акындын төмөнкү ыры ушуга мисал болот:

Ханды кудай урарда,
Калкына жаман кас болот.
Байды кудай урарда
Дөөлөтүнө мас болот.
Кышты кудай урарда
Күн жылымдап жаз болот.
Эрди кудай урарда
Элүүндө жаш болот2.

Акын эзүүчүлөр бай менен ханды гана сынга албастан, жеңил мү-
нөздөгүлөрдү да мыскыл менен чымчып өтөт. Бул ырда терс мүнөз-
дөгүлөрдүн кемчиликтери сыпатталып, алардын кылмыштары ашке-
реленген. Жалаң бул эмес, анын «бий-болуштар башынан арылбаган 

1 Жоомарт. Шайыр акын. «Ленинчил жаш», 1938, 24-ноябрь. 
2 Токтогул, 1-т., 74-75-беттер. 



138 

жут кылат», «жаман адам белгиси – өз камы үчүн жүгүрөт», «орозо-
до молдолор опулдашат битирге», «чын болсо да жан кечти, чыдай 
берет кысымга», «иш тапшырба жалкоого, акыл айтпа чалпоого» 
деген жана башка ырлар сатиралык мааниге ээ. Акындын ушул мү-
нөздөгү ырлары сезимге жете курч тил менен элестүү берилген.

Токтогулдун мүдөөсү – элдик мүдөө. Акында андан башка эч 
кандай максат жок. Ошон үчүн кыргыз элинин асыл сапатын даңаза-
лап ырдап, айрым терс көрүнүштү сынга алды.

«Элдик ырдын каарманы эмгекчи элдин жакшы белгилерин, 
улуттук мүнөздүн мыкты жактарын сүрөттөйт, Ошон үчүн ал бар-
дык элге ушунча жакын жана кымбат»1. Бул пикир толугу менен Ток-
тогулдун чыгармаларына баа берүүдө туура келет. Анткени, акын-
дын ырлары кыргыз элинин эң сонун салтын, улуттук мүнөзүнүн эң 
мыкты жактарын чагылдырган. «Токтогулдун поэзиясында биринчи 
орунду үлгү ырлар, кыска насыяттар, афористтик төрт жол жана эки 
жол ырлар ээлейт. Бардык чоң акындардай эле, Токтогулда нравалык 
принциптер, социалдык, турмуштук жана эстетикалык көз карашта-
рынын системасы бардык ырларында баяндалат, бардык ырларына 
чачыратылган. Бирок улуу акында учкул сөздөр, макал менен афо-
ризмдер сыңары ушул кезде сүйлөө речине кирген санат-насыяттар 
гана мазмунун ээлеген ырларынын чоң цикли бар»2. «Токтогулдун 
термесинен бир-эки куплет жат билбеген кыргыз жок болсо керек»3. 
Улуу акындын ырларынын учкул сөзгө айланып, өз элинин жүрөгү-
нүн тереңинен орун алышы – анын чыгармаларынын идеялык-көр-
көмдүк жагынан эң жогору бийиктикте тургандыгы.

Улуу акын Токтогулдун чыгармачылыгына адабиятчылар менен 
катар философтордун көңүл буруп жатышы кокусунан эмес. Анын 
өзү акындын чыгармаларында философиялык көз караштын, ойлор-
дун кеңири камтылгандыгы менен белгиленет. Токтогулдун бардык 
баяндамаларынын түп негизи адам болгондуктан, алардын коомдон 
алган орду, турмушу жана этикалык нормалары жөнүндө акындын 
көз карашы чагылдырылат эмеспи. Мына ушул маселе кандайча 
баяндалганын төмөнкү ыр жолунан байкап көрүүгө болот:

Жайлоонун көркү ачылат 
Жайылып жаткан мал менен.
Булбулдун көркү ачылат 

1 А. Бочаров. Современная массовая песня. М., 1956, стр. 36. 
2 Н. Ситников. Мудрост народа, запечатленная в стихах. «Советская Киргизия», – 1940,  

22 сентября. 
3 Т. Үмөталиев. Токтогулдун термеси. «Ленинчил жаш», 1938, 2-июль. 



139

Буралган кырчын тал менен. 
Жигиттин көркү ачылат 
Айнектей сулуу жар менен.
Торгой сайрайт уктабай 
Агарган шоола таң менен. 
Карандай адам иче албайт, 
Чайдын көркү – нан менен. 
Салкындын тиет пайдасы 
Саратан ысык жай менен. 
Кубалашып ойносо, 
Баланын көркү тай менен. 
Жалама зоого жаралган 
Эчки-теке – кайберен. 
Чубашып басса жарашат, 
Төөнүн көркү – нар менен. 
Чилденин көркү ачылат 
Ак кардуу суук кар менен1.

Бул строфа жыйырма жол ырдан турат жана ошончо көп турмуш 
жагдайын камтыган. Ал кубулуштар жөн гана санап айтылбастан, поэ-
зия аркылуу берилген. Ырдын уйкашы так, ойлору ачык. Мында акын-
дын айтайын деген ою жаратылыштын өз ич ара байланышы, адам-
дардын өз ара мамилеси, катышы жана турмуштагы кооздук. Фило-
софтордун көңүлүн буруп жаткан кооздук, көркөмдүк жөнүндөгү ой 
жогорку ырда ушунча жагымдуу жана элестүү берилет. Бул ыр окуучу 
менен угуучунун оюн өзүнө тартып, андагы белгилерди, сапаттарды 
так ажырата билүүгө мажбур кылат. Чындыгында эле, келишкен жай-
лоодо мал жайылып жатпаса, анын өзү көрксүз, анын өзү жагымсыз 
да! Булбул жана башкалар жөнүндө да ушуну айтууга болот. Жараты-
лыштын кооздугу ушундай бир-бири менен болгон байланыш, карым-
катыш аркылуу гана ажарына чыкмак. Алар адам менен гана кооз, ант-
кени жаратылышка адам гана баа берет, андан ыракат алат. Токтогул 
– бул жерде жөнөкөй гана байкоочу катары эмес, кыраакы жана даана 
акын катары поэзия аркылуу философиялык оюн баяндаган.

Акын өзүнүн талантына жамынып алып, анча берилбей, бирде-
мелерди кураштырып айтууга тийиш эмес. Андай учурда акын өз 
милдетин түшүнбөгөн болуп, поэзия адамдардын таламын канаат-
тандыруудан четтеп калмак. Поэзия – акындын күчтүү сезиминен 
жаралган өзгөчө касиеттеги кымбат кубулуш. Ошон үчүн поэзия 

1 Токтогул, 1-т, 209-210-беттер. 



140 

адамга жакын. Андан адам ыракат алып, өзүнүн духовный таламда-
рын канааттандырат, ага таасирленет. Күчтүү акындар гана адам 
жанынын инженери милдетин аткарып, өзүнүн генийлигин көр-
сөтмөк. Александр Никитенко «...акындын генийи жаратылышты 
мажбур кылбайт», – деп көрсөтүп, анан минтип жазат: «Ал жара-
тылыштын салтанаттуу тоюна катышуу үчүн чакырылган, жемиш-
тери менен ыракаттанууга чакырылган».1 Токтогул жаратылыштын 
картинасын тартып, адамдардын көңүлүн, анын кооздугуна бурат. 
Ушул эле окумуштуу: «Гений деген эмне?» деп суроо коюп, анан 
өзү мындай жооп берет: «Бу адам духунун табигый, төмөн чөкпөгөн 
күчү... Анын өзү кадыресе адамдарда болбойт».1 Токтогул жараты-
лыш тартуулаган ийкемдүүлүгү, талантынын күчтүүлүгү жагынан 
кадыресе адамдар түгүл, өзүнүн доорундагы акындардан алда канча 
бийиктикте турган. Нускоочу акындардын ири өкүлү жана сөз чебе-
ри катары элге кеңири масштабда таанылышы, анын адабий мура-
сынын тарыхый-тарбиялык жана социалдык мааниси менен тыгыз 
байланыштуу. Мунун өзү айрым ырлардын формасы жана мазму-
ну жагынан Токтогулдун чыгармаларына турпатташ болуп калганы 
көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Ой ачык болсун үчүн айрым мисал-
дарды келтирип көрөлү.

 Токтогулда:
Кумарын жазат куш салган, 
Кымылдыйт ичи кыз алган. 
Куюлтуп ырдап отурсам, 
Сөзүмдө барбы бир жалган? (1-т.,. 73-бет)

Суктанбагын сулууга, 
Уят айтпа улууга. (1-т., 76-бет)

 Башка материалдарда:
Кумарың канбайт куш барда, 
Эмгектенгин күч барда. 
Таш чайнагын тиш барда. («Ала-Тоо», 1960, 122-бет)

Каяша айтпа улууга, 
Кызыкпагын жылууга. (фонду, инв. № 314, 26-бет). 

Биз жогоруда Токтогулдун чыгармаларынан үзүндү жана Кыр-
гызстандын ар кайсы бурчунан жазылып алынган ырлардан мисал 
келтирдик. Буларда формасы жана мааниси жагынан да окшоштуктар 

1 Ошондо 3-бет. 



141

бар. Кайсы бир мисал Токтогулдун ырына сөзмө-сөз туура келип 
турат. Ушундай эле сөзмө-сөз окшоштуктар, Токтогулдун «Дү-
нүйө» деген чыгармасынан жана элден жазылып алынган мате-
риалдардан, айрыкча, Бектур Шералиевден жазып алынган «Дүнү-
йө» деген ырдан да кездешет. «Александр Блок» деген эмгегинде,  
Л. И. Тимофеев анын орус элинин классикалык адабиятынан таасир 
алгандыгын белгилеп келип, анан мындай орчундуу пикирди жазат: 
«Кеп, албетте, мындай учурлар аз болбосо да, XIX кылымдын акын-
дарынын ыр саптары менен Блоктун айрым ыр саптарынын жана 
строфаларынын окшоштугунда эмес. Кеп Блоктун орустун класси-
калык поэзиясынын мыкты традициялары менен органикалык бай-
ланышында. Аларды тар ойлоого болбойт. Акындын чеберчилиги, 
мындайча айтканда, аныктык, интонациялардын жана ырларынын 
ритмдеринин турмуштук ишенимдүүлүгү тиги же бул таза стилис-
тикалык каражаттар менен гана жетишет. Ушул стилистикалык ка-
ражаттар поэтикалык баштан өткөрүүлөрдүн проекциясы катары 
айтылган»1. Л. И. Тимофеевдин бул айтканы Токтогул сыяктуу эл 
акындарынын чыгармачылыгына мүнөздүү көрүнүш. Жогоруда кел-
тирилген мисал ушул ойду бекемдеп турат.

Эл арасынан жазылып алынган материалдар менен Токтогулдун 
ырларынын перекличка сыяктуу кайталанышы көнүлдү өзүнө бурбай 
койбойт. Биринчи эле, бул жерде: «Токтогул элден алдыбы же анын 
ырлары эл арасына тарап кетип, оозеки ырдалып жүрөбү?» деген суроо 
туулат. Акынга өмүр бою элден үйрөнгөн, ал чындык. Анткени, Токто-
гул – эл кишиси. Ал дайыма эл кыдырып, өзүнүн ар түрдүү темадагы 
ырларын аткарып берген, чыгармаларын калк арасына таратып турган. 
Жогорудагы үчүнчү мисал Токтогулдун өз ыры экенин ачык көрсө-
төт. Ал эми эл арасынан жазылып алынып, ага параллель келтирилген 
«Эмгек этип жашыңдан, элге жаксаң эң кызык» деген ыр стилдик, көр-
көм каражаты жагынан гана аксабай, өзүнүн ачыктыгы жана тактыгы 
жагынан төмөн түшкөндүгүн сезебиз. Акындын ыры уйкашынын так-
тыгы, динамикалуулугу менен сүйкүм сапатка ээ.

Мазмун жана көркөмдүк жагынан болгон айырмачылык жалгыз 
гана бул мисалда эмес, башкаларда да бар экенин көрөбүз. Ой ачык 
болсун үчүн төмөнкү мисалга кайрылып көрөлү. Токтогул: «Суктан-
багын сулууга, уят айтпа улууга» деп, сөздөрдү өз орундарына кынап 
койгон. Мында угумдуулук сапатты пайда кыла турган тыбыштар-
дын үндөштүгү шайкеш келип турат. Айтылган ойду так билдирип, 

1 Л. И. Тимофеев. Александр Блок. – М, 1957, стр 162. 



142 

көркөмдүк сапатын көтөрүп жаткан күч, сөздөрдүн кылдат колдону-
лушу. Элден жазылып алынган материалда сөз ордунан бузулуп, поэ-
тикалык күчүн жоготуп койгондой баамдалат. «Каяша айтпа улууга, 
кызыкпагын жылууга» дегенде, тыбыштардын угумдуулугу төмөн-
дөп, кулакка кандайдыр сүйкүмсүз угулат. Токтогулдун ырларына 
параллель кылып алынган башка мисалдар жөнүндө да ушул өңдүү 
пикирди айтууга болот. Анткени, акындын ырлары динамикалуу 
келип, идеялык-көркөмдүк жагынан жогору турат.

Токтогулдун ырларынын мындай күчтүү чыгышы кыргыз элинин 
акыл-ой байлыгынан кыйла кылымдардан бери өнүгүп келген сонун 
традициясынан жөндөмдүү жана чебер пайдалангандыгы менен белги-
ленүүгө тийиш. «Токтогул өзүнүн афористтик ырларында, – деп жазат 
Н.Ситников, – гуманисттик мораль, этикалык жана эстетикалык нор-
маларды баяндаган түрдүү түстөгү кооз насыяттары менен өзгөчө бай. 
Чыгыштын улуу акындарынын поэзиясын улантуучу болуп көрүнөт»11. 
Жогорку пикирдин чындыгы бар. Анткени, Чыгыш элдери байыртадан 
дайыма карым-катнаш жасап келишкен, маданий байланышы да болгон. 
Акындары бири-биринен таасир алышкан. Токтогул кат тааныбаса да, 
Чыгыш элдеринин чыгармаларынан бир нече түрүн эң чебер аткарган. 
Казак, өзбек, дунган, уйгур ырларын эң сонун аткаргандыгы, аны менен 
угуучулардын көңүлүн ачкандыгы жөнүндө, акын менен бирге жүргөн 
замандаштары эске салат.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун «Насыят», «Терме», 
«Санат», «Үлгү ырлары», «Дүнүйө», «Эмне кызык», «Гүлдөп ал!» деген 
темалардагы ырларынан башка дагы «Аккан суу», «Болобу», «Жырга-
лы сендик дүйнөнүн», «Түз жолуңдан чыкпагын», «Курдаштын көөнүн 
билип өт» жана толуп жаткан ушул өңдүү дидактикалык чыгармалары 
бар. Ал чыгармалардын бардыгына талдоо жүргүзүп, эстетикалык маа-
ниси жөнүндө толук түшүнүк берүүгө мүмкүн эмес. Ошон үчүн акын-
дын айрым ырларына токтолуп, ал аркылуу тиги же бул чыгармасынын 
идеялык-көркөмдүк өзгөчөлүгү, эстетикалык-тарбиялык мааниси жө-
нүндө кыскача айтууну туура таптык. Токтогулдун афоризмдери мурун-
кулардын бул темадагы чыгармаларынан идеялык-көркөмдүк жагынан 
өзгөчөлөнүп, өзүнчө сапатка ээ. Акындын ушул темадагы ырлары со-
циалдык-коомдук мамилелерди, коомдук турмушту жана элдик мүдөө-
лөрдү ар тараптан кеңири камтып, адамдардын аң-сезимин ойготууда зор 
роль ойногондугу менен баалуу. Акын кыргыз элинин жыргалчылыгын 

1 Н. Ситников. Мудрость народа, запечатлённая в стихах. «Советская Киргизия», 1940, 22 – 
сентября. 



143

самады, ага жол издеди. Ал жыргалчылыкты эмгектен, эркин турмуш-
тан көрдү. Ошон үчүн кыргыз элинин эркиндигин баяндады, эмгектин 
маанисин тундуруп ырдады. Эмгек жана адилеттүүлүк – мына булар 
коомдук турмушту өзгөртүүнүн Токтогул көрсөткөн чаралары1. Ушул 
жагынан алып караганда да, Токтогул кыргыз поэзиясынын жаркырап 
тийген Чолпон жылдызы катары эң алыстан даана көрүнөт. Токтогул-
дун чыгармаларынын идеялык мотиви коомдук турмушту өзгөртүүгө 
багытталып, ал аркылуу эл үчүн жыргалчылыкты түзүү маселелери коз-
голгон болучу.

Тарпты жесе жарашат, 
Карга, кузгун капыры. 
Арга барбы таланса, 
Бей-бечара бакыры. 
Кузгундардын колунан, 
Эзилди элдин жакыры2.

Акын бул жерде эзүүчүлөрдү катуу сынга алып жатат. Өз оюн 
күчтүү мыскыл маанисиндеги күйдүргү сөздү, сарказмди колдон-
ду. Эзүүчү таптын өкүлдөрүн тарп аңдыган кузгун менен каргалар-
га теңеп сүрөттөгөнү абдан күчтүү чыккан. «Тарпты жесе жарашат» 
деп, алды менен кандайдыр «мактоого» алган болот. Бирок андагы 
ирониянын туюнтма түшүнүгү эң аягындагы «Кузгундардын колу-
нан эзилди элдин жакыры» деген ыр жолунан айкындалат. Ошен-
тип, акын бай-манап менен бий-болуштарды тарп аңдыган жырткыч 
канаттууларга салыштыра сүрөттөп, алардын ашкан ач көздөрдөн 
экенин, зулумдугун күчтүү эмоция менен берген. Казак элинин бел-
гилүү сынчыларынын бири жана адабиятчы Р. Бердибаев «Кыргыз 
калкынын улуу акыны» деген макаласында минтип жазат: «Токтогул 
чыгармаларынын тематикалык аймагы кең, ал өз доорунун ар албан 
акыйкатын сүрөттөгөн акын. Маселен анын ыйбараттык, осуяттык, 
насыйкаттык ырлары өз алдынча үлкөн салаа. Мында акын коом 
менен адамдын кеп чындыгын айтат, ар маселени калкка, элге пайда-
луулугу же зыяндуулугу жагынан баалайт»3. Бул пикирге толук ко-
шулууга болот. Анткени акын өз чыгармаларына материалды коом-
дук турмуштан алып, эч кимден жазганбай, ар дайым чындыкты 
гана баяндаган болучу. Жогоруда мисалга алынган ыр Токтогулдун 

1 А. Алтымышбаев А. Дөөлөткелдиев, М. Жунусов. Кыргыз элинин XIX кылымдагы алдыңкы 
катардагы коомдук – саясий жана философиялык ой – пикири. «Коммунист», 1951, № 5, 25-бет. 

2 Токтогул, 1-т,82-бет. 
3 Р. Бердибаев. Гүлстандын булбулдары. Алматы, 1970, 31-бет. 



144 

чынчыл жана өзүнүн поэтикалык оюн элге так туюндуруп айткан эң 
таланттуу акын экендигин көрсөтөт.

Улуу акын Токтогулдун поэзиясы – кыргыздын Ала-Тоосунун көк 
кашка суусундай тунук, ичинде эч кошмосу жок кызыл алтындай таза, 
ак болоттой курч, философиялык ойго мол поэзия. Акындын асыл сапат-
туу, ою тунук чыгармалары кыргыз совет поэзиясынын башатын түзүп, 
адабиятыбызды байытууда баа жеткис зор салым кошту. Анын идеясы 
ачык көркөм поэзиясы жүрөктүн тереңинен орун алды.

АКЫНДЫН АШКЕРЕЛӨӨЧҮ ЫРЛАРЫ 
ЖАНА ЧЫНДЫК ТУРМУШ

Токтогулдун лирикаларынын бир чоң салаасын анын ашкерелөө-
чү ырлары түзөт. Ал чыгармалар изилдөөчүлөр тарабынан ашкерелөө-
чү ырлар жана сатира делип да аталып жүрөт. Бул сыяктуу терминдин 
колдонулушу кокусунан эмес. Токтогулдун көпчүлүк ырлары өзүнүн 
тематикалык мазмуну жагынан ошол кездеги терс көрүнүштөрдү, кем-
чиликтерди сынга алуу менен, коомдук турмушка залакасын тийгизип, 
элге зыян келтирген адамдардын айтыштарын ашкерелөөгө багыттал-
ган эле. Мына ошол себептүү улуу акын Токтогулдун бул түрдөгү чы-
гармалары сатира деп аталууга толук укуктуу.

Сатира – искусство. Болгондо да, чабуул коюуучу искусство. Ал 
коом үчүн үлгүлүү, жакшы нерселерге карата чабуул жасабайт, анын 
келишпеген душманы – жашоосу бүткөн, жаңылыкка каршы тос-
коолдук кылган эски калдыктарга каршы күрөшөт. Ошон үчүн сати-
ранын объектиси кеңири. Бирок сатиранын автору тиги же бул терс 
көрүнүшкө чабуул жасаш үчүн типтүү кубулушту, типтүү мүнөздү 
гана бутага алууга тийиш. Ошондо гана сатира чагылдырган карти-
на таасирдүү болуп чыкмак. Бул принцип жазуучуларга гана эмес, 
төкмө акындарга жана башкаларга, айрыкча оозеки чыгармачылык-
ка да мүнөздүү. Дүйнө жүзүндөгү элдердин фольклоруна кайрылган-
да, лирикалык ырлар, эпикалык балладалар, сыйкырдуу жомоктор, 
баатырдык эпостор менен катар анекдоттор, сатиралык жомоктор, 
тамсилдер, притчалар бүт дээрлик сатира менен берилгенин көрүүгө 
болот. Фельетон, пародия жана булар гана түгүл, карикатура да сати-
ралык сүрөттөөлөр менен жүзөгө ашат.

Искусствонун башка түрлөрү, жанрлары сыяктуу эле, сатиранын 
предмети, чагылдыруучу объектиси коомдук турмуш, жеке адамдын 
керт башындагы кемчилик жана аны курчап турган айлана-чөйрө 



145

болуп саналат. Сатираны жанр деп атоо туура эмес. Сатира бул же 
тиги акындын, жазуучунун чындыкты чагылдыруудагы өздүк ыгы. 
Демек, сатира оозеки чыгармалардын жанрларынан да, түрлөрүнөн 
жана акындардын поэзиясынан, жазуучулардын прозасынан жана 
драмаларынан кездешиши мүмкүн. Сатиранын мүнөздүү бөтөн-
чөлүгү – анын объектиси коомго жат жана зыяндуу терс көрүнүш-
төр. Ошентип, сатира дегенибиз турмуштагы караңгы, жаман жана 
коомго жат нерселерди күйдүргү, курч сөз аркылуу мыскыл күлкү 
менен ашкерелегендик. Чыныгы сатира дайыма чындыктын туура 
негизин салган. Ал жаман көрүнүштөрдү эч качан жаап-жашырган 
эмес, кайра аларды моралдык жактан кыйратып келген. Биздин ада-
биятыбызда сатиралык бай традициялар бар».1 Традиция маселеси 
жалаң гана жазма адабиятка эмес, фольклорго жана Токтогул сыяк-
туу төкмө акындардын чыгармачылыгына мүнөздүү көрүнүш.

Кыргыз элинин фольклоруна кайрылганда, макал-ылакап жана 
табышмак өңдүү майда жанрдагы чыгармалардан тартып лирикалык 
ырларга, эпикалык дастандарга, кара сөз түрүндөгү жөө жомоктор-
го чейин сатиранын орун алганын көрөбүз. Ал сатираларда элдин ар 
кандай терс көрүнүшкө карата көз карашы, элдик этиканын идеалда-
ры чагылдырылган. Токтогул өзүнүн көп кырдуу чыгармачылыгында 
элдик сатирадан үлгү алды жана анын байыртадан бери өнүгүп кел-
ген сонун традициясына таянды. Алардан көбүрөөк көзгө урунганы 
акындык поэзияга мүнөздүү жана кеңири тараган түр – кордоо ыры. 
Аны ашкерелөөчү ыр деп айтса да болот. Токтогул элдик сатирадан 
жана кордоо ырларынын үлгүсүнө пайдаланганда аларга кайдыгер 
караган эмес. Акын өзүнүн күчтүү таланты менен кордоо ырын курч 
сатиранын деңгээлине жеткирген. Бул жагынан Токтогулду новатар 
деп атаса болот. Бүткүл дүйнө эмгекчилдеринин улуу жол башчысы 
В. И. Ленин мындай дейт: «Тарыхый ишмерлердин сиңирген тары-
хый эмгектери алардын ушу кездеги талаптарга караганда эмне бер-
гендигине карай бааланбастан, өзүнөн мурда өткөндөргө караганда 
алардын кандай жаңылык бергендигине карай бааланат»2. Токтогул-
дун сиңирген эмгегинин тарыхый мааниси, ошо өзүнөн мурункулар-
га караганда, алда канча демилгелүү аракет жасап, коомдук-саясий 
маселени поэтикалык чыгармаларында элестүү жана сезимге жетки-
ре чагылдырганы менен мүнөздөлөт.

1 В. Ермилов. Социалисттик реплизм үчүн. «Кызыл Кыргызстан», 1954, 22-июнь. 
2 В. И. Ленин. Чыгармалар, 2 –т. кыргызча биринчи басылышы, 1953, 193-бет. 



146 

Токтогулдун чыгармаларынын булагы – чындык турмуш. Акын 
өзү жашаган доорго, чөйрөгө кыраакылык менен байкоо жүргүздү. 
Анын көңүлүнүн борборунда элдин турмушу болду. Эл эмне үчүн 
оор турмуштан чыга албай жатат? Анын негизи эмнеде? Мына ушул 
сыяктуу суроолорго жоопту ошол кездеги коомдук түзүлүштөн из-
деди. Токтогул негизги себеп адилетсиз бийликтен экенин көрдү. 
Ошон үчүн акын эмгекчилердин таламын талашып, элдин маанайын 
баяндап ырдап чыкты. Анын элге сиңирген эмгеги так ушул жагы-
нан баалуу. Акындын бардык чыгармаларынын баалуулугу элдик 
экендиги менен, эмгекчилер тарабында туруп, эзүүчүлөрдү жек 
көрүү сезими менен ырдаганында, терең идеялдуулугунда. «Токто-
гулдун ырлары кыргыз поэзиясынын бийик чокусу, ал бийиктикке 
Токтогулдан башка азырынча бир дагы кыргыз акыны чыга элек»1. 
Кыргыз совет акындарынын көрүнүктүү өкүлүнүн бири Т. Үмө-
талиев бул оюн Токтогулдун чыгармаларынын тереңдигине карай 
айтып жатат.

Токтогулдун поэзиясы – баарынан мурда турмуштун поэзиясы. 
Анткени, анын ырлары кыргыз элинин өткөндөгү оор турмушун ча-
гылдырган болучу. Анын катуу эзүүдө жанчылган кыргыз элинин 
кыйын абалын сезимге жеткире чебер баяндаган. Эзүүчү таптын өкү-
лүн сынга алып, анын кылмышын ашкерелеген ырга төмөнкү саптар 
мисал болот:

Бай курусун, битирейт, 
Малайдын акын бүт бербейт. 
Манап алкы бузулду, 
Мал ордуна киши жейт2.

Коомдук турмушта чоң окуяларды туудуруучу себептер көп. Ал 
себептердин негизгиси – адамдардын укугу жана эркиндик. Ошону 
менен катар ага негизделген коомдук тарыхый өзгөчө жагдайлар 
экени белгилүү. Ушул жагынан алып караганда акынды жана башка 
художниктерди да белгилүү бир коомдук жана тарыхый доор туугу-
зат. Кайсыны мисалга келтирбейли, акындын аң-сезиминин өсүшү, 
дүйнөнү тааный билүүсү, жалпы эле анын позициясынын өз табы-
нын таламын жакташы жөнүндөгү маселелер жогоркудай аспекти-
де каралмак. Токтогулдун мисалга келтирилген ыры өткөн доордогу 
тарыхый бир учурдун картинасын ачык боёк менен даана көрсөтүп 
турат. Кыргыз элинин жакырдык турмушу жана бай-манаптардын 

1 Т. Үмөталиев.кыргыз акындарынын атасы. «Ленин жолу», 1965, № 116, 15 – июнь. 
2 Токтогул, 1 – том, 278-бет. 



147

катуу эзүүсү антитеза жагдайында сүрөттөлгөн. Токтогул бул жерде 
өз доорунун алдыңкы жана өтө гумандуу адамы катары сөздү те-
реңден козгоп жатат. Ал малдын ордуна киши жеген алкымы бузук 
манаптарга каршы. «Киши жейт» деген сүрөттөмө өтмө мааниге ээ. 
Мында канкор манаптардын жазыксыз кишилерди сураксыз өлтү-
рүп салганын айтып жатат. «Мал ордуна киши жейт» деген ыр сабы 
менен манаптардын айыбын ачып, күйдүргү сарказм менен алардын 
жүрөгүн жаралаган, мыскылга алган. Ушундан эле Токтогулдун эм-
гекчилер тарабында турган, алардын мүдөөлөрүн көздөгөн элдик 
акын экендиги, күчтүү сатира аркылуу эзүүчүлөрдүн кылмыштарын 
ашкерлелегендиги көрүнүп турат.

Токтогулдун поэзиясы – баарынан мурда чындык турмуштун 
поэзиясы. Анткени, акын өзүнүн чыгармаларынын материалын элдин 
чыныгы турмушунан алып, кыргыз эмгекчилеринин катуу эзүүдө, 
кыйын күндө калганын ушунча чебердикте баяндап ырдаган болучу, 
анын ар түрдүү темалардагы курч ырлары ачык белгиленип турат. 
Ушул жерде Н. Степановдун төмөнкүдөй бир оюн аргумент катары 
келтирүүнү туура табабыз. «Некрасовдун поэзиясынын турмуштук 
чындыгы аны курчап турган чөйрөнү объективдүү чагылдырганы-
нан, үстөмдүк кылган түзүлүштүн адилетсиздигине жана эки жүз-
дүүлүгүнө каршы ашкерелөөчү багытынан пайда болгон. Некрасов 
жазуучунун негизги милдетин чындыкты ушундай туура чагылды-
руудан көргөн»1. Токтогул жазуучу эмес, өзүнүн чыгармачылык ме-
тоду боюнча башка типтеги, мындайча айтканда, импровизатордук 
ыкты колдонгон акын. Бирок Токтогулдун поэтикалык ой жүгүр-
түүсү жана чыгармаларынын ашкерелөөчү багыты жагынан Некра-
совго өтө жакын, окшош. Турмуш чындыгын сүрөттөө эки акындын 
тең негизги көркөмдүк критерийлеринен болуп эсептелет.

Үстөмдүк кылуучу түзүлүштү, феодалдык-уруулук бийлик-
ти жана аны колдогон өзүм билемдик падышалык доорду Токтогул 
абдан жек көргөн. Ошон үчүн Токтогул куугунтукка алынып, акыры 
алыскы Сибирге айдалган.

Жамандыгын ырдайм деп, 
Жазыктуу болдум манапка. 
Жазыгы жок эченер,
Манаптар чапты канатка2, – 

1 Н. Л. Степанов. Некрасов и советская поэзия. М, «Наука», 1966, стр. 9. 
2 Токтогул, 1-т, 110-бет. 



148 

дейт акын. Токтогул мында учкул сатираны колдонгон эмес. Бирок, 
эзүүчүлөрдүн кылмыштарын ашкерелөө күчтүү. Бул ырда сөз адилет-
тин жоктугу жөнүндө, өз укугу үчүн күрөшкөн жазыксыз эчен адам-
дардын жабыр тартышы жөнүндө жүрүп жатат. Улуу акын да туура 
сөзүн айтканы үчүн «манапка жазыктуу» болгон. Токтогулдун күчтүү 
акындыгы сөзүнүн курчтугу, таамайлыгы жана дааналыгы менен баа-
ланат. Жогорку «Манаптар чапты канатка» деген ыр жолу абдан элес-
түү, эмоциялуу сүрөттөмө. Мында «канатка» деген түшүнүк метафо-
ралык мааниге ээ. Эзүүгө каршы чыккандарды кушка салыштырып, 
алардын эркиндикке талаптанганын элестетүү менен, манаптар тара-
бынан күрөшчүл адамдардын жок болуп кетишин канаты сынганга 
теңөө менен сүрөттөдү.

Акын ушундай көркөм каражаттар аркылуу өз оюн күчтүү сезим 
менен берүүгө жетишкен.

Чыныгы сөз чеберинин, ойчул сүрөтчүнүн чыгармасы коомдук 
турмушту чагылдырууга тийиш. Эмгекчилердин улуу жол башчы-
сы В. И Ленин: «Коомдо жашап, анан ал коомдон четте туруу мүм-
күн эмес»1 – деп үйрөтөт. Улуу көсөмдүн бул көрсөтмөсү чыгарма-
чыл күч – акындарга да тийиштүү. Ушул жерде В. Г. Белинскийдин:  
«...ар бир адам, ал эми акын болсо ого бетер, мезгилдин жана чөйрө-
нүн таасирине сөзсүз учурайт. Ал ошол өзү жашап турган коомдук 
түшүнүктөрдүн башталмаларын жана жыйындысын эне сүтү менен 
бирге оозанат, өзүнө сиңирет»1 – деп, өтө таасын айткан пикирин 
эске салууга туура келет. Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун 
чыгармаларына байкоо жүргүзгөндө, ал жашаган доор ага таасир эт-
кенин, коомдук түшүнүктөрдү өзүнө сиңирип алганын, аны поэзияда 
чагылдырганын көрөбүз. Өзү жашап турган коом анын алдында ор-
чундуу милдеттерди койду. Токтогул жаш кезинен эле коомдо өкүм 
сүргөн адилетсиздикти көрдү. Эмне үчүн мындай? Кимдин максатын 
көздөөгө тийиш? Акын бул суроолорго жооп издеди. Ошон үчүн ади-
леттүү бийлик, эмгекчилердин укугу жана эркиндик жөнүндөгү ма-
селе анын чыгармаларынын пафосун түздү. Ал өз доорунун алдың-
кы акыны катары эл мүдөөлөрүн жактап ырдады. Анын лирикалары, 
алардын ичинде коомго жат терс көрүнүштөрдү катуу сынга алган 
ашкерелөөчү ырлары, сатиралары көңүлдү өзүнө бурат.

Токтогул – поэзиядагы курч сатираны баштоочулардын көрү-
нүктүү өкүлдөрүнүн бири. Сатирик болуш үчүн коомдогу ар кандай 
өзгөрүүлөрдү, алга жылууга – эмнелер тоскоолдук кылып жатканын 

1 В. Г. Белинский. Собр. Соч., в 3-х томах, т.2 М., 1948, стр. 362. 



149

жана башка кемчиликтерди даана байкап билүү керек. Н. В. Гоголь, 
М. Н. Салтыков-Щедрия, В. А. Крылов жана башкалар өздөрүнүн 
чыгармаларында коомдун өсүшүнө тоскоолдук кылган, ага зыян 
келтирген кемчиликтерди сынга алышкан болучу. Токтогул алар 
сыяктуу жазуучу эмес. Бирок акын өзүнүн кыраакылыгы жана даа-
нышмандык сезими менен Кыргыз коомчулугунда кездешкен кем-
чиликтерди көрө билип, аларды катуу сындаган, ашкерелеген. Анын 
«Арзыматка», «Дыйканбайдын ашындагы ыр», «Беш каман», «Эшен 
калпа», «Үйчүлүк эшен», «Токтогулдун төрөлөргө ырдаганы» жана 
башка чыгармалары коомдогу кемчиликтерди, терс көрүнүштөрдү 
сынга алган курч сатиралардан болуп саналат.

Сатиранын өзүнчө объектиси болот. Коомдук турмуштагы со-
циалдык мааниси бар терс көрүнүштөр сатиранын булагы, ансыз 
сатира жаралмак эмес. Сатиранын булагы – чыныгы турмуш. Анын 
объектиси – жалпы элге таандык этикага сыйбаган, адамгерчилик-
тен алыс турган ар кандай жаман жорук-жосундар, терс көрүнүштөр, 
мындайча айтканда, оңой жерден оокат издеген алдым-жуттумдар, ач 
көздөр, зулумдар, эмгекчилердин эмгегинен пайдаланган эзүүчүлөр, 
жок нерселер менен элди алдаган динчилдер жана башкалар. Булар 
майда нерселер эмес, булар, коомго жат, көз жаздымда калбай турган 
эң зор көрүнүштөр. Токтогулдун жогоруда аталып өткөн чыгармала-
ры өзүнүн мазмунуна социалдык маанидеги терс көрүнүштөрдү кам-
тыган десек болот. Мисалга «Арзыматка» деген ырды алып көрөлү. 
Бул – Токтогулдун алгачкы ырларынын үзүндүсү. Ал кезде Токтогул 
айтыш жагынан али такшала элек болучу. Бирок сөзүнүн курчтугу, 
тилинин өткүрдүгү жагынан, мындайча айтканда, идеялык-көркөм-
дүк жагынан акындын алгачкы ушул ыры жогорку бийиктикте турат.

Бекти көрсөң мактайсың, 
Бекер ичкен аш үчүн. 
Кошомат кылып бегиңе, 
Бечараны каптайсың. 
Ханды көрсөң, мактайсың, 
Кардың тойгон жериңде,
Кошамат кылып ханыңа, 
Карыпты көрсөң, каптайсың1, – 

дейт акын. Бул ыр аркылуу «бекер ичкен аш үчүн» сатылган Арзы-
мат сыяктуу манапчыл ырчыны катуу сынга алган. Токтогул мур-
датадан келе жаткан акындык поэзиянын традициясын колдонуу 

1 Токтогул, 1-т, 26-бет. 



150 

менен, айтыштагы кордоонун үлгүсүн пайдаланган. Традиция масе-
лесин бир башка, бирок аны өзүнүн ийкемдүүлүгү, жөндөмдүүлүгү 
жана дааналыгы менен колдоно билүү керек, ансыз көздөгөн максат-
ка жетпей калат эмеспи. Токтогул акындык поэзиянын традициясын 
новатордук менен пайдаланып, күйдүргү курч сөз менен ширетилген 
ыр аркылуу бай манапты жандап, алардын мартабасын мактаган Ар-
зымат ырчынын эл алдында бетин ачты, катуу сындады. Токтогул 
өзүнүн сезимдүүлүгү аркылуу тап жигин – эзүүчүлөр менен эзилген 
элди эки ажырымда белгилеп көрсөттү. Ал төрдө олтурган чоң манап 
Дыйканбайдан тартынып калган. Так ошол манаптын алдында Арзы-
маттын айыбын ашкереледи.

Сатиранын куралы – курч тил. Жогоруда мисалга келтирилген 
ырдын тили ушундай сапатка ээ. Мында «Бекер ичкен аш үчүн» деген 
ыр тизмеги жөн гана алынган эмес. Анын тереңинде кыргыз элинин 
жакшы салтына туура келбеген социалдык жагдайды камтыган терең 
маани бар. «Бекер ичкен аш» дегенде, жалаң гана өзүнүн керт ба-
шынын камын ойлогон түрөкөй адамдын образын көз алдыга кел-
тиребиз. Чындыгында эле, Арзымат «карды тойгон жеринде канды 
мактаган, карыпты каптаган» эң акылсыз, алаңгазар ырчы болуп кө-
рүнөт. Токтогул турмуштук көрүнүштү реалисттик менен сүрөттөп, 
бай-манапты жандаган Арзымат ырчыны олтурган ордунан тургус 
кылып жеңген. Токтогулдагы жакшы нерсе – өзүнүн элдик акын эке-
нин даана көрсөткөнү. Ал ошо жаш кезинде эле кыргыз элинин ой-
тилегин, умтулууларын жактап ырдаган акын катары таанылды. Ток-
тогул акынды эл кызматындагы адам катары баалаган. Элден четте 
калуу, аз сандагы бай-манаптарды жандап, алардын сөзүн сүйлөө 
кыргыз элинин сонун салтын бузгандык, ага чыккынчылык кылган 
кара күч катары эсептеген болучу. Ошон үчүн «Бекти көрсөң мактай-
сың» деп, бектерине жамынып олтурган Арзыматка алардын көзүнчө 
катуу айтты.

Улуу акын Токтогулдун манап ырчысы Арзыматка карата айткан 
ыры бизге толук жеткен жок. Ошону менен катар Токтогул менен 
Арзыматтын кандай шартта айтышканы жөнүндө жупуну гана маа-
лымат бар. Ал эми Арзыматтын ыры түк сакталбаган. Бирок ал кезде 
жаңыдан ырдай баштаган Токтогулдун: «Казы менен картага той-
гонуңду ырдадың, хан Дыйканбай ырчысы болгонуңду ырдадың» 
деген сөзүнөн улам Арзыматтын ырынын мазмуну эмнеге багыттал-
ганын, анын өзү кимдин сөзүн сүйлөгөнүн, кимдин ырчысы экенин 
даана биле алабыз. Токтогул Арзыматтын айтканын өзүнө материал 



151

кылып алып, кайра анын өзүнө жумшады. Токтогул аны «Кара карга 
үндөнүп каркылдаган урганым» деп сыпаттап, экинчи жагынан «ма-
дырайган соргогум» деп мүнөздөдү. «Кара карга» деген символ эмес, 
анын өзү Арзыматтын мүнөзүн белгилеген сатиралык образ.

Кетмен-Төбө өрөөнүндөгү өйүз-бүйүз элди, тиги жагы Аксынын 
жарымын, бу жагы Жумгалдын кыйла жерин бийлеп турган Дыйкан-
байдай чоң манапка ал кезде ким каяша айтчу экен? Анын көз алдын-
ча ырчысын ашкерелөө, аны менен катар бий-болуштарды сынга ала 
кетүү оңой бекен? Токтогул жүрөгүнүн тунуктугу менен ушундай 
курч сөздү колдонду. Ошону менен катар карып менен бечараларды 
жактаган анык элдик акын экендигин көрсөттү. Ал жаштыгына жана 
биринчи жолу, болгондо да Дыйканбайдай чоң манаптын, хандын ал-
дында, чоң ырчы Арзымат менен айтышып жатканына карабай, өзү-
нүн күчтүү акындыгы аркасында гана жеңишке жетишкен, келечеги 
тайкы акын эч качан мындай сөздөрдү айтмак эмес. Токтогулдун бул 
ыры курчтугу, таасындыгы боюнча башка чыгармалары сыяктуу эле 
социалдык-тарыхый мааниге ээ.

Сатиранын предмети турмуштагы терс көрүнүштөр, эски бой-
дон катып калган нерселер, адамдардын жаман жүрүш – туруштары, 
алардагы кемчиликтер жана башка дүйнөдөгү алааматтар болуп сана-
лат. Сатиранын камтый турган объектиси кең. Бирок, автор алардан 
типтүү көрүнүштү, типтүү образды алып, анын типтендирип берүү 
зарыл. Майда нерсе сатира үчүн мүнөздүү эмес. Коомдук-саясий кө-
рүнүштү чагылдыруу менен сатиранын таасири артмакчы. Ансыз са-
тира бийиктикке жетпей калышы мүмкүн. Демек, сатиралык чыгар-
малардын булагы коомдук турмуш жана ошо коомдо жашаган адам-
дардын ар түрдүү мамилелери.

Эгер Токтогулдун лирикасына кайрыла турган болсок, коомдук 
турмуш ар тараптан кеңири камтылганын, кайсы бир көрүнүштөр са-
тиралык багытта чагылдырылганын көрөбүз. Анын өзү жалгыз гана 
Арзымат менен болгон айтышта эмес, башка дагы толуп жаткан ли-
рикалык ырларынан байкалат.

Токтогул – өз доорундагы аң-сезимдүү, алдыңкы катардагы 
ойчул адамдардын көрүнүктүү өкүлү. Ал коомдун алга карай өсүшү, 
замандын оор дөңгөлөгүнүн жылышы менен кыргыз элинин катуу 
жакырданышын, ага байланыштуу эмгекчилердин агып жаткан көз 
жаштарын көрдү. Кыргыз элинин кыйын күнгө дуушар болушу 
акынды ойлонтпой койгон эмес. Ошунун үчүн акындын эзүүчүлөр-
дү жек көрүү сезими эволюциялык жол менен өнүгүп отурду. Анын 



152 

чыгармачылыгында бай-манаптарды жана падышалык бийликти 
жектеп ырдоо мотиви улам кенен орун ала берди. Акын өзүнүн бир 
ырында элдик тилекти мындайча баяндады:

Падыша залим баш болуп, 
Бардык ак сөөк жоголсо, 
Мителерден кутулуп, 
Биздин заман оңолсо...1

Бул толук кандуу сатира эмес. Мында коомду өзгөртүү жөнүндө-
гү ой чагылдырылган. Бирок, бул мазмуну жагынан тарыхый маани-
ге ээ ыр. Анткени, мында өмүр үчүн жасалган аракет көз алдыга элес-
телип турат. Чындыгында, эски менен жаңынын ортосундагы өмүр 
үчүн болгон күрөштөн келип, конфликт түзүлөт. Конфликт жөн гана 
байкалган абстракттуу туюнтма эмес, анын негизинде айыгышкан 
күрөш бар болот. Токтогулдун сатирасындагы конфликт – эзүүчлөр 
менен эзилгендердин ортосундагы күрөштүн конфликтиси. Жогорку 
ырда андай конфликт даана көрүнбөгөн менен, элдин үмүт-тилеги-
нин пафосу акын тарабынан жагымдуу аспектиде сүрөттөлгөн. Ток-
тогулдун сатирасындагы конфликтинин курчуп жеткен чеги «Беш 
каман», «Эшен калпа», «Папы калпа», «Токтогулдун төрөлөргө ыр-
даганы» деген чыгармаларынан даана көрүнөт.

Жалаң гана эпикалык чыгармаларда эмес, лирикалык ырларда 
да типтүү окуялар, типтүү каармандар сүрөттөлүүгө тийиш. Типтүү 
образдарды түзүү, аны тийиштүү деңгээлде элестүү сүрөттөп көрсө-
түү жазуучу-акындарга мүнөздүү экени талашсыз. Бирок оозеки эл 
чыгармачылыгында жана акындык поэзияда да типтүү образдар тү-
зүлөрүн эстен чыгарууга болбойт. Орус элинин улуу жазуучусу М. 
Горький фольклордун маанисин белгилеп келип, «каармандардын эң 
терең жана көрүнүктүү барып турган көркөм типтери фольклор та-
рабынан, эмгекчил элдин оозеки чыгармачылыгы тарабынан түзүл-
гөн»2 деп көрсөткөн. Чындыгында, типтүү образдар оозеки чыгар-
малардын көп түрлөрүнөн кездешет. Ал эми Токтогулдун поэзиясы-
на кайрылганда, акын өзүнүн «Беш каман», «Эшен калпа», «Папы 
калпа» деген жана башка ырларында типтүү образды түзгөнүн ачык 
байкайбыз. Ушул жерде А. В. Луначарскийдин сатира жөнүндө айт-
кан оюн келтирүүнү туура табабыз, ал мындай дейт: «Сатириктин 
өзү кайда болбосун, балким, анча ачык эмес баяндалсын, бирок анда 
жашап жана аларда кимдин өкүлү, идеалы болуп сүйлөйт экен, ошол 

1 Токтогул, 1-т., 221-бет. 
2 М. Горький. О литературе. М., 1953, стр. 698. 



153

жерде гана улуу сатира чыгат»1. А. В. Луначарскийдин бул айтканы 
кыргыз акыны Токтогулдун сатирасына да таандык десек болот, ант-
кени акын өзүнүн ашкерелөөчү ырларында идеал катары көрүнөт. Ал 
элдин өкүлү даражасында алдыга чыгып, эзүүчүлөрдү катуу сынга 
алат, алардын кылмыштарын ашкерелейт.

Токтогул – окубаган, революциялык күрөштүн жолуна анча ачык 
түшүнбөгөн адам. Бирок өзүнүн элге берилгендиги менен дайыма 
эмгекчилер тарабында туруп, алардын мүдөөлөрүн баяндап ырдады. 
Токтогул үчүн эл-дыйкандар, жарды-жалчылар тарыхтын негизги 
күчү. Ошон үчүн ал «көп түкүрсө – көл болот» деп ырдап, элдин кү-
чүнө ишенди. Анын эл күчүнө ишенип, аларга таянганы «Беш каман» 
деген чыгармасынан көрүнөт.

«Беш каман» – саясий сатира. Анткени бул чыгармада ошол 
өткөн доордогу коомдук түзүлүшкө, эзүүчүлөргө так баа берилген, 
ал аркылуу бийлөөчүлөр катуу сынга алынган.

Акындын көз алдында болуп жаткан коомдук өзгөрүүлөр, андан 
келип чыккан таптык күрөштөр анын көңүлүн бурбай койгон эмес. 
Акын тарыхый окуяларга, эски менен жаңынын ортосунда жүрүп 
жаткан күрөшкө кайдыгер караган жок. Ал бардык окуяга активдүү 
катышты. Ал катуу эзүүдө калгаң кыргыз эмгекчилеринин мүдөөлө-
рүн баяндап, алардын таламын жактап ырдады. Эл үчүн кызмат кыл-
баган, алардын үмүт- тилегин, максаттуу оюн тундуруп ырдабаган 
акын – акын эмес деп, Токтогул өз милдетин туура түшүндү. Ошон 
үчүн колуна комуз кармап, алгач ырдап чыкканда эле кыргыз элинин 
ой-тилегин чагылдырды.

Өткөн XIX кылымдын экинчи жарымында жана XX кылымдын 
башында кош эзүүгө дуушар болгон кыргыз эли кыйын күндү баштан 
кечирип, үстөмдүк жүргүзгөн тапка каршы көтөрүлүп турган. Мындай 
күрөштөр кыргыз жергесинин бардык жеринде канат жайган болучу. 
Ысык-Көл, Нарын жана Чүй өрөөндөрүндө эчен кагылыштар, чабы-
шуулар жана касташуулар чыккан. Ал чабыштарда эчен эр-азаматтар 
каза тапкан. Нарын өрөөнүндөгү ошол окуя жөнүндө Тоголок Молдо 
«Кабыргама таш батты» деген ырды жазган. Чүй өрөөнүндөгү ошондой 
чабышуу жөнүндө Калмырза «Ак көйнөк» деген ырды чыгарган. Кетмен-
Төбөдөгү окуя жөнүндө улуу акын Токтогул «Беш каман» аттуу ырын 
түзгөн болучу. Өзүнүн курчтугу, социалдык маселени терең камтыган-
дыгы боюнча акындын «Беш каман» аттуу чыгармасы өзгөчө орунда 
турат. «Беш каман» деген ыры, чындыгында анын чыгармачылыгындагы 

1 А. В. Луначарский. Статьи о литературе. М., 1957, стр. 251. 



154 

жаңы бурулуштун этабы. Бул ыр элдин боштондукка чыгуу күрөшүнүн 
жаңы шарттарында акындык эски традицияларды карап чыгуу этабы-
нын коомдук турмушта жетилгендигин далилдеди»1.

«Беш каман» деген тема символ эмес, көркөм образ. Токтогул 
өзүнүн бул чыгармасында элди аябай эзген чоң манап Рыскулбектин 
беш уулун катуу сынга алып, алардын катаалдыгын, эмгекчилерди 
«күндө айыптап жегенин», «чыркыратып жардыга эч бир теңдик бер-
бегенин» курч ыр менен баса көрсөтүп айткан. Чындыгында, Рыскул-
бек датка элди аябай эзген болучу. Ал өлгөндөн кийин бийлик анын 
Дыйканбай, Атакан, Акмат, Миңбай, Мырзакан өңдүү беш уулуна 
калды. Эзүү дагы күчүнө алып, эл аябай жакырданды. Мына ушун-
дай оор абалга чыдабаган эл манаптардын эзүүсүнө каршы көтөрү-
лүп, боштондукка жетүүгө аракет жасашты, курал менен чыгышты. 
Мына ушул күрөшкө Токтогул да активдүү катышып, элдин ой-ти-
легин билдирген көрөгөч адам катары алдыда жүрдү. «Беш каман» 
деген ыр ушундай тарыхый окуянын негизинде жаралган чыгарма. 
Демек, «Беш камандын» булагы – чындык турмуш. Андагы баяндал-
ган адамдардын баары тарыхта болгон адамдар.

Токтогулдун «Беш каман» аттуу ыры – коомдук тарыхый чын-
дыкты кеңири камтып, кыргыз элинин баштан кечирип жаткан оор 
турмушунун ачык картинасын элестүү жана күчтүү сезим менен ча-
гылдырган чыгарма. Акындын «Беш каман» деген ыры жана башка 
чыгармаларынын баалуулугу социалдык чындык ар кандай кара 
күчтү, адилетсиз бийликти, зордук-зомбулдукту жок кылып, акыйкат 
салтанат курарын элге туюндурган терең идеясы менен мүнөздөлөт. 
Ошон үчүн анын чыгармалары өзүнүн маанисин ушул күнгө чейин 
жоготкон жок. Мындай узак жашаган өмүр, жылдыздуу тагдыр эм-
гекчи массалардын үмүт менен тилектерин, алардын бирдиктүү күч-
төрүн даана көрсөткөн элдик чыгармаларда гана болот. Акындын 
эзүүчүлөрдү жек көрүп, эмгекчилерди аларга каршы күрөшкө чакыр-
ган курч саясий ырлары өз мезгилинде кыргыз элинин таптык сези-
мин ойготуп, алардын күчүн топтоодо белгилүү мааниге ээ болгон.

Акындын чыгармаларынын элдик экендиги кокусунан пайда 
болгон көрүнүш эмес. Коомдун өнүгүү процессинин бардык тети-
гин ар тараптан көрө билип, элди күрөшкө чакыруу, эмгекчилерди 
уюштуруп алдыга жүрүү Токтогулдай кат тааныбаган кишинин ко-
лунан келүү кыйын иш эле. Ошондой болсо да, элди терең сүйгөн-
дүгү, кедей табын жактагандыгы менен ал туура жолго багыт алды. 

1 В. Виноградов. Соолбос булак. «Советтик Кыргызстан», 1965, 5-июнь. 



155

Акын «жам букара бириксе», бийлөөчүлөр «айлаларын таба албай» 
каларын түшүндү. Ал жөнүндө бийик добуш менен эл алдында 
жүрүп ырдады. Эмгекчилердин улуу жол башчысы жана окутуучусу  
В. И. Ленин мындай деп көрсөтөт: «...Бир дагы тирүү киши тигил 
же башка таптын тарабына өтпөй (алардын өз ара мамилелерин тү-
шүнүп алгандан кийин) туралбайт, ошол таптын ийгилигине кубан-
бай коё алабайт, анын ишинин оңунан чыкпагандыгына кайгыр-
бай да коё албайт, бул тапка кас болгондорго, артта калган көз ка-
рашты таратуу менен анын өнүгүшүнө тоскоолдук кылуучуларга 
жана башка ошол сыяктууларга каршы кыжырданбай коё албайт»1.  
В. И. Лениндин бул айтканы Токтогулдун чыгармачылыгын изилдөө-
дө, баа берүүдө критерий болмок. Анткени, акындын чыгармачылыгы 
жана басып өткөн жолу улуу жолбашчынын айткан мүнөздөмөсүнө 
төп келип турат. Токтогул кедейлер тарабынын боштондукка карата 
умтулганын, кыргыз элинин эркиндик үчүн күрөшкөнүн түшүнгөн 
болучу. «Рыскулбектин балдарына тик багып ырдаган, алардын каа-
рынан коркпой, кара ниеттиктерин, ач көздүктөрүн зулумдуктарын 
ашкерелеп пардасын сыйрып таштап, бузук кебетелерин элге көрсөт-
көн жагынан Токтогулдун астына чыккан башка ырчыны эч ким бил-
бейт»2. Өткөн заманда кайсы бир акындар манаптарга каршы, эзүүчү-
лөргө каршы ырдашкан. Бирок Токтогулдай күчтүү пафосто чыгар-
маны түзүп, эзүүчүлөрдүн кылмыштарын ашкерелеген, катуу сынга 
алган акынды уга элекпиз. Акындын «Беш каман» деген чыгармасы 
көркөм сапаты жагынан гана эмес, коомдук турмушту кеңири кам-
тыганы, актуалдуу маселени өз учурунда көтөргөнү менен баалуу. 
Токтогулдун бул чыгармасын кыргыз элинин өткөндөгү турмушунун 
тарыхый мезгилин көрсөткөн летопись десек жаңылбайбыз.

Казак элинин белгилүү окумуштууларынын бири X. Жумалиев 
мындай дейт: «Бизге, бүткүл чыгыш аймагында сөзү менен да, иши 
менен да падышага, хан, манап, феодалдарга каршы чыккан, калың 
букараны «балтага» чакырган... баш кесет деп тил тартпаган эки 
акын бар: бири казактын Махамбети, экинчиси – кыргыздын Токто-
гулу. Булардын өмүрү да, иши да, сөздөрү да үндөш»3. Жумалиев бул 
салыштырууну бекеринен келтирип жаткан жери жок. Чындыгында 
эле, бул эки акындын чыгармалары өзүнүн тенденциясы боюнча бай-
манаптарга каршы багытталганы менен мүнөздөлөт. Эки акындын 
өмүр жолу да окшош десек болот. Экөө тең бийлөөчүлөр тарабынан 

1 В. И. Ленин. Чыгармалар, кыргызча биринчи басылышы, 2 – т., 1953, 583-бет. 
2 Т. Үмөталиев. Кыргыз акындарынын атасы. «Ленин жолу», 1965, №116, 15 – июнь. 
3 Х. Жумалиев. Токтогулдун токсон толгоо ырлары. «Казак адабиети», 1965, №25, 18-июнь. 



156 

куугунтукка алынып, элден бөлүнүп айдалган. Бирок эки акын тең 
курч ырларын айтуудан тартынган эмес.

Токтогул – өз элинин мүдөөсүн, ой-тилегин жакшы түшүнгөн 
акын. Ал эл акындарынын эл алдындагы жогорку милдетин түшүнүп, 
эгерде акын чындыкты ырдабай турган болсо, ал акын болуп эсеп-
телбейт деген. Эл үчүн кызмат кылуу деген сөз – чындык үчүн кыз-
мат кылуу дегендикке жатат. Токтогулдун чыгармачылыгынын не-
гизги мазмуну мына ушунда. Ал ыр эмгекчи элдин эң мыкты турмуш 
куруу күрөшүндө анын кубаттуу куралы болууга тийиш деп эсепте-
ген»1. Токтогул кыргыз эмгекчилеринин кыйын күндө калганын, оор 
абалын түшүнүү менен катар «беш камандарга» каршы жүргүзүлгөн 
күрөштө дайыма алдыда жүрдү, куйкумдуу курч ырлары менен эзүү-
чүлөрдүн жүрөгүн жаралады, элдин биримдигин чыңоо керек экен-
дигин белгилеп айтты. Ошентип, Токтогул ар дайым эмгекчи элдин 
тарабында болуп, алгачкы чыгармачылык иштиктүүлүгү менен туура 
багытта турду. Адилетсиздик бек өкүм сүрүп, караңгылык каптап 
турган доордо элдик поэзияда идеясы терең чыгармаларды түзүштүн 
өзү акындын даанышмандыгын, сезимдүүлүгүн белгилемекчи.

Акындын кыялдануу сезими күчтүү болуу керек. Бирок жалаң 
гана сезим менен көңүлгө толумдуу мыкты чыгарманы жаратпайт. 
Сезим менен катар акын ошо өзү көрүп жаткан тарыхый өзгөрүүлөр, 
кубулуштар жөнүндө ой жүгүртүп, андан жыйынтык чагарууга, 
жалпы эле коомдук турмушка баа берүүгө тийиш. Акындын – сези-
минен жаралган корутунду коомдук мааниге ээ болуп, тиги же бул 
угуучунун жана окуучунун эстетикалык табиятын козгоп, белгилүү 
даражада таасир этүүгө тийиш. Ошондо гана чыгарма элдик талапка 
жооп берип, түбөлүктүү өмүр сүрмөкчү. Бул сыяктуу талап жазуучу 
– акындарга коюлары белгилүү. Импровизациялык ыкманы пайда-
ланып, алдын-ала даярданбай эле ырды жарата салган төкмө акын 
коомдук турмушту арымдуу камтыган, ой жагынан терең чыгарма-
ларды жарата алабы? Бул көңүлдү өзүнө бура турган суроо. Ал эми 
импровизатор акындарга кайдыгер карап, идеялык-көркөмдүүлүк 
жагынан жогору бийиктеги баалуу чыгармаларды жаратышына шек 
келтирүү менен терс пикирде тургандар жок эмес, бар. Токтогулдун 
«Беш каман» чыгармасы коомдук мамилени, эски менен жаңынын 
ортосундагы күрөштү, чындык турмушту элестүү, ары күчтүү сезим 
аркылуу чагылдырганы менен баалуу.

1 А. Алтымышбаев, А. Давлеткелдиев, М. Жунусов. Кыргыз элинин XIX кылымдагы алдың-
кы катардагы коомдук саясий жана философиялык ой – пикири. «Коммунист», 1951, №5, 26-бет. 



157

Эмгекчилердин улуу жол башчысы жана окутуучусу В. И. Ленин 
өзүнүн Инесса Армандга жазган катында: «...мында иштин бүткүл 
түйүнү индивидуалдык кырдаалда ушул типтердин мүнөздөрү менен 
психикасын анализдөөдө»1 деп көрсөткөн. Улуу көсөмдүн бул айт-
каны кыргыз элинин демократ акыны Токтогулдун чыгармачылы-
гынын идеялык-көркөмдүк жактарын белгилөөдө айкын багыт бер-
мекчи, анткени – анын көпчүлүк ырларында «иштин бүткүл түйүнү» 
улуу жол башчы белгилеген «индивидуалдык кырдаалда» сүрөттө-
лөт. Акындын «Беш каман» аттуу чыгармасында өткөн XIX кылым-
дын экинчи жарымында тап күрөшү чагылдырылып, кыргыз коом-
чулугундагы социалдык тарыхый мааниси бар кырдаалга так мүнөз-
дөмө берилет. «Беш каманда» Рыскулбектин жана анын Дыйканбай, 
Атакан өңдүү балдары гана катуу сынга алынып жаткандай баамда-
лат. Ыр мындайча башталат:

Акмат, Дыйкан – алдамчы, 
Атакан, Миңбай – жалганчы. 
Эгемберди, Бактыяр – 
Эл жегенге жардамчы2.

Жогоруда аттары аталган манаптар – эзүүчү таптын типтүү 
өкүлдөрү. Токтогул элди эзип жаткан феодалдарга өтө так мүнөздө-
мө берип, алардын психикалык ички сезимин ачып көрсөткөн. Ыр 
акындык поэзияга таандык стилистикалык ыкма – аллитерация жана 
анафора менен түзүлгөн. Бирок, тыбыштардын үндөштүгүн ээрчип 
кетип, анын идеясына терс таасирин тийгизген эмес, кайра андай үн-
дөштүктөр ырга кооздук жараткандай сезилет, кандайдыр угумдуу 
болуп чыккан ойлору ачык. Ушул төрт жол ырда манаптардын бүт-
күл салт-санаасы, кулк-мүнөзү ачылып, алардын элге болгон кара 
ниеттиги ушунча күчтүү сыпатталган. Манаптардын зордук-зомбу-
лугу, алдамчылыгы жана башка айла- амалдарды кыргыз жергесинде 
бирдей өкүм сүрүп турган болучу. Ошондуктан, Дыйканбай менен 
Акматтын алдамчылыгы, Атакан менен Бактыярдын «эл жеген-
ге жардамчылыгы» бүт кыргыз коомчулугундагы типтүү көрүнүш 
болуп саналат. Токтогул ушул манаптардын терс образдары аркылуу 
ошол кездеги чындык турмушту индивидуалдык кырдаалда сүрөттө-
гөн эле. Жогорку ыр ушул ойду ырастап турат.

Ырчылардын чыгармачылыгында фантазия, кыялдан чыгарыл-
ган нерселер болушу мүмкүн. Бирок эл акындарынын поэзиясынын 

1 В. И. Ленин. Чыгармалар, кыргызча биринчи басылышы, 35 – т., 1958, 163-бет.
2 Токтогул, 1-т., 58-бет. 



158 

каармандары прототип эмес, көбүнчө поэтикалык портреттерден бол-
гон, Токтогулдун чыгармачылыгынан ушул жагдайды даана байкай-
быз. Акындын «Беш каманында» кездешкен терс каармандар – Дый-
канбай, Атакан, Миңбай, же башка ырларындагы Чакырбай сүткор, 
Папы калпа жана башкалар өткөн XIX кылымда жашаган тарыхый 
адамдар. Акын аларды өз көзү менен көрүп, баарынын кулк-мүнөз-
дөрүн, кылык-жоруктарын баамдап билген. Ошон үчүн терс каар-
мандардын ички дүйнөсүн психикасы менен ачып берген. Алардын 
портрети менен катар терс аракеттерин сүрөттөө ары ишенимдүү, 
ары элестүү. Акын беш камандын типтүү мүнөздөрүн индивидуал-
дык кырдаалда төмөнкүчө сыпаттайт:

Жетим, жесир, алсызга, 
Карабадың, беш каман. 
Жетилсин деп жардыны, 
Санабадың, беш каман. 
Жеп - ичкенден башканы, 
Каалабадың, беш каман1.

Айтайын деген ойго карай, акын белгилүү турмуш чындыгын 
сыпаттоо менен бирге, белгилүү образды сүрөттөөгө тийиш. Образ 
оң жана терс образ мүнөзүндө кездешери белгилүү. Мына ошолорду 
жеткиликтүү даражада берүү тиги же бул акындын талантына, анын 
кайсы таптын позициясында турганына байланыштуу. Токтогул тип-
түү образды сүрөттөөдө, алардын мүнөздөрүн ачып берүүдө өзүнчө 
өзгөчөлүккө, чеберчиликке ээ акын. Акындын оң каармандары – эзил-
ген эмгекчилер, алардын Орозаалы, Сары сыяктуу өкүлдөрү. Алар өз 
эмгектери менен күн көргөн, эч кимге кара санабаган, жүрөктөрү таза 
адамдар. Андай жакшы сапатты акындын сыпаттоосунан, ага жасаган 
жылуу мамилесинен сезип билебиз. Ал эми терс каармандар болсо 
жалаң залимдик менен жашаган, эмгекчилердин тапкандарын зор-
дук-зомбулук менен тартып алган же алдамчылык менен күн көргөн 
ач көз адамдар. Токтогул андай адамдарга өтө кыжырлануу менен ка-
райт. Ошонун өзү «Беш каман»,, «Эшен калпа» «Папы калпа»,. «Мана-
бың менен жерге кир» деген жана башка чыгармаларында андай терс 
каармандардын кылмыштарын ашкерелеп көрсөтүү негизги мотив 
болуп кызмат кылат. Токтогул бирде андай кемчиликтерди ашкереле-
ген, катуу сынга алган акын даражасында ырдап чыкса, бирде эмгек-
чилердин мүдөөсүн жактаган күрөшүүчү өкүл болуп көрүнөт. Акын 
манаптар «Орозаалы карыны он асыйга жыкканын», «Боромбайдын 

1 Токтогул, 1-т, 59-бет. 



159

Сарысын талап алып тинтиткенин» белгилеп айтып келип, анан мын-
дай дейт:

Өчөшсөң, Миңбай, Атакан,
Мени да жыгып аларсың.
Токтогул деп кекетсең,
Тогуз айып саларсың.
Адатыңды карматсаң,
Үй оокатым таларсың.
Канкорлугуң кармаса,
Өлтүрүп каным жаларсың1.

Ар бир акындын ырында өзүнүн индивидуалдык өзгөчөлүгү бол-
бой койбойт. Мындай өзгөчөлүк Токтогулдун чыгармаларынан, ай-
рыкча «Беш камандан» даана көрүнөт. Токтогулдун ырлары патриот-
тук сезим менен жык толгон. Мейли жалпы кыргыз эли, же айрым 
адамдар жөнүндө, мейли өзү жөнүндө ырдабасын, поэтикалык оюн, 
тиги же бул кубулушка, коомдук турмушка карата көз карашын чеч-
киндүүлүк менен күчтүү эмоцияда берет. Кыргыз элин терең сүйүү 
менен эмгекчилердин кайгы-капасын, кубанычын баяндаса, эзүүчү-
лөрдү жек көрүү сезими менен карап, алардын айыбын жалтанбастан 
бетке айтат. Ошон үчүн «канкорлугуң кармаса, өлтүрүп каным жа-
ларсың» деп, беш каманга карата ачуу сөздү жумшады.

Жогоруда мисалга келтирилген ырда чектен тышкары кеткен 
ашык сөз да, кыялдан чыгарылган апыртуу да жок. Эл таламын жак-
таган акын ошол кездеги тарыхый чындыкты реалисттик менен сү-
рөттөй билди жана катаал манаптарга каршы өзүнүн ачуу өкүмүн 
тайманбай айтты. «Токтогул – тайманбас жана кайраттуу күрөшчү. 
Ал кыйынчылыктын жана коркунучтун алдында эч убакта башын 
ийген эмес. Анын бул сапаттары – ырларынан айкын ачык көрүнүп 
турат. Сарсанаага берилүү эрксиздик жана кайгыруу Токтогулга 
таандык эмес. Анын шаттуу ырларында көңүлдүүлүк, назик лири-
ка өтө көп»2. Советтик белгилүү композитор С. Л. Германовдун бул 
айтканына толук кошулууга болот. Анткени Токтогулдун бүткүл чы-
гармачылыгы жана басып өткөн өмүр жолу анын кажыбаган кайрат-
туулугун, кыргыз элинин таламын жан-дили менен жактаган, ошон-
дой эле улуттарды бөлбөй, алардын тилегин эргүү менен ырдаган, 
интернационалдык идеяны алгач даназалаган сезимдүү акын экенин 

1 Токтогул, 1-т, 60-бет. 
2 С. Л. Германов. Токтогулдун музыкалык мурасы. «Кызыл Кыргызстан», 1949, 9-декабрь. 



160 

керсөтөт. Жогоруда мисалга келтирилген ырдан акындын ошондой 
асыл сапаты айгине байкалып турат.

Токтогул өзүнүн тайманбас кайраттуулугун гана эмес, элдин 
көңүлүндөгүнү таап, коом тиричилигинин кайчылыктарын багыт 
көрсөтүп, чындыкты даңазалап ырдаган акын. Анын бүткүл чыгар-
мачылыгында элдин күчүнөн зор, элдин биримдигинен бекем эч 
нерсе жок. «Беш каман» деген ашкерелөөчү ырында Токтогул элди аз 
сандагы бийлөөчүлөрдөн, бай менен манаптардан, бий-болуштардан, 
алда канча бийик, жогору тургандыгын, духовный жана моралдык 
облиги жагынан ак ниет экендиктерин баса көрсөттү.

Көралбайсың жардынын, 
Жакшы ат таап мингенин. 
Акмат, Дыйкан, Атакан, 
 Көркоолугун бул сенин1, – 

дейт акын. Бул ырда беш камандын адамдык сапаттан четке чыккан 
аракеттерин жырткыч айбанга, карышкырга салыштырды. Мунун 
өзү зулумдугу ашынган манаптардын жүрөгүн куйкалаган курч сар-
казм. Көркөм образдар канчалык тууралыкта так сүрөттөлсө, анын 
таасирдүүлүгү да ошончо күчтүү болот. Тилдин тактыгы гана ой-пи-
кирдин так айтылышына алып келиши мүмкүн. Жогорку ырдын тили 
так, ары идеясы ачык. Бул ыр душмандын өзөгүн куйкалаган, чучукка 
тийген курчтугу менен өзгөчө мааниге ээ.

Кайсы акындын жана жазуучунун чыгармачылыгына кайрыл-
байлы, баары бирдей деңгээлде болбойт. «Кээде, – деп белгилейт 
В. Назаренко,– бир ыр поэмага, повестке, ал түгүл, романга барабар 
болуп, коомдук тур-мушта зор роль ойнойт»2. Өзүнүн терең идеясы 
боюнча Токтогулдун «Беш каманы» да Вадим Назаренконун айткан 
оюн ырастайт десек болот. Анткени, акындын «Беш каман» аттуу 
ыры социалдык-коомдук турмушту, ал кезде алга карай өсүп жаткан 
тарыхый өнүгүштү, эзүүчүлөр менен эзилгендердин ортосунда күч 
алган айыгышкан катуу күрөштү чагылдыруу менен тарыхый поэма 
же романдын маанисин элестетерлик зор саясий окуяны мазмунуна 
камтыган. Ошон үчүн «Беш каман» аттуу ыр акындын революциядан 
мурунку чыгармаларынын ичинен идеялык-көркөмдүк сапаты боюн-
ча эн жогорку бийиктикте турат.

Токтогулдун чыгармачылыгына мүнөздүү эң негизги жакшы 
сапат, андагы өзгөчөлүк – анын ырлары реакциячыл багыттагы 

1 Токтогул, 1 – т, 59-бет. 
2 В. Назаренко. Язык искусства. Л., 1961, стр. 311. 



161

мистикалык мазмунда эмес, тескерисинче реалдуу турмушту, ка-
димки эле кайгы-кубаныч аралаш нагыз адамдык сүйүүнү даңаза-
лайт. Ошону менен катар анын чыгармаларынын эстетикалык маа-
ниси элдиктүүлүгү, гумандуу идеясы менен белгиленет. Ырчынын 
индивидуалдык мүнөзү, курчтукта чагылдырылган эң сонун оюнун 
үлгүлөрү, поэтикалык чечкиндүүлүктүн үлгүлөрү Токтогулдун чы-
гармаларынын мазмунун түзөт. «Токтогул өмүр бою эл менен бирге 
болгон, элдин оюн, элдин тилегин үн кошуп ырдап, күүгө келтирип 
черткен. Эзүүчүлөргө каршы өз ырларын ок кылып аткан»1. Токто-
гул ырларын эзүүчүлөргө карата ок кылып аткандыгы чындык. Акын 
өзүнүн көпчүлүк ырларында бай-манаптардын, динчилдердин, пады-
шалык төрөлөрдүн адилетсиздигин, таш боордугун, эки жүздүү кыя-
натчылыгын өз учурунда тартынбай ашкере катуу сынга алып, курч 
сатираны аларга каршы ок кылып жумшады. Карапайым эмгекчилер-
дин, букара калктын таламын чын дили менен талашып, элдин эзүү-
чүлөргө карата активдүү протестисин, ыйык каарын, эрк самаган эң 
сонун ой-тилегин бүткүл чыгармаларында таасирдүү чагылдырды. 
Ошон үчүн «Токтогулдун лирикаларында өткөн падыша заманына, 
бай-манаптарга каршы нааразылык, жаңы элдик күрөш, ачык саясий 
умтулуш чоң орун алат»2. Советтик белгилүү музыковед, Токтогул-
дун мурастарын изилдөөчүлөрдүн бири В. Виноградов «Беш каман» 
деген чыгарманын маанисин баса көрсөтүп, мындай дейт: «Чечкин-
дүү эмес, бирок кантсе да коомдук терс көрүнүштү жана анын өкүл-
дөрүн ашкерелеген замандаштарынын ичинен Токтогул өзүнүн чы-
гармачылыгында ушул жагынан айрыкча бөлүнүп чыккан3. Окумуш-
туунун бул пикирине толук кошулууга болот. Чындыгында эле, ошол 
кездеги ырчылардын чыгармачылыгы менен салыштырганда, бай-ма-
наптарды жана жалпы эзүүчүлөрдү чечкиндүүлүк менен ашкерелеп, 
аларга тайманбай бетме-бет чыгуу жагынан жана элди биримдикке 
чакыруу жагынан Токтогул өзгөчө көрөсөндүү орунда турат. Акын 
«мектепке атам берген жок, мааниге тилим келген жок» деп, илим-
билимден четте калганына өкүнсө да, окумуштуулар жана кыргыз-
дын алдыңкы ойчулдары, философтору менен тарыхчылары, акында-
ры менен жазуучулары, адабиятчылары тарабынан «акын-демократ» 
деген наам жөн гана ыйгарылган эмес. «Токтогул эмгекчилерди кү-
рөшкө чакырган революциячыл демократ»4. Мунун өзү демократтык 

1 Т. Үмөталиев. Кыргыз акындарынын атасы. «Ленинчил жаш», 1965, 15 – июнь. 
2 К. Маликов. Токтогулдун лирикалары тууралу. «Советтик Кыргызстан», 1950, №2, 51-бет. 
3 В. Втноградов. Т. Сатылганов и киргизские акыны. М. – Л., 1952, стр. 49. 
4 Т. Үмөталиев. Кыргыз акындарынын атасы. «Ленин жолу», 1965, № 116, 15 – июнь. 



162 

ойлорду чыгармаларында чагылдыруу менен катар, өзү туура пози-
цияда туруп, эзүүчүлөргө каршы элди күрөшкө чакыра билгендиги 
менен мүнөздөлөт, ушул жагынан бааланат.

Токтогулдун «Беш каманы» саясий туткун катары акындын ка-
макка алынышына, өлүм жазасына тартылууга, аны каторгалык жу-
мушка алмаштыруу менен алыскы Сибирге айдалууга бирден-бир 
себеп болгон. Мына ушундан «Беш каман» аттуу ырдын таасирдүү 
күчү айкын көрүнүп турат. Илим-билимден артта калган, көчмөн 
турмушта жашаган кыргыз элинин шартында эмгекчилерди эзүүчү-
лөрдөн өч алуу үчүн биригүүгө, аларга каршы күрөшүүгө чакырып, 
өзү алдыда жүрө билүү ошо кезектеги аң-сезим менен салыштыр-
ганда, Токтогул баштаган иш, чыгармаларында чагылдырган окуя-
лар өзгөчө көрүнүш, баа жеткис жөрөлгө экени баарына түшүнүктүү. 
Ал өзүнүн курч сатираларында феодалдык-самодержавиелик бий-
ликтин, ошо өткөндөгү адилетсиз коомдун негиздери чирип бүткө-
нүн өтө жек көрүү менен ашкерелеген. «Мындай терең элдик мүнөз, 
терең элдик сүйүү, өмүргө да, өлүмгө да акыл менен өлчөп, жеткире 
баа бериш Токтогул сыяктуу улуу адамдарга гана мүнөздүү»1. Ток-
тогулдун улуу адамдыгы элди өзүнө ээрчите жана тарта билгендиги, 
аларды эзүүчүлөргө каршы уюштура билгендиги менен да бааланат.

Сатирада жумшак, мээримдүү күлкү болбоого тийиш. Андай 
учурда эзүүчүлөрдүн бети ачылбай, кылмыштары айкын ашкерелен-
бей калары шексиз. Ал эми сатиранын максаты коомдун алга өсү-
шүнө тоскоолдук кылган бардык зыяндуу нерселерди жок кылууга 
багытталуу керек. Токтогул ашкерелөөчү ырлардын маанисин, терс 
көрүнүштөрдү катуу сынга алууда курч курал экенин эске албай кой-
гон эмес. Ошондуктан, «толкун суудай көпчүлүктүн толкуган тоодой 
күчүнө» таянуу менен манаптарга карата өктүм сөздү тике айтты:

Керимбай менен Мырзакан, 
Келсең кардың жарылды. 
Төрт миң үйлүү жети ата, 
Төкпөй койбойт каныңды. 
Жедирмек тургай жети ата, 
Аралатпайт Арымды2.

Бул ырдан ошол кездеги күрөштөн келип чыккан турмуштук дра-
манын эң жогорку точкасына жеткен кульминациялык пункту байка-
лып турат. Мында окуяны кыяптап же сыпаттап айтып олтуруу жок. 

1 К. Маликов. Токтогулдун лирикалары тууралу. «Советтик Кыргызстан», 1950, №2, 52-бет. 
2 Токтогул, 1-т., 58-бет. 



163

Андай учурда ыр эпикалык мүнөзгө өтүп кетер эле. Токтогул андай 
сыпаттоодон алыс. Андан көрө оюн чечкиндүү айтууга, лирикалык 
сезимин так билдирүүгө көңүл бурган болучу. Эгер «Беш камандын» 
айрым ыр жолунда сөгүү экспрессиясын колдонуу менен көркоо, ал-
дамчы, жалганчы, камян, беш жаман» деген сөздөр аркылуу манап-
тарга мүнөздөмө берилсе, жогорку строфада эмгекчилердин жөн гана 
нааразылыгы эмес, алардын курал көтөрүп чыккан Керимбай менен 
Мырзаканга окшогон жергиликтүү бийлөөчүлөр элге жакын келсе, 
кардылары жарылары, жандары төгүлөрү жөнүндөгү катуу эскер-
түүсү баяндалган. Ырда ой так айтылган жана чечкиндүү аракет бар.

Акындык фантазия, кыялдан чыгарылган гиперболалык сүрөт-
төөлөр сатирада зор роль ойнойт. Ансыз «сатиранын жүүнү бошоп, 
аракети алсыз болуп, таасирдүүлүгү төмөндөп, бутага дал тиймек 
эмес. Демек, «фантазия жана күчтөнүп гиперболалык жагдайда баян-
доо өз ордун тапмак жана элестүү чыкмак. Ошону менен катар чын-
дык – сатиранын бүт турпатына өң берген каны, аны таасирдүү кый-
мылга келтирген жаны. Токтогулдун сатиралары, алардын ичинде 
«Беш каманы» өзүнүн башатын чындык турмуштун тунук булагынан 
алгандыгы менен баалуу. Жогоруда келтирилген мисалда «Төрт миң 
үйлүү жети ата», «Аралатпайт Арымды» деген ыр жолдору элдин 
санын же жердин географиялык атын көрсөткөн жөнөкөй түшүнүк 
эмес, аларда тарыхый маанидеги чындык бар. Аларды узартып баян-
дабай, ушул ыр жолдорундагы тарыхый фактыны кыскача гана тү-
шүндүрүүгө туура келет.

Нарбото датка, анын уулу Рыскулбек датка, андан соң Дыйкан-
бай башында турган «беш камандар» Кетмен-Төбө өрөөнүндөгү саяк, 
сарттар, багыш, сарыбагыш өңдүү урууларды аябай эзип келген. Катуу 
эзүүгө чыдабаган эл куралын, Рыскулбектин тукумдарына каршы чык-
кан элдин саны төрт миң чамалуу уй кожолугуна жеткен, бул бир. 
Экинчиден, Рыскулбектин балдары букара урууларды Арымды жай-
латпай, алыскы Суусамырга зордук менен айдаган, көчмөндөргө то-
гуздап айып салган. Качан гана жети ата болуп бөлүнгөндө, сарттар 
менен багыштар жана саяктын букара уругу Арымды жайлоого мүм-
күндүк алган. Токтогул ушул өңдүү тарыхый фактыларды өз көзү 
менен көрүп, өзү окуяларга катышкан болучу. Ошол өңдүү тарыхый 
турмуштук чындыкты Токтогул баштан-аяк санап олтурбайт. Акын 
аны эки жол ыр аркылуу күчтүү сезим менен баяндаган.

Өткөн адилетсиз заманда эзүүнүн бардык куралы өз колдорунда 
турган манаптарга мындай чечкиндүүлүктө тике сөз айтуу, каршы 



164 

чыгуу эмнеге алып келери, кандай жазага тартылары, айтпасак да тү-
шүнүктүү иш.

Токтогулдун чыгармаларында «толкун суудай көпчүлүктүн тол-
куган бирдиктүү күчүнө» ишенүү негизги идеялык мотив катары 
жаркырап көрүнүп турат. Ошо көпчүлүк элдин бирдиктүү күчүнө 
таянуу менен эзүүчүлөргө карата өзүнүн өктүм сөзүн айткан. Акын 
мындай дейт:

Уу тырмактуу беш канкор, 
Өлтүрсөң да жалынбайм. 
Эки келбейм жаралып, 
Өлгөн соң кайра табылбайм...1

Сатирада тилдин ролу зор. Тил канчалык курч болсо, сатира 
ошончо таасирдүү, ошончо салмактуу чыгат. Жогорку ырдын тили 
абдан курч, ары так. «Уу тырмактуу беш канкор» деген ыр жолун-
да Рыскулбектин беш уулунун психологиясы, алардын салт-санаасы 
абдан айкын баяндалган. «Канкор» деген сөз киши өлтүргүч мы-
каачынын образын туюндурган сөз, тактап айтканда, көркөм речтин 
негизги топторунун бир түрү – метафора. «Уу тырмактуу» деген сөз 
– эпитет. Акын ушул сөз аркылуу «беш канкордун» психологиялык 
мүнөзүн ачып көрсөткөн. Калган ыр жолдору Токтогулдун ички се-
зимин, анын кажыбас кайратын, тайманбастыгын айгинелеп турат. 
Ошентип, ырдын стилдик интонациясы «беш канкордун» ырайым-
сыздыгын ашкерелөө менен бирге, Токтогулдун аларга карата ке-
лишпес мамилесин баяндоого багытталган.

Токтогулдун бул чыгармасы «беш канкордун» ким экендигин, 
мындайча айтканда, «беш камандын» чектен чыккан кылык-жорук-
тарын, алдамчылыгын баяндоо менен башталып, аягында акындын 
корутунду ою берилет. Анда акындын эзүүчүлөргө карата чечкиндүү 
сөзү айтылган. Чыгарманы окуганда, тарыхый зор окуя ырдын өзө-
гүн түзүп, анын идеясы бир-бири менен эч келишпес карама-каршы 
эки таптын айыгышкан күрөшүн терең камтыганын даана сезебиз. 
Акын баамдаган жана өз көзү менен көргөн тарыхый чындык эки 
конкреттүү образдар аркылуу чагылдырылган: күчтүү, бийлик ко-
лунда турган, бирок түбү чирий баштаган, кулап жыгылууга жакын 
калган феодалдык коом, ал коомду жактаган бай-манаптардын терс 
образы жана эл таламын жактап, алардын укугу үчүн күрөшкөн акын-
дын образы. Бул образдар типтүү жагдайда сүрөттөлөт. «Сатирада-
гы типтештирүүнүн чеберчилиги, – дейт Л. Е. Ершов, – күлкүнүн ар 

1 Токтогул, 1 - т., 60-бет. 



165

түрдүү формаларын пайдаланып, социалдык-тарыхый кубулуштун 
«көрүнгөн» негизин эмес, чыныгы негизин ачууда турат»1. Токтогул 
өз заманынын эң алдыңкы акыны катары социалдык-тарыхый кубу-
луштардын чыныгы негизин ачып көрсөткөн болучу. Акындын че-
бердиги ойлорунун оригиналдуулугу, көркөм сөз каражаттарынын 
ачыктыгы, жандуу образдарды түзө билгендиги менен мүнөздүү.

Каармандардын кайгысын, кубанычын, сезимин, ой-пикирин 
жана башка аракеттерин реалисттик менен элестүү көрсөтүү чыгар-
мачылыктагы эң негизги маселелерден болуп саналат. Ал эми чы-
гармачылык процессте ой образдар аркылуу жүзөгө ашары түшү-
нүктүү. Токтогул – өзүнүн поэтикалык оюн элестүү, кызыктуу бе-
рүүгө көп аракет кылган акын. Ошон үчүн анын ырлары көркөмдүк-
тө чыккандыгы менен баалуу. Ал эми белгилүү советтик окумуштуу  
З. С. Паперный образга мындай аныктама берет: «Образ – бул салыш-
тыруулар, метафоралар гана эмес. Бул художниктин көз алдына эмне 
элестелди, көргөнү жөнүндө, эмненин урматына ал жөнүндө айткысы 
келет, мына ушул өңдүү поэтикалык ойду алып жүрүүчү, чындыктын 
демин өнүгүүчү жандуу, ачык картинасы»2. Автор ушундан кийин образ 
дүйнөнүн көркөм көрүнүшүн, көркөм ойлоонун жана кайгы менен куба-
нычтын да формасы экенин эскертип кетет. Демек, образ – бул сырткы 
гана кооздук эмес, ички мазмунга да таандык нерсе. Чындыгында эле, 
Токтогулдун «Беш каманы» кыргыз элинин өткөн замандагы оор жана 
кайгылуу турмушун, ошондой кыйын шартта эмгекчилердин бийлөөчү-
лөргө каршы чыгышын бүт мазмунуна камтыган. Анын баары образдар 
аркылуу элестүү сүрөттөлгөн. Өткөндөгү тарыхый чындыкты жандуу 
образдардын негизинде кеңири чагылдыргандыгы үчүн акындын «Беш 
каман» аттуу сатирасы кыргыз элинин эзүүчүлөргө каршы жүргүзүп 
келген боштондук күрөшүнүн чыныгы документи деген наамга татыр-
лык классикалык чыгарма. Ошонун негизинде «Беш каман» аттуу чы-
гармасы кыргыз адабиятынын храмынын бийик төрүнөн орун алды.

Сатира дайыма тенденциялуу болот. Ошон үчүн сатирада коом-
дук турмуштун терс кубулуштарына бир жактуу баа берилет. Өткөн 
замандагы коомдук терс көрүнүштөрдүн бири – элди түрдүү жол 
менен алдаган дин өкүлдөрү болучу. Эгер бай-манаптар эмгекчилер-
ге карата зордук-зомбулукту колдонуп, тапкандарын тартып алып, 
аларды жакырдык турмушка жеткиришсе, кожо молдолор менен 
эшен-калпалар ислам динин эзүүнүн куралына айландырып, экинчи 

1 Л. Ф. Ершов. Советская сатирическая литература. Л., 1955, стр. 15. 
2 З. Паперный. О мастерстве Маяковского. М., 1957, стр 16. 



166 

жагынан булар дагы элди камап- бутап турушкан. Ислам дининин 
өкүлдөрү бай-манаптарга жамынып, алардын кызматын аткарышкан. 
Ал үчүн түрдүү айла-амалдарды колдонушту. Ал эми Токтогул, То-
голок Молдо өңдүү алдыңкы адамдар динчилердин кытмыр ойлорун, 
эмгекчилердин тапканын алдамчылык менен алып жаткандыктарын 
сезбей койгон жок. Андай тескери көрүнүштөрдү сынга алып, дин 
өкүлдөрүнүн алдамчылыктарын элге түшүндүрүү керек эле.

Демократтык багыттагы акындардын көрүнүктүү өкүлдөрүнүн 
бири Тоголок Молдо өзүнүн «Кемчонтой», «Кожонун аңгемеси» 
деген чыгармаларында дин өкүлдөрүнүн айла-амалдарын, алдамчы-
лыктарын ашкерелеп, ошону менен катар ички дүйнөлөрүн ачып көр-
сөткөнү белгилүү. «Кожонун аңгемесинде»1 кожо алдамчы, сыйкыр-
чы сыпатында сүрөттөлөт. Бирок анда аксымдык, ач көздүк менен 
катар акылсыздык басымдуулук кылат. Эгер кожо «элет кыргызын 
эпке салам деп, алдоо сыйкы менен бир үй-бүлөнү экиге бөлүп сүй-
лөсө, айылдагы акылдуу жигит анын кытмыр амалын, акылсызды-
гын ачып, эки жүздүүлүгүн ашкереледи. Сатиранын куралы – күлкү, 
мыскыл, келеке. Элеттик акылдуу жигит алдамчы кожону келекелеп, 
аны күлкүгө айландырды. Жигиттин тапкыч, байкагыч жана сезим-
дүү аракети жана анын ачык образы аркылуу Тоголок Молдо элет 
кыргыздарынын аң-сезимин көтөрүү, дин өкүлдөрүнүн алдаганына 
берилбөө керек, аларга каршы күрөш ачуу керек деген идеяны көтөр-
гөн болучу.

Тоголок Молдо жазгыч акын катары өзүнүн чыгармачылык стили 
жагынан айрым өзгөчөлүккө ээ экенин, ал эми Токтогул болсо элдик 
акындардын традициясын уланткан, импровизатордук ыкты чыгар-
мачылык метод катары колдонгон акын. Ошон үчүн Токтогулдун са-
тирасы өзүнүн стилистикалык өзгөчөлүгү менен айырмаланат. Ток-
тогулга көргөнүн автологиялык жол менен так сүрөттөө мүнөздүү. 
Анын дин өкүлдөрүн ашкерелеген «Эшмамбет менен Токтогулдун 
эшенге ырдаганы», «Эшен калпа», «Папы калпа», «Үйчүлүк эшен», 
«Токтогул менен Эшмамбеттин эшендин калпаларына ырдаганы» 
деген чыгармалары ушуга мисал болот.

Эгер акын «Беш каман» деген сатирасында «уу тырмактуу беш 
канкорду» сындап, алардын чектен тыш кеткен зордук-зомбулукта-
рын ашкерелеп көрсөтсө, «Эшен калпа», «Папы калпа» жана башка 
чыгармаларында дин өкүлдөрү бутага алынат. Токтогул бир ырын-
да шаардан келген төрөлөргө кайрылып: «кантип көрбөйт көзүңөр 

1 Тоголок Молдо, чыгармалар, 2 т, 1970, 86-бет. 



167

эшен-калпа, бай-манап элдин канын соргонун?» деп айткан болу-
чу. Мына ушундан эле бай-манаптар менен дин өкүлдөрү танапташ 
экени байкалып турат. Токтогул «Беш каманда»: «Акмат, Дыйкан 
– алдамчы, Атакан, Миңбай – жалганчы» деп алардын ички дүйнө-
сүн, психологиясын ачып берсе, ушул эле ой акындын «Эшен калпа» 
деген ырында айрым өзгөртүүлөр менен кайталанганын төмөнкү ми-
салдан дагы көрөбүз.

Арабызда азгырган 
Алдамчы бар дечү эле. 
Туура сөздү билбеген 
Жалганчы бар дечү эле. 
«Куран» ачып караган 
Молдосу бар дечү эле. 
Ыймам болу теңге алган 
Тойбосу бар дечү эле1.

Улуу акын Токтогул бул ырында дин өкүлдөрүнүн психоло-
гиясын ачып, ач көздүгүн өтө так сыпаттаган. Темиркул Үмөталиев 
«Токтогулдун динге көз карашы»2 деген макаласында «Токтогул 
динге ишенген эмес, анык өкүлдөрүн сынга алган» деп көрсөтөт. 
Токтогул динге ишендиби же жокпу, анын өзү башка маселе. Акын-
дын дин өкүлдөрүн өтө жек көрүп, кайсы жерде болбосун, алардын 
кылмыштарын, кылык-жоруктарын, эки жүздүү экендиктерин көрсө-
түп, элдин алдында бетин ачкандыгы чындык. Анын «Эшен калпа», 
«Папы калпа», «Үйчүлүк эшен» деген жана башка чыгармаларында 
дин өкүлдөрүнүн катуу сынга алынганы даана көрүнүп турат. Ток-
тогул, балким, динге ишенген чыгар, бирок ислам динин үгүттөп, 
ал аркылуу марып баюуга аракет кылган кожо-молдолордун, эшен - 
калпалардын жана башкаларынын жүрүштөрү, жаман жорук-жосун-
дары, жалаң алдамчылык менен жан сактаган аракеттери, адамгерчи-
ликтен четте экенин байкабай койгон жок. Алардын эки жүздүүлүгү 
коомдук турмуштагы жаман көрүнүш катары Токтогулдун сезимине 
терс таасир эткен болучу. Ошон үчүн көпчүлүк ырларында дин жо-
лундагы кожо-молдо менен эшен-калпаларды туруксуз, алдамчы, эки 
жүздү адамдар сыпатында чагылдырды.

Токтогулдун көпчүлүк чыгармаларында ислам дининин өкүлдө-
рү катуу сынга алынат. Кайсы бир адамдар анын маанисине түшүн-
бөй, Токтогул «элди диндин таасиринен алыстатууга аракет» кылган 

1 Токтогул, 1-т., 55 - бет
2 Т. Үмөталиев. Ктогулдун динге көз карашы. «Ленинчил жаш» 1938, 21 – август. 



168 

деген ойду айтат. Журналист Б. Ашымбаев мындай деп жазат: «Акын 
Токтогул элдин алдында динчилдердин жалган көз караштарын аш-
керелеп, элди диндин таасиринен алыстатууга аракеттенип, сатира-
лык мүнөздөгү «Эшен калпа», «Үч кожо» деген ырларды чыгарды»1. 
Мунун өзү, албетте, апырткандык. Токтогул марксизм-ленинизм 
классиктеринин эмгектерин окуган эмес, алардан кабарсыз болучу. 
Өткөн замандагы илим-билимден артта калган, көчмөндүү турмушта 
жашаган элет кыргыздардын шартында Токтогулдан андай консеп-
цияны күтүү же талап кылуу мүмкүн эмес эле. Бул жерде Б. Ашым-
баев азыркы күндөгү өзүнүн түшүнүгүн Токтогулга жөн эле таңуулап 
олтурат. Ал эми чындыгында, Токтогул «дин тигиндей, дин мын-
дай» деп, ага сөз катпайт. Динчилдерге келгенде сөз башка. Алардын 
жаман жүрүштөрүн, алдамчылык менен күн көргөн эки жүздүүлүк-
төрүн Токтогул жактырган эмес, жектеген. Мына ошонун негизин-
де дин өкүлдөрүн сатиранын курч мизине кармап, күйдүргү сарказм 
менен алардын жүрөктөрүн жаралаган болучу.

Токтогул – өзү баамдаган, байкаган же көргөн кубулуштун, нер-
сенин негативин эмес, бүт турпатын, ички сезимин ачып көрсөткөн 
чебер сүрөтчү. «Эшен калпада» кожо-молдо менен эшен-калпалар-
дын кара ниеттикке багытталган салт-санаасы, ар бир аракети бүт 
саналып өтүлөт, жасаган бузукулук иштери алардын бетине сала 
айтылат. Ал тургай ага сыйынган болуш дагы катуу сынга алынат. 
Тоголок Молдо кожо менен эшенди «ак элечек алдамчы» деп атаса, 
Токтогул да: «Ажырата албадым аялга окшош караңар», «ак элечек 
оронгом алдамчынын шерти экен» деп мыскылдаган. Сатирада шыл-
дың, күлкү, шакаба зор роль ойнору белгилүү. Токтогул менен То-
голок Молдо кожолордун жана эшен-калпалардын селдесин аялдар 
оронгон элечекке салыштыруу аркылуу аларды аялга теңөө менен 
келеке кылып, күлкүгө айландырган эле. Бул жерде «эркек адам аял 
болуп алганы алдамчылык» деген мыскыл да бар. Демек, Токтогул 
менен Тоголок Молдо терс образдардын кулк-мүнөздөрүн, алдамчы-
лык менен жашоодогу социалдык тамырын терең казып ачыш үчүн 
көркөм сөз каражаттарын чебер колдонушкан болучу. Демократ 
акындардын жетишкен ийгиликтери алардын сатираларынан айкын 
көрүнүп турат.

Токтогулдун бардык сатираларына талдоо берип олтуруудан 
көрө анын Эшмамбет менен бирдикте алдамчы эшенге карата айткан 

1 Б. Ашымбаев. Токтогулдун санат – насыят ырларынын тарбиялык мааниси. «Мугалимдер 
газетасы», 1954, 8-июль. 



169

ырына токтолгонубуз жөн. Анткени бул ыр ары окуялуу, ары сюжет-
түү. Бул бир гана Токтогул тарабынан эмес, Эшмамбет менен бир-
геликте түзүлгөн алым сабак айтыш. Кордошуп айтышуу негизинен 
ашкерелөөчү чыгармаларга жатат. Бул жерде Токтогул менен Эш-
мамбет кордошпойт, бир-бирине зекиген сөздү да тийгизбейт. Бар-
дык поэтикалык критерий эшендердин кылык-жоруктарын ачууга 
багытталат. Алым сабак айтышты сатиранын деңгээлине жеткирип, 
ал аркылуу коомдогу терс көрүнүштөрдү сынга алуу бардык акын-
дын колунан келе бербейт. Ал эми Токтогул менен Эшмамбет алым 
сабак айтышта өздөрүнүн чебер акын экендиктерин көрсөтүшкөн. 

Ырды Эшмамбет баштайт:
Конушу шибер көпкөк чөп
Келишкен экен жергеси.
Эл чогулса ырдаган
Эшмамбеттин термеси.
Тетиги элүүдөн ашкан ак топу,
Эмне үчүн кыймылдап,
Козголуп калган келдеси?1

Бул ырды үч бөлүккө бөлүүгө болот. Алгачкы эки жол кыргыз 
жеринин сонун пейзажын сүрөттөп жатат. Кийинки эки жол ыр Эш-
мамбеттин узун сабак – «термеге» кирүү үчүн алдын ала даярдык кө-
рүүдөгү артка чегинүүсүн билдирет. Ал эми эң аягындагы үч жол ыр 
алдамчы эшендин портретин таамай тарткан сүрөттөмө десек болот.

Айтышта биринчи акындын сөзүнө карай экинчи акын өз бай-
коосу, түшүнүгү боюнча жооп кайтарышы мүмкүн. Анда эки акын-
дын ыры өз ара уйкашпасы талашсыз. Токтогул менен Эшмамбет-
тин алым сабак айтыштарындагы өзгөчөлүк – экөөнүн ырларынын 
так уйкаш менен түзүлүшү. Замандаштарынын эскерген айтуулары-
на караганда, Токтогул: «Мен ырды баштап, Эшмамбет улап кеткен-
де, эч жиги билинбей калат» дечү экен. Улуу акындын бул сөзү за-
мандашы Эшмамбетти сыйлаганы болсо, экинчиден, өзүн жөнөкөй 
кармангандык. Ал эми чын-чынына келгенде, алдыдагы ырчынын 
сөзүнө поэтикалык оюн кошкондо, зергер уста алтынды жик чыгар-
бай данакерлегендей, Токтогул да сөздү сөзгө кылдат кынай турган. 
Улуу акындын поэтикалык чебердиги замандашы Эшмамбет менен 
ырдашканда гана эмес, Калык жана Алымкул сыяктуу окуучулары 
менен болгон айтыштагы алым сабактарынан да көрүнөт. Биз бар-
дыгына талдоо жүргүзбөй, Эшмамбеттин жогорку ырына Токтогул 

1 Токтогул, 1-т., 268-бет. 



170 

кандай жооп кайтарды экен, мына ошого көз жүгүртүп көрөлү. Эш-
мамбет: «Эмне үчүн кыймылдап, козголуп калган келдеси» деп суроо 
койгондо, Токтогул жоопту төмөнкүнчө кайтарат:

Толгой тарткан ак аркан –
Тор кашка аттын кермеси,
Топ жыйынды гүлдөткөн
Токтогулдун кербези.
Күн-түнү уктабай,
Түн терметип жүрөм деп,
Ошонун токтобой калган келдеси1.

Бул – ачык жана так жооп. Эгер Эшмамбет алгачкы эки жол 
ырда жайлоонун пейзажын сүрөттөсө, Токтогулдун алгачкы эки жол 
ыры «конушу шибер көпкөк чөп» фонундагы көрүнүштү чагылдыр-
ды. Кийинки ыр жолунда Эшмамбет термени эске салса, Токтогул 
өзүнүн белгилүү «Кербезин» айтты. Эшмамбет эшендин «келдеси-
нин эмне үчүн козголуп калганын» билүү максатында суроо берген. 
Анын себебин Токтогул тапты. Көрсө, эшен элди алдап алуу үчүн 
«түн терметип жүрүп, келдеси токтобой калган экен». Жөнөкөй адам 
мындай курч тил менен ары так, ары эмоциялуу күч менен айта албас 
эле. Токтогул өзүнүн күчтүү таланты менен эшендин психологиясын 
ачып көрсөтүүгө жетишип олтурат. Ошонун натыйжасында он төрт 
жол ыр өз ара так уйкашта, композиция жагынан бирдиктүү келип 
чыккан. Строфанын аягында «күнү-түнү уктабай, түн терметип жүр-
гөн» ач көз эшенди келеке кылган поэтикалык корутунду ой берилет.

Ушул алым сабак айтышта Эшмамбет тиги же бул кубулушту, өзү 
баамдаган көрүнүштү баяндап келип, аягында суроо менен Токтогул-
га кайрылуу ага шарт. Токтогул анын суроолоруна жараша тийиштүү 
жоопту кайтарып олтурат. Бирок эки акындын алым сабактары таасир-
сиз айтылган солгун сыпаттоо эмес. Токтогулдун жообунун ар бир ыр 
жолунда сатираны курчуткан какшык, шыкак арбын кездешет.

Аял, эркек чуулдап, 
Артынан калбай жүр ошо. 
Ак чапандуу, ак селде, 
Тээ алдындагы койкойгон, 
Ак боз ат минген ким ошо? –

деп, Эшмамбет сурап калганда, Токтогул Эшендин бүт аракетин мү-
нөздөгөн төмөнкүдөй жоопту кайтарат:

Эркек, аял чуулдап, 
1 Токтогул, 1-т., 268-бет. 



171

Ээргип калбай жүр ошо.
Алдыңа келсе сыйлаган, 
Айгыр, кочкор жыйнаган, 
Алдаганы болбосо, 	
Акыретке барганда 
Эркечтей жолду баштаган,
Эч нерседен шашпаган 
Эшен деген «пир» ошо. 
«Жанаттын кулпу менде» деп, 
Жалпыны алдап жүр ошо1.

Эки строфа эки акын тарабынан аткарылган менен композиция 
жана ыр уйкашы боюнча өз ич ара тыгыз байланышкан, аны «Ак боз 
ат минген ким ошо?» менен «Жалпыны алдап жүр ошо» деген уйкаш 
белгилеп турат. Бул ырда Токтогул алдамчы эшенге кыска, бирок өтө 
так мүнөздөмө берген. Акындын сөзү жалаң какшык менен айтылган-
дыктан эмоциялык таасири күчтүү. Алым сабак айтышта гана эмес, 
башка чыгармаларында да ислам дининин өкүлдөрү жерине жеткире 
сынга алынган, аны «Папы алпа», «Үйчүлүк эшен» деген жана башка 
мурастары ачык көрсөтүп турат.

Токтогулдун чыгармалары – сезимдин жана идеялардын ырла-
ры. Ал сезимдер акындын эчен кыйындыкты баштан өткөрүп жаткан, 
кыргыз эмгекчилеринин эркиндиги жөнүндөгү оюнан, эзүүчүлөрдү 
жек көрүүсүнөн байкалат. Ошон үчүн акын өзүнүн чыгармаларында 
эзүүчүлөрдүн кылмыштарын ашкерелөө менен аларга каршы күрөш-
кө чыгуу, биримдикти чыңдоо жөнүндөгү идеяны көтөрөт. Акын өзү-
нүн бир ырында эзүүчүлөргө мындай өтө так мүнөздөмө берет:

«Бай курусун, битирейт, 
Малайдын акын бүт бербейт. 
Манап алкы бузулду, 
Мал ордуна киши жейт. 
Манап менен байларга
Мындан көөнүм ишенбейт. 
Букарадан тың чыкса, 
Буту, колун кишендейт»2.

Мында апыртууда, кыялдан алынган кошуп айтуу да жок. Акын 
өз көзү менен көргөн, кыргыз эли баштан өткөрүп жаткан турмуш 
чындыгынын негизинде гана поэтикалык оюн айтып, эзүүчүлөргө 

1 Токтогул, 1-т., 270-бет. 
2 Ошондо, 278-бет. 



172 

карата туура мүнөздөмөнү берип олтурат. «Манап алкы бузулду, 
мал ордуна киши жейт» деген ыр жолдору өзүнүн тактыгы, эмоция-
луу күчү менен чоң мааниге ээ. Манаптардын киши жегени фанта-
зия эмес, анын өзү ойду күчтөндүү үчүн оошмо мааниде айтылган 
аныктама. Манаптардын каршы чыккан кишилерди жок нерселер 
менен айыптап, алардын башын алып таштаганы тарыхта белгилүү, 
ал өңдүү терс көрүнүштөр акындардын жана башка оозеки эл чы-
гармаларында чагылдырылган. Тиги же бул кубулуш, же бирөөлөр-
гө карата айтылган ыр өзүнүн идеясы менен белгилүү даражада таа-
сир этүүгө тийиш. Жогорку ыр курчтугу менен «мал ордуна киши 
жеген» манаптарды, «малайдын акын бүт бербеген» сараң байларды 
мыскылдап, алардын чирик негизин айкын чагылдырган.

Ошону менен коомдогу тескери адатты жоюуда таасир тийгиз-
бей койгон жок. Экинчиден, эмгекчилердин эзүүчүлөргө карата жек 
көрүү сезимин арттырууда эмоциялуу күчкө ээ болгон. «Малайдын 
акын бүт бербеген» байлардын бири – Чакырбай. Ал «акчасын алты 
туудурган, аласасын чуу кылган» – сүткөр бай.

Жалдыратып жөөлөргө 
Күч бербеген Чакырбай. 
Жалчысынын акысын 
Бүт бербеген Чакырбай1.

«Жалчысынын акысын бүт бербеген Чакырбай» менен «Малай-
дын акын бүт бербеген» байлар өздөрүнүн социалдык психология-
сы, умтулуш аракеттери боюнча бир-бирине окшош, өңдөш, ары та-
напташ типтүү образдар. Эки чыгармада жогоркудай ыр жолдорунун 
маани жактан кайталанып келиши кокусунан эмес. Бул өңдүү кай-
талоолор турмуштан алынган, анын реалдуулугун айгинелей турган 
штрихтер. Эки мисалда тең, «битиреген» сараң байлардын дүнүйө 
кордугу, ач көздүгү, адамгерчиликсиз жаман жорук-жосундары, терс 
аракеттери ашкереленип жатат. Токтогул чындыкка таянуу аркылуу 
«теңгесин үч маал туудуруп», сүткордукту кесип кылган жана жалчы 
менен малайлардын эмгегинен туйтунуп байыган сараң байлардын 
терс мүнөздөрүн, кунарсыз образдарын ар тараптан ачып берген.

Сатиранын жаны, каны жана ага канат бүтүргөн, дем берген ку-
баты – учкул жана күйдүргү сөздөр. Токтогул – сөздүн маанисине, 
анын күчтүү чыгышына көп көңүл бөлгөн акын. Ошон үчүн сүй-
лөө речиндеги сөздөр курч жана элестүү айтылганын, стилистика-
лык ар түрдүү ыктар, көркөм каражаттар чебердикте колдонулганын 

1 Токтогул, 1-т., 245-бет. 



173

байкайбыз. Акын Чакырбайдын сүткөрдугун баса көрсөтүп, анын эң 
көп кемчилигин автологиялык баяндоо аркылуу реалисттик тактыкта 
сыпаттаган. «Ар ким ичип коёт деп, айранын чалап суу кылган» са-
раңдыгын, «жарды-жалчы баарын карыздар кылган сүт менен» деп, 
анын айла-амалын айтып келип, мындай дейт:

Колунда жок жакырга 
Күч бербеген Чакырбай. 
Койчусунун акысын
Бүт бербеген Чакырбай, 
Пейилинин тардыгы 
Бир малы жок жакырдай1.

Жогоруда баяндалгандын баары акындын кыялын фантазиясы-
нан чыккан жөн гана сыпаттоолор эмес, мында айтылгандын баары 
чындык. Чакырбайдын кылык-жоругу, жасаган аракети акын тарабы-
нан автологиялык ык менен берилет. Мунун өзү ашкерелөөчү ырлар-
дын спецификасына мүнөздүү көрүнүш. Ушул жол менен Токтогул 
сүткор бай Чакырбайдын салт-санаасын, ой-дитин тике айтуу менен 
билдирип олтурат. Бул ырда турмуш чындыгы саналып кетет. Миса-
лы: Чакырбайдын жакырларга, койчусуна кылган мамилеси курч сөз 
менен өтө таамай айтылган.

Токтогулдун даана жана чебер акындыгы, Чакырбайдын терс 
аракеттерин сыпаттап келип, аны ошол эле байдын кулк-мүнөзүнө 
каршы койгондугунан көрүнөт. Чакырбай – жакырга күч бербеген, 
«койчусунун акын бүт бербеген» абдан сараң, адамгерчиликти бил-
беген катаал бай. Токтогул байдын андай терс жактарын «пейилинин 
тардыгы бир малы жок жакырдай» деген көркөм штрих менен ачып 
берген. Ушул көркөм штрихтен сүткор байдын кунарсыз образы ачык 
көрүнүп турат. Байды жакырга салыштыруу – эки сапатты бир-бири-
не каршы коюу дегендик. Бул малы жер-сууга батпаган байдын сапа-
ты «бир малы жок» жакырдан да төмөн турганын далилдейт. Ошен-
тип, акындын бул ыры эмоциялуу таасири жагынан күчтүү чыккан.

Сатира өзүнчө жанр болбогондуктан, ушундай мазмундагы чы-
гармалар же ыр жолдору лирикадан да жана эпикалык поэмалардан 
да кездеше бериши мүмкүн. Биз жогору жакта Токтогулдун ашкере-
лөөчү ырларынын, сатиралык мазмундагы чыгармаларынын айрым-
дарына гана кыскача токтолуп өттүк. Улуу акындын санат-насыят-
тарында, термелеринде жана башка ырларында да «бекерчиден безе 
кач, ушакчыдан көчө кач» деген сыяктуу айрым кемчиликти сынга 

1 Токтогул, 1-т., 245-бет. 



174 

алган ыр жолдорун учуратабыз. Акын кайсы чыгармасында болбо-
сун, адептүүлүк менен адамгерчилик жөнүндөгү маселени көп жолу 
кайталап айткан. Ошон үчүн акындын башка чыгармалары менен 
катар ашкерелөөчү ырларында да коомдогу терс көрүнүштөр, кем-
чиликтер катуу сынга алынган. Токтогул: «Элдик, бирдик» дегенди 
негизги максат кылып коёт. Эскичиликтин залдары менен чириген 
жаатчылыкка, бузуку ушакчыларга, алдамчы митаамдарга каршы 
турат. Адамдарга жолуккан төрө кыялдарга, орой, жел өпкөлөргө 
күлөт, сүйкүмдүү жоруктарды, намыстуу кайраттарды үлгү кылып 
көрсөтөт»1. Токтогулдун чыгармаларынын баалуулугу мына ушун-
да. Акындын сатиралары адамдардагы айрым кемчиликтерди сынга 
алууга багытталганын билебиз. Ал эми Токтогулдун сатиралык чы-
гармаларынын лейтмотиви негизинен эзүүчүлөрдүн кылмыштарын 
ашкерелөөгө, тескери кылык-жоруктарын сынга алууга багытталган. 
Эгер ушул темадагы чыгармаларга кайрылсак, эзүүчүлөрдүн үч кат-
мары (сословие): манаптар, байлар, ислам дининин өкүлдөрү – кожо 
менен молдо, эшен менен калпалар сынга алынганын көрөбүз. Ток-
тогул акындык милдет жөн гана ырдап коюуда эмес экенин, элдин 
таламын жактап, алардын аң-сезимин ойготуу башкы маселелерден 
экенин түшүнгөн болучу. Ошону менен катар манаптар да, байлар 
да жана дин өкүлдөрү да бүт бойдон коркунучтуу элементтер эке-
нин белгилеп, эл алдында алардын социалдык тамырын терең ачып 
көрсөтүүнү көздөгөн. Анткени, мына ушул тебөлдөр коомдун алга 
карай жылышына, анын прогрессивдүү жол менен өсүшүнө тоскоол-
дук кылып жаткан болучу. Улуу акын өзүнүн сатираларында коомдо-
гу тескери көрүнүштөрдү, айрыкча, бай-манаптарды, дин өкүлдөрүн 
сынга алды, алардын айыптарын ашкереледи.

Токтогулдун ашкерелөөчү ырларынын булагы – чыныгы турмуш. 
Акын коомдогу терс көрүнүштөрдү жоюуну, ошонун негизинде эм-
гекчилердин талабына ылайык адилеттүү бийликти орнотуу жөнүн-
дөгү көз караштарын билдирүүнү көздөдү. Эркиндик жөнүндөгү идея 
акындын «Беш каман» деген жана шаардан келген төрөгө карата айт-
кан ырынан, дагы башка чыгармаларынан даана көрүнөт. Жыйынтык-
тап айтканда, улуу акындын чыгармаларынын баалуулугу коомдук 
турмушту кеңири камтып, эркиндикти эңсеп, адилеттик үчүн күрөш-
көн адамдарга кубат, кайрат берген зор күчү, чындыкка негизделген 
терең мазмундуу идеясы жана эмгекчилердин таламдарын, мүдөөлө-
рүн туура багытта чагылдырган эрдиктиги менен мүнөздөлөт.

1 А. Токомбаев. Токтогул. «Кызыл Кыргызстан», 1943, 13 – июнь. 



175

Жаки Таштемиров

ТОКТОГУЛ ЖАНА АНЫН ОКУУЧУЛАРЫ1

 
Толубайдай сынчы бол,
Токтогулдай ырчы бол. 

(элдики)
Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун окуучуларына токто-

луудан мурун ушу күндө талаш болуп жүргөн бир кичине маселени 
чечип алуу туура го деп ойлойбуз. Эл арасында: «Толубайдай сынчы 
бол, Токтогулдай ырчы бол» деген ылакап катары айтылып калган 
сөз бар. Бул ылакап эл арасына кеңири белгилүү. Эбактан бери ай-
тылып келе жаткан ушул сөз, азыркы учурда эки түрдүү көз карашты 
пайда кылууда. Эл арасында: «Токтогул Толубай сынчынын тушун-
да жашаган» деп айтылса, азыркы күндөгү айрым жазуучулар улама 
сөздү жакында жашап өткөн улуу акын. Токтогулга ыйгарып жүрү-
шөт. Летописте жазылып калбагандыктан, легендалуу Токтогулдун 
жылын гана эмес, доорун так көрсөтүп айтуу кыйын. Эл арасында ай-
тылган улама сөздөрдө Толубай сынчы, Токтогул ырчы менен катар 
Асан кайгынын ысымы аталат. Асан кайгы XV кылымда өмүр сүргөн 
акын. Элдин уламасында Толубай сынчы, Токтогул ырчы Азжаныбек 
хандын тушунда жашаган болуп айтылат. Азжаныбек тарыхый адам.

Кыргыз элинин тарыхын, санжырасын, улама сөздөрүн изилдеп 
көп билген демократ акын Тоголок Молдо болучу. Мына ушул киши 
уламада айтылган Токтогул ыры жөнүндө минтип жазат: «Токтогул – 
жомокчу, ырчы, акындардын төл башы, тунгучу ушул болгон. Мын-
дан мурун балан ырчы деп укканым жок. Эң эски учурдагы эки ыр-
чынын кабарын укканмын. Биринчиси, Манастын ырчы чоросу Ра-
мандын ырчы уул... Экинчиси Жолойдун ырчысы калмактардын Ка-
ратаз, Капыя сөзгө болгон маш. Булардан кийинки атагы дайындуу 
болуп чыккан Толубай сынчы, Токтогул ырчы деп, кара аттын каш-
касындай, буурул аттын тамгасындай, аткан таңдай, күйгөн шамдай 
болуп чыккан, кабары калкка дайындуу болуп чыккан. Токтогул өзү 
Азжаныбектин ырчысы болгон. Жаныбектин калмактык кеги кетпей, 
калкка тынчтык бербегенинен, азыраак хан болсо да, насаат кылып 
ырдаган. Ырын Жаныбек жактырган эмес. Кандын каарынан коркуп, 
Жаныбекке сыртын салып, Толубай менен биргелешип кеткен.

1 Жаки Таштемиров. Токтогул жана акындык поэзия. – Фрунзе: «Илим», 1980, 106-170-б.



176 

Токтогул Азжаныбектин элдин эзгендигин жандатып ырдап, 
кеңеш айтканда, ал: «Мен сенден акыл үйрөнбөйм, өзүмдө жетише 
турган акылым бар» – деп айдап чыгарды. «Өлбөй калганыңа тобо 
де, кет» деп айдап чыгарат1.

Тоголок Молдо ырчылардын тарыхын кыскача айтып, анан Ток-
тогулдун абалын түшүндүрүп отурат. Ал гана түгүл, Тоголок Молдо 
ошо легендалуу Токтогулдун эки ырын жаздырып кеткен. Токтогул 
катаал хан Азжаныбек жөнүндө минтип ырдаган экен:

Атым – менин Токтогул, 
Азжаныбек, соттодуң, 
Айтып ырым чача албай, 
Армандуу болуп токтодум. 
Азжаныбек тушунда, 
Армандуу болуп боздодум. 
Жалпы журт көргөн жабырды,
Жайын айтып козгодум2.

Ошентип, легендалуу Токтогул ырчы Жаныбек хандын адилет-
сиз бийлигине каршы чыгып, элдин таламын жактап ырдаган болот. 
Ал үчүн катаал хандан куугунтук жейт, көп кордук көрөт.

«Манасты» биринчи Рамандын ырчы уулу айтып, аны Токтогул 
ырчы уланткан деген сөз бар. Бирок анын кайсы мезгилде жашаганы 
биз үчүн белгисиз. Проф. К. Юдахин минтип жазат: «Толубай менен 
Токтогул – «Манас» эпосунда көп эскерилген ысымдар, балким, 
тарыхый адамдар, бирок алардын жашоо мезгилдери белгиленген 
эмес»3. Буга толук кошулууга болот, анткени Токтогул ырчы, Толу-
бай сынчы, Асан кайгы, Жейрээнче чечен жөнүндө эл арасында көп 
кайталанылып айтылат. Алар элдин сүйгөн легендалуу акылмандары 
болгон.

Республикабыздын эл акыны Т. Үмөталиев легендалуу Токтогул 
ырчы жөнүндө бизге келип жеткен улама сөздү кийин гана улуу акын 
Токтогулга карата айтылган ылакап катары карайт. Ал мындай дейт: 
«Кыргыздын карыялары болсо: бул ылакаптын чыкканына 40-50 гана 
жыл болду, кайсы бир тойдо Токтогул менен Жеңижок бир отуруп эт 
жешип, колуна суу куйган балага Жеңижок ушундай деп бата бер-
ген экен дешип чынын айтып жүрүшөт4. Т. Үмөталиев өз оюн бекем-
деш үчүн «Токтогулдай ырчы бол, Толубайдай сынчы бол» – деген 

1 Фонду, инв. «1021, 17-19-б.
2 Тоголок Молдо. Чыгарманын эки томдук жыйнагы, 1-т. – Ф., 1970, 122-б.
3 К.Юдахин. Киргизско-русской словарь. – М., 1965, 681-бет.
4 Ленинчил жаш, 1938, 2-июль.



177

ылакап сөздү мисалга келтирген. Бул пикирдин чындыгы да, калпыз 
жагы да бар. Тууралыгы ушу эл ичинде эбактан бери белгилүү сөздү 
Жеңижок айтып коюшу мүмкүн. Бирок ушул жерде бир нерсени ой-
лонуш керек. Эгер Жеңижок өзүнүн замандашы Токтогулду айтып 
жатса, Толубайды эмне үчүн кошту? Ал эми – «Толубайдай сынчы 
бол, Токтогулдай ырчы бол» деген ылакап сөздөр эгиз козудай болуп 
эбактан бери айтылып келген эмес. Ошон үчүн легендалуу Токтогул 
ырчыны да, XIX-XX кылымда жашаган улуу акын Токтогулду да өз 
калыбында түшүнгөнүбүз жакшы.

Жыйынтыктап айтканда, легендарлуу Токтогулду демократ акын 
Тоголок Молдо айткандай, «акындардын төл башы, тунгучу» десек, 
Токтогул Сатылгановду кыргыз элинин улуу акыны, кыргыз совет 
поэзиясынын негиздөөчүсү, эл ырчыларынын устаты деп баа бери-
шибиз керек. Биз улуу акын Токтогул Сатылгановдун мектеби, андан 
«өнөр алды-кызыл тилди» үйрөнүп чыккан көп сандагы окуучулары 
жөнүндө өзүнчө токтолуп өтүүнү туура табабыз. Токтогулдун окуу-
чулары, шакирттери жөнүндөгү маселе кыргыз адабият таануу или-
минде али такталбаган, терең изилденбеген проблема болуп эсепте-
лет. Мезгилдүү басма сөздөрдө «баланча акын Токтогулдун окуучу-
су» делип жондото жалпы айтылганы менен, алардын ортосундагы 
чыгармачылык байланыш, таасир маселеси бир-эки сүйлөм аркылуу 
чечилбеси түшүнүктүү экени талашсыз.

Акындык поэзияга мүнөздүү көрүнүш катары мурункулардан, 
айрыкча белгилүү чоң акындан үйрөнүү таалим алуу, пир тутуу 
салты жөнүндө жогоруда кыскача айтылып өтүлдү. Оозеки чыгар-
мачылыгында жана акындык поэзияда али такталбаган, али чечил-
беген проблемалар көп экени белгилүү. Ошондой эле Токтогулдун 
чыгармачылыгында да ачык калган, айтылбаган маселелер толуп 
жатат. Мына ошол такталууга тийиш маселенин бири – Токтогулдун 
мектеби. «Токтогулдун мектеби» – деген сөз кээ бир жолдоштордун 
оюна башка нерселерди түшүрүп, каршы пикирди туудуруп коюшу 
да мүмкүн. Анткени, Токтогул окубаган адам, ага ушундайча мил-
детти жүктөөгө болобу – деп, суроо коюучулар жок эмес, бар. Ал 
эми: «Токтогулда мектеп болгонбу?» деген суроого «Ооба, болгон» 
– деп, так жооп бере алабыз. Албетте, ал үчүн аргумент, белгилүү 
даражада фактыга таянылган далил болуу керек. Токтогулдун басып 
өткөн жолу, анын чыгармачылыгынын айкын багыты ушул ойду ай-
тууга негизди түзүп турат.



178 

Акындык поэзия – эчен мезгилдин сыноо элегинен өтүп, эчен өз-
гөрүүлөргө учурап, калыптанган түрдө бизге жеткен көрөңгөлүү жана 
бай салты бар поэзия. Салттын өзү турмуш тажрыйбасынан пайда 
болот. Ал эми турмуш адамдарды көп нерсеге үйрөтүүчү чоң мектеп. 
Акындар, алардын ичинде Токтогул да ошо турмуш мектебинен үй-
рөнүштү, чыгармаларына андан материал алышты жана өздөрүнүн 
көз караштарын ыр аркылуу билдиришти. Акындардын андай аракети 
кыргыз элинин тарыхый басып өткөн жолун, ой-санааларын, көп кыр-
дуу турмушун, үрп-адаттарын ырларында кеңири чагылдырганынан 
көрүнөт. Бирок акындардын чыгармачылыгы бардык доордо эле бир-
дей болуп келген эмес, анткени чыгармачылык иш коомдун өнүгүш та-
рыхына көз каранды жана ага байланышта өсүүчү кубулуш. К. Маркс 
мындай деп жазган: «Материалдык турмуштун өндүрүү жолу дайыма 
турмуштун социалдык, саясий жана акыл ой процесстерин шарттайт. 
Адамдардын аң-сезими алардын бытиесин аныктабайт, а тескерисин-
че, алардын коомдук бытиеси алардын аң-сезимин аныктайт»1. Ошен-
тип, адамдардын материалдык турмуш кандай болсо, алардын аң-се-
зими жана коомдук турмушка көз карашы да ага байланыштуу болот. 
Октябрь революциясына чейинки мезгилдеги акындардын чыгарма-
чылыгына кайрылганда, алардын көз карашы бирдик эмес экендигин 
байкайбыз. Кээ бир акын өз керт башынын камын ойлоп, турмушка 
жеңил кароо менен бай манаптарды жандап, алардын идеологу катары 
кызмат кылганы белгилүү. Ал эми көпчүлүк эмгекчилер массасынын 
мүдөөлөрүн көздөп, таламын жактаган акындар алардын аң-сезимин 
ойготуу үчүн алдыда жүрүп, эзүүчүлөрдүн элге жасап жаткан кара 
ниет иштерин ашкерелеп ырдашты, кыргыздын кедей-кембагалда-
рын күрөшкө шыктандырып ырдашты. Акындык поэзиядагы мындай 
тенденция XIX кылымдын экинчи жарымынан тартып ачык көрүнөт. 
Ушундай эл максатын көздөп, эмгекчилердин таламын жактаган де-
мократтык багыттагы акындардын көрүнүктүү өкүлдөрү Токтогул ба-
шында турган Тоголок Молдо, Барпы Алыкулов, Калык Акыев өңдүү 
жана башка ырчылар менен жазгыч акындар болду. Демек, Токтогул-
дун мектеби чыгармачылык, башкаларга ырдан таалим көрсөтүү менен 
катар, өткөн доордогу эркиндик күрөшү жөнүндө элге туура түшүнүк 
берүү менен мүнөздөлөт. Токтогулдун мектебин белгилеген андай 
сонун жөрөлгөлөр анын сүргүнгө чейинки жана андан кийинки туткун 
ырлар циклинен, Октябрь революциясы алдындагы ырларынан айкын 
сезилет. Акын кээ бир ырларында революциядан кабар берген болучу.

1 К. Маркс. Ф. Энгельс. Избранные произведения, т. 1, 322-бет,



179

Токтогулдун мектебинин түзүлүшүнө себепчи болгон негизги 
фактор эмнеде? Анын себеби көп, бирок негизгиси акындын залкар 
таланты, чыгармаларынын идеясынын тереңдиги, бүт өмүрүн эмгек-
чилерге арнагандыгы, эң үлгүлүү адамгерчилиги менен белгиленет. 
Мына ушул асыл сапаттары өз улутун гана эмес, башка элдерди да 
терең сүйгөндүгү менен мүнөздүү. Ал кайда жүрбөсүн «кымбатым 
кыргыз элим» деп, өтө шыктануу менен ырдаган. Орус менен ногой, 
казак менен өзбек элдеринин таламын жактоо менен, алардын ойчул 
акыны катары турмуш чындыгын айкын сүрөттөдү. Анын мектеби 
ушундай асыл сапат менен жабдылып, бардык улуттардын эркин-
диги жөнүндөгү сонун ойлору чыгармаларында ачык чагылдырыл-
ган болучу. «Токтогулдун лирикасында» – дейт республикабыздын 
эл акыны К. Маликов, – оптимизм чоң орунду ээлейт. Ал канчалык 
кыйналып кысталса да, ырын, элин, комузун эч унутпайт. Турмуш-
ка ишенгендик, келечекке зор үмүт менен кароо, элдин жашоосуна 
ишенгендик Токтогулдун лирикалары – Анын кебелбес устуну, ма-
мысы деп айтсак да болот»1

Токтогулдун чыгармаларынын социалдык-коомдук, эстетикалык 
тарбиялык мааниси эл максатын ар тараптан камтыгандыгы, эл мүдөө-
сүн баарынан жогору койгондугу менен баалуу. Токтогул – бүт көөдө-
нү адамга болгон тунук сүйүүгө арналган, балага да, кары-жашка да 
бирдей өтө сергектик менен мамиле кылган, шурудай тизилген курч 
ырларында элдин ой санаасын эргүү менен сүрөттөп көрсөткөн айкөл 
адам. Ошон үчүн XIX кылымдын экинчи жарымында, XX кылымдын 
башында жашаган кыргыз акындарынын көпчүлүгү Токтогулдун теге-
регине топтолгон болучу. Ал акындар Токтогулдан чындыкты, элдин 
таламын таза жүрөгү менен жактаган эң, даанышман, айкөл адам эке-
нин көрүштү. Залкар таланты, адамгерчиликтүү сонун сапаты аны эл 
арасына кеңири белгилүү кылды. Токтогулдун кабарын уккан кыргыз 
акындары туш-туштан ага барууга, таалим алууга ашыгышты.

Кыргыз элинин демократ акындарынын көрүнүктүү өкүлдөрү-
нүн бири Тоголок Молдо мындай кызыктуу маалымат берет: «1889-
жылы Куртка деген жерде туруп, ырга зооктуу болуп турган кезимде 
маркум акын Токтогулдун кабарын Кетмен-Төбөгө барып келген өз 
тууганым Молдобай Чекирекей уулунан биринчи уктум. 

– Адам баласында Токтогулдай ырчы болбойт. Өзүң курдуу жаш 
жигит экен. Элге атактуу сезилген ырчылар: Эсенаман, Көчөрбай, 

1 К. Маликов. Токтогулдун лирикалары тууралу – Советтик Кыргызстан журналы, № 2, 1950, 
52-бет.



180 

Болдур бала ырчы Токтогул менен айтышмак турсун, изин кечпей 
калды. Токтогул санаттан, салттан, тарыхтан ырдап, элди таң кал-
тырып, ыраазы кылат экен. Бардыгына бирдей аралашып жүргөндөй 
айтат, ырдаганында калет жок. Кетмен-Төбөгө барып көргөн сону-
нум ушул, – деди»1. Кабарды уккан Тоголок Молдо аябай дегдөө 
менен Нарын өрөөнүнөн Кетмен-Төбөнү көздөй жөнөп, 1890-жылы 
октябрь айында Токтогулга жолуккан. Ошол таанышуудан кандай 
таасир алгандыгы жөнүндө ал минтип жазат: «Арым деген жерде, 
сарттар деген элде Токтогул менен биринчи жолу көрүшүп, өзүмдү 
тааныштырдым. Үч ай чамасында бирге жүрүп, Токомдон ырдын тү-
йүнүн чечип, нускасын алып кайттым»2 Тоголок Молдо өзүнчө чоң 
акын болсо да, таалим алгандыгын жашырган эмес. Тоголок Молдо-
нун жогоруда айткандары улуу акын Токтогулдун чыгармачылыгы-
на, анын тарыхтан, салттан козгоп ырдаганына өтө таамай берилген 
мүнөздөмө.

Барпы Алыкулов да улуу акын Токтогулдун кабарын угуп, өзү-
нүн туулган жери Ачыдан атайы издеп келип, Кетмен-Төбөнүн Ко-
ңур-Өгүз деген жеринде Токтогулдун нускасын алып кайткан. Ал эми 
Эшмамбет, Калык, Алымкул, Коргол, Кулуке, Курман, Шадыкан жана 
башка акындар Токтогулду ээрчип жүрүп, ырчылыкты үйрөнүшкөн. 
Эгер кичине-чоңу болуп жыйырма чакты окуучу Токтогулдан ырчы-
лыкты үйрөнүп, чыгармачылыкка карай баа жеткис нуска алып чы-
гышса, комузчулардан көп шакирти болгонун көрөбүз. Атай Огом-
баев, Жолой Богачиев, К. Кожобеков, К. Турсунбаев, Ж. Отунчиев, 
Айчүрөк Чодубаева, Барпы Сарпеков жана башка комузчулар – баары 
тең комузчулукту Токтогулдан үйрөнүп чыгышкан. «Мен Токтогул-
ду 15 жашымдан тартып билемин, – деп эскерет улуу акындын окуу-
чусу Барпы Сарпеков. – Мен комузду үйрөнсөм деп дегдеп жүргөн 
элем. «Токо, комузду үйрөнсөм дейм» десем, «И балам, үйрөнүп ал, 
уяң болбо, мен менен жүр. Мен он чактыны комузчулукка үйрөттүм» 
деп, мага комузду чертип көрсөтүп, түрдүү жол менен үйрөтөр эле. Ал 
киши: «Бул бала экен» деп, бой көтөрүүнү билчү эмес»3. Токтогулдун 
ушул окуучусуна 1957-жылы жолугуп, аны менен аңгемелешкенбиз. 
Ушул окуучусунун маалыматы боюнча, Токтогул мындан элүү жыл 
мурун эле «Он чактыны комузчулукка үйрөтүп» койгон болот. Демек, 
Токтогулдан комузчулар абдан көп тарбияланышкан. Анын Калык, 

1 Тоголок Молдо. Чыгармалар, II том, Түзгөн Жаки Таштемиров. – Фрунзе: Кыригызстан, 
1970, 112- бет 

2 Ошондо, 113-бет.
3 Фонду, инв. № 1914 А, 22-бет.



181

Алымкул, Коргол өңдүү окуучулары ырчылыкты үйрөнүү менен катар 
комузчулук кесипти да кошо өздөштүрүшкөн эле.

Кыргыздын советтик доордо жашаган, өздөрүнүн сонун чыгар-
малары менен бир боордош элдерге таанымал Калык, Барпы, Алым-
кул жана башка акындар жөнүндө сөз болгондо, Токтогулдун аларга 
тийгизген таасири, көркөм сөз өнөрүн өркүндөтүүдө, чеберчилигин 
арттырууда аларга аябай таалим бергендиги жөнүндө айтылбай кал-
байт. Кыргыз ССРнин эл акыны К. Маликов мындай бир орундуу 
ойду айтат: «Эл ырчылары гана эмес, алгачкы убактарда кыргыздын 
бир кыйла жазуучу акындары да Токтогулдан көп нерселерди үйрө-
нүшкөн. Токтогулдун чыгармаларынын идеясынын тереңдиги, маа-
нисинин курчтугу, жаркыраган таланттуулугу бизди дагы эле болсо 
аябай таасирлентет»1. Ушуга маанилеш ойду В. Винниковдон да кез-
дештиребиз. Ал минтип жазат: «Ал өзүнүн таалайлуу тукумдарына 
эң сонун ырларды гана эмес, ошону менен бирге чыгармачылыгынын 
кайталанбас «токтогулдук» традицияларын калтырды»2. Булардын 
жана башкалардын Токтогулдун сонун традициясы, идеясы терең 
көркөм ырлары жөнүндө айткандарына толук кошулууга болот, ант-
кени акындын чыгармачылыгы ушундай бааны берүүгө татыктуу 
жана, ушундай касиетке ээ.

Эмне үчүн Токтогулда шакирт көп? Бул суроого жооп бериш үчүн 
Токтогулдун тулку боюна таандык асыл сапаттарды дагы бир жолу 
баса көрсөтүп айтууга туура келет. Токтогулдун табигат энчилеп бер-
ген тубаса чоң таланттуулугу, жез таңдай күчтүү акындыгы, ашкан 
чебер комузчулугу, ар бир ырга обон чыгарган устаттыгы, күлкүлүү 
номерлерди укмуштай аткара билиши, ошого байланыштуу мүнөзү-
нүн асылдыгы, адамгерчилиги, баарына бирдей жасаган жылуу мами-
леси ага карата эл сүйүүсүн арттырган, өнөргө шыктууларды, ынтызар 
жаштарды өзүнө тарткан болучу. Улуу адамдар өзүнө таандык өзгөчө-
лүгү, сонун сапаттары менен айырмаланары белгилүү. Акылмандык, 
оюнун тереңдиги, адамгерчилиги, жагымдуу мүнөзү, сыпаалык, бил-
гичтик жана башка сапаттары чөйрөнүн көңүлүн өзүнө буруу менен, 
тийиштүү даражада таасир этмек. Күчтүү таланты, адамдын жан дүй-
нөсүн ойготкон терең, идеялуу кооз чыгармалары кимдин жүрөгүн 
тереңдеп козгобосун Токтогулдун кайсы чыгармасына кайрылбайлы, 
андан жогоруда сөз кылгандай акылмандыкты, оюнун тереңдигин 
жана башка асыл сапаттарды айкын көрөбүз.

1 Кызыл Кыргызстан, 1955, 20-декабрь.
2 В. Винников. Акын – В кн: Искусство Советсжой: Киргизии – М.: Искусство, 1939, 53-бет.



182 

Токтогул – бүт өмүрүн жана чыгармачылыгын элге арнаган, адам-
ды жогору баалаган айкөл акын. Анын андай сонун сапаттары адамдар-
га жасаган мамилесинен ачык көрүнөт. Оюбузду бекемдеш үчүн улуу 
акындын замандаштары менен окуучуларынын эскермелеринен мисал 
келтирүүнү туура табабыз. Токтогулду көрүп, комуз күүлөрүн жана ыр-
ларын угуп жүргөн ары замандашы, ары окуучусу Барпы Сарпеков мын-
дай дейт: «Током беш жашар бала чертип бер десе, аттан түшө калып, 
ага чертип берер эле. Бала болсо тыякка-быякка кырынан кетип күлүп, 
кубанычка батар эле. Ошентип, Током улуу менен кичүүгө, жаман менен 
жакшыга бирдей мамиле кылчу. Бирөө өтө кедей болсо, аны кедейсиң 
дечү эмес. Таң атканча элге тамаша салып берчү»1. Экинчи ары заманда-
шы, ары окуучусу Кулмырза Кожобеков мындай деп эске салат: «Током 
үйүнө бала келдиби, ордунан ыргып тура калып, орун көрсөтчү. Демек, 
чоң киши дебей, бала дебей, баарына кичи пейилдик менен мамиле кы-
луучу»2. Ал эми окуучусу А. Үсөнбаев устатынын асыл сапаты жөнүндө 
мындай маалымат берет. «Токтогул ак көңүл, боорукер, пейли жумшак 
киши болгон. Ошого карабастан, ал кайраттуу жана шайыр киши болу-
чу. Ал кишинин дагы бир эң эле жакшы жери, эгерде бир жерге барып 
калса, эл менен бирге болучу. Уктап жатканында эл келген болсо, уба-
кыттын кечтигине карабастан, тура калуучу да, төшөктүн үстүнө мал-
даш урунуп отура калып, бардыгын ыраазы кылып жөнөтчү эле. Током 
элдин чыныгы сүйгөн ырчысы болгон. Ал элди сүйгөн, эл аны сүйгөн»3 
Токтогул кайрымдуу, боорукер адам экенин К. Акыев да эскерет. Ал өзү 
күн «Баскан жолунда» минтип жазат: «Эртең менен келгин балам», – 
деди. Эртең менен келдим.

Кийип турган жаңы чапанын «кичирейттирип кийип ал жетим-
ге» деп чечип берди. Мен Токомдун чапанын кичирттирип кийип, 
жаман тонумду жонумдан түшүрдүм»4 Ошентип, Токтогулда адам-
герчилик сапат эң жогору деңгээлде турат. Ушундай асыл сапат гана 
аны элдин сүйүүсүнө ээ кылып, кыргыздын кыйла жаштарын теге-
регине топтоого негиз болгон. Ушундай асыл сапат гана аны кадыр-
баркка ээ кылган. Токтогулдун залкар таланты менен катар адамгер-
чиликтүү асыл сапаты анын айланасына тилектеш достордун топто-
лушуна шарт түздү. «Чоң жана майда ырчы дебей Токтогулга баш 
иер эле»5 дейт Токтогулду көп ирет көрүп, анын ырларын гана уккан 

1 Фонду, инв. № 1914-а, 23-бет. 
2 Ошондо, 28-бет.
3 Ленинчил жаш газетасы, 1949, 9-декабрь.
4 К. Акыев. Баскан жол, 44-бет. 
5 Фонду, инв. № 1914-в., 149-бет.



183

Yчтеректик карыя Акыев Мамаша. Бул сөздү улуу акындын башка 
замандаштары да көп кайталап айтат.

Токтогулдун жез таңдай залкар акындыгы, адамдарга жасаган 
жагымдуу мамилеси көпчүлүктү өзүнө тарткандыгы жогорку фак-
тылардан ачык көрүнөт. «Эл ичиндеги ырчыларды, комузчуларды 
тарбиялоо ишинде да Токтогулдун сиңирген эмгеги аз эмес. Токто-
гул өзүнүн заманында комузчулардын, эл ырчыларынын өзүнчө мек-
тебин түзгөн. Жаңыдан ырдап, жаңыдан гана комуздун кылдарын 
тырмалап келе жаткан жаштарды, кайда барса өзү менен бирге ала 
жүрүп, өзүнүн ырчылык-акындык жана комузчулук өнөрүн аларга та-
лыкпастан үйрөткөн1«. Ошентип, Токтогулдун мектебинен үйрөнүп, 
андан тарбия алып чыккан таланттуу жаштар улуу акындын мыкты 
традициясын улантып, анын жолун жолдошту, алар дагы элдин та-
ламын жактап ырдашты. «Манаптарга каршы ырдап, кыргыз ырчы-
ларына жаңы багыт, жаңы жана туура жол көрсөттү.2 «Токтогулдун 
башка ырчыларга тийгизген таасири ошо жаңы багыттан даана сези-
лип турат. Улуу акындын мектеби жалаң гана ырчыларды тарбиялап 
өстүргөнү менен чектелбейт. Республикабыздын көрүнүктүү компо-
зиторлорунун бири А. Малдыбаевдин белгилөөсү боюнча, Токтогул 
комузчулардын да мектебин түзгөн. Ал мындай дейт: «Кыргыз элин-
де комузду чертүү эки мектептен турат. Биринчиси Муратаалы, экин-
чиси Токтогулдун мектеби3«. Ал эми музыковед В. Виноградов болсо 
эл арасында эки «мектеп» бар деп айтылып жүргөнүн эске салып, 
Токтогул көптү билген комузчу катары эки «мектептин» репертуа-
рынан тең бирдей4 пайдаланганын айтат. Токтогулдун эки мектеби 
ырчылардын жана комузчулардын мектеби болгондугу талашсыз. 
Кыргыз ССРнин эл акыны Т. Үмөталиев мындай дейт: «Чындыгын-
да Токтогул нускоо берүүчү, окутуучу акын болгон. Ачыгыраак айт-
канда, анын жүргөн жери ырчылардын жана комузчулардын мекте-
би болгон»5. Буга толук кошулууга туура келет, анткени ырга жана 
комузга шыктуу, ушул өнөрлөрдү үйрөнүүгө талаптанган жаштар 
Токтогул кайда барса, аны ээрчишкен, таалим алышкан. Улуу акын 
өзү дагы ыр же комуз үйрөнүүнү каалап, көкүрөктөгү дитин айткан 
жаштарга: «И, үйрөн, балам, уяң болбо, мени менен жүр» – деп, ошо 
замат эле ээрчитүүгө макул болгонун көп акындар менен комузчу 

1 Кызыл Кыргызстан (Баш макала) № 273, 1940, 24-ноябрь.
2 Ленинчил жаш газетасы, 1949, 9-декабрь.
3 Ошондо, 16-июнь.
4 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. – М, 1961, 109-бет
5 Т. Үмөталиев. Токтогул Сатылганов. Кыргыз адабияты жөнүндөгү макалалар жыйнагы. – 

Фрунзе: Кыргызмамбас, 1951, 111-бет.



184 

шакирттери эске салат. Мына ушунун өзү Токтогулдун мектеби бол-
гондугун көрсөтүп турат. Акындарды, аткаруучуларды тарбиялап 
өстүргөн «мектеп» боордош казак, өзбек, каракалпак элдеринде да 
болгон. «Жомокчулардын төкмөлүк өнөрү – дейт В. Жирмунский, 
– профессионалдык үйрөнүү шарттары менен өнөкөт кылынган»1. 
Казак окумуштуусу Е. Исмаилов минтип жазат: «Бул тынымсыз өсүп 
отурган ар бир жаңы акынды үйрөтүп, жетилтип отурган акындык 
мектеп сыяктуу поэзиялык, чыгармачылык өсүш казактын импрови-
затор акындарынын кайсысы болсун ушу акындык өсүштө тарбияла-
нып, калыпташат2». Демек, кайсы элдин төкмө акындарынын чыгар-
маларына кайрылбайлы, аларда жаш талапкерди көркөм сөз өнөрүнө 
үйрөтүүчү өзүнчө «мектеп» бар экенин көрөбүз.

Акындык поэзияда үйрөнүү «мектебинин» татаал жолун басып 
өтүү, импровизация аркылуу чыгармаларды жаратуу бардык элдер-
де болгон, бирок анын өзү бирдей баскычта, бир кылкалыкта өткөн 
эмес. Кайсы бир элдерде маданияттын өсүшүнүн алгачкы мезги-
линде импровизация салт катары жашап келсе, маданияты өнүккөн-
дөн кийин ал процесс токтолгону адабият таануу илиминде белги-
лүү. Кайсы бир элдерде импровизация акындык поэзиянын типтүү 
салты катары дале уланып жатканын көрөбүз. Кыргыз, казак элинде 
төкмө акындар бар жана айтыш традициясын улантып жатышат. Ал 
гана түгүл, «Төкмөлүк анын өсүшүнүн бардык баскычтарында орус 
фольклоруна да таандык»3 экенин көрөбүз.

 Импровизатордук-төкмөлүк талантка баардык эле адам ээ эмес. 
Ал эми ырчылыкка умтулган, ага далалат кылган адамдын баары эле 
төкмөлүк касиетке ээ акындардан болуп чыга келбейт. Импровизатор-
дук сапатка жетиш үчүн андай адамда табигый талант болуу керек. Та-
бигый таланты болбогон адам канчалык аракет кылса да, андан эчте-
ме чыкпасы түшүнүктүү. Чыныгы: тубаса таланттуу адам жөнүндө сөз 
башка. «А» деп ооз ачканда, мурунтан көкүрөккө жаттап алгандай, эч 
токтолбой, шар аккан суунун агымындай тездикте ыр жараткан адам-
дар бар. Андай таланттарга эл «төкмө» деген наам берген. «Төкмө» 
деген сөз акындын ыр чыгарган ийкемдүүлүгүн идиштен шар төгүп 
жиберген сууга салыштыруу негизинде келип чыккан. Ал эми «жамак-
чы» деген сөз болсо ар сөздүн башын кошуп, көргөндөрүн жана баам-
дагандарын жамап айтканды түшүндүрөт. К. Маликов: «Жамакчылар 

1 В. М. Жирмунский. Среднеазиатские народные сказители. – Изв. Всесоюзн. Географ.об-ва, 
т. 79, вып 4, вып. 4, 1947, 410-бет.

2 Е. Исмаилов. Акындар. – Алматы, 1956, 89-бет.
3 А. М. Астахова. Русский фольклор, X т., 67-бет.



185

булар сөздүн маанисине көңүл бербей же болбосо маанилүү сөздөрдү 
таап айтууга кубаты келбей, ар кайсынын башын кошуп эптеп бирдеме-
лерди айта бергендер1«деп жазат. Буга толук кошулууга болбойт. «Сөз-
дүн маанисине көңүл бербей, же болбосо маанилүү сөздү таап айтууга 
кубаты келбей» дегени бул жамакчы ырчыларга бир жактылуу караган-
дык. Жамакчылар көбүнчө мактоо, кордоо жана айтыш өңдүү түрлөрдү 
айткан ырчылар. Бул түрлөрдү айткан акындар дале сөздүн маанисине 
көңүл буруу менен, таамай сөздөрдү пайдаланууга күчтөрү жетип, эчен 
айтыштарга түшкөнүн көрөбүз. Бекмурат, Эсенаман, Чоңду, Калмырза, 
Найманбай, Солтобай жана башка толуп жаткан залкар ырчылар жа-
макчылардан болгон. Токтогул өзүн нускоочу акын катары эсептеген 
менен, ал дагы жамак ыкмасын колдонуп, мактоо жана кордоо ырла-
рын, айтыш ырларын жаратканы белгилүү. Жомокчулар дагы жамак-
сыз эч нерсени айта албайт. Белгилүү Бекмурат ырчы «Манас» эпосун 
алгач учур бир күн, бир түн гана айтуу менен чектелсе, кийин алты ай 
айтчу болуптур деген эл арасында сөз бар. Бекмурат негизи жамакчы 
ырчы болгон. «Эсенаман, Бекмурат, бул экөөбү ырдаса, тамам ырчы 
тек турат» деген бекеринен айтылбаса керек. Кыргыз арасында кимдир 
бирөө ырды уйкаштырып айтса, аны «жамакчысың го» деп коёт. Жа-
макчы дегенде ырды төгүп айткан ырчыны, акынды түшүнүүбүз керек. 
Бирок таланты тайкы, бирдемелерди чүркөмүш эткен, элдин купулуна 
толбогон чала ырчы бар экенин ажырата билишибиз керек.

Ырчылардын кайсы түрү болбосун, чыныгы таланты бар акын 
реалдуу турмуш көрүнүштөрүнүн мүнөздүү жактарын жыйынтыктуу 
чагылдырып, тийиштүү даражада образды түзүү керек. Ал кандай-
дыр белгилүү турмуш картинасын көпчүлүккө элестетип чагылды-
рууга милдеттүү, ансыз анын ырчылыгы кайсы деген суроо өзүнөн 
өзү пайда болот. Ушундай талапты аткарыш үчүн акында бай таж-
рыйба, күчтүү талант, турмушту терең билген жөндөмдүүлүк, сөзгө 
уста жана кыраакылык сапат болуу керек. «Ырчынын ички табияты 
андагы картиналардын бөлүкчөлөрүнүн санына байланыштуу болот, 
бирок бул запас ырдоо үчүн жетишсиз, ал үчүн сырткы каалоо да 
керек, ал ар дайым ырчыны курчап турган топтошкон угуучулардан 
чыгары түшүнүктүү»2. Мына ушундай шарттын өзү акынды көп нер-
сеге милдеттендирери түшүнүктүү. Акындын ырдап турган кезин 
күлүк аттын чуркап келе жаткандагы кызыган учуру менен салыш-
тырууга болор эле. Эл канчалык кыйкырып сүрөп турса, акын дагы 

1 Токтогулга эстелик – Фрунзе: Кыргызмамабас; 1940, 101-бет. 
2 В. В. Радлов. Образцы народной литературы северных тюркких племен, ч. V. – СПб, 

1885, XVII.бет.



186 

ошончолук күчтөнүп, ошончолук кызып ырдайт. В. Радлов өз ту-
шунда ал өзгөчөлүктү туура байкаган. Элди өзүнө тартыш үчүн эмне 
кылуу керек? Тажрыйбалуу акын ырдай баштаганда мына ушул ма-
селеси көңүлгө алып, ырын кызыктуу берүүгө тырышат. Кайсы бир 
акындардын акыл эс өнөрүнүн көп жагына кайрылганы, репертуары-
нын ар түрдүүлүгү, байлыгы ошого байланыштуу.

Ооз ачканда эч такалбай, ырды куюлуштуруп айткан акын эл ара-
сында төкмө аталган. Төкмө ырчы ырды куюлуштуруп, таасирдүү сөз-
дөрдү таап айтып, улам барган сайын күчөп, поэзиянын кең дүйнө-
сүндө элди өзүнө тартып алуу керек. Ансыз кадыресе жамак «төкмө» 
деген атакты алып бербейт. Төкмөлүк – акындык поэзиядагы көрөң-
гөлүү салт. Ошон үчүн алардын аткаруу манерасы, ырдоо процесси 
да традициялуу, бирок ар бир акындын дүйнөгө көз карашы, турмуш-
ту баамдай билиши жана ырдоо ыкмасы да өзүнчө өзгөчөлүккө ээ. 
Импровизатор акындардын репертуары да, ар бир акындын дүйнөгө 
көз карашы турмушту баамдай билиши жана ырдоо ыкмасы да өзүн-
чө өзгөчөлүккө ээ. Импровизатор акындардын репертуары да ар түр-
дүү. Ошол себептүү казак окумуштуусу М. Ауэзов казак элинин төкмө 
акындарын бир нече топко бөлгөн. Ал минтип жазат: «Элдик акындын 
түрү ар кыл жана бирдей эмес. Акындардын бир тобунун репертуа-
ры, жанры жана профессионалдык-чыгармачылык көнүгүүлөрү акын-
дардын башка тобунан таптакыр айырмалуу. Элдик акындар-эпиктер 
бар (Марабай өңдүү); ырчылар-лириктер түрү бар (Биржан, Актан, 
Жаяу-Муса); жалаң айтыштын төкмө акындары бар (Чөжө, Кулмамбет 
түрдөгү); согуштук-колониялык доордун граждандык кайгы акыны, 
элдин кайгысын тарткандар-акындар да бар (Чортомбай жана башка-
лар). Падышанын койгон кишилерине жана хандарга каршы күрөшкө 
чакырган ырларды жана тарыхый ырларды чыгарган акындар да абдан 
белгилүү»1.М. Ауэзов акындарды алардын айткан ырларынын түрүнө 
жана темасына карай бөлгөн, анын өзү жогоркудай белгилөөсүнөн кө-
рүнүп турат. Эгер ушундай белгилери тарабынан алып карай турган 
болсок, кыргыздарда бир нече типтеги акындар бар экенин көрөр элек. 
Бекмурат жомокчу, айтыш акыны болгон. Эсенаман эпик жана айтыш 
акыны болуп чыга келет. Калмырза, Найманбай, Сартбай, Чоңду жалаң 
гана айтыш акындары болуп көрүнөт. Калмамбет деген ырчы жалаң 
гана жаратылыш картинасын, жалаң гана чөп-чарды ырдаганы үчүн 
«Чөп ырчы» деп аталып кеткен. Дагы чыгармачылыгы тактала элек 
канча кыргыз акындары бар. Орус окумуштуусу академик В. Радлов 

1 М. Ауэзов: Джамбул и народные акыны. – Литературный Казакстан, № 6, 1938, 88-бет.



187

кыргыз акындары жөнүндө мындай туура баамын айтат: «Кара кыр-
гыз ырчылары ырдоодо ачык сүйлөө жагынан башка уруулардын ыр-
чыларынан ашып түшөт; алардын мелодиялуу речитативи мазмунун 
түшүнүүгө эч кандай тоскоолдук кылбайт, ал кыргыз эмес үчүн да тү-
шүнүктүү. Ушул кырдаал тексттердин жазылышына абдан жеңилдик 
берди1«. Окумуштуу кыргыз акындарынын чыгармачылыгынан байка-
ган жакшы көрүнүш жөнүндө калыс бааны берген. Чындыгында акын-
дардын ырлары мазмуну жагынан элге түшүнүктүү, түзүлүшү жагы-
нан жөнөкөй болгон.

Канчалык күчтүү, канчалык какшап ырдабасын, өткөн феодал-
дык доордо акындарга көңүл бурулган эмес. Эптеп жан сактоо үчүн 
кырды кыдырып, селсаяктык турмушту өткөрүшкөн. Алардын ошо 
кездеги абалын баамдаган В. Радлов ал жөнүндө мындай деп эске 
салат: «Чындыгында, ырчылардын өнөрү алардын жашашынын ка-
ражаты болуп эсептелет2. Ошентип, өткөн заманда кыргыз менен 
казак өңдүү боордош элдердин акындары кыйын жана оор турмушту 
баштарынан өткөрүшкөн болучу.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогул дагы башка ырчылардай 
эле оор турмушту баштан кечирип, кыргыздын кыйла жерин кыдыр-
ган болучу. Кыргыз жергесинен тыягы Алай, быягы Чүйдү аралап 
чыккан. Манаптарга каршы ырдаганы үчүн алыскы Сибирге айдал-
ды. Ал эчен азапты баштан кечирсе да, сүйгөн кесиби ырчылыкты 
таштаган жок. Акын коомдук турмуштан баамдаган көрүнүштөр, өзү 
баштан өткөргөн окуялар жөнүндө ар түрдүү темадагы терең идеялуу 
көркөм ырларды жаратты. Көп сандагы акындарды, комузчуларды 
тарбиялап өстүрдү. Токтогул дегенде, биз жүрөгү таза, акылы терең, 
элге талбай кызмат кылган чыныгы патриот акынды түшүнөбүз.

Токтогул чыгармачылыгынын диапазону, табигый талантынын 
көп кырдуулугу жагынан өз тушундагы акындардын ичинен өтө 
бийик чокуда турат. М. Ауэзовдун белгилеп кеткен акындык груп-
па менен салыштырганда, Токтогулдан толуп жаткан сапатты көрө-
бүз. Ал эзилген эмгекчилердин таламын жактап, эркиндикти ырда-
ган граждандык акын. Токтогул ошону менен катар кыргыздын бай 
мурасы болуп эсептелген «Курманбек», «Кожожаш», «Нариккан», 
«Саринжи-Бөкөй», «Олжобай менен Кишимжан», «Кедейкан», «Жа-
ныш-Байыш» өңдүү дастандарды аткарган эпик акын. Ал лирикалык 
ырларга обон чыгарып, аларды эң сонун аткарган болучу. Токтогул 

1 В.В. Радлов. Образцы народной литературы северных тюркских племен, ч. V– спб, 1885, 15-бет 
2 В.В. Радлов. Образцы народной литературы северных тюркских племен, ч. V, ХХ бет.



188 

эл арасынан чыккан таланттуу композитор. Ал ашкан чебер комузчу. 
Ушундай көп кырдуу өнөрү анын тегерегине эчен ышкыбоз жаштар-
ды топтоого шарт түзгөн.

Акындык өнөр өткөн замандаш орус окумуштууларынын көңү-
лүн өзүнө бурбай койгон эмес. Айрым саякатчылар акындардын ыр-
даганын угушуп, алардын чеберчилигине кызыгуу менен карашкан 
эле. Ошон үчүн көргөндөрүн өз учурунда белгилеп жазышкан болу-
чу. Академик В. В. Радлов кыргыз акындарынын чыгармачылыгы 
жөнүндө мындай дейт: «Өз ойлорун так жана ачык түзүп, речинин 
бөлүгүн ал көркөмдүктү бере алат... жана анын ар бир эптүү көркөм 
фразасы, ар бир чукугандай айтылган тамашалуу сөзү кубанган жак-
тыруу кыйкырыгын пайда кылат... Ошондуктан кыргыздарда элдик 
поэзия өсүү баскычынын бийиктигине жетишкен1«. Бул туура пикир. 
Чындыгында акындык поэзия XIX кылымдын экинчи жарымынан 
тартып өсүүнүн жогорку бийиктигине жеткен эле.

Акындык өнөр көп кырдуу, репертуары ар түрдүү, ары бай эке-
нин, угуучулардын алдында аткара турган функциясы кеңири экенин 
көрөбүз: 1) Акын – ыр жаратуучу чоң талант. 2) Ал элдик маданий бай-
лыкты сактоочу жана кайра калкка таратуучу, аны жылмалап иштөөчү 
зергер адам. 3) Акын – чебер музыкант жана эчен уккулуктуу күүлөр 
менен обондорду чыгарган таланттуу композитор. 4) Акын өз элинин 
духовный байлыгын башка боордош элдерге жана башка элдин мада-
ний мурасын өздөштүрүү менен аны өз калкына тааныштыруучу ал-
дыңкы катардагы эң сезимтал адам. Бардык акын эле албетте, жого-
рудагыдай касиетке ээ болгон эмес. Табигый тубаса таланты күчтүү, 
өнөрдүн түрлөрүн өздөштүрүүгө ийкемдүү акындар гана бул сыяктуу 
көп функцияны аткара алган. Токтогулдун чыгармачылыгы жөнүндө 
сөз болгондо, анын бардык өнөргө ийкемдүү, аларды аткарууга жөн-
дөмдүү экенин, талантынын күчтүүлүгүн эске албай коё албайбыз. 
Токтогулдун ак таңдай акындыгын, көп өнөрдү кызыктуу аткара били-
шин, комуз чертүү жагынан алдына эч кимди чыгарбаганын шакиртте-
ри жана замандаштары өтө ынтызарлык менен сөз кылышат. «Токто-
гул өзүн сүйгөн элге утуру сөзүн жаңыртып, элди кызыктырып отурчу. 
Мисалы, карыга карыдай ырдачу, жашка-жаштай, ар кимдин мүнөзүн 
жана кылган кесибин айтып ырдачу»2. Токтогулдун ырларынын элге 
жетип жаткан касиети ошо элдин ичиндегини таап айткандыгында. 
Улуу акынды көрүп жүргөн замандаштары менен аңгемелешкенде 

1 В. В. Радлов. Образцы народной литературы северных Тюркских племен, ч. V, IV.
2 К. Акыев. Токтогул тууралуу – Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 37-бет.



189

көпчүлүгү мындай деген жакшы пикирин айтышты: «Током ырдап 
жатканда: Токо, миң жаша! Токо, өлбө» – деп, жакшы каалоолорун 
айтышчу эле, мына Токомдун атагы чыгып, ал киши өлбөс болуп 
калды». Академик В. Радлов да акындар ырдап жатканда, элдин сүрө-
гөнүн жазат. Азыркы күндө да акындарды сүрөгөн учурлар кездешет. 
Бирок Токтогул өзүнүн укмуштай таланты, уккулуктуу ырлары менен, 
эчен сонун кызыктуу өнөрлөрү менен элди өзүнө тартып ала турган. 
Токтогул кейиштүү ырларды айтканда эл муңга батып ыйлашканын, 
угуучулардын маанайын байкаган соң сөздү башка жакка бурганын, 
тыңшап отургандар кайра жандана баштап, анан шаттуу күлкүгө бат-
канын акындын окуучулары жана замандаштары улама катары айткан-
дарын эске салбай кетүүгө болбойт.

Токтогул өзүнүн көп кырдуу өнөрү, күчтүү таланты менен теге-
регине талаптуу жаштарды топтоп, чыгармачылыктын татаал тетикте-
рин үйрөттү, чеберчиликтерин арттырды, камкордук менен тарбияла-
ды. Жыйынтыктап айтканда, Токтогулдун мектеби байыртадан бери 
жашап келе жаткан традициялуу оозеки чыгармачылыгынын жана 
акындык поэзиянын негизинде түзүлүп, нугунда өнүктү. Акындын 
мектеби жакшы жемиштерди берди. Анын жаш талапкерлерге талык-
пай жасаган камкордугу, чыгармачылыктан тийгизген таасири натый-
жасында акындардын жана комузчулардын зор плеядасы пайда болду. 
Токтогул тарбиялап өстүргөн окуучу акындары менен комузчу ша-
кирттеринин ичинен бир тобу биздин республикага гана эмес, башка 
боордош элдерге да таанылып, кыргыз адабият тарыхынан көрүнүктүү 
орунду ээлешти. Токтогулдун окуучуларынан Калык Акыев, Алымкул 
Үсөнбаев, Барпы Алыкулов өңдүү акындарды, Атай Огомбаев, Кул-
мырза Кожобеков, Барпы Сарпеков ж. б. комузчуларды кыргыз ис-
кусствосунун сыймыгы катары атабай кетүүгө болбойт. Токтогулдун 
чыгармачылыгында өз элине сиңирген үзүрлүү эмгегинин зор үлүшү 
таланттуу жаштарды тарбиялап өстүргөн кызматынан айкын көрүнөт.

Устат шакирт күткөндө жөн гана ээрчитип жүрбөй, өзүнө көп 
милдеттерди койгон. Устат акын элдин салтын, тарыхын дайыма 
изилдеп жүргөн, коомдук турмушка кыраакы көз менен караган өз 
доорундагы алдыңкы адамдардан болгондуктан, ал жөнүндө эчен 
аңгемелерди курап, элге айтып берүү менен катар, ага өз окуучу-
ларынын кулагын аябай кандыра турган. Экинчиден, өзү байкаган 
турмуштагы айрым көрүнүштөрдү окуучуларга эскертип, аны үйрө-
нүп алууга карай багыттаган. Мисалы, Токтогулдун өз окуучулары-
на: «Уяң болбо, тартынбай ырда» – деп айтканы жөнүндө айтылган 



190 

насаат эмес, анда белгилүү максат бар. Чындыгында, уяң жана тар-
тынган адам ырчы да, комузчу да боло албайт. Өзүн ачык-айрым, 
жайдары кармап, эч кимден тартынбаган талапкер гана дит койгон 
өнөрдү өздөштүрүү менен бирге аны улантып кете алат. Токтогул-
дун акын шакирттери Калык менен Алымкул, комузчу окуучулары 
Кулмырза менен Барпы өз устатынын түрдүү жагынан берген кеңе-
ши жөнүндө көп ирет эскерип айтышкан болучу.

Кайсы устатты албайлы, анын дагы бир милдети – шакиртин 
ээрчитип жүрүп, ал окуучусун элге тааныштыруу. Шакирттерди таа-
ныштыруу негизинен эки түрдө болгон; кандайдыр бир отурушта: 
«Бу баланча деген жигит, ырдап жүрөт» – деп тааныштырса, экин-
чиде, көпчүлүккө ырдап коюуга атайы ага тапшырма берет. Мына 
ушундай тааныштыруудан кийин шакиртинин кандай жетилгенин, 
кандай кемчилиги бар экенин устаты эсепке алат да, дагы дасыкты-
руу жагын көздөйт. Өзү ырды баштаса, шакирти улантышы мүмкүн, 
же шакирти ырды баштаса, өзү аны андан ары улантышы мүмкүн.

Үйрөтүү, үйрөнүү боюнча устаты менен шакиртинин ортосунда 
болгон байланыштын чеги жок. Ошон үчүн шакирттерин өнөргө үй-
рөтүү маселесине келгенде, андай чыгармачылык байланышты тар 
көз карашта бир беткей мүнөздөөгө болбойт. Эгер өзбектин атактуу 
бакшылары шакирттерине дастандардын айрым үзүндүлөрүн жат-
татуу менен чектелсе, кыргыз акындары менен казак акындарында 
окуучуларын үйрөтүү жолу өзүнчө өзгөчөлүккө ээ экенин байкай-
быз. Кыргыз жана казак, акындары өздөрүнүн окуучуларын айрым 
гана ырды жаттатуу менен чектелген эмес. Алар шакирттеринин 
чыгармачылыгынын көп жагына көңүл бурган. Окуучуларын үйрө-
түүдөгү эң негизги маселе – төкмөлүк өнөргө көнүктүрүү маселеси 
болуп эсептелген. Ошон үчүн өз окуучусун эл алдында ырдатып да, 
өздөрү менен бирге айтыштырып да үйрөтүп, чыгармачылыктын түр-
дүү техникасынан «сабак» беришкен. Казактын белгилүү Сүйүнбай 
акыны Жамбылга төкмөлүк өнөрдөн сабак берсе, Жамбыл өз тушун-
да Кенен Азербаев1, Абдигалий Сариев2, Үмөтаалы Карибаев3 жана 
башка акындарга үйрөткөн, чыгармачылык боюнча таалим берген.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармачылык диа-
пазону кең, табигый таланты көп кырдуу экени баарыбызга маалим. 
Ал ошо көп кырдуу таланты менен талаптуу жаштарга таасир этпей 
койгон эмес. Акын өзүнүн шакирттерине өнөрдүн көп түрүн үйрөтүү 

1 Е. Исмаилов. Акындар – Алматы, 1956, 64-бет.
2 Казак адабияты, 1975,21-март.
3  Е. Исмаилов. Акындар, 82-бет.



191

камын көргөн. Андай сонун сапатты бир топ окуучуларынан баам-
дап билебиз. Окуучулары Калык Акыев, Алымкул Yсөнбаев, Коргол 
Досуев устаты Токтогулдан жалаң гана төкмөлүк өнөрдү, же башка 
темалардагы дастандар менен ырларды гана эмес, ошону менен катар 
комуз чертүүнү да өздөштүрүшкөн болучу. Калык устаты Токтогул-
дун юмордуу, күлкүлүү аткарган өнөрлөрүн үйрөнүп алып, аларды 
элге аткарып берген. Андай күлкүлүү номерлерине «Аккуу аткан 
мерген», «Торгой» дегени жана башкалары жатат.

Устат менен шакирт деген түшүнүк тар мааниде эмес, кеңири 
аспектиде каралууга тийиш, анткени алардын ортосундагы чыгар-
мачылык байланыш үйрөтүү, үйрөнүү менен чектелбейт. Устаты 
шакиртинин ички дүйнөсүнө көрөсөндүү таасир этпесе, анда алар-
дын ортосундагы байланыш жөнөкөй гана сырткы көрүнүш катары 
кала берери талашсыз, андай болгондо, акындык мыкты традиция 
алга карай өнүкмөк эмес. Эрудициясы күчтүү, таланты ташкындаган 
ак таңдай акын гана шакиртинин: чыгармачылыгына, ошону менен 
катар ой-санаасына, кулк-мүнөзүнө чоң, таасир этип, ага идеялык 
багыт берет. Ансыз устаттын тийгизген таасири көрүнбөй, жөн гана 
көмүскөдө калары талашсыз. Ушул жагынан алып караганда, Токто-
гулдун кыргыз акындарына тийгизген таасири жаркырак жылдыздай 
алыстан көрүнүп турат. Эшмамбет, Калык, Алымкул, Барпы, Коргол 
жана башка шакирттери улуу акын Токтогулдан үлгү, таалим алып, 
ошону менен төкмөлүк өнөрдүн бийиктигине жетишишти, чыгарма-
чылыгын өркүндөтүштү. Ал шакирттеринин ар биринин адабий му-
расы ушул пикирди айтууга негиз болуп турат.

Улуу сынчы В. Г. Белинский лирикалык поэзияны көркөм тур-
муштун кооз гүлү деп белгилеп келип, ошо поэзиянын эң мыкты 
өкүлү катары Шиллер менен Гетени атап, аларды башка акындарга 
төмөнкүдөй салыштырган: «Шиллер менен Гете – булар лирикалык 
поэзиянын бүтүндөй эки дүйнөсү, ар кандай чоңдуктагы көп спут-
никтер жана жылдыздар менен курчалган анын эки улуу күнү1». 
Токтогул алар сыяктуу жазуучу акын эмес. Жазуучу акындар менен 
төкмө ырчылардын чыгармачылык методу ар башка болору түшү-
нүктүү. Ошон үчүн Токтогулду аларга теңештирүүгө багытталган 
аракет жок. Кеп башкада. Ал болсо улуу сынчынын Шиллер менен 
Гете жөнүндө айтканын кыргыз коомчулугунун шартында Токтогул-
ду айкөл чоң фигура аспектисинде карап, ага башка ак таңдай акын-
дарды салыштырууда ойдун ачкычы катары милдет аткаргандыгы 

1 В. Белинскии. Полн. собр. соч., т. V.– М., 1954, 51-бет.



192 

менен мүнөздөлөт. Мисалы, өткөн заманда эчен ак таңдай акындар 
жашап, Токтогул калк чогулган жыйындарда, көп эл катышкан аш 
менен тойлордо дайыма алар менен бирге болуп, дайыма ырдашып 
жүргөн. Бирок акындык талантынын ийкемдүүлүгү, төкмөлүк өнөр-
гө жөндөмдүүлүгү, эрудициясынын күчтүүлүгү жагынан ал кездеги 
ырчылардын эч кимиси ага жеткен эмес. Улуу акын кыргыз поэзия-
сында асмандагы күндөй алыскы горизонттон шаңдуу да, омоктуу 
да, бийик да көрүнгөн. Ошон үчүн кичине-чоңу дебей кыргыз акын-
дарынын түрдүү көлөмдөгү жылдыздары Токтогулдун тегерегине 
топтолгон болучу. Улуу сынчынын айтканын ойдун ачкычы катары 
караганыбыз мына ушунда.

Токтогулдун окуучулары абдан көп болгон. Алардын баарына 
токтоп, чыгармачылык байланыштарын талдап отуруу эч мүмкүн 
эмес. Ошон үчүн Токтогулдун айрым окуучулары, аларга тийгизген 
таасири жөнүндө кыскача токтолуп өтүүнү туура табабыз.

Байсейитов Эшмамбет – Токтогулдун ары замандашы, ары ал-
гачкы окуучуларынын бири. Эшмамбет устаты Токтогулдан төкмө-
лүк өнөрдү гана эмес, ырчылыктын түрдүү татаал түйүнүн үйрөнүп, 
кийин чебер акын даражасына жетишкен. Ал устаты Токтогул менен 
бирге ырдашып, кадимкидей тең өскөн курбу, бирге жүргөн заманда-
шы болуп кеткен. Эки акындын ушундай бекем байланышы натый-
жасында эчен чыгармалар жаралган. Алардын айтыштары, айрым ыр-
лары жана кергөн билген замандаштарынын эскермелери ушул ойду 
айтууга негиз болуп жатат. «Эшмамбет менен Токтогулдун тойдогу 
тамашасы», «Токтогул менен Эшмамбеттин эшендин калпаларына 
карата ырдаганы», «Папы калпа», «Токтогул Сибирден келгенде Эш-
мамбет ырчы менен учурашканы», «Эшмамбет менен Токтогулдун 
эшенге ырдаганы» – деген жана башка чыгармалары эки акындын көп 
убакыт бирге болуп, бирге ырдашып жүргөнүн айкын көрсөтүп турат.

Эгер эки акындын чыгармачылыгына кайрыла турган болсок 
алардын туткан позициясы, ырларынын идеялык мазмуну эмгекчи-
лер массасынын ой-санаасын, үмүт менен тилегин чагылдырганын 
айкын сезебиз. Устатын Токтогул да, окуучусу Эшмамбет да эмгек-
чилердин таламын жактап, ошол кездеги адилетсиздикке, ырайым-
сыз бийлөөчүлөргө каршы ырдап чыгышкан.

Өткөн заманда эмгекчилер ар тараптан катуу эзилгени тарыхтан 
белгилүү. Токтогул менен Эшмамбет кыргыз элинин кыйын күндө 
калганын, кимдер катуу эзип жатканын көргөн болучу. Ошон үчүн 
алардын чыгармаларында өткөндөгү чындык реалисттик аспектиде 



193

элестүү чагылдырылды. Эгер эки акындын чыгармаларына кайрыл-
сак, аларда жергиликтүү бай-манаптар, жан-жөкөрлөрү жана дин 
өкүлдөрү, ошону менен катар падышалык катуу эзүүлөр ар тараптан 
камтылганын көрөбүз.

Токтогулдун алгачкы окуучусу, ары замандашы болуп эсептел-
ген Эшмамбеттин чыгармалары жана устаты Токтогул жөнүндөгү 
эскермеси сакталып калбаган. Анын өзү көп маселени тактоодо кы-
йынчылыкты келтирбей койбойт. Ошондой болсо да, устаты Токто-
гул менен болгон айтыштары айрым пикирди айтууга өбөлгө түзүп 
турат. Токтогул Сибирден келгенде аны менен учурашып айтышкан 
ырынан өткөн заманга нааразы экени айкын көрүнөт.

Алты жылы пияда
Баскан Током келген бейм?
Алтындын кенин Талкалап
Казган Током келген бейм?
Ак падыша залимге
«Жазган» Током келген бейм (1, 167).

 Эшмамбет падышаны залим деп атады. Ал аны менен чектелбей, 
«Губернатор залимге жазган Током келген бейм», «Жарым падыша 
залимге жазган Током келген бейм» деп, падышанын койгон чинов-
никтерин көпчүлүктүн алдында санап өтүп, алардын айыптарын аш-
керелеп баяндайт. Ушул эле айтышта Эшмамбет мындай дейт:

Сарбагыштан беш киши 
Санаты менен айдалган, 
Залимдер кылып бир канча 
Букарадан байланган (1, 173).

 Эшмамбет бул ырында жергиликтүү байөманаптарды «залим-
дер» деп сыпаттап жатат. Демек, жергиликтүү байманаптар менен 
падыша жана анын койгон чиновниктери бир-бири менен танапташ 
экени, баары тең, эмгекчи массаны эзүүгө аракет жасаганын Эш-
мамбет туура позицияда ачык көрсөтүп айткан эле.

«Токтогул Сибирден келгенде Эшмамбет ырчы менен учураш-
каны» деген айтыш өзүнүн көлөмү боюнча турмушту кеңири чагыл-
дырган дастан деп айтардык чыгарма болуп саналат. Бул чыгарма өз 
учурунда коомчулуктун көңүлүн буруп, эмгекчилердин падышалык 
бийликке карата нааразылыгын, жергиликтүү бийлөөчүлөргө кара-
та жек көрүү сезимин ойготууда зор роль ойногон болучу. Токтогул 
менен Эшмамбет кайсы жерге барбасын, кайсы жерде болбосун, эл 
дайыма ушул учурашуу ырын сурашып, эки акындын айтышын көп 



194 

кайталап угушкан. Ошонун натыйжасында бул айтыштын бир нече 
варианты түзүлгөн. Анын эки варианты Токтогулдун эки томдугунда 
жарыяланып жүрөт.

Замандаштарынын эскерүүлөрүнө караганда, Токтогул менен Эш-
мамбет ата-баладай болуп дайыма бирге жүрүп, дайыма бирге ырдаш-
чу экен. Сибирден келгенден кийин Токтогул Эшмамбетке карата:

Туулбасаң да Эшмамбет,
 Тутунгандай бала элең. 
Тутулуп мен кеткенде 
Туурумда калган жан элең – (1, 176) 

деп бекеринен айтпаган болуу керек. Корголдун эскерүүсүнө таянуу 
менен Ж. Бөкөнбаев Токтогулдун окуучусу Эшмамбет жөнүндө айтка-
нын минтип жазат: «Мен Сибирде көп жүрүп, кыргыздын обондорун 
унутуп кеттим эле, ырдасам орусча, ногойчо (татарча) ырдачу элем. 
Айдоодон келип, Эшмамбет менен учурашканымда кадимки обонум, 
ырчылардын үнү эсиме түштү. Бул ургандын ыры (Эшмамбетти эр-
келетип жатканы) күн жаап басылгандагы булуттай түрүлүп-түрү-
лүп чыгат экен»1. Токтогулдун ырларын эл арасынан жыйноо үчүн 
барганыбызда ырларын угуп, өзүн көрүп жүргөн замандаштары Эш-
мамбеттин күчтүү акын болгондугун айтышты.

Токтогул менен Эшмамбеттин биргелешип ырдаган чыгармала-
рынын ичинен дин өкүлдөрүн ашкерелеген ырлары өзгөчө орунду 
ээлейт. Алардын «Папы калпа», эшендерге карата ырдаганы ушуга 
мисал болот. Эки акын кайсы дин өкүлүн бутага албасын, алардын 
кылык-жоругун, алдамчылыгын күйдүргү сөз менен куйкалап көрсө-
түшкөн. Дин өкүлдөрүн күлкүгө айландыруу үчүн бири ырды баш-
таса, экинчиси улап кетип, улам кызыган түрдө мыскылга ала ырда-
шат. «Папы калпа» деген ырды мисалга алып көрөлү. Жайлообай де-
гендин тоюнда Папы калпа ырчылар жөнүндө ушак таратат: «Ырчы 
шайтандын канаты, ырчыга бергениңер акыретте өзүңөрдү жылан 
болуп чагат, берсеңер «калпа молдолорго гана бергиле» дейт. Анын 
ушагын угуп калышкан Токтогул менен Эшмамбет ырдап киришет. 
Эшмамбет ырды: «Кадырың бар дейт калпам ай» деп баштаса, Ток-
тогул аны төмөнкүдөй ыр менен улайт: «Калктын пулун кызган-
ган каңырайган маңкам ай». Ошентип Папы калпаны катуу сынга 
алышат. Ал эми Эшмамбет менен Токтогулдун эшенге ырдаганын-
да дин өкүлдөрүн дагы катуу сындап, алардын алдамчылыгын баса 
көрсөтүшкөн. Ошентип, Токтогул менен Эшмамбеттин ырларынын 

1 Кызыл Кыргызстан, 1938, 24-ноябрь. /Ырга берген түшүндүрмөдөн. – Токтогул, 1-т., 49-бет.



195

идеялык мазмуну кыргыз элинин мүдөөлөрүн чагылдырууга калктын 
аң-сезимин ойготууга багытталган болучу.

Токтогулдун алгачкы окуучуларынын бири – Калык Акыев. Эгер 
Токтогул акындардын акыны делип улуу акын катары кыргыз жер-
гесине гана эмес, башка боордош элдерге да белгилүү болсо, Калык 
– чоң акындардын көрүнүктүү өкүлү. Анын үстүнө Токтогул менен 
Калык ата-баладай болуп, көп убакыт дайыма бирге ырдашып жүр-
гөн замандаштар эле. Демек, эки акындын ортосундагы чыгармачы-
лык байланыш кыргыз адабият таануу илиминдеги өзүнчө изилдене 
турган проблемалык маселелердин бири болуп эсептелет. Ошон үчүн 
бул маселе жөнүндө кыскача гана токтолуп кетебиз.

Калык Акыев «Баскан жол» деген автобиографиялык эмгегинде 
устаты Токтогулга кеңири орун берген. Ушул китебиндеги «Улуу ус-
татка жолугуу», «Ата-бала болуп калыптырбыз», «Кайра эле Токомду 
ээрчидим», «Ырдын тамашасы», «Аттын артынан», «Экинчи каматуу», 
«Токтогулду тосуп алуу» деген жана башка бөлүмдөрдө улуу акын Ток-
тогул жөнүндө көп эскерип жазат. «Баскан жолду» окуганда, Токтогул 
жаш талапкер Калыктын талантынын өсүшүнө, чыгармачылык жактан 
чеберчиликке жетишине гана эмес, анын айлана-чөйрөгө, дүйнөгө көз 
карашынын калыптанышына чоң таасир эткендиги байкалат.

Токтогул экинчи жолу кармалганда: «Балам, Калык, мен карма-
лып келип баштагы карыптык күндө жатамын. Аркамдан издеп келер 
кишим жок.

Сенден башка жакшы ниеттүү кишилерге да кат жибердим. Кө-
бүнчө мен үчүн аракет сенден болор эле»1 – деп, Калыкка кат жазат. 
Чындыгында, устаты Токтогулду бошотуп алуу үчүн Калык көп ара-
кет кылат. Көпчүлүк элдин жаадырып жазган арызы, түрмөдөн бо-
шотууну сураган талабы боюнча Токтогул экинчи камактан кутулуп 
келет. Ошол көрүнүштү Калык мындайча эске салат: «Током тос-
кон элге кол кармашып көрүшө берип чарчап суй жыгылды. Током 
чымыр, семиз киши эле. Эми өңүнөн азып жышылып калган экен. 
Кармалгандан кийин мен жетимсиреп калдым эле. Кубанычтан жү-
рөгүм алып учуп көңүлүм толкундайт»2. Токтогул камалганда Ка-
лыктын «жетимсиреп калышы» эки акындын ортосундагы бекем 
байланышты, устатынын тийгизген таасирин далилдейт.

Калык Токтогулдан эки тараптан таалим алды. Биринчи жагынан 
чыгармачылыгын өркүндөтүүгө, акындык чеберчилигин өстүрүүгө 

1 К. Акыев. Баскан жол (Өмүр баян). – Фрунзе: Кыргызстан, 1964, 144-б., 1964, 144-бет.
2 Ошондо, 154-бет.



196 

багыт алса, экинчи жагынан коомдук аң-сезимин арттырды, эзилген-
дер менен эзүүчүлөрдүн келишпей турган тап экенин, бай-манаптар 
менен бий-болуштарга карата элдин нааразылыгын ачык түшүндү. 
Калык «Баскан жол» деген автобиографиялык чыгармасында, башка 
эскерүүлөрүндө жана устатына арнаган ырларында Токтогулдун та-
лантынын көп кырдуулугун, эзүүчүлөргө каршы эр жүрөктүүлүк 
менен турганын, аларды ашкерелеп ырдаганын баса көрсөтөт. «Ток-
тогулдан мен көптү көрдүм, көптү үйрөндүм. Эми түбөлүккө унут-
мак эмесмин1» деп жазат «Токтогул менин жүрөгүмдө» деген эске-
рүүсүндө Калык чындыкты айтып жатат. Токтогулдан көптү көрүп, 
көптү үйрөнгөнү үчүн Калык «Баскан жолунда» да, башка эскерме-
леринде да устаты жөнүндө жылуу сезимин билдирип, толкундануу 
менен жазган болучу. «Токтогулга» деген ырында ал мындай дейт:

Эшмамбет, Жолой, Курман, акын Калык
Комузга ырдай чыккан обон салып, 
Кой багып, казан аскан малай элек, 
Кошулуп шакирт болдук үлгүңдү алып.2

 Калыктын ушул ырынан устаты Токтогулдун гумандуу облиги, 
эң адамгерчиликтүү сонун сапаты, талаптуу жаштарга өтө камкордук 
менен мамиле кылганы, тактап айтканда, айкөл образы даана көрү-
нүп турат. Токтогул «кой багып, казан аскан малайларды» тегереги-
не топтоо менен, аларды туура жолго тарбиялоо менен алдыңкы ка-
тардагы адамдарга жеткирген улуу устат. Ал жаштарды тарбиялоодо 
эзүүчүлөрдү жек көрө билүүгө, эмгекчилердин таламын жактап ыр-
доого окуучу шакирттеринин көңүлүн бурган болучу. Ошон үчүн 
шакирттеринин бардыгы эл тарабында болуп, эмгекчилердин мүдөө-
лөрүн жактап ырдашты.

Ырга талаптанган, жаңыдан ырдай баштаган жаштар эң мурун 
чоң акындын сыноосунан өтүүгө тийиш. Калыктын, Алымкулдун, 
Барпынын жана башка окуучуларынын Токтогулга биринчи жо-
луккандагы ырлары ушуга мисал болот. Калык менен Алымкулдун 
эскерүүсүнө караганда, аларды жакын адамдары Токтогулга таа-
ныштырып, ошол жерде ырдатып көрөт. Ушундан кийин Токтогул 
шыктуу жаштарды ээрчитип кетет, анын өзү жаштардын таланты-
на баа бергендик, келечегине ишенгендик менен мүнөздөлөт. Кыр-
гыз ССРинин эл акыны Т. Үмөталиев мындай дейт: «Ар кандай жа-
зуучу жана акын өзүнөн мурун өткөндөрдүн жана өзүнөн жогору 

1 Ленинчил жаш, 1940, 24-ноябрь.
2 К. Акиев. Тандалган чыгармаларынын бир томдук жыйнагы. – Фрунзе, 1972, 61-бет



197

тургандардын, улуулардын, адабияттык чыгармачылык ишиндеги 
тажрыйбалардын эмгектерин окуп, алардан үйрөнгөн сыяктуу, кыр-
гыздын эл акындары да өздөрүнөн мурун өткөндөрдөн жана өздө-
рүнөн жогору тургандардан үйрөнүшкөн, үлгү алышкан1». Т. Үмө-
талиев бул пикирди өзү байкаган тажрыйбанын негизинде айтып 
жатат. Бул сыяктуу үйрөнүү, улуулардан таалим алуу салты мурун-
тан улантылып келген көрөңгөлүү салт болуп саналат, ансыз ис-
кусство эч качан өнүкмөк да, жаңы нерсе жаралмак да эмес. Ойду 
бекемдеш үчүн Токтогулдун өзүнө кайрылып көрөлү. Улуу акын 
шакирти Калыкка алгачкы жолугушууларынын биринде ага карата 
мындай деген акыл-насаатын айткан:

Кыргызда нечен ырчы өткөн,
Кыйласы муңдуу күү черткен.
Биринин жолун бири алып,
Бара-бара күчөткөн.
Мурун өткөн көп акын,
Ат-атын айта келейин,
Жалгыз эле кыргыздан
Мен акынмын дебейин.
Биз өңдөнүп алар да
Биринен бири үлгү алган.
Мына бүгүн биз үчүн
Ошолордон жол калган (1, 235).

 Токтогулдун ырынан мурунтан улантылып келе жаткан сонун 
салт – үйрөнүү, үйрөтүү салты таамай баяндалганы көрүнүп турат. 
Акындык поэзияга мүнөздүү салтты эске салуу менен Токтогул жаш 
талапкер Калыктын чыгармачылыгына шык жаратып, анын ырга ка-
рата болгон чабытына канат бүтүрдү. Ошон үчүн Калык өзүнүн улуу 
акынга арнаган ырларында да, эскерүүлөрүндө да устаты жөнүндө 
өтө сыймыктануу менен сөз кылат. Ал мындай дейт:

Кыргыздын кыл алдыңкы жоргосу элең,
Көп жылдар бирге жүргөн жолдош элем,
Жол таанып, үлгүңдү алып өскөн Калык, 
Дайыма сени ырдабай коймок белем...2

Калык Акыев устаты Токтогул жөнүндө өз оюн абдан так, 
ары элестүү айтып отурат. Чындыгында эле, Калык улуу уста-
ты Токтогулдун таасири аркасында «жол таанып», ошол кездеги 

1 Кызыл Кыргызстан, 1940, 12-октябрь.
2 Токтогулга эстелик. – Фрунзе, 1940, 15-бет.



198 

социалдык-коомдук турмушка баа бере карады. Анын манаптарга, 
бий-болуштарга карата айткан ырлары ошого күбө болот.

Эгер Токтогул манаптарга каршы ырдаганы үчүн жалган жалаа 
менен алыскы Сибирге айдалса, Калык жергиликтүү бийлөөчүлөр та-
рабынан куугунтук жеди. Жокчулуктун азабын тартканын, ага кошум-
ча манаптардын өткөргөн ыдыктарын Калык өзүнүн «Баскан жол» 
деген автобиографиялык чыгармасында кеңири жазып көрсөткөн. 
Кыргыз ССРинин эл акыны Т. Үмөталиев «Залкар акын жөнүндө сөз» 
деген макаласында: «Токтогул сыяктуу эле Калык ырчы да кыргыз ма-
наптарынын, болуш-бийлеринин наадандыктарынан көп азап чеккен. 
Көп куугунтук жеген. Бул жөнүндө Какем өзү да көп айтуучу»1.

Калык устаты Токтогулга жаш кезинде жолугуп, андан жалаң 
гана ырчылыкты эмес, комузчулукту да, күлкүлүү номерлерди да, 
сөз өнөрүн да үйрөндү. Ал жаш күнүнөн тартып Жумгалга көчүп кел-
генче дайыма бирге ырдашып жүрдү. Ошол себептен Токтогулдун 
окуучуларынын ичинен Калык улуу акындын чыгармаларын абдан 
көп билет. Ушул жерде Т. Үмөталиевдин берген маалыматын кел-
тирүүнү туура табабыз. Ал мындай дейт. «Бир жыйналышта Токто-
гулдун ырларынын кагаз бетине түшпөгөнүн, эл оозунда жүргөнүн, 
бирок ырчы эмес кишилер жакшылап айтып бере алышпаганын сөз 
кылдык. Мына ошондо Алымкул да, Какем да «биз айтып беребиз» 
дешти. Баарын болбосо да, көбүн билебиз. Өз оозунан кайра-кайра 
угуп, жат кылып ырдап жүргөнбүз. Током элдик оозеки чыгарма-
ларды да көп билүүчү. «Саринжи-Бөкөйдү», «Кожожаш мергенди», 
«Жаныш-Байышты», «Олжобай менен Кишимжанды» жана башка 
көп эпосторду айтуучу. Ал эми эл оозунда кара сөз менен жомок 
катарында айтылып жүргөн «Кедейканды Током ырга айландырган 
дешти»2. Токтогулдун окуучуларынын көпчүлүгү устатынын ырла-
рын кайра-кайра кайталап уккандары, жадыларына жат кылып ал-
гандыктары чындык. Мына ошонун натыйжасында гана шакирттери 
улуу акындын адабий мурасын жыйнап, калыбына келтирүүдө зор 
милдетти аткарып, көп эмгек сиңиришти. «Ал улуу акындан ыр жа-
ратууну гана үйрөнбөстөн, жүрүм-турум жагынан да адамдар менен 
мамиле жасоо, чындыкты тартынбай бетке айтуу жагынан да, ал тур-
сун, дүйнөгө көз караш жагынан да көп нерселерди өткөрүп алганы 
байкалып туруучу3». Т. Үмөталиев ырчы Калыкка туура мүнөздөмө 
берип, Токтогулдун тийгизген таасирин туура баамдаган.

1 Кыргызстан маданияты, 1973, 13-декабрь.
2 Ошондо.
3 Кыргызстан маданияты, 1973, 13-декабрь.



199

Калык устаты Токтогулду биринчи жолу Жанаалы деген те-
гирменчинин үйүндө көрүп, ырларын биринчи жолу уккан болучу. 
Ошондо Токтогулга учурашкан эле. Жаңыдан, өзү айткандай, «бозо-
кордун ырчысы» аталып, ырга шык коюп жүргөн кезинде улуу акын 
Токтогулдун мааниси терең, тили курч ырларын угуу Калык үчүн: 
жол тааныткан зор кубулуш катары сезилди. Калык биринчи жолу 
эле төмөнкүдөй мазмундагы ырды укту:

Адилетсиз замандын
Алымы качан жоголот?
Көйтүнгө кетип бизчилеп,
Алар качан кор болот?
Кара жер казып, жөө басып,
Кандуу тер акса шорголоп,
Шаңшыган шайыр күү чертип,
Карап турсам жорголоп.
Падыша залим баш болуп,
Бардык ак сөөк жоголсо,
Мителерден кутулуп,
Биздин заман оңолсо,
Булутсуз чыккан Ай, Күндөй
Жарыктык дүйнө тоголсо,
Жарды, жалчы, букара
Жакшылык күнгө ээ болсо,
Ошо күндү бир көрсөм,
Ошо замат мен өлсөм,
Калбас эле арманьм,
Чыгар эле көңүлдөн
Залимден көргөн зарларым (1, 221).

Токтогул эркиндик күндү бийик идеал катары баалап ырдап, эмгек-
чилердин азаттыгын чыдамсыздык менен тиледи, жарыктык дүйнөнү 
эңсеп самады. Падыша залим башында турган бардык ак сөөктөр жогол-
босо, эзилгендерге эркиндик тийбесин баса көрсөтүп айтты. Ошентип, 
Калык улуу акынга алгачкы жолуккандан эле дүйнөгө көз караш жагы-
нан көп нерселерди өткөрүп ала берди. Анын өзү болочок акындын аң-
сезимин ойготуп, бай-манаптарды жек көрүүгө багыттады. Устаты Ток-
тогулдун мыкты традициясын Калык өмүрүнүн акырына чейин улан-
тып келди жана мазмуну терең, идеясы ачык көркөм ырларды жаратты.

Калык «Баскан жол» деген мемуардык чыгармасында өзүнүн 
өмүр баянын берүү менен катар, манаптардын Токтогулга өткөргөн 



200 

ыдыктары жөнүндө мындай дейт: «Токтогулдун башына эмне иш 
түшпөдү? Анткени жаш кезинен тайманбай манаптарга каршы чык-
кан. Ал ырчы гана эмес, элдин уулу, элдин сыймыгы болгон1». 
Мунун өзү улуу акынга берилген эң адилеттүү мүнөздөмө. Токто-
гулдун басып өткөн чыгармачылык жана өмүр жолу Калыкка туура 
багыт берип, ал үчүн өзгөчө сабак болгон. Ошон үчүн Токтогулду 
терең сүйдү, улуу акын да Калыкты жогору баалаган. «Токтогулча 
айдоо-байлоого чыдап, эрдик көрсөтө албаган ырчылар чоң манап-
тарга жамынып жан сактап калышкан2» убакта Калык эзүүчүлөргө 
каршы тайманбай ырдады, устатынын жолун жолдоду. Калык «ата-
бала болуп калыппыз» деп, бекеринен жазган эмес. Ошо ата-бала 
болуп жүрүп, Калык устатынын чыгармаларын көп өздөштүргөн бо-
лучу. «Токтогулдун ырларынын ынагын жана арбынын Какемден 
алганбыз3» деп эскертет А. Токомбаев. Анын өзү чындык. Шакирти 
Калык мурун тапшырган ырлардан башка дагы «Баскан жол» деген 
чыгармасында Токтогулдун бир топ ырын мисал катары берген. Ал 
аркылуу Калык устаты Токтогулдун адабий мурасын дагы толуктап, 
анын бир топ чыгармасын калыбына келтиргени көрүнүп турат.

Адабият тарыхын изилдөөчү советтик көрүнүктүү окумуш-
туулардын бири Г. Гачев ырчы менен акындын аткарган милдети жө-
нүндө мындайча мүнөздөмө берет: «Ырчы, акын... жөн гана художник 
же көңүл ачуучу, же куудул жана скоморох болгон эмес. Акындар өз 
элинде жардамчы милдетти аткарышпайт: алар хан менен байга көнө 
коюшпайт. Алар бир убакта эле эрендер да, акылмандар да, акындар 
да4». Окумуштуунун төкмө акындардын чыгармачылыгына берген 
мүнөздөмөсү туура, бирок аларды бир жактуу караганына кошулууга 
болбойт, анткени өткөн заманда акындардын баары эл таламын жак-
тап, эмгекчилердин мүдөөлөрүн баяндап ырдашкан эмес. Кайсы бир 
Арзымат сыяктуу ырчылар манаптардын мартабасын ашыра мактап, 
эзүүчү таптын идеологу милдетин аткарганы белгилүү. Ал эми Ток-
тогул, Тоголок Молдо, Барпы, Калык өңдүү акындар эл тарабында 
туруп, бай-манаптарга, бий-болуштарга каршы тайманбай ырдап, 
алардын кылмыштарын ашкерелеген. Мына ушундай асыл сапат 
Токтогулдун поэзиясынан өзгөчө жагдайда даана көрүнөт.

Өзүнүн терең мазмундуу, жогорку идеялуу ырлары менен Токто-
гул кыргыз жергесине гана эмес, ар түрдүү улуттардан келген саясий 

1 К. Акыев. Баскан жол. – Фрунзе, 1964, 80-бет.
2 Ошондо, 81-бет.
3 Советтик Кыргызстан, 1953, 10-июнь.
4 Г.Гачаев. Любовь, человек, Эпоха. – М., 1965, 66-бет



201

туткундардын сүймөнчүлүгүнө ээ болгонуна адабий мурасы күбө. 
СССРдин эл художниги С. Чуйков улуу акын жөнүндө «Токтогул эл 
арасында» деген картинаны тарткан. Ал мындай дейт: «Жаш кезимде 
эле боёкторду көтөрүп Чүй өрөөнүндө болуп, революцияга чейинки 
Кыргызстандын айылдарын нечен жолу кыдырып чыккам. Кыргыз-
дын кедей-кембагалдарынын арасында Токтогулдун ысымын көп угар 
элем. Кечиккен кездерде жарды кыргыздардын тамтыгы кеткен кара 
алачыктарында – от боюнда олтуруп, улуу акындын ырларын комузга 
кошуп черткендерин укчумун. Акындын көп ырлары чыныгы элдик 
ырга айланып, ооздон-оозго көчүп жүргөн». Токтогулдун кайсы айыл-
га келгенин билсе, улуу акындын ырын угуш үчүн эл туш-туштан жый-
налып барып, адамдар батпай кеткенин шакирттери эске салат. Анын 
өзү Токтогулдун талантынын күчтүүлүгүн, адамгерчилигинин жогору 
экендигин, жаштарга жасаган аталык камкордугун көрсөтөт. Кыргыз 
СССРинин эл акыны А. Токомбаев мындай дейт: «Токтогулдун ырла-
ры жай ырчыныкындай эмес, анын ырларынын ичинде терең маани, 
толкундуу умтулуштар сезилет». Токтогулдун күчтүүлүгү, жаштарга 
тийгизген таасири ушундай өзгөчөлүк менен мүнөздөлөт.

Токтогулдун сонун традициясы жалаң гана эл ырчыларынын 
чыгармачылыгына эмес, кыргыз совет поэзиясынын өсүшүнө, өнү-
гүшүнө зор таасир эткени белгилүү. Окуучусу Калык да өз тушунда 
кыргыз совет поэзиясынын өсүшүнө өз салымын кошту. «Токтогул, 
– деп жазат Ж. Бөкөнбаев – өзүнүн сонун өнөрлөрүн башкаларга үй-
рөтүүгө тырышкан акын болгон. Кыргыздын атактуу чоң акындары 
Эшмамбет менен Жеңижоктон тартып, азыркы акындарыбыз Калык 
менен Алымкулга чейин Токтогулдан үлгү алышкан1». Бул чындык. 
Ал эми үлгү деген сөз чыгармачылык процесстин сырткы көрүнү-
шү эмес, анын өзү сезимге тереңдеп кирген кубулуш болуп саналат. 
Андай сапатты Калыктын жана акындын башка окуучуларынын чы-
гармачылыгынан даана байкайбыз. Калык устаты Токтогулдан акын-
дык чеберчиликти үйрөнүү менен катар, анын демократтык филосо-
фиялык ойлорун өздөштүрдү. Ушундай туура жолдо келген Калык 
Октябрь революциясы жеңген күндөн жаңы замандын жарчысы ката-
ры алга чыгып, эми эркиндик жөнүндө бийик добуш менен ырдады. 
Ал «Жаңы заман жөнүндө ыр» деген чыгармасында мындай дейт:

Кастык кылып падыша,
Кабары чыкпай жоголду.
Жарды, жалчы, дыйкандын

1 Кызыл Кыргызстан, 1938, 29-июль.



202 

Жаңырып иши оңолду.
Булуттан чыккан Айга окшоп,
Нурлуу заман тоголду1.

 Биз жогоруда Токтогул Сибирден келгенден кийин эл арасын-
да ырдап жүргөндө, Калык биринчи жолу Жанаалынын үйүндө улуу 
акынга жолугуп, терең маанилүү ырын укканын эске салып, анын 
«Мителерден кутулуп, биздин заман оңолсо, булутсуз чыккан Ай, 
Күндөй жарыктык дүйнө тоголсо» деген ырын мисалга алган элек. 
Калык ошондо «он төрт жашар баламын» деп, Токтогулга учурашкан 
болучу. Улуу акын ушул ырын айтканда Совет өкмөтү жөнүндөгү 
түшүнүк түгүл, падыша бийлигинин кулашы жөнүндө айтуу али эрте 
болучу. Токтогул бул ырын замандын оңолушу туурасында тилек ка-
тары айткан эле. Арадан көп жылдар өткөндөн кийин Улуу Октябрь 
революциясы падышалык бийликти кулатып, эмгекчилердин колуна 
эркиндикти алып берди. Элдин эңсеген тилеги турмушка ашты. Эгер 
Токтогул революциядан мурун эмгекчилердин ой-санаасын, үмүт 
менен тилегин «биздин заман оңолсо, жарыктык дүйнө тоголсо» деп 
чагылдырса, окуучусу Калык жүзөгө ашкан чындыкты: падышанын 
жоголгонун, нурлуу заман тоголгонун эргүү менен баяндады. Мына 
ушундан Токтогулдун шакирти Калыкка тийгизген таасири даана кө-
рүнүп турат.

Токтогулдун окуучулары устатынан чөйрөдө, коомдо күн сайын 
көз алдыда болуп жаткан өзгөрүүлөргө, кубулушка жөн гана баа бер-
бей, ага карата өз көз караштарын билдирүүнү, чыгармаларында ар 
тараптан чагылдырууну үйрөнүшкөн. Ошон үчүн тиги же бул көрү-
нүштү анчейин байкоочу сыңары чагылдырбай, коомдук турмушка 
активдүү катышып, элдин таламын жактаган өкүл катары эмгекчи-
лердин сезимин ойготуу жагын көздөшкөн болучу. Андай сапатты 
шакирттеринин чыгармаларынын тематикасынын улуу Токтогулдун 
поэзиясы менен айкашып турганынан байкабы?

Эгер Калык Акыевдин чыгармачылыгына кайрыла турган бол-
сок, биз анын чыгармачылыгынан Токтогулдун «Беш каман» деген 
атактуу ырына үндөш, ары мазмундаш Байгазы, Каратал, Ыса өңдүү 
манаптарды ашкерелеген, ошол кездеги акыйкатсыз заманды жек 
көрүү сезими менен чагылдырган ырларды кездештиребиз. Ырас, 
ал ырларда манаптарды катуу сынга алып, аябай ашкерелөө менен 
катар, адилетсиздикке жийиркенүү менен карап, куугунтук жеп, кай-
гы-убайымга батуу, күйүт тартуу сезимдери камтылган болучу. Улуу 

1 К. Акыев. Баскан жол. – Фрунзе, 1964, 180-бет.



203

Октябрь революциясынан кийин улуу акын Токтогул «Жашагын, 
кенеш өкмөт!», «Элди карачы!», «Кандай аял тууду экен Лениндей 
уулду!», «Замана» деген сыяктуу классикалык ырларды жаратып, 
өзүнүн кубанычын эргүү менен баяндаганы белгилүү. Калык дагы 
Совет доорунда кеңири канат жайган салтанаттуу өсүштү, эмгекчи-
лер жетишип жаткан жеңишти көтөрүңкү добуш менен жар салып 
ырдады. Анын бүт чыгармачылыгы өз элинин жыргал турмушун ар 
тараптан чагылдырууга багытталды.

Токтогул эл достугун биринчи ырдаган акын деп жүрөбүз, бул 
чындык. Мына ушул теманы анын Калык баштаган Алымкул, Барпы, 
Коргол өңдүү жана башка шакирттери улантты. Токтогул сыяктуу 
улуу жол башчы В. И. Ленинди ырдабаган бир дагы акын жок десек 
жанылбайбыз. Калык Акыев көп чыгармасын Ленинге, ал түзгөн Ком-
мунисттик партияга арнады. Токтогул алыскы Сибирде туткун болуп 
жүргөндө «Муңдуу болдук биз жүдөп, мусапырлар бир тилек, мендей 
карып туткуңдар миллиондоп көп жүрөт» деп, адилетсиз замандагы 
эзилген эмгекчилердин ой-тилегин кейигендик менен баяндаган болу-
чу. Улуу акын «миллиондоп жүргөн» ар түрдүү улуттун атынан достук 
илебин билдирип ырдап, алардын оор абалын, мусапырлык турмушун 
күйүгүү менен чагылдырган. Шакирти Калык устатынын оюн Совет 
бийлиги тушундагы жыргал турмушта эргүү менен жылуу симпатияда 
туюндурду. Ал «Достук» деген ырында мындай дейт:

Мусапыр – муңдуу туткунду
Азат кылган Ленин дос.
Алтыны сайдын ташындай
Ата мекен жерим дос. 
Каптап кирсе душманга, 
Касиетиң демим дос.
Ата журтум бир боордош 
Эмгегине элим дос1.

Бул эч кандай комментарийди талап кылбайт, анткени ой ачык 
жана өтө так айтылган. Токтогул көп колдонгон «муңдуу, мусапыр, 
туткун» деген сөздөрдү окуучусу Калык да ырына пайдаланганын 
сезип турабыз. Бирок Токтогул адилетсиз заманга нааразылыкты 
билдирүү максатында айтса, Калык Улуу Октябрь революциясы-
нан кийин эмгекчилердин жол башчысы В. И. Лениндин жетекчи-
лиги аркасында жүзөгө ашкан чындыкты кубануу менен сүрөттөп 
жатат. Ошентип, бир акын баштаган ойду экинчи акын улантып, 

1 К. Акыев. Тандалган ырлар – Фрунзе, 1954, 54-бет.



204 

анын турмушка ашкан салтанатын зор эргүү менен жар салып ыр-
даган. Токтогулдун улуулугу, талантынын күчү ырдын материалын 
турмуштан алып, аны курч тил менен угуучуга жеткире билгендиги 
менен мүнөздөлөт. Андай асыл сапатты устаты айткандарын окуучу-
ларынын кайталаганынан, аны ойдун ачкычы катары алып, поэзия-
сына билгичтик менен пайдаланганынан даана байкайбыз.

Токтогул өзүнүн окуучуларынан жашы боюнча гана эмес, та-
лантынын күчтүүлүгү, өнөрдүн көп түрүн билгендиги, чеберчилиги 
боюнча ошол кездеги кыргыз акындарынын көрөсөндүү өкүлү бо-
лучу. Ошон үчүн замандаштары «жез таңдай, ак таңдай» дешсе, ша-
кирттери «ата, аба» дешип, анын көп кырдуу өнөрүнөн үйрөнйүп 
калууну, таалим алууну чоң сыймык катары эсептешкен. Кыргыз  
ССРинин эл акыны К. Маликов минтип жазат: «Токтогулдун күүсүнүн 
кайруусун байкап, булбулдай сайраган үнүн уккан анын замандашта-
ры, эл шайырлары, өнөрпоздор бекеринен Токтогулду «атабыз», «ус-
татыбыз» деп айтып жүрүшкөн жок. Барпы менен Калыктын, Алым-
кулдун эмгектери мындай пикирдин ачык-айкын далили боло алат1».

 Токтогулду ата катары карманып, андан ырчылыктын татаал 
ыгын үйрөнүп, далай таалим алып жүргөн окуучуларынын бири – 
Алымкул төкмө. Бул дагы Калык сыяктуу эле жаш кезинде Токто-
гулга жолугуп, көп жылдар бою артынан ээрчип жүрүп, устатынын 
ырларын кайра-кайра угуп, жадысына жат кылып алган шакирти бо-
лучу. Алымкул Үсөнбаев төмөнкүдөй маалымат берет: «Токтогулду 
көрсөм, ырын жана комуз черткенин уксам дегенде эки көзүм төрт 
болуп, уйкум келчү эмес.

 Ойлогон оюм, тилегим ордунан чыгып, күндөрдүн биринде 
Берен деген элде Жангороз аттуу адамдын ашы болуп, ошол жакка 
Токтогул келиптир деген жылуу кабар угулду2». Жангороздун ашын-
да Токтогулга биринчи жолукканын ырга берген эскерүүсүндө да 
эске салат. Ошондо Муса деген адам Токтогулга мындай дейт экен: 
«Биздин айылда Алымкул деген жаш бала бар, ал ырчы болом деп 
жүрөт. Ошол балаңды ээрчитип келдим. Ырыңан, күүңөн үйрөтүп 
кет, Токо!3» Жангороздун ашы 1908-жылы берилген. Демек, Алым-
кул улуу акын Токтогулга 14 жашында жолугуп, анын таалимин 
алган болот. Ошон үчүн Муса Алымкулга: «Азыр сен жаш баласың, 
күндүз Токтогулдун үстүнө алып барсам, тердеп-тепчип, эч нерсе 
айта албассың. Түн баатырдыкы дечү эле. Азыр бирөөнүкүнө түшүп, 

1 Кызыл Кыргызстан, 1955, 2Одекабрь.
2 Кызыл Кыргызстан, 1949, 10-декабрь.
3 Токтогул, 2-т., 56-бет.



205

түндө алып барайын1» деп, алдын ала эскерткен көрүнөт. Алым-
кул Үсөнбаев «Улуу окутуучум» деген макаласында: «Мен жаңы 
ырдап жүргөн бала элем. Бирок абдан уялчаак жана ийменчээк бол-
чумун. Эл алдына чыгып ырдап көрө элек кезим2» дейт. Алымкул-
дун кайсы эскермесине кайрылбайлы, баарында тең жаш экени, эл 
алдына чыгып ырдай электиги, бирок ырчылыкка бүт дитин коюп 
жүргөндүгү байкалат. Токтогулга жолугуп, улуу адамдын өнөрүнөн 
үйрөнүп калууну, таалим алууну эңсеп, өзү айткандай, «эки көзү төрт 
болуп, уйкусу келбей» жүргөнү бекеринен эмес эле. Кыргыз ССРи-
нин эл акыны К.Маликов улуу акындын жаштарга тийгизген таасири 
жөнүндө төмөнкүдөй туура пикирди жазат: «Биздин байкашыбызга 
караганда, – дейт ал, – 1936-жылга чейин жазуу, сызууну билбеген 
ырчынын (Алымкулду айтып жатат. – Ж. Т.) чыгармалары алгачкы 
жылдарынан эле маанилүү жана элестүү боло башташы акылман 
Токтогулдун идеялык жана көркөм чыгармачылык жагынан болгон 
таасиринен келип чыккан.

Таланттуу жаш ырчы жаңыдан комузун кыңгыратып, эл аралай 
баштаган күнүнөн Токтогулдай кеменгер адам, алп ырчыга жолугу-
шу, анын сонун таасири менен өз таланты жетиле баштаганы чексиз 
таалайга учураганы3». Бул пикирге толук кошулууга болот. Токтогул 
окуучусу Алымкулга көп нерсени үйрөттү, ырчылыктын татаал мек-
тебинен окутуп өткөрдү. Токтогул алгачкы жолугушканда эле Алым-
кулга төмөнкүдөй ыр менен аталык нуска сөзүн айтты:

Күзгүдөй бетти чаң алып, 
Күн тийбеген чукурда 
Күнөөсүз жаттым камалып.
Күйүт менен көп өттү
Күлүүчү жаштык, балалык. 
Туулган шордуу жан экем 
Кайгылуу күндө жаралып. 
Ээрчип жүр, балам, алып кал, 
«Эсилим Током сөзү» – деп,
Элде калсын таралып.
Кургурдун сөзүн алып кал, 
Курсакта кетер камалып (2, 61).

Токтогул Сибирден келгенден кийин Эшмамбет окуучу-
су менен жолукканда падышанын залимдигин, бай-манаптардын 

1 Ошондо, 55-бет.
2 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 11-бет.
3  К. Маликов. Замандаштарым жана каламдаштарым. – Фрунзе, 1964, 73-бет.



206 

ырайымсыздыгын өтө жек көрүү сезими менен баяндаган болучу. 
Шакирти Калыкка замандын оңолушу жөнүндө тилек кылып айт-
кан. Алымкулга жолукканда да, улуу акын «күнөөсүз кармалганын, 
кайгылуу күндө жаралганын» эске салды. Ошол кездеги адилетсиз 
бийликтин акыйкатсыздыгын бардык окуучуларына түшүндүрүүнүн 
белгилүү максаты, өзгөчө мааниси бар. Ал идея эзүүчүлөрдү жек 
көрүү сезимине жаштарды тарбиялоого багытталганы ар бир ырдын 
мазмунунан ачык көрүнөт. Алымкул улуу акын Токтогулдан ырчы-
лыктын татаал ыгын үйрөнүп, аны менен чектелген жок. Алымкул 
устатынан «Кожожаш», «Саринжи-Бөкөй» «Олжобай менен Ки-
шимжан» жана башка дастандарды өздөштүрдү. Ошону менен катар 
комуз күүлөрүнөн таалим алды. «Акын атама» деген ырында Алым-
кул мындай дейт:

Элестеп, ойлоп жүрөмүн
Ээрчишип жүргөн кезиңди.
Уядан багып чоңойткон
Учурган атам сен элең
Унутпаймын өзүңдү.
Көңүлдө турат күүлөрүң.
Кулакта турат үндөрүң,
Көңүлүмдөн чыгабы
Кошулуп бирге жүргөнүм?
«Ырдап жүргүн, балам» – деп,
Эсимден кетпейт бир кебиң.1

Алымкул ушул ыр аркылуу «көңүлдө турат күүлөрүң, кулак-
та турат үндөрүң» – деген оюн кара сөз түрүндө жазган эскерүүсүн-
дө мындайча кеңитип берген: «Комузу колунда ойносо, комузу менен 
кошо он эки мүчөсү кошо ойноп, эриген сымаптай көлкүлдөп кетер 
эле. Тебетейин жерге алып коюп, топусун кырдантып башына кийип 
алганда, ал топу оттогон торгойдой түшпөстөн, төбөсүндө кыймыл-
дап турар эле. Токомду көргөндө күлбөй, кубанбай адам калчу эмес. 
Өзүнүн ырайымдуу өңүнө укмуштай таамай айтылган акылдуу сөздө-
рү шай келишип, Токомду ого бетер жагымдуу, ого бетер сүйкүмдүү 
көрсөтчү2». Ошентип, устаты Токтогулдун акылдуу сөздөрү Алым-
кулга жаш балалык күнүнөн эле таасир этти. Токтогулдун Алымкулга 
тийгизген таасирин сынчы К. Укаев «Таалайлуу элдин ырчысы» деген 
макаласында туура баамдап, так мүнөздө берген: «Өзүнүн репертуа-

1 Токтогулга эстелик – Фрунзе, 1940, 7– 8-беттер.
2 Ленинчил жаш, 1949, 9-декабрь.



207

рын Токтогулдун укмуштуу күүлөрү жана ырлары менен байытат. 
Алымкулдун ырларынын Токтогул тарабынан курчутулган револю-
циячыл багыты Совет өкмөтүнүн душмандарынын ачык түрдөгү кар-
шылыгына жана көрө албастыгына учурайт1». Токтогул өз окуучула-
рын эл душмандарын жек көрө билүүгө үйрөткөн деген идеяны жого-
ру жакта айткан элек, сынчы К.Укаев да ушул маселени Алымкулга 
арнаган макаласында туура көрсөтөт. Токтогул Октябрь революция-
сына чейин бай-манаптарга, бий-болуштарга, дин өкүлдөрүнө жана 
падышалык режимге каршы туруп, өзүнүн курч ырларында алардын 
адилетсиздигин ашкерелеп келсе, Совет: бийлиги орногондон кийин-
ки «Басмачынын огу жок», «Байышбай кармалганда», «Канаты жазы, 
боору кең» деген ырларында басмачылар эмгекчилердин душманы 
экенин баса көрсөткөн болучу. Токтогул окуучуларына, анын ичин-
де Алымкулга ырлары менен гана эмес, акылдуу сөздөрү, үлгүлүү жү-
рүш-турушу, сонун сапаты менен таасир эткен. Жаш талапкерге дайы-
ма өз атасындай камкорлук көргөнүн улуу акындын окуучулары бер-
ген, маалыматтардан, эскермелерден айкын байкайбыз.

Акындык поэзиянын жакшы салтынын бири ыр көрөңгөсүн тү-
гөтпөө максатында окуучуларды күтүү, жаштарды өстүрүү болуп са-
налат. Ошон үчүн залкар акындар бир нече окуучу күткөн. Талаптуу, 
ырга шыктуу жаштарды жөн гана ээрчите койбой, эң алды менен чы-
гармачылык «экзаменден», сындан өткөргөн. Токтогулдун окуучула-
ры Калык, Барпы, Алымкул жана башкалар менен биринчи жолугуш-
канда баарын ырдатып, талантын сынап көргөнү белгилүү. Сыноону 
адетте чоң акын өзү баштаган, жаш талантка карата ырдаган. Алым-
кул биринчи жолукканда да, Токтогул көрө элегинде «качып жүрбөй 
кел, үлгүмдү ал» – деп чакырганын Алымкул эске салат. Ошондогу 
бир учурду Алымкул төмөнкүчө жазат: «Бали азамат, бул Токтогул-
ду тартат турбайбы. Бол, дагы ырда, сени Токтогул сынасын» дешип 
кубанычтуу түрдө сөз салышты. Мен кызыдым... 

Токтогул мага өтө ыраазы болду. Ал мени келечекте мыкты 
акын болгун деп, далыга чапкылады2». Улуу акын Токтогулдун бер-
ген таалими Алымкулду мыкты ырчы болушуна жеткирди. Кыргыз 
ССРнин эл акыны С. Эралиевдин төмөнкүдөй пикирине толук кошу-
лууга болот. «Алымкулдун – деп жазат ал, – жолун ачкан, ага алгач 
үлгү берген атактуу Токтогул эле. Жаңыдан эл оозуна алынып келат-
кан кезде анын эл булбулу Токтогулга жолугушу, көп жылдар анын 

1 К. Укаев. Сөз кудуреги (Адабий-сын макалалар) – Фрунзе,  1972, 66-бет.
2 А.Үсөнбаев. Улуу окутуучум. – Токтогулдун замандаштарынын эскермелери. – Фрунзе,  

1959, 13-бет.



208 

жанында бирге жүрүп эл кыдырып ырдашы таалим алышы – өмүрү-
нүн бардык учуру үчүн унутулгус сабак болду1». Ошон үчүн Алым-
кул устаты Токтогул жөнүндө көп ыр чыгарып, көп жазды. Чынды-
гында, Токтогул анын чыгармачылыгына туура багыт берди.

Токтогулдун окуучуларынын бири – залкар акындардын көрү-
нүктүү өкүлү Барпы Алыкулов. Ал кыргыз элинин улуу акыны Ток-
тогулга үч теректик Сыдык дегендин ашында 1915-жылы жолугуп, 
өзүн таанытат. Барпы 21 жашта болучу. Токтогул жаш талапкердин 
ырчылык күчүн билиш үчүн түрдүү ыкмаларга салып, түрдүү су-
роолорду коюп ырдады эле, Барпы улуу акындын сыноосунан жакшы 
өттү. Токтогул алды менен: «Түбү сурап, эл бийлеп, жеп келгенден 
болбогун», «бай баласы болбогун» деп, Барпынын тек жайын сурап, 
ошондон кийин гана мындай дейт:

Комуздан берген саламым,
Улап кет, иним, аягын.
Эмкисин бөлөк ырдайын,
Акындыгың сындайын. 
Кеп түйүнүн чечпесең,
Чечендигиң ким билет?
Кереметин, болбосо, 
Чебердигиң ким билет?
Табышмакты таппасаң,
Сырчылыгың ким билет? 
Жабылтып ырды төкпөсөң, 
Ырчылыгың ким билет?2

Токтогул ырчыларга, көркөм сөз өнөрүнүн устаттарына эл тара-
бынан зор милдет коюлганын туура түшүнүп, өзүнүн окуучулары-
нын көңүлүн ушул маселеге бурган болучу. Акын чечен да, чебер 
да, кереметтик күчкө да ээ болуу керек. Ошондой акын гана элдин 
милдетин актай алмакчы. Токтогул ушул ырды айтып, Барпынын та-
лантынын деңгээлин, аң-сезимин билүүнү алдына койгон. Жалгыз 
гана Барпыны эмес, Токтогул бардык окуучуларын алдын ала түр-
дүү жол менен сынап көргөн, андагы максаттарга шыктуу, ырчылык-
ка ынтызар жаштын келечегин байкап билүү. Ошон үчүн «Эмкисин 
бөлөк ырдайын, акындыгың сындайын» – деп, ачыгын айтты. Токто-
гул амандашуу, учурашуу өңдөнгөн традициялуу ыр менен сынабай, 
акындык поэзиянын татаал түрү айтыш менен сынады. Ушул жерде 

1 С. Эралиев. Атактуу төкмө – Ала-Тоо, № 11, 1974, 87-бет
2 Б. Алыкулов. Чыгармалар, бир томдук. – Фрунзе, 1960, 103-бет.



209

Кыргыз ССРинин эл акыны Т. Үметалиевдин мындай пикирии келти-
рүүнү туура табабыз. «Кыскасы, – дейт ал, – өзү окубаган киши болсо 
да, Барпыга ырдын кандай тартипте түзүлөрүн үйрөткөндүгү ушул 
ырларынан ачык көрүнүп турат. Токтогулдун Барпы менен ырдаш 
жаңы, анын жаш ырчыларды үйрөтүү ишиндеги айрыкча мүнөздүү 
жери жана ал улуу акындын өз заманындагы бардык ырчылардын 
окутуучусу экендигин далилдей турган учур болуп саналат1». Кыр-
гыз ССРинин эл акыны К. Маликов да ушундай эле туура пикирди 
жазат. «Токтогулдун, – дейт ал, – акындарды мындай түрдө сынашы 
өзүнүн көптү көргөн, акынды тааныган чебердигинен, кыргыз ырла-
рынын түрүн толук билгендигинен, эл акындарына насыятчы-нус-
коочу, устат болгондугунан деп билиш керек2».

Токтогулдун чыгармаларынан кыргыздын классикалык поэзия-
сынын бардык түрү кездешет. Сүйүү ырлары, Санат-насыяттар, пей-
заждык лирика, учурашуу ырлары, ашкерелөөчү ырлар, саясий ли-
рика, ири көлөмдөгү эпикалык дастандар, жыйынтыктап айтканда, 
Токтогулдун репертуарында кыргыз поэзиясынын бардык түрлөрү 
бар экендигин байкайбыз. Бул болсо Токтогулдун талантынын күч-
түүлүгүнө байланышкан көрүнүш экени талашсыз. Үйрөнүү менен 
эч ким мынчалык бийиктикке көтөрүлө алмак эмес. Ал эми таланты 
тайкы, чеберчилиги жетишпеген, аң-сезими төмөн турган акын баш-
каларга устат да, окутуучу да боло алмак эмес, үлгү да көрсөтө алмак 
эмес. Чындыгында, Токтогул өз заманындагы ак таңдай залкар акын 
болгондуктан, ошол кездеги ырчылардан өзгөчө айырмаланып тур-
ган. Ошон үчүн өз доорундагы көп акындардын акыны, ары устаты 
болуп калды.

Барпы Алыкулов өз кезегинде төкмөлүк жактан эч кимди алдына 
салдырбаган күчтүү акындардын бири эле. Ага карабай, улуу акын 
Токтогулдан үлгү алууну көздөдү. Токтогул жаш ырчы Барпыны түр-
дүү жагынан сынап көрүп, анын ырчылыгына жогору бааны берет. 
«Эми жок менин арманым, бар экен сендей ардагым» деп, ыраазы-
лыгын билдирип, Барпыга ат мингизет. Акындардын өзгөчөлүгү өз 
ойлорун кара сөз түрүндө эмес, тизмектешкен көркөм ыр аркылуу 
баяндап бергендигинде. Токтогул менен Барпынын учурашуу ире-
тинде алым сабак айтышында көп маселени камтышы ушуга далил 
болот. Токтогул жаш Барпыны түрдүү жолго салып сынап, көңүлүнө 
толгон соң ага мындай дейт:

1 Кызыл Кыргызстан, 1940, 12-декабрь.
2 Ошондо, 14-декабрь



210 

Сен дагы мындай ырдадың,
Ырыңдан, иним, сындадым.
Адаштырып ырдасам,
Айтканымдан жылбадың.
Менин айткан ырымды
Бекеринен бурбадың.
Сайраттын кызыл тилиңди,
Акындыгың билинди1.	

Токтогул Барпыга өзүнүн жакшы оюн билдирип акындыгын 
жогору баалайт, «Кетмен чапкан кедейди келиштирип ырдагын, ке-
ңешин угуп жыргагын» деген акылдуу насаатын айтат. Бул жерде 
Токтогул жаш акын Барпыга тура багыт берип, туура жолду көрсөт-
түп жатат. Улуу акындын кыраакылыгы, алысты көрө билгендиги, 
окуучуларын туура жолго тарбиялоодогу ролу мына ушунда. Эгер 
мурун Калык менен жолугушканда, ага «замандын оңолушу, жарык-
тык күндүн тоголушу» жөнүндө түшүнүк берсе, ушул кездешүүсүн-
дө Барпыга ачык оюн, чын сырын мындайча туюндурат:

Оңолор заман биздики 
Оодарылып кылымдан. 
Кутуларбыз жарк этип 
Куруттай эзген зулумдан. 
Жаркырап бизге таң атар, 
Жамандар бизден адашар. 
Кабарын уккам, түшүнөм, 
Аракет кылган бирөө бар. 
Айтайын десем ашкере 
Чыгарбайт азыр турмуш тар2.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогул революциянын кабарын ка-
моодо жүргөнүндө угуп келгендиктен, ал жөнүндө Барпыга да кабар 
берет. «Душмандар түшөр торуна, чыгарабыз теңдик жолуна» деген 
кабарды билдирип, «Айланып элге айта жүр агаңдан уккан сөзүңдү» 
деп эскертет. Бул жөнөкөй гана айтылган сөз эмес, анын, өзү Токто-
гулдун жаш акын Барпыга революциядан берген түшүнүгү болучу. 
Барпы устатынын акылдуу кеңешин угуп, «Насаат берип, жол ачып, 
жанымдан артык атасың, алдыңда Барпы олтуруп, жазды жүрөк ка-
пасын» – деп, өзүнүн ыраазылыгын билдирген. Ушундай мазмун-
дагы ырды башка окуучусуна да айтканын кездештиребиз. Уулман 

1 Б. Алыкулов. Чыгармалар. Бир томдук, – Фрунзе; 1960,  108-бет.
2 Ошондо, 110-бет.



211

Мураталиеванын маалыматына караганда, ал 1920-жылы Токтогулга 
жолугуп, өзүнүн кайгылуу абалын, катуу эзилип келгенин ыр менен 
баяндайт. Ошондо Токтогул мындай жооп берет:

Андай айтпай, мындай айт, 
Алтындай жакшы заман бар. 
Ал замандар куралса, 
Алыска кетет жамандар1.

Улуу акын Токтогул окуучулары Калык менен Барпыга жолук-
канда «заман оңолсо», же «оңолор заман биздики» – деген тилекти 
билдирсе, У. Мураталиевага «алтындай жакшы заман бар» – деп, 
турмушка ашкан чындыкты ачык айткан. Эгер Барпыга: «Жаркырап 
бизге таң атар, жамандар бизден адашар» – десе, Мураталиевага: «Ал 
замандар куралса, алыска кетет жамандар» – деп, эзүүчүлөр эл арасы-
нан айдаларын эске салды. Ушул жагынан Барпы менен Мураталие-
вага карата айткан ырлары идея, мазмуну жагынан үндөшүп турат.

Барпы устаты Токтогул менен алгачкы таанышуусунда алым 
сабак ырды «Жол көрсөткөн абасын чыгарбайт Барпы эсинен» деп бү-
түргөн болучу, Чындыгында ал өмүрүнүн акырына чейин окутуучусу 
Токтогулду эсинен чыгарган жок. Башка акындар сыяктуу эле Барпы 
да окутуучусуна «Токтогул тууралу ыр» – деген чыгарманы арнады. 
Ал ыр келемдүү келип, төрт бөлүмдөн турат. Биринчи бөлүмдү кири-
шүү десек да болот, анткени анда өткөн замандагы кыргыз акындары 
кыйын күндөрдү баштан кечиргени, манаптар менен бий-болуштар 
таланттуу адамдарды кордогону баяндалып өткөн. Барпы ушул кө-
лөмдүү чыгармасында улуу акындын жагымдуу образын түзө алган. 
Биз анын ырынан оор турмушту баштан өткөргөн, бүт дитин элдин 
эркиндигине бурган, элдин көңүлүн ачкан, көп кырдуу өнөрдү бил-
ген өтө акылман, келечекти көрө билген улуу, айкөл адамды көз ал-
дыга элестетебиз. «Оңолор заман белгисин Отуз жыл мурун ырдаган, 
Кылымдын кызык доорун Кырк жыл мурун ырдаган, Эл жыргалга 
чыгышын Элүү жыл мурун ырдаган» – деген мүнөздөмөнү окуганда, 
Барпынын алгачкы жолугушунда Токтогул замандын оңолушу жө-
нүндө айтканы эске түшкөндөй болот. Токтогулдан замандын оңолу-
шу жөнүндө ырды укпаса, Барпы мындай мазмундагы ырды айтпайт 
эле деп ойлойбуз, кантсе да, анын маңызында эркиндикти чагылдыр-
ган идея терең жаткан болуу керек.

Шакирттеринин гана эмес, кыргыздын Осмонкул Бөлөбалаев, 
Токтонаалы Шабданбаев, Ысмайыл Борончиев өңдүү жана башка 

1 Ленин жолу, 1965, 15-июнь.



212 

төкмө акындарынын көркөм өсүшүндө Токтогулдун образы негиз-
ги ролду ойногон десек жаңылбайбыз. Андай асыл сапаттар айрым 
акындардын чыгармаларына көз жүгүрткөндө даана байкалат. Эмне 
үчүн ушундай? Анткени төкмө акындар Токтогулдун образынан эң 
бийик адамгерчиликти кыргыз элин терең сүйгөнүн, башка улуттар-
ды да тең көргөнүн, достук сезими менен ырларында аларды чагыл-
дырганын байкап көрүштү. Барпы да устаты Токтогулдун эң сонун 
сапаттарын жактыруу менен, андан таалим алды, үйрөндү. Жыйын-
тыктап айтканда, Токтогул окуучусу Барпынын чыгармачылыгынын 
өсүшүнө, чеберчилигинин артылышына гана таасир этпестен, анын 
поэзиясына туура багытты белгиледи. Барпы устатына арнаган ырын 
төмөнкүдөй строфа менен бүтүрөт.

Москвага жаркырап 
Сен барбадың Токтогул. 
Шакирттериң ээрчитип
Тең барбадың, Токтогул. 
Жетелешип сен менен 
Мен барбадым, Токтогул. 
Жазып турса кагазга 
Катың өчпөйт, Токтогул.
Кылымдарга ырдалат
Атың өчпөйт, Токтогул.
Сүйкүмдүүсүң элиңе, 
Баркың өчпөйт, Токтогул,
Партия көңүл койгон соң, 
Даңкың өчпөйт, Токтогул1.

Жогорудагы ырда Барпынын устатына карата жылуу симпатия-
сы, ал жөнүндөгү тунук ою эргүү менен чагылдырылган. Ырды оку-
ганда Барпынын ички дүйнөсү жарк этип көрүнө түшөт. Ал күчтүү 
акын катары Совет бийлиги жүзөгө ашырган чындыкты элестүү сү-
рөттөдү. Коммунисттик партиянын адамдарга жасаган сергек кам-
кордугун ушунча сүйкүмдүү, өтө жылуу баяндады. Чындыгында 
советтик түзүлүш убагында гана эмгек жогору бааланып, таланттуу 
адамдарга өзгөчө камкордук көрүлүп, кадыр-баркка ээ болду, Барпы 
айткандай, Токтогулдун аты да, даңкы да өчпөй, бүткүл көп улуттуу 
совет элине атагы угулду. Анын терең идеялуу көркөм ырлары Совет-
тер Союзундагы боордош элдердин тилине которулуп, алардын ада-
бий кенчине айланды. Ушул жагынан Барпы чындыкты эргүү менен 

1 Б. Алыкулов. Чыгармалар, Бир томдук – Фрунзе, 1960, 242-бет.



213

баяндаган десек болот. Жыйынтыктап айтканда, Токтогул окуучу-
ларынын бири Барпыга өзүнүн үлгүсүн көрсөтүп, анын чыгармачы-
лыгынын өркүндөшүнө, чеберчилигинин өсүшүнө зор таасир эткен, 
туура жолго багыттаган. Барпынын бүт чыгармачылыгы, Токтогулга 
арналган ырлары жогорудагы ойду айтууга негиз берип турат.

Ары Токтогулдун окуучусу, ары жердеши Коргол Досуевдин 
чыгармачылыгы, улуу акын менен болгон байланышы көңүлдү 
өзүнө бурбай койбойт. Коргол айтымына караганда, ал Токтогулду 
бала кезинен эле билет. Улуу акындын ырларын жаш күнүнөн эле 
угуп, Токтогул Сибирден келгенде, баласынын өлгөнүн ушул Коргол 
ырчы угузган экен. Ошол күндөн тартып Коргол дайыма Токтогул-
ду ээрчип, анын ырларын жана комуз күүлөрүн үйрөндү, көп таалим 
алды. Коргол мындай дейт: «Мен Токтогул менен ата-баладай болуп 
жүрдүм. Ыр, комузду Токтогулдан үйрөндүм, Токтогул бир жарык-
ка келген жан эле. Анын ыры, акыл-насаат сөздөрү оозунан төгүлүп 
турчу... Анын өзү үйрөткөн ырчы, комузчу окуучулары да көп болор 
эле. Биз Токтогулду ээрчип алчубуз. Током катышкан аш, той да көр-
күнө келүүчү1». Ошо көп окуучуларынын бири Коргол устаты Ток-
тогулдун тийгизген таасири, анын берген таалими жөнүндө өтө сый-
мыктануу менен мындай дейт:

Үйрөнүүгө өнөрүн
Өмүрүмдү арнадым. 
Бак-таалайым бар экен, 
Мен акын деген сандамын2.

Коргол турмушундагы чындыкты ары элестүү, ары жыйынтык-
туу сүрөттөдү. Чындыгында эле, анын акын болуп чыгышына Ток-
тогул зор таасир эткен Музыковед В. С. Виноградов Коргол ырчы 
менен бир нече жолу жолугуп, андан Токтогулдун ыр-күүлөрүн 
жазып алып, улуу акын жөнүндө көп уккан болучу. «Ал эми – дейт 
окумуштуу – Токтогулдун мурасын бир да акын Корголчолук көп 
билбейт эле. Андан жазып алган ыр-күүлөр жанр жагынан да таң 
калардыктай бай болучу3». Биз да Коргол менен көп ирет жолугу-
шуп, Токтогулдун толуп жаткан ырларын жазып алуу менен катар, 
улуу акын жөнүндө түрдүү маалыматтарды алган элек. К.Маликов 
Токтогулдун ырлары жөнүндө мындай мүнөздөмө берет: «Анын 
(Токтогулду айтып жатат. – Ж. Т.) кайсы ырын окусаң да, өзүнүн 
уйкашынын жыштыгы жана сөздөрүнүн көркөмдүгү, элге жеткилик-

1 Фонду, инв. № 425, 1-дептер.
2 Ошондо.
3 В. Виноградов. Коргол. – Кыргызстан маданияты, 1970,  4-март.



214 

түүлүгү, карапайымдыгы жагынан бардык башка ырчылардыкынан 
айырмаланып турат. Токтогулдун сөздөрүн анын китебинен окуга-
ныңда капкайдагы эл обондору эсиңе түшүп, үн кошуп ырдагың, ал 
ырларды жаттап алгың келет. Токтогулдун ырларынын дагы чоң ка-
сиети ушунда1». Ал эми Корголдун ырлары өзүнүн музыкалуулугу, 
стили жагынан Токтогулдун чыгармаларына абдан жакын турат.

Эмне үчүн ушундай? Буга жооп бериш үчүн В. Виноградовдун 
Коргол жөнүндө жазганына кайрылалы. «Чынын айтсам, – дейт ал, – 
жанрга байлыгы жагынан кыргыз эл музыкасынын устаттарынан Кор-
голго теңдеше турган бир да бир өнөрпоз жок болучу. Мисалга, Коргол 
аткарган Токтогулдун чыгармаларын эле алып көрөлү. Феодалдык бир 
ууч көчмөн-төбөлдөргө каршы ырдалган «Кербез» – социалдык курч 
мүнөздөгү памфлет болсо, «Арман кербези» Токтогулдун оор тагды-
рын, аянычтуу өмүр жолун чагылдырат. «Балам жок» акындын өлгөн 
уулу тууралуу траурдук ыр болсо, «Дүйнөсүндө» өткөн өмүргө ой жү-
гүртөт. «Үлгү», «Санат» ырлары жаштарга насыят сыяктуу. Мындан 
сырткары, эпикалык же тамаша мүнөздөгү сатиралык же юмордук куй-
кум ырлары, лирикалык жана шат мүнөздөгү оюн-шоок ырлары бар. 
Коргол аткарган ырлардын ичинен санаадар «Алымкан» акак сыңары 
бөлүнүп турат2», Мына ушундан эле Корголдун чыгармачылыгынын 
өсүшүнө, жанрын байытууда Токтогул зор роль ойногондугу көрү-
нүп турат. В. Виноградов санап өткөн чыгармалар бүт Токтогулдуку3. 
Коргол улуу устаты Токтогулдун туткун ырлар циклинен да көп биле 
турган. Ошентип, Токтогул окуучусу Корголдун чыгармачылыгынын 
өсүшүнө, чеберчилигинин өркүндөшүнө, комуз чертүүнүн виртуоздук 
жагын өздөштүрүшүнө таасир эткен болучу. «Алымкан» жөнүндө сөз 
кылганда, Коргол өзгөчө толкундап, үнүн бийик созуп, кобулжуган 
обон менен ырдап жибергенин кез менен көрүп, кунт коюп укканбыз. 
Ушул сыяктуу мисалдар Токтогул болочок акын Коргол үчүн өзгөчө 
фигура, сөз өнөрүнүн өтө бийик идеалы болгондугун көрсөтөт. Биз 
Коргол ырчыдан ушундай сапатты даана байкаганбыз.

Белгилүү комузчу, ары акын Шеркулов Шекербек да өзүн улуу 
Токтогулдун окуучусу катары эсептейт. Чындыгында, Токтогулдан 
комузчулукту үйрөнүп, ырчылыктан да таалим алганы талашсыз. 
Ал Токтогул жөнүндөгү эскерүүсүндө улуу устаттын сөзүн мындай-
ча эске салат: «Шекербек балам, мен болсом картайып бара жатам. 

1 Кызыл Кыргызстан, 1955, 20-декабрь.
2 В.Виноградов. Коргол. – Кыргызстан маданияты, 1970, 4-март.
3 1963-жылы чыккан ырлар жыйнагында «Коргол ырчы», «Досуев Коргол» делип кеткен.  

Ошон үчүн «Коргол» деп, бир гана «о» тамгасын колдонуп жатабыз.



215

«Күлүйпа, Күлжар – эки ашыкты» үйрөнүп кал – деп мага карай 
күйгөндөн ырдап берип кубантты»1. Ошондо Шекербекти ырдатып 
көрүп, анын ырчылык талантын да сынайт. «Кыз жибекти» аткарып 
берсе, «баланча жеринин обонун минтип айткын» деп, Шекербекке 
үйрөтөт. Мына ушундан Токтогул жаштардын камкор акыны, алар-
дын жакыны экени дагы ачык көрүнөт. Шекербек Шеркулов «Нус-
каңды алдык» деген ырында мындай дейт.

Кымбаттуу ырын таралды
Ак калпактуу кыргызга,
Алып калдык Токомдон
Ар кимибиз бир нуска2.

Ушул «ар кимиси бир нуска» алган ойду Ш. Шеркулов «кийинки 
эскермесинде эске салат. «Током өзү үч кыл комуздун ээси эле. Кет-
мен-Төбөдө, Үч-Терек, наркы Аксы багыты, Талас эли бүт Токтогул 
акындан үлгү алдык3». Бул чындык. Токтогул акындардын жаркы-
рак Чолпон жылдызы катары Кыргызстандын түштүктүн-түндүгүн-
дөгү ырчылар менен комузчуларга нуска берип, таланттуу жаштарга 
көркөм сөз өнөрүн үйрөттү, аларды чыгармачылыкка шыктандырды. 
Ошон үчүн Токтогул көптөгөн комузчулардын, ырчылардын оку-
туучусу болуп калды.	

Кыргыздын кээ бир эл акындары Токтогулдун ырдаганын же 
комуз черткенин көрүшкөн жок. Бирок алар улуу акын Токтогул-
дун китеп болуп чыккан ырларын окуп, анын чыгармалары менен 
таанышты. Эстебес Турсуналиев өңдүү жаш ырчылар Токтогулдун 
ырын жаттап алып, көпчүлүккө аткарып да жүрөт. Казак элинин улуу 
акыны Жамбыл менен Токтогул мурун эки жолу жолугушкандыгы 
жөнүндө маалымат бар. Ал эми Жамбыл өзүнүн «Токтогул» деген 
ырында мындай дейт:

Неберем бир китепти окуп жатты,
Китеп сөзү ар кимдин көңүлүн тартты.
Байкаймын: тыңшагандар көңүлү шат,
Алгандай ар сөзүнөн бир лазатты.
Канышып моокумдары, жыргап жаңы,
Тырп этпей кызыгына абдан батты.
Жан эрип, жүрөк дегдеп, бойду бийлеп,
Денени асыл сөздөр чымыратты.4

1 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 72-бет.
2 Токтогулга эстелик. – Фрунзе, 1940, 73-бет.
3 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 69-бет.
4 Токтогулга эстелик. – Фрунзе, 1940, 10-бет.



216 

Жамбыл ушундай денени чымыраткан курч ыр кимдики эке-
нин кийинки строфада ачык баяндайт. Бул мисалды келтирүү менен, 
бизде Жамбылды Токтогулдун окуучусу катары көрсөтөлү деген ой 
жок экенин эскертип коюуга тийишпиз. Мында Совет доорунда жа-
шаган төкмө ырчылардын китептен пайдалана баштаганы жөнүндө 
сөз жүрүп жатат. Акындык поэзиянын мурунтан келе жаткан тради-
циясында окуучу устатын ээрчип жүрүп, үлгү алары белгилүү. Ал 
эми тиги же бул атактуу жазуучу менен акындын жарык көргөн чы-
гармасын китептен окуп, ага таасирленүү жазуучуларга мүнөздүү 
экенин билебиз. Советтик доордо жашаган төкмө акындар китептен 
окуп, анын авторунун таасирине учурашышы мүмкүнбү? Биздин 
байкашыбызча, сабатсыздыгын жойгон төкмө акындар китепти окуп, 
андагы ырлар менен таанышып, рухий дүйнөсүн канааттандыруу 
менен бирге, белгилүү даражада таасирленип, өзүнүн чыгармачылы-
гын өркүндөтүү, чеберчилигин жогорулатуу үчүн үлгү алышы мүм-
күн экен. Оюбузду бекемдеш үчүн сөз толуп жаткан айрым советтик 
эл акындарынын чыгармачылыгына кайрылып көрөлү.

 Осмонкул Бөлөбалаев – белгилүү эл акыны Калык Акыевге за-
мандаш, ары жашташ жана көрүнүктүү акындардын бири. Ал улуу 
акын Токтогулду көргөндүгү, ага жолуккандыгы жөнүндө эскерүүлө-
рүндө жазган эмес, бирок отуз бешинчи жылы оюн коюу үчүн Кет-
мен-Төбө өрөөнүнө барганда улуу акындын жердештери, ары заман-
даштары Курман, Жаңыбай, Коргол ырчыларга кездешкенин, алар 
менен аңгемелешкенин эске салат. Жетимиштен ашкан карыя Калык-
ты кучактап алып ыйлаганын, ал Курман ырчы экенин айтып келип, 
анын сөзүн берген: «Эмшиңдеген кайдагы абышка деп жатасыңар 
го мени? Калыкты көргөндө Токтогулумду көргөндөй-эреркеп кет-
тим – деди1». Ошондо Курман ырчы Осмонкулдун ырдаганын угуп, 
ага мындай деген бааны берген экен: «Токтогул менен Калыктан кем 
ырдабайт экенсиң. Токтогулдай бир ыйлатып, бир күлдүрүп, ырдап 
жатканда Токтогул тирилип келгендей болдум».2 Токтогул муңдуу 
окуя жөнүндө ырдаганда отургандардын баары ыйлаганын, юмордук 
окуяларды айтканда угуучулар аябай күлгөнүн Калык менен Алым-
кул көп ирет кайталап айтышкан эле. Бул жерде Осмонкул да Куржан-
дын сөзү аркылуу Токтогулга мүнөздүү ошол жагдайды эске салып 
отурат. Карамолдонун комуз черткенин көрүп: «Токтогул айткан Ка-
рамолдо сен турбайсыңбы, балам? Өнөрүңө баракелде Комузга жан 

1 Осмонкул. Менин өмүрүм (Эскерүүлөр). – Фрунзе, 1968, 216-бет.
2 Ошондо, 217-бет.



217

киргизип чертет экенсиң1» – деп, анын өнөрүн да жогору баалаган 
экен. Токтогул 1928-жылы Фрунзеге келгенде кыргыздын көп өнөр-
поздоруна жолуккан болучу. Ошондо Карамолдонун комуз чертке-
нин көрүп, «жөн отуруп алып, уккулуктуу черте турган залкар күү 
силерде экен2» – деп айткан экен. Карамолдо улуу акын Токтогулга 
жолукканын өтө сыймыктануу менен эскерип, өз оюн мындайча жы-
йынтыктайт: «Өзү илбериңки, сөзмөр киши эле. Током коштошкон-
до: «Балам, аман болсок, көрүшөрбүз. Эсиңен бизди чыгарбай жүр-
гүн, Токтогул дегенди көрдүм – деп элиңе айта бар» – деди эле. Бир 
гана түн болдук, кайран киши менен узак жүрбөй, арманда калдык. 
Током унутулчу киши эмес эле3». Токтогул да өз учурунда Карамол-
до жөнүндө элге айта барганы Курмандын сөзүнөн билинип турат.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулду көргөндүгү жөнүндө 
атайы жазбаса да, бирөөлөрдүн сөздөрү аркылуу анын көп кырдуу 
талантынан кабар болгонун байкайбыз. Бирок Осмонкул Токтогулду 
көргөндүгү жөнүндө маалымат бар. Осмонкул Чачма деп атаган Бей-
шекеев Ыбырай деген окуучусу менен аңгемелешкенде, ал киши тө-
мөнкүдөй маалымат берди: 1928-жылы Осмонкул экөө Фрунзе шаа-
рына келип, чайканадан Токтогулга жолугуп калышат. Токтогул каа-
лагандарга комуз чертип берип, аларды ыраазы кылып узаткан экен. 
Осмонкул улуу акындын ырдаганын уктубу же жокпу, анын өзү бел-
гисиз. Ал эми Осмонкулдун чыгармаларына кайрылганда, айрым ыр-
ларынын окшоштугу, мазмуну жагынан үндөштүгү анын улуу акын 
Токтогулдан таалим алгандыгын, ага таасирленгендигин белгилеп 
турат. «Токтогулду бир гана жолу көрсө, анын окуучусу болбосо, 
акындык салт боюнча пир тутпаса, анан кандайча таалим алды» – 
деген суроо туулушу мүмкүн. Акындык поэзияда бир көрүү менен 
пир тутуп, кол берүү менен батасын алып, ага окуучу болуп калган 
учурлар кездешет. Осмонкул пир туткан да эмес, окуучу болгон да 
эмес. Ал жөнүндө эскерүүлөрүндө көрсөтпөйт. Бирок андан таалим 
алгандыгы байкалат. Андай көрүнүштү төмөнкүдөй себепке байла-
ныштуу карообуз керек. Биринчиден, Осмонкул улуу акын Токтогул-
дун Калык, Атай өңдүү окуучулары менен көп убакыт бирге жүрүп, 
алардан Токтогулдун ырчылыгы, комузчулугу жана башка өнөрлө-
рү жөнүндө толук угуп билген болучу. Экинчиден, улуу акындын 
өмүр жолу жөнүндө газеталардан окуган болуу керек. Анын «Акын 

1 Ошондо, 216-бет.
2 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 40-бет.
3 Токтогулдун замандаштарыныи эскермелери – Түзгөн Е. Сырдыбаев. – Фрунзе:  Кыргызстан 

мамлекеттик басмасы, 1959, 40-бет.



218 

Током»1 деген ыры ушул ойду айтууга өбөлгө түзүп жатат. Осмонкул 
ушул ырында «Төрт аягы тең жорго теңдешсиз ырчы туулган» Ток-
тогулдун ак жерден айдалып жыйырма беш жылга кесилгенин, он 
жылда араң элге келгенин, бай-манаптарды кордоп ырдаганын, айтор 
өмүр баянын көрсөтүп кетет. Токтогулдун өмүр жолун билбеген акын 
мынчалык маалыматты ырга чагылдыра албасы өзүнө өзү түшүнүк-
түү. Үчүнчүдөн, Токтогулдун ырлары өзүнчө китеп болуп чыккан-
дан кийин аны окутуп угуп, сабатын жойгондон кийин өзү окуп таа-
нышты. Мына ушул себептер Осмонкулга таасир этпей койгон эмес. 
Кыргыздын гана акыны эмес, казак элинин улуу акыны Жамбылдын 
небересине окутуп, Токтогулдун ырларынан лазатты алгандыгын 
жогоруда мисал аркылуу көрсөттүк. Осмонкулдун улуу акын Токто-
гулдун жарык көргөн ырларын окуп, аны менен толук таанышкан-
дыгы талашсыз маселе. Ой ачык болсун үчүн Осмонкулдун ырлары-
на кайрылып көрөлү. Осмонкулдун ырларынан мисал келтирүүдөн 
мурун Кыргыз ССРинин эл акыны К. Маликовдун Осмонкул жөнүн-
дө жазганына кайрылып көрөлү. «Осмонкулдун, – дейт ал, – дүйнөгө 
канчалык терең көз карашы бар экендигин, анын жан сырларынын 
байлыгы канчалык салмактуу экендигин чамалагысы келгендер ыр-
чынын терме ырларын окусун. Бул термелерде кыргыз элинин улуу 
ырчысы Токтогулдун учкуну жалын чачканын ачык байкоого болот.  
Осмонкул Токтогулдун термелерине таасирленүү менен ырдаса да, 
турмушту өз көзү менен көрүп, ыр саптарын өз боёгу менен көркөм-
дөйт. Ырчы бул ой жүгүртүүсүн (философиясын) көбүнчө бүгүнкү 
күндүн канатына жармашып зыпылдатат2». Осмонкул Совет бийли-
ги тушунда көпкө жашап, социалисттик кайра түзүүлөрдү, Улуу Ата 
мекендик согушта Советтик Армиянын даңктуу жеңишин, андан ки-
йинки кайра куруу мезгилин көрдү жана терең идеялуу көркөм ыр-
ларды жаратты. Анын дүйнөгө көз карашынын өркүндөшү советтик 
чындык менен тыгыз байланыштуу. Кантсе да, акындык поэзияда-
гы таалим алуу салтын көнүлдөн чыгарып коюуга болбойт. Осмон-
кул кыргыз элинин улуу акыны Токтогулду бир ирет көрсө да, ыр-
ларын бирөөлөрдөн угуп, же китептен окуп, ага таасирленгени бай-
калат. Ошон үчүн Токтогулдун таасири Осмонкулдун термелеринен 
гана эмес, башка чыгармаларынан да көрүнөт. Ойду бекемдеш үчүн 
айрым мисалга кайрылып көрөлү. Ал «Коммунизмге бирге барат» – 
деген ырында мындай дейт:

1 Советтик Кыргызстан, 1965, 15-июнь.
2 К. Малков. Замандаштарым жана каламдаштарым – Фрунзе, 1964,65-бет.



219

Жай алып шибер конуштан,
Өлкөбүз гүлдөп өскөн чак.
Бир тууган таап орустан,
Орноду бизге өчпөс бак1,

Ушул строфаны окуганда улуу акын Токтогулдун – «Тутулуп 
келип болуштан, тууган таптым орустан, айдалып келип болуштан, 
агайын таптым орустан» деген ыры дароо эске түшөт. Осмонкул бул 
ырын 1954-жылы чыгарган. Андан бир жыл мурун Токтогулдун сексен 
беш жылдык юбилейине карата «Булбулга» – деген ырды жазат. Ырас, 
Токтогул Октябрь революциясына чейинки чындыкты баяндаган бо-
лучу. Ал эми Осмонкул советтик чындык жүзөгө ашырган тарыхый 
өзгөрүүлөргө улуу акындын оюн ары улантып, дагы кеңитип берип 
отурат. Акындык поэзияда өмүр темасына арналган ырлар абдан көп. 
Ушундай темадагы ырларды казак элинин ырчыларынан да арбын кез-
дештирүүгө болот. Алардын ичинен карылык темасы өзгөчө орунда 
турат. Тоголок Молдонун «Арман жаш», Токтогулдун, Осмонкулдун, 
Токтонаалынын «Карылык» деген жана башка акындардын карылык 
темасына арнаган ырлары ушуга мисал болот. Бирок ар бир акын тур-
мушка карата өз көз карашын, өмүргө карата өз бааларын беришкен. 
Кантсе да, Токтогул менен Осмонкулдун «Карылык» деген ырларында 
образды колдонуу, турмуштук деталды пайдалануу жагынан жакын-
дык сезилет. Токтогулда мындай строфа бар:

Бир кезекте карасам, 
Кериде кырчын тал элем. 
Келин-кыздын жанында 
Көп сүйлөөчү бала элем. 
Кеч киргенде кадимки 
Күйүп турчу шам элем. 
Керектүү күчтүн барында 
Керилген булбул жан элем (2, 199).

 Осмонкулдун «Карылык» – деген ырынан да жорорку строфага 
жакын ырды кездештиребиз:

Кер мурутум барында, 
Керектүү жаштык чагымда, 
Кесилбеген тал элем, 
Борчукту көздөй теминип, 
Күүсүнө келген күлүктөй 
Күүлөнө басып элирип.

1 О. Бөлөбалаев. Тандалган чыгармалар – Фрунзе, 1957, 224-бет.



220 

Келиндерди көргөндө,
Кебимди камдап желигип1.

Келтирген эки мисалда кандай жакындык бар экени даана сези-
лип турат. Токтогул көрүүгө чыккан талды символдук образ катары 
алып, өз оюн элестүү берип жатат. Ал зми Осмонкул болсо, жаш-
тык кезин «кесилбеген тал элем» деген сыпаттоо аркылуу баяндаган. 
Керидеги тал көркөм көрүнүшү менен ачык образды элестетсе, ке-
силген тал анчалык сапатка ээ эмес, кандайдыр солгундук сезилет. 
Токтогулдун улуулугу, чоң акындыгы сөздү таамай айтып, элестүү 
образды түзө билгендигинде. Ушул эки мисалда дагы толуп жаткан 
окшоштуктар бар. Мисалы: Токтогул «Келин-кыздын жанында көп 
сүйлөөчү бала элем» десе, Осмонкул «Келиндерди көргөндө, кебим-
ди камдап желигип» дейт. Токтогул «Керектүү күчтүн барында» десе, 
Осмонкул «Керектүү жаштык чагымда» дейт. Токтогул жаштыкты 
керидеги талга салыштыра келип, карыган чагын карама-каршы жаг-
дайда ошо керинде оттогон малга параллель катары алган болучу. 
Осмонкул дагы карыган чагын «Кериге чыккан кырчын тал кесинди 
болду таарыган» – деп, карылыкты терс образ аспектисинде сыпат-
тайт. Кайсы ыр жолуна, кайсы сөзгө кайрылбайлы, эки акындын ыр-
ларында сөзмө-сөз да, ой жагынан да окшоштуктар бар экенин кө-
рөбүз. Дагы бир жакындыктарга мисал келтирип көрөлү. Алымкул 
улуу устатына биринчи жолукканда, Токтогул өзүнүн жашы улгайып 
калганын билдириш үчүн ага мындай деп ырдаганы белгилүү:

Ак жорго элем жулкунган,
Ак талга конуп сайраган
Ак булбул элем кулпунган. 
Акын Токоң ырдаса, 
Аял, эркек көрөм деп, 
Нечен бир аппак үйлөр жыртылган.
Айыбым жок кармашып,
Айдатып кууган журтумдан. 
Алмадай балам келипсиң, 
Атымды угуп сыртымдан.
Камоодо жүрүп нечен жыл, 
Түгөнүп келдим курчумдан (2, 59).

Ушундай мазмундагы ырды Осмонкулдан да кездештиребиз.
Кер муруттун барында,
Керилген жапжаш чагымда, 

1 О. Бөлөбалаев. Тандалган чыгармалар. – Фрунзе 1957, 70-бет.



221

Кер жорго элем жулкунган, 
Кекилик элем кулпунган,
Керилип ырдап олтурсам,
Келгендер карап турушчу
Кебимди угуп сыртымдан. 
Кериге чыгып мен кондум, 
Керектүү шибер журтумдан. 
Кетип барат тил албай,
Керилген кайран кырчын жан.1

Токтогул «ак жорго элем» деген метафораны колдонсо, Осмонкул 
«кер жорго элем» – деп, метафоранын экинчи өзгөргөн түрүн пайда-
ланды. Бирок жалпы ырдын композициясы, уйкаштары, ой система-
сы жагынан Осмонкулдун бул ыры Токтогулдун ырына абдан окшош, 
жакын экендиги, айтпасак да, түшүнүктүү. Акындык поэзияда окшош-
туктар боло бериши мүмкүн, анткени төкмө ырчылар бирөөлөрдөн ук-
кандарын дароо жаңысына илип алып, аны кайра башкаларга аткарып 
берүүгө жөндөмдүү келет. Алардагы эстин ушуга ылайыкталганы ко-
кусунан эмес. Осмонкул китептен окудубу, же Алымкулдан уктубу, 
ошондогу ыр жолдору анын эсинде сакталып калган болуу керек.

Осмонкулдун «Термесинде» көп ыр жолдору Токтогулдун терме, 
үлгү, санат-насыяттары менен үндөшүп кетет. Ушул жерден да улуу 
акындын Осмонкул ырчыга тийгизген таасирин байкоого болот. Ой 
ачык болсун үчүн Токтогулдун «Эмне кызык?» – деген ырынан бир 
строфа келтирели:

Эмгек этип жашыңдан,
Элге жаксаң эң кызык.
Эки курбу баш кошуп, 
Эркелешсең, сен кызык. 
Эриккенче сүйлөшүп, 
Элестешсең тең кызык. 
Эл чогула келгенде 
Элиришке мен кызык.

Токтогул ушул ыры аркылуу турмушка карата өзүнүн филосо-
фиялык көз карашын билдирип, адамдарды аң-сезимдүүлүккө ча-
кырган болучу. Ушундай мазмундагы ырды Осмонкулдун «Термеси-
нен» да жолуктурабыз;

Эркек-аял жар болуп, 
Өмүр сүрсө тең кызык. 

1 О. Бөлөбалаев. Тандалган чырармалар – Фрунзе,1957,71 – 72-беттер.



222 

Жазгы чыккан ыраңга
Сызылып соккон жел кызык. 
Эл чогулуп келгенде,
Эрмек болсом мен кызык.
Алсаң көңүл кубанткан,
Баланы сүйгөн эң кызык.1

Эки ырды салыштырып окуганда, буларда кандай айырма бар 
экени, жакындыгы, ой жагынан кандай байланышы бар экендиги 
даана көрүнүп турат. «Токтогулду, – деп жазат К. Маликов – өз көзү 
менен көрө албай калган Осокем Токтогулдун көркөмдүк дүйнөсүн, 
анын эргүүсүн Какемдин ырдап элестетиши аркылуу гана элесте-
тет»2. Жалаң гана Калык эмес, Осмонкул замандашы Алымкулдун 
да ырдаганын, Токтогул жөнүндө айтканын көп укканы талашсыз. 
Токтогулдун Калык, Алымкул, Атай өңдүү толгон шакирттери менен 
бирге жүрүп, улуу акындын китеп болуп чыккан ырларын окуган-
дан кийин Осмонкул чоң таланттуу адамдан үйрөнбөй койгон эмес, 
ага таасирленгенинин жөнү бар болучу. Андай таасир Осмонкулдун 
башка чыгармаларынан да байкалат. Баарына токтолуп отуруу эч 
мүмкүн эмес. Жогоруда келтирилген мисалдар Токтогулдун терең 
идеялуу, мазмундуу ырлары Осмонкулга катуу таасир эткенин, андан 
үлгү алганын, ошонун негизинде курч чыгармаларды жаратканына 
күбө боло алат деп ойлойбуз.

Осмонкул эскерүүсүндө Калык жөнүндө минтип жазат: Улуу-
га улуудай, кичүүгө кичүүдөй мамиле кылып, акыл-насаат айткан. 
Өз билгенин жашырбай жаштарга үйрөткөн. Жаш ырчыларга атадай 
камкордук көрүп, аларга акыл айткан. Мүдүрүлсө таяк, өсүүгө канат 
болгон. Ырчылардан биринчи болуп Токтогулдун улуу мурасын ушул 
Какем жыйнап, басмага бастырган. Кээ бир ырчылардай даяр эпостун 
автору боло коёюн дебей, «Кедейканды» Токтогулдун атынан чыгар-
ганы – Токтогулга болгон зор сүйүүсүн, аны унутпай сыйлаган чыны-
гы шакирти экенин далилдейт3». Осмонкул туура маселени козгоп, 
чындыкты айткан. Биз бул эскерүүдөн эмнени билебиз? Биринчиден, 
Калыктан улуу акын Токтогул жөнүндө гана укканын, анын көркөм 
дүйнөсүнө таасирленгенин байкайбыз. Экинчиден, Осмонкулдун бул 
мүнөздөмөсү өз учурунда Калыктын устаты Токтогул жөнүндө жазган 
маалыматына абдан үндөш. Токтогулдун окуучулар Калык, Алымкул 
баш болгон бир топ шакирттери улуу акын жөнүндө көп ирет эскер-

1 О. Бөлөбалаев. Тандалган чыгармалар, 91-бет.
2 Советтик Кыргызстан, 1967, 16-июль.
3 Осмонкул. Өлбөс адамдар (Эскерүүлөр) 54-бет. Фрунзе, 1965, 54-бет.



223

мелеринде жазып, көп жолу сыймыктануу менен айтканы белгилүү. 
Осмонкул алардын эскермелерин окуган болуу керек. Үчүнчүдөн, 
Токтогулдун окуучуларына атадай камкордук көргөнү Калыктын мү-
нөзүнүн калыптанышына алып келсе, ал дагы өз учурунда Осмонкулга 
таасир эткенин түшүнүүгө мүмкүндүк берет. Осмонкулдун окуучула-
ры ал жөнүндө ушундай бааны бергени кокусунан эмес. Мунун өзү 
акындык поэзияга мүнөздүү байыртадан бери улантылып келе жаткан 
эң мыкты салттын бир көрүнүшү болуп саналат.

Акындык поэзиянын мыкты салты кандайча улантылып жат-
канына Токтогул атындагы сыйлыктын лауреаты Эстебес Турсуна-
лиевдин төмөнкүдөй пикири далил боло алат. «Мына, – дейт ал, – 
Токтосун экөөбүз деле Алыкем менен Осмонкулдун таалим-тарбия-
сын алып, алардын ордун жоктотпой минтип акын болуп олтурабыз. 
Эми Токтосун экөөбүздүн милдетибиз, өсүп келе жаткан жаш акын-
дарга тизгин, канат болуп, аларды сүрөөнгө алып жетелесек деген 
оюбуз бар». Ошентип, окуучу күтүп, аларга таалим берүү салты азыр 
дагы уланып жатканын көрүп турабыз. Э. Турсуналиевдин окуучу-
су Замирбек ушуга далил. Токтогулдун кайсы окуучусун албайлы, 
улуу акын аларга «өнөрдү үйрөнүп калгыла, менин ордумду бассаңар 
болду» деп, ар дайым эскертип айта турган. Анын өзү акындык поэ-
зиядагы жакшы салт экенин, ордуна жаш таланттарды дайыма даяр-
дап келгенин көрсөтөт.

Азыркы күндөгү белгилүү эл акыны Токтонаалы Шабданбаев 
өзүнүн «Токтогул» – деген ырында улуу акынга туура баа берген. Ал 
мындай дейт:

Алымкул, Калык бир жүрүп, 
Үлгүңдү алган бу дагы.
Жазылган нуска сөзүнө
Жаштардын канды кумары. 
Артык эле Токомдун 
Алым сабак ырлары. 
Аралап жүрүп ырдаган 
Анжиян, арка кыйланы. 
Чебер экен сөзгө бай, 
Чегинген эмес бир дагы1.

Бул ырдын мазмунунан Т. Шабданбаевдин улуу акын Токтогул-
дун чыгармаларын окуганын, «нуска сөзүнө жаштардын кумары кан-
ганын, алым сабак ырларын» укканын түшүнүп турабыз. Шабданбаев 

1 Т. Шабданбаев. Тандамалуу- чыгармалар. – Фрунзе, 1969,  104-бет.



224 

Токтонаалынын чыгармаларынан Осмонкулдукундай эле айрым ок-
шоштуктарды, тематикалык байланышты байкоого болот.

Токтогулдун айтышынын, алым сабак ырларынын тийгизген таа-
сирин белгилөө максатында Т. Шабданбаев менен Ы. Борончиев экөө-
нүн айтыштарына кыскача экскурс жүргүзүп көрөлү. Токтогул менен 
Эшмамбет кайда барса бирге жүрүп, дайыма айтышка түшкөн сыңары 
Токтонаалы менен Ысмайыл да дайыма бирге болуп, көпчүлүк колхоз-
чулар менен жумушчулардын, интеллигенциянын алдында аябай көп 
айтышкан акындар. Токтогул айтыштарда элди күлдүрө турган куй-
кум сөздөрдү, юморлорду пайдаланганын анын адабий мурасынан би-
лебиз. Токтогулдун Эшмамбет, Алымкул, Калык менен болгон алым 
сабак айтыштарында ушундай мотивдер арбын кездешет. Токтогулдун 
айтышы Т, Шабданбаев менен Ы. Борончиевге таасир эткенин алар-
дын айрым айтышынан байкоого болот. Токтогул менен Эшмамбет 
бир айтышта сакалга асылып, ырды бир топ созот эмеспи. Ушундай 
мотивди Т. Шабданбаев менен Ы. Борончиевдин айтышынан жолук-
турабыз. Токтогул Эшмамбеттин сакалына асылып, ошондон кемтик, 
табуу үчүн ырдап киргенде, Эшмамбет мындай дейт:

Адырга бүткөн жекенсиң, 
Айтышканда нетесиң? 
Алдастаба, куу көсөө,
Алкымыңда бир кыл жок, 
Апама окшош экенсиң.

Токтогул:
Кара эчкинин терисин 
Каптап алган экенсиң. 
Кайра-кайра желимдеп, 
Чаптап алган экенсиң.
Эки боо кылын кудайдын, 
Эпчилдиктен, Эшмамбет,
Мактап алган экенсиң (2,35).

Ушундай мазмундагы ырды Токтонаалы менен Ысмайылдын 
айтышынан да учуратабыз. Ой ачык болсун үчүн экөөнүн «Жолугу-
шуу» деген айтышына карап көрөлү. Т. Шабданбаев:

Абайлагын чамаңды,
Айтышсам сенден каламбы? 
Кара жемсөө, ак каптал,
Көрбөдүм сендей адамды. 
Жаңыдан бүткөн адатын.



225

Кошо келди айыкпай,
Ээгиңде эки кылың жок 
Кум чайкап салган арыктай, – 

десе, Ы. Борончиев ага төмөнкүдөй жооп кайтарган:
Салттуу акын деп жүрсөм
Сөз баштадың, сакалдан,
Сакалы жок кишини
Кууйт бекен катардан?
Эки боо кылы ээгинде 
Эчкилер байге ала элек... 
Көп сакалдуу кишилер 
Көргөзмөгө бара элек. 
Сакалыңа мактанба, 
Ошондон жүдөө неме жок1. 

Эки акындын айтыш ырлары Токтогул менен Эшмамбеттин ай-
тышын бүт кайталабаса да, айрым ыр сөзмө-сөз кайталанып турганын 
көрүп отурабыз. Ырас, Ы. Борончиев жаңы шартка карай жаңы маа-
нидеги сөздү колдонгон. Ошентип, Т.Шабданбаев менен Ы.Борон-
чиев улуу акын Токтогулду көрүшпөсө да, Калык менен Алымкулдан 
угушуп, басылып чыккан чыгармаларынан окушуп, анын курч ырла-
рынан, мыкты айтыштарынан таалим алышкан болучу. Жогорудагы 
мисал ушул ойду ырастап турат.

Кийинки муундагы төкмө ырчылар Токтосун Тыныбеков менен 
Эстебес Турсуналиев да улуу акын жөнүндө Алымкул, Калык, Ос-
монкул өңдүү өздөрүнүн окутуучуларынан угушуп, ошону менен 
катар Токтогулдун ырларын китептерден окушту. Бул ырчылар да 
Токтогулга таасирленбей койгон эмес. Т. Тыныбеков «Рахмат орус 
элине» – деген ырында мындай дейт:

Ырысын элдин мактаган – 
Ырчылар чыкты ак таңдай. 
Жаркыраткан ааламды, 
Жашасын кеңеш заманы. 
Тоонун эркин булбулу 
Токтогул акын айткандай, 
Тоголок Молдо жазгандай2.

 Токтосун Тыныбеков бул ырында Токтогулдун «Жашагын, 
кеңеш өкмөт!» – деген чыгармасын айтып жатат. Токтогулдун 

1 Ы. Борончиев. Кызыл кырман (Ырлар- жана поэмалар). Фрунзе, 1970, 175 – 176-беттер.
2 Т. Тыныбеков. Тууган жер. – Фрунзе: Кыргызстан, 1973, 55-бет.



226 

чыгармаларын окубаган, ага таасирленбеген окурман мындай ырды 
айтпасы өзүнөн өзү түшүнүктүү. Ал эми Э. Турсуналиев болсо Ток-
тогулдун айрым ырларын аткарып жүргөнү белгилүү. Ал «Устаты-
ма» деген ырында Алымкулдун улуу акын Токтогулга алгачкы жо-
лукканда айткан сөзүн бүт ыр менен берет. Токтогулдун Алымкулга 
айткан ырын ушуга кыстарганы кызык.

Олтурган элге кайрылып,
Ошондо төкмө мындай дейт:
«Асмандап учкан алты өрдөк
Айланып конор көл мында.
Атайы келген Алымкул,
Алыстап качпай кел мында.
Аксакал болуп картайдым,
Атаңдын жүзүн көргүн да.
Алып кал, балам, үлгүмдү,
Бир күнү
Ажалым жетсе өлдүм да».
Калың эл баары кел дешип, 
Касиеттүү Токомо
Кадырлап салам бер дешип. 
Бир жигит кирди жетелеп, 
Бүткөн бойдо» тер кетип. 
Карасам Током олтурат, 
Уюткан алтын сакадай 
Элди шаңга терметип. 
Мына ошондо ырдадым 
Мурдумдун үстүн тердетип1.

Э. Турсуналиев ушул строфадан соң Алымкулдун ырдаган ырын 
улап кетет. Жогорудагы ырдын сюжетин Алымкул кара сөз түрүндө 
айтканы белгилүү. Ал эми Э. Турсуналиев болсо аны ырга айланды-
рып бергени жогорку мисалдан көрүнүп турат. Ушул ырынын аягын-
да Алымкулдун улуу акын Токтогулду сүйгөндүгүн «Толкундуу ар 
бир кебинин Токтогул эле баш жагы» деп эске салат. Чындыгында, 
жалгыз гана Алымкулдун эмес, Калык, Коргол, Барпы, Атай өңдүү 
жана башка ондогон акындар менен комузчулардын «ар бир кебинин 
баш жагы» Токтогул болгон. Мына Ошон үчүн Токтогул да. Жыйын-
тыктап айтканда, Токтогул өзүнүн күчтүү таланты менен кыргыздын 
Калык, Алымкул өңдүү чоң акындарынан тартып кийинки муундагы 

1 Т. Тыныбеков. Э. Турсуналиев. Айтыштар. – Фрунзе, 1964, 138 – 139-беттер.



227

ырчыларга чейин таасир этти, акындык поэзиянын өсүшүнө көмөк 
берди. Анын адабий мурастары социалисттик маданиятыбызды ба-
йытууда кошкон зор салымы менен баалуу.

Токтогул жалаң гана акындардын мектебин түзүп, ырга шык-
туу жаштарга үлгүсүн үйрөтүп, таалимин бербестен, комузчулукту 
сүйгөн таланттууларды да тарбиялап өстүргөн устат. Токтогул ком-
позитор деген атакты да алып жүрөт. Чындыгында эле, анын комуз 
боюнча көп окуучулары бар. Музыковед В. Виноградов алар жөнүн-
дө «Токтогул жана кыргыз акындары» деген эмгегинде кеңири ток-
толгондуктан, биз айрым маселе боюнча өз оюбузду айтууну туура 
табабыз.

Токтогул Сатылганов кыргыз элинин улуу акыны болуу менен 
бирге, ал улуу композитор, эң чебер комузчу катары да белгилүү. 
Эгер профессионалдык музыкада автор чыгарманы түзүү менен аны 
өзү аткарууга милдеттүү эмес болсо, элдик чыгармачылыкта компо-
зитор» жана аткаруучу ар дайым кошулуп кетет. Мисалы, Токтогул 
бир чыгарманы жаратып, анын автору болуу менен катар ошол му-
зыканы аткарып берген. Ал аркылуу музыкалык чыгармаларын элге 
жайылтып, өзүнүн композитор экенин белгилеген. Музыкалык чы-
гармаларын шакирттерине үйрөтүп, аларды тарбиялоого да көңүл 
бурган болучу. Композитор болуу менен катар, өз чыгармасын өзү 
аткаруу жалгыз гана Токтогулга эмес жалпы эле акындык поэзияга 
мүнөздүү кубулуш. Анын өзү бизге белгисиз эски замандардан бери 
улантылып келе жаткан салттын калдыгы экени талашсыз.

Кыргыздын акындарынын ырды чыгаруу менен ага өзүнүн обо-
нун (мелодияны) кошуп, көпчүлүгүндө комуздун коштоосу аркылуу 
ырдашы байыркы салттын сакталып калган үлгүсү десек болот. Эл 
арасында аларды көпчүлүк учурда, ырчы деп аташы да ушуга байла-
ныштуу болуу керек.

Акындык поэзияда үйрөтүү, таалим берүү жагынан чоң акын-
дардын окуучулары болгон сыңары комуз боюнча ушундай шакирт 
күтүү салты өнүгүп келгенин көп фактылар далилдейт. Токтогул 
көркөм сөз өнөрүнөн үлгү көрсөтүү менен, Калык менен Алымкул, 
Коргол жана башка окуучуларына комуздан да үйрөтүп келгенин 
жогору жакта эске салган элек. Биз да Токтогулдун комузчу окуу-
чуларынын бир тобу менен жолугуп, алар менен түрдүү темада аң-
гемелешкен элек. Токтогулдан көп таалим алып, андан комуз күүлө-
рүн көп үйрөнгөн окуучулары Отунчиев Жангазы, Кожобеков Кул-
мырза, Сарпеков Барпы жана башка дагы толуп жаткан окуучулары 



228 

улуу устаты жөнүндө эчен кызык маалыматтарды берген. Токтогул 
акын окуучуларына кандай кеңешти берсе, комузчуларга да ошондой 
мазмундагы аталык акылын айтканын көрөбүз. К. Кожобеков мын-
дай дейт: «Током мага акыл-насаатын көп айтар эле. «Балам, жашык 
болбо, көпчүлүктүн алдында шайырдыкты көрсөтүү керек, эмнени 
билсең тартынбай черт. Балам, түрдүү күүнүн аты болот, анын атын 
атап чертсең, бирөөгө тай энчилеп бергендей болот, талаптуу жаштар 
атын да, өзү да үйрөнүп алат. Ошондо гана көпчүлүккө атагың чыгат» 
дечү эле»1. Жогорку эскерүүнүн өзү Токтогулдун шакирт акындары-
на берген таалимин элестетип турат. Улуу акын мейли ырга шыктуу 
жаштар болсун, мейли комузга ынтызар болуп жүргөн жаштар таа-
лим алууга келсин, баарына тең бирдей мамиле жасап, аларды тар-
биялоодо көп камкордук кылган. Ошонун натыйжасында комузчу-
лардын плеядасын тарбиялап чыгарган.

Окуучусу К. Кожобеков дагы бир кызык маалыматты эске салат: 
«Өзү курдуулар менен отурганда, – дейт ал, – мага мындай дечү: 
«Балам, түрдүү жерге көз болууңа мүмкүн, кары адамдарга алардын 
өздөрүнүкүн, жаштарга дагы башка, ар кимдин өзүнө ылайык күүнү 
чертип бер» дей турган»2. Токтогул Калык, Алымкул, Коргол өңдүү 
окуучуларына да «карыларга карыдай, жаштарга жаштардай, ар ким-
дин өздөрүнө ылайыктуу ырларды ырдап бергиле» – деп айтканы 
белгилүү. Ошондой кеңешти комузчуларына айтып жатат. Мына 
ушунун өзү Токтогулдун кыраакылыгын, өнөрдүн маанисине жетки-
ре баа бергенин, шакирттерин ыр менен комуз күүлөрүн кылдат би-
лүүгө тарбиялаганын көрсөтөт.

Жаштарга кандай сүйкүмдүү мамиле жасаганын окуучуларынын 
бири К. Турсунбаевдин эскермесинен даана байкоого болот. Ал Ток-
тогулдун адамгерчилиги жогору, өтө мээрман адам экендигин мын-
дайча эске салат: «Ошол жерден (Тер-Жайлак жайлоосу. – Ж. Т.) бир 
кунанга мингизип алып Суусамырга ээрчитип жүрүп, жайлата комуз 
үйрөтүп, күзгө жуук бир бышты ээр-токуму менен жабдып, бир ки-
шиге кошуп узатты. Ошондо Током мага: «Көкөй кести», «Кербез», 
«Сары-барпы», «Тогуз кайрык», «Жаштардын кербези» жана башка 
ушул сыяктуу күүлөрдү үйрөттү»3. Алгачкы жолукканында, анын 
«жаман тонун көрүп», үстүндөгү чапанын чечип бергенин Калык 
«Баскан жолунда» өзгөчө сыймыктануу менен жазган. Барпыга ат 
мингизгени да белгилүү. Ошентип, Токтогул жаштарга өтө сергектик 

1 Фонду, инв. № 1914-а, 27–28 беттер.
2 Ошондо.
3 Кызыл Кыргызстан, 1940, 24-ноябрь.



229

менен карап, алардын чыгармачылык өсүшүнө өзгөчө көңүл бурган 
болучу.

Токтогулдун күүлөрү тематика жагынан ар түрдүү жана бай эке-
нин замандаштары да, окуучулары да айтышат. Кыргыздын салт күү-
лөрүн жана айтым күүлөрүн да аткаруу менен, өзү дагы түрдүү тема-
да күүлөрдү чыгарган. Кээ бир композиторлор Токтогулдун күүлө-
рүн жетектүү күүлөр1 деп айтып жүрүшөт. Комузга куштун сайрага-
нын, ал түгүл анын учуп бараткандагы канатынын күүсүн (табышын) 
куду өзүндөй комузга келтирип черткени кызык. Кайсы бир номер-
лерди укмуштай чебер, элдин сезимине жеткире аткарганын көр-
гөн, уккан замандаштары да, окуучулары да аңыз менен эскеришет. 
«Аккуу аткан мерген» деген күүсү комедиялуу окуяны түшүндүргө-
нүн байкайбыз. Комуз күүсү менен да, кыймыл жана мимика менен 
элестетип, мергендин образын ачып бергенин көргөндөр ушу күндө 
да күлкү менен эске салат. Үйүндө жалгыз жуурканы болсо, мылты-
гын дүрмөттөө үчүн анын кебезин бүт пайдаланып, акыры түгөтүп 
алганы ары юмордуу, ары күлкү келердик мыскыл. Ал аркылуу ко-
лунан эчтеме келбеген алаңгазар мергендин терс образын көз алдыга 
элестетебиз. Ушул номеринде Токтогул мергендин аялынын образын 
да ачып берет. Токтогулдун сүрөттөөсүнөн аялдын типтүү образын 
даана байкоого болот. Ошентип, улуу акын Токтогул комуз чертүү 
жагынан да башкаларга үлгү көрсөткөн, өзүнүн көп кырдуу өнөрүн 
окуучуларына үйрөткөн, таалим берген.

Акындык поэзия коом тарыхынын ар түрдүү баскычтарында 
жашап келүүсү менен, көркөм сөз өнөрү катары адамдардын турму-
шун чагылдырып, алардын эстетикалык суроолорун канааттанды-
руу, тарбиялоо милдетин аткарса, эл чыгармачылыгы катары комуз 
дагы калк мүдөөлөрүн туюндурууга багытталган. Токтогулдун комуз 
менен кошо түрдүү номерлерди аткарганын өз учурунда белгилүү 
музыковед А. Затаевич да байкаган экен. «Чындыгында эле, – дейт 
ал, – карыянын чыныгы зор таланты баарынан мурда, анын «салабат-
туу» номерлериндеги кубулжуган музыкалуулуктан, кызыктуу кый-
мылдарынан байкалып туруучу. Анын айрым күүлөрү кишини өзүнө 
тартып, көңүлүн эргитет. Комузда ойноодогу ыкмалары боюнча ага 
элдик куудул, өнөрпоз, тамашакөй, шайыр деп баа берүү керек»2. Бул 
туура мүнөздөмө, Токтогулга берилген туура баа. Акындын заман-
даштарынын эскермелеринде да Токтогул адам зат пендесинде баш-

1 Ленинчил жаш, 1965, 16-июнь.
2 Советтик Кыргызстан,1964,1-июль (М. Абдраевдин комузчу» деген макаласына келтирил-

ген Цитатадан алынды).



230 

кача жаралган алар айткандай дүйнөгө бир келген, табият марттык 
менен тартуулаган тубаса таланттуу улуу акын да, комузчу да, улуу 
композитор да болгондугу баса көрсөтүлөт.

Токтогулдун акындыктан гана эмес, комуз күүлөрү боюнча репер-
туарынын байлыгы жөнүндө да көп замандаштарынан укканбыз. Анын 
бирин мисалга келтирип көрөлү. Ж. Отунчиев деген окуучусу мындай 
деп эске салат: «Күүгүм жаңыдан киргенден баштап торгой чулдураган-
га чейин комуз черте берди, бирок бир күүнү экинчи кайталаган жок. 
Таң калган мен: «Токо, комузду күүсү ада болдубу же барбы» деп су-
радым эле, «комуздун күүсүнүн түбү жок, дагы чертсем, кечке черте 
берем» деди1. Ушундай маалыматты улуу акындын башка замандашта-
ры айтканын да уктук. Токтогулдун улуулугу мына ушунда.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогулдун чыгармачылыгында оң 
каарман – негизинен эл, анын алдыңкы өкүлдөрү, терс кейипкерлер 
– байлар менен манаптар, анын жан-жөкөрлөрү – кожо менен молдо-
лор. Ал көркөм чыгармаларында эмгекчи элдин умтулууларын, эркин-
дикке карата болгон ой-санаасын, каалаган мүдөөлөрүн чагылдырса, 
комуз күүлөрүндө да букара калктын таламын музыкага келтирди. Ал 
өткөн замандагы адилетсиздикке дайыма катуу каршы турган. Калык 
мындай дейт: «Токтогул ушул арманын («Элиме качан кетемин» деген 
ырын айтып жатат. – Ж. Т.) кайгылуу обон менен муңдуу күүгө кошуп 
айтты эле, кемпир-абышкалар жана башкалардын алды ыйлап, аркасы 
муңайып жашып отурушту»2. Токтогулдун ыры менен комуз күүлө-
рүн, муңдуу обонун угуп отурушкан эл бекеринен жашыган жок. Улуу 
акын өзүнүн баштан кечирген кайгылуу күндөрүн гана эмес, элдин оор 
турмушун тереңден козгоп, алардын сезимине жеткире ырдады. Катуу 
таасир этүү натыйжасында гана элдин «алдын ыйлатып, аркасын му-
ңайып жашытууга» чейинки абалга жеткирди. Токтогул чыгармала-
рында «калың эл», «көпчүлүк журтум», «кыргыз элим» – деп, нечен 
ирет кайталап айтат. Ал аркылуу өзүнүн элине болгон жылуу сезимин, 
терең сүйүүсүн билдирген болучу.

Токтогул айрым адамды коомдун мүчөсү, элдин өкүлү катары 
карап, анын коомдук турмуштагы ролу жөнүндө ой жүгүртөт. Ар бир 
адамдын коомго жеткире турган пайдасын эске алуу менен, бийлөө-
чүлөргө каршы күрөштөгү маанисин жогору баалаган болучу. «Эрдин 
көркү – эл менен, эмгегиң менен элге жак!» – деген ырды окуганда, 
коомдун ар бир мүчөсүнүн алдына зор милдетти жүктөгөнү, туура 

1 Фонду, инв. № 1914-6, 87-бет.
2 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери, 37-бет. 



231

жолго багыттаганы көрүнүп турат. Токтогулдун чыгармаларынын эл-
диктүүлүгү ушундай асыл сапаттары менен мүнөздөлөрүн баса көр-
сөтүп айтууга тийишпиз. «Токтогулдун чыгармачылыгы, – дейт В. 
Виноградов, – мазмуну жана формасы боюнча терең элдики болгон. 
Эл – анын ырынын жана күүсүнүн жетекчи образы1». Ал бүткүл ырын 
элге арнаган, өзүн элдин маанайын баяндоочу чыныгы өкүлү катары 
эсептеген. Өмүрүнүн акырына чейин эмгекчилердин мүдөөлөрүн ча-
гылдырып, аларда өзүнүн философиялык оюн баяндады, анын андай 
баа жеткис эмгегин адабий асыл мурастары айкын белгилеп турат.

Жаратылыш тартуулаган тубаса күчтүү таланты ырды төгүп ай-
туудагы эң мыкты жөндөмдүүлүгү, элдин көркөм сөз өнөрүнүн эң 
бай тажрыйбасын мыкты билиши, кыргыз элинин кыйын турмушу, 
катуу азап чегиши Токтогулдун чыгармачылыгынын ар тараптан 
өсүшүнө шарт түздү. «Токтогулдун, – дейт Т.Үмөталиев, – окутуучу-
су да, мектеби да эл, ал элдин эң жакшы сөздөрүн көпөлөк гүл тан-
дагандай тандап алган, элдеги бардык таамай жана өткүр айтылган 
пикирлерди, бардык акылман ойлорду үйрөнгөн жана аларды ырга 
айландырган...»2 Т. Үмөталиевдин айтканы чындык, бирок Токтогул 
жалаң гана сөздөрдү тандап албай, өзүнүн чыгармаларынын булагын 
да элден алды, элдин реалдуу турмушун чагылдырды.

Токтогул өзүнөн мурунку жакшы салттарды өздөштүрүү менен 
аны дагы өнүктүрдү. Элден алгандарын мыктылап иштеп чыгып, аны 
кайра калкка тартуулады. Ал чыгармаларды жаратуу, аны элге ат-
карып берүү менен чектелген жок. Ал акындардын жана комузчу-
лардын плеядасын өз мектебинен тарбиялап чыгаруу менен катар 
кыргыздын советтик музыкасынын өсүшүнө белгилүү даражада са-
лымын кошту, советтик композиторлорго таасир этти. Республика-
быздын белгилүү композитору А. Малдыбаев улуу композитордун 
тийгизген таасири жөнүндө мындай дейт: «Менимче Токтогулдун 
чыгармаларынан таалим албаган кыргыздын бир да акын-жазуучу-
су жана композитору жок го дейм. Мага да Токтогулдун чыгарма-
ларынын таасири тийди. Анын отко салса күйбөгөн, сууга салса 
чөкпөгөн канаттуу ырлары бир топ жакшынакай музыкалык чыгар-
маларды жаратышыма дем болду»3. Токтогул жалгыз гана А. Мал-
дыбаевге эмес, кыргыздын башка дагы толуп жаткан композиторло-
руна тийиштүү даражада өз таасирин тийгизген болучу. Оюбузду бе-
кемдеш үчүн айрым фактыларга кайрылып көрөлү. «Мисалы, – дейт  

1 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула, 1961, 17-бет.
2 Кызыл Кыргызстан, 1954, 10-сентябрь. 
3 Ленинчил жаш, 1965, 15-июнь.



232 

В. Янковский, – Токтогулдун мелодизми профессионалдык музыка-
нын азыркы күндөгү бардык жанрларына кирген фактынын өзү кы-
зыктуу. Ырлар, романстар, хорлор сыяктуу массалык жанрлар жөнүн-
дө айтпаганда да, улуу акындын мелодиялары симфониялар менен 
канта таларда, опера менен балеттерде, камердик инструменталдуу 
музыкада жана элдик инструменталдуу оркестр үчүн музыкада угу-
луп жатат»1. Мына ушул фактынын өзү Токтогулдун музыкалык му-
расынын кыргыздын музыкалык маданиятынын өсүшүндө кандай 
роль ойногонун, анын өнүгүшүнө кандай үлүш кошконун айгинелеп 
турат. Ошон үчүн кыргыздын советтик композиторлорунун көпчүлү-
гү Токтогулдун музыкалык мурасынын тийгизген таасири, музыка-
лык маданиятты өнүктүрүүдөгү ролу жөнүндө өзгөчө белгилеп жа-
зышты. Композитор М. Абдраев «Токтогул» операсы үчүн компози-
торлор улуу комузчунун күүлөрүн көп колдонгонун, анын өзү элдин 
жүрөгүнө жетип жатканын айтып келип, мындай дейт: «Калкка ке-
ңири белгилүү, «Армызат менен айтышы», «Кербез», «Алымкан», 
«Беш каман», «Кандай аял тууду экен Лениндей уулду!» деген ырла-
ры операда өз ордун таап, каармандардын мамилесине жараша жана 
элдик сценаларга байланыштуу жиктештирилген. Композиторлор ал 
ырларды акындын арияларына жана ыр мотивдерине күчтөп кийир-
бей, жеңил, элпек ариялар жана ийкемдүү музыкалык кайрылуулар 
менен үндөштүрөт»2. А. Малдыбаев, В. Власов, В. Фере, Н. Давлесов, 
А. Жумакматов өңдүү композиторлор Токтогулдун музыкалык му-
расынан пайдаланганы жөнүндө М. Абдраев далилдүү фактыларды 
келтирген. Композиторлор А. Малдыбаев, В. Власов, В. Фере улуу 
акын жана композитор Токтогулдун тийгизген таасири жөнүндө мин-
тип жазышат: «Токтогулдун күүлөрү өзүнүн ар түрдүүлүгү менен 
адамды таң калтырган: алар бирде салабаттуу, бирде көңүл эргиткен 
шайыр келип, биздин композиторлорду шыктандырган булак болду. 
Бизде Токтогулдун чыгармачылыгына тигил же бул формада каты-
шы болбогон бир да профессионал композиторлорду табууга мүм-
күн эмес. М. Абдраевдин, А. Аманбаевдин, С. Медетовдун, А. Тү-
леевдин, К. Молдобасановдун, Т. Эрматовдун жана да В. Белыйдын, 
А. Веприктин, С. Германовдун, М. Раухвергердин, С. Ряузовдун,  
П. Шубиндин жана башка композиторлордун бир катар симфониялык, 
инструменталдык жана хор чыгармаларында Токтогулдун күүлөрү 

1 В. Янковский. К вопросу об изучении музыкального наследия Токтогула. – См. сб.: 
«Токтогул – наш современник». – Фрунзе: Илим, 1966, 19-бет.

2 Советтик Кыргызстан, 1964,1-июль.



233

тематикалык материал катарында пайдаланылган»1. 1930-жылда-
ры москвалык таланттуу композитор И. Раков Токтогулдун күүлөрү 
менен обондорунун негизинде лирикалык симфония: жазган. Моск-
валык башка композиторлор да Токтогулдун музыкалык мурастары-
на кызыгуу менен көңүл буруп, анын негизинде айрым чыгармалар-
ды түзүшкөнүн айтпай кетүүгө болбойт.

Белгилүү музыковед А. В. Затаевич 1928-жылы биринчи жолу 
Токтогулдун өзүнөн анын күүлөрүн жазып алып, ал жөнүндө алгач 
пикир айтты, айрым күүлөрүн музыкалык жыйнакка киргизип, 1934-
жылы2 жарыкка чыгарды. Музыковед В. Виноградов кийин Токто-
гулдун музыкалык мурастарын изилдөө менен катар ал жөнүндө или-
мий эмгек жазды3. Токтогулдун музыкалык мурасын өзүнчө китеп4 
кылып басып чыгарды. Мына ушулардын баары Токтогулдун жалаң 
гана поэзиясы эмес, музыкалык чыгармаларынын да баалуулугу да-
лилдейт.

Совет бийлиги тушунда кыргыздын профессионалдык жазма 
адабияты түзүлүп, анын өнүгө башташы эл ырчыларынын чыгар-
мачылыгына белгилүү даражада өз таасирин тийгизбей койгон жок. 
Жалаң гана Тоголок Молдо, Т. Талканбаев, А. Жутакеев, Ы. Шайбе-
ков өңдүү жазгыч акындарга эмес, Барпы Алыкулов, Алымкул Үсөн-
баев, Калык Акыевдерге окшогон эл ырчыларына да таасир эткенин 
байкайбыз. Ырларынын тематикасы жаңылануу менен катар тур-
мушту сүрөттөө жактары жазма адабияттын стилине өтө баштаганы 
байкалат. Андай жаңылыктарды жогоруда аталып кеткен акындар-
дын бардыгынын чыгармаларынан кездештиребиз. Барпынын устаты 
Токтогулга арнаган ырынан элдик поэзиянын көркөм каражаттарын 
колдонуу менен аны жаңы мааниде бергендиги кызыгууну туудурат.

Алгыр бүркүт Токтогул 
Абанын учкул кушундай. 
Айтымы элге сүйкүмдүү 
Мурунку акын Пушкундай5.

Барпы кат тааныбаган акын болсо дагы, ырында атактуу Пуш-
кинди атап отурат. Ушул жагынан алып караганда, анын орус эли-
нин улуу акыны А. С. Пушкинден кабары бар. Ал Пушкиндин ыр-
ларын окутуп угушу да мүмкүн. Токтогулдун көркөм ырларын  

1 Советтик Кыргызстан, 1965, 15-июнь.
2 А. Затаевич. 250 киргизских инструментальных пьес и напевов. – Музгиз, 1934.
3 В. Виноградов. Токтогул и киргизские акыны. – М.– Л., 1962.
4 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. – М., 1961.
5 Фонду, инв. № 398, 2-дептер, 28-бет.



234 

А. С. Пушкиндин ырына тете баалап, ал жөнүндө жылуу сезимин 
билдирүүнүн өзү эле зор мааниге ээ.

Кыргыз элинин турмушу түп тамырынан өзгөрдү. Сабатсыздык 
эбак жоюлуп, элдин маданияты өстү. Бирок төкмө ырчылардын му-
рунтан келе жаткан салты дагы улантылууда. Азыркы убакта ар бир 
колхоздо болбосо да, райондордо бирди-жарымды төкмө ырчылар 
бар экенин көрөбүз. Бир гана Токтогул районунда беш-алты импро-
визатор ырчы бар. Кайсы төкмө ырчыны албайлы, алар мектептен 
окуп билим алган жаштар. Демек, акындык поэзиянын салты сак-
талып келет. Анын көрүнүктүү өкүлдөрү катары Эстебес Турсуна-
лиев менен Токтосун Тыныбековду мисалга алсак болот. Бул экөө 
тең мектептен окуган, билим алган акындар. Ошон үчүн ырларын 
төгүп айтуу менен, чыгармаларын кагаз бетине түшүрүүгө да күч-
төрү жетет. Бирок булар көбүнесе импровизацияга көңүл буруп, 
ушул салтты улантып келе жатышат. Азыр дагы Замирбек Үсөнбаев-
дей жаш акындар ырды төкмөлүк менен айтып, акындык поэзиянын 
мыкты салтынын үлгүсүндө өнөрлөрүн көрсөтүшүүдө. Анын өзү ко-
кусунан чыга калган негизсиз кубулуш эмес, анын нугунда кыргыздын 
акындарынын классикалык поэзиясы жатканын эске алуубуз керек.

Кыргыздын акындарынын классикалык поэзиясы – эчен мез-
гилдин көп сыноосунан өтүп, улам өзгөрүүгө учурап, улам толукта-
лып дегендей узак тарыхый доорду кучагына камтыган көрөңгөлүү 
поэзия. Токтогул өзүнүн чыгармачылыгында кыргыз элинин оозеки 
жана акындык поэзиясынын тунук башатынан даам сызып, демок-
раттык ойду чагылдырган мөлдүр булагынан чанкаганын кандырды, 
талантын өркүндөттү. Кыргыз акындарынын мыкты традицияларын 
билгичтик менен өздөштүрүү аркылуу акындык поэзияны дагы би-
йиктикке көтөрүп, өз доорундагы ырчылардын ичинен көркөм сөз 
өнөрүнүн теңдешсиз фигурасы, акындардын алдыңкы идеалы ката-
рында көрүндү. Ал өз доорундагы алдыңкы адам болуу менен де-
мократтык ойчулдардын жакшы традициясынан чыгармачылыгына 
иштиктүү пайдаланып, кыргыз элинин ой-максаттарын, үмүт менен 
тилектерин көркөм ырларында ар тараптан чагылдырды. Анын чы-
гармаларынын булагы элдин чыныгы турмушу болду. Ошон үчүн 
акындын чыгармаларынын тематикасы бай жана ар түрдүү, идеялык 
мазмуну терең.

Токтогулдун чыгармачылыгы көп кырдуу. Ал улуу акын. Өз 
доорунда төкмөлүк жактан алдыга андан озуп чыккан ырчы да, акын 
да болгон эмес. Ал улуу композитор. Ошон үчүн анын музыкалык 



235

мурастары советтик композиторлордун көңүлүн өзүнө буруп отурат. 
Анын шаңдуу мукам кайрыктагы күүлөрү кыргыздын улуттук музы-
касын байытууда өлчөөсүз үлүш кошту. Токтогул комузду виртуоз-
дук менен ойногон теңдешсиз комузчу. Ал өз тушундагы акындар-
дан бөлүнүп чыккан куудул, комик, юморист да болучу. Анын аккуу 
аткан мергенди туураганы, Молдо Тойчу менен айтышы, торгой 
деген номерди аткарышы жана башка толуп жаткан өнөрлөрү анын 
ашкан куудул экенин далилдейт. Замандаштары Токтогулдун шайыр-
дыгын, тамашакөйлүгүн, кишинин оюндагысын таап айткан билгич 
жана чечен экендигин тамшануу менен эске салышат. Ал акындар 
менен комузга шыктуулардын акыл айтуучусу, насаатчысы болгон. 
Ушундай көп кырдуу сонун сапаттары, өзгөчө бийиктиктеги адам-
герчилиги үчүн эл аны терең сүйүп, «Током» деген сөздү сыймык-
тануу менен айтышкан, өтө урматташкан. Токтогул табият марттык 
менен тартуулаган тубаса, теңдешсиз көп кырдуу таланты менен те-
герегине шыктуу жаштарды топтоп, көркөм сөздүн жана музыканын 
келечектүү мектебин түздү.

Кыргыз элинин улуу акыны Токтогул көп өнөрдү аткарса да, 
ал негизинен акындыкты жана комузчулукту бирдей алып жүргөн. 
Ошон үчүн анын мектебин экиге бөлүүгө болот. Бир мектебинен 
акындар үйрөнүп чыкса, экинчи мектебинен комузчулардын плея-
дасы тарбияланышты. Улуу Токтогулдун кайсы мектебин албайлы, 
анын ар бири зор жемиш берди. Токтогул элден үйрөнүп, аны кайра 
жылмалап иштеп чыгуу менен акындык поэзияны бийиктикке жет-
кирди, ошону менен катар терең идеялуу көркөм ырларды жаратып, 
социалисттик маданиятыбызды, адабиятыбызды байытууда тийиш-
түү салымын кошту, анын Калык Акыев, Алымкул Үсөнбаев, Барпы 
Алыкулов өңдүү жана башка окуучулары да кыргыз поэзиясын өстү-
рүүдө зор эмгек сиңиришти. Ал эми комузчу окуучулары болсо көп 
сандагы күүлөрүн жаздырып, кыргыз музыкасынын корун түзүүдө 
баалуу ишти аткарышты. Ошентип, улуу акын Токтогулдун чыгарма-
лары менен катар анын окуучулары Калыктын, Алымкулдун, Барпы-
нын, Корголдун жана башкалардын ырлары кыргыз совет адабияты-
нын бөлүнгүс бир бөлүгү болуп калды. Ал эми Токтогулдун комузчу 
окуучуларынын музыкалык мурастары да кыргыз музыкасы үчүн зор 
мааниге ээ экендиги талашсыз. 

Токтогул жана кыргыз акындары дегенде, акындык классика-
лык поэзиянын мыкты традициялары кыргыз совет поэзиясын өстү-
рүүдөгү маанисин көңүлгө алуубуз керек. Кыргыз элинин улуу акыны 



236 

Токтогулдун чыгармачылыгын кыргыздын классикалык поэзиясынаан 
бөлүп кароого болбойт, анткени ал өзүнүн ырларын ошол классикалык 
поэзиянын түнүк башаты менен баштап, анын көрөңгөлүү нугу менен 
улантты. Акындагы жакшы сапат – кыргыздын классикалык поэзия-
сын новатордук менен пайдалана билгендиги менен мүнөздүү. Ошо-
нун негизинде гана тематикага бай, демократтык ойду чагылдырган 
жогорку идеялуу, терең мазмундуу көркөм ырларды жаратты. Токто-
гулдун новатордугу жана улуу ойчулдугу кыргыз акындарынын ичи-
нен эң биринчи болуп эл достугун, революциялык тенденцияны ча-
гылдыргандыгы менен айырмаланат. Ал өзү тарбиялаган окуучула-
ры менен бирдикте Октябрь революциясын кубанычтуу тосуп алып, 
Совет бийлигинин салтанатын да биринчилерден болуп жар салып 
ырдады. Токтогул акындык поэзияда акындыктын жана комузчулук-
тун өзүнчө мектебин түзүп, ырчылардын жана комузчулардын толуп 
жаткан илеядасын тарбиялап өстүрүү менен бирге, кыргыз совет поэ-
зиясынын негиз салуучуларынын алдыңкы, көрүнүктүү өкүлдөрүнүн 
бири болуп калды. Ошентип, кыргыз совет поэзиясын өнүктүрүүдө 
улуу акын Токтогулдун сиңирген эмгеги баа жеткис зор.

Жаки Таштемиров

ТОКТОГУЛ – АЙТЫШ ЫРЛАРЫНЫН ЧЕБЕРИ1

Токтогулдун чыгармачылыгынын өзгөчөлүгүн аныктоо, өмүр 
жолун тактоо жагынан бир топ аракеттер болду, илимий изилдөө иш-
тери жүргүзүлдү, бирок бардыгы ойдогудай жүзөгө ашырылды деп 
айтуу кыйын, анткени улуу акындын тубаса күчтүү талантынан жа-
ралган ырларын калыбына келтирүү эч мүмкүн эмес. Анын өзү Ток-
тогул ырларын төкмөлүк менен жаратканына жана өз учурунда жа-
зылып турбаганына байланыштуу. Токтогул бир отурушта эле эчен 
темадагы, эң көп сандагы ырларды айтып коюучу. Алардын ичинде 
лирикалык ырлар, насыяттар, эпикалык дастандар, күлкүлүү номер-
лер жана башка темадагы чыгармалар болгон. Ушундай көп кырдуу 
таланты менен улуу акын элди өзүнө тартып, угуучулардын ой-са-
наасын ырга ээрчитчү. Ар түрдүү темадагы ырларды жаратуу жана 
кыргыз элинин көп сандагы дастандарын аткаруу менен бирге, ал 

1 Ж.Таштемиров Токтогулдун айтыштарынын өзгөчөлүгү. – Фрунзе «Адабият», 1989-ж., 45-б. 



237

айтыштын да эң чебер устасы болгон. Ошон үчүн айтыш жанрын 
өмүрүнүн акырына чейин улантып, эчен ак таңдай акындар менен 
беттешип, кээде алым сабакка өтүп, же учурашуу иретинде ырчы-
лыкты сынашып дегендей бул түрдү өнүктүрүп келди. Бирок улуу 
акындын айтыштары бизге толук келип жеткен жок. Мына ушунун 
өзү анын айтыштарынын өзгөчөлүгүнө баа берүүдө кыйынчылыкты 
туудурбай койбойт. Биринчиден, Токтогулдун алгач ким менен ай-
тышканы, анын кандай багытта өткөнү белгисиз. Экинчиден, Токто-
гул ошол өткөн заманда жашап, элдин калың катмарына кеңири бел-
гилүү болгон Орозаалы, Эсенаман, Жаныш сыяктуу жана башка чоң 
акындар менен беттешкен айтыштары сакталган эмес.

Улуу акындын жердеши Өзүбек Атанаев өзү уккан бир кабарды 
мындайча эске салат. Токтогул айтчу эле: «18 жашымда түш көрүп, 
токтоно албай жүрсөм, ак сакалдар: «Аксыдагы Ниязалыга бар, ошон-
дон жол үйрөн» дешти. Аксыга барсам, Алайдан тойго чакырган кат 
келди. Ниязалы ээрчиткен бойдон жүрүп кеттик». Ошол барганында 
ал жердин мыктылары: «Биздин Алайда Орозаалы деген акын бар, 
ошону менен айтышасыңар» дептир. «Током үч күнү айтыштым. Үч 
күндөн кийин Орозаалы акын: «Жүзгө чыкканча үнүң бузулбасын» 
деп батасын берди. Орозаалынын батасын алганмын, жүзгө чыккан-
ча үнүм бузулбайт» дечү эле. Бирок ал чыгармасы бизге дайынсыз. 

Айрым маалыматка караганда Токтогул таластык чоң акын Чоң-
дудан бата аламын деп барып, Эсенаман менен беттешип калат да, 
аны «ыктатып» койгон экен. Чоңду ошондо «сага эч ким тең кел-
бейт»1 деп, баа бериптир. Чоңдудан бата алганда, Токтогул өз өнөрүн 
көрсөтүп, чоң акындын сынынан өтүптүр. Бирок кандай ырды ырда-
ганы жана Эсенаман менен айтышканы бизге табышмактай сезилет. 
Алымкулдун маалыматына караганда, Токтогул таластык Жаныш, 
Сартбай, Чоңду акындар менен айтышкан экен2. Кыпчакбаев Калы-
бек ошо Чоңдудан бата алганы барганда, Токтогул казактын белгилүү 
ырчысы Майкөт менен беттешип, аны да «ыктатып койгон» экен3.

Дайыма бирге ээрчитип жүрүп, ырларын жана акылман сөздөрүн 
аябай көп уккан таалим алган окуучуларынын бири Алымкул төкмө 
устаты Токтогул жөнүндө бир эскерүүсүндө минтип жазган: «Жыл 
өткөн сайын Токтогул кыргыз арасына атактуу болуп, туш тараптан 
Токтогул менен айтышууга ырчылар келе баштайт, же болбосо Ток-
тогул кайда барса, ошол жерге атайын издеп барышып, беттешүүгө 

1 Инв. № 1914. 64 –бет.
2 «Ленинчи жаш» газетасы, 1949, 9-декабрь.
3 Фонду, Инв.№19.14 б, 64-б.



238 

ынтызар болгон ырчылар да андан көп эле. Бирок бир да киши Токто-
гулду жеңип кете алган эмес»1. Алымкул төкмө устаты Токтогулдан 
укканы боюнча жана кошо ээрчип жүрүп, көзү менен көргөнү боюн-
ча чындыкты айтып жатат. Калыбек Кыпчакбаевдин берген маалы-
матына караганда, Токтогул 13 жашында топко ырдап жаш убагын-
да эле атактуу Майлыбай комузчу менен беттешип, аны жеңет экен2. 
Токтогул өмүрүнүн акырына чейин, Алымкул белгилегендей, «бет-
тешүүгө ынтызар» көп ырчылар менен айтышкан болучу. Бирок алар 
сакталып жетпей, аңыз сөз катары айтылып калганы өкүнүчтүү.

Алымкул төкмө: «Токтогул жалаң гана кыргыздын ырчылары, 
комузчулары менен беттешпестен, Казакстандын, Өзбекстандын ыр-
чылары менен да беттешкен. Өзбекстандын атактуу Молдо Тойчу 
деген ырчысына атайын барып жолугушуп, Молдо Тойчунун дутарга 
салып черткен бардык күүлөрүн өз комузуна салып черткен»3. Алым-
кул төкмөнүн жогоруда айтканы чындык. Улуу акын Токтогулдун 
Молдо Тойчу менен жолугушун Алымкул революциядан мурун бол-
гон окуя катары эске салса, акындын замандашы М. Токтосунов Үч-
Коргондо 1929-жылы чайканада айтышкан дейт4. Кийинки маалы-
мат анча ишенимдүү эмес. Жашы илгерилеп барып калган Токтогул 
айтышуу үчүн атайы издеп барбайт эле го? Токтогул Молдо Тойчу 
менен кордошуп айтышпаган, бирок өнөр сынашуу болгон. Молдо 
Тойчу «Лулу Мамажан» деген ырды дутар менен аткарып чектелсе, 
Токтогул ырды төгүп, анын обону менен өзүнүн сонун өнөрүн көр-
сөткөн. Токтогулдун ушул айтышы эл арасында кеңири тарагандык-
тан, анын эки-үч варианты бар.

Токтогул кыргыздын жана башка боордош элдердин ырчылары 
менен болгон айтыштары толук жетпесе да, анын окуучуларынан 
жана замандаштарынан жазылып алынган түрдүү темадагы материал-
дар акындын ушул темадагы мурасына баа берүүгө негиз түзөт. Ал 
айтыштардын көпчүлүгү улуу акындын эки томдугунда жарык көр-
гөн. Токтогулдун айтыштарын окуганда, идеялык мазмуну жагынан, 
турмушту чагылдыруу жагынан ар түрдүү экенин байкайбыз. Мунун 
өзү жалпы жонунан берилген баа. Ошон үчүн айрым маселени так-
тоого туура келет. Биринчиден, акындын айтыштары мурунтан келе 
жаткан традиция менен болгон байланышы кандай? Экинчиден, анын 
ушул темадагы чыгармаларынын башка акындардын айтыштарынан 

1 «Кызыл Кыргызстан», 1949, 10-декабрь.
2 Инв. 1914б. 63-б.
3 «Ленинчил жаш», 1949, 9-декабрь. 
4 «Ленинчил жаш» 1964, 24-июль.



239

айырмасы барбы? Эгер болсо, ал эмне менен мүнөздөлөт? Үчүнчү-
дөн, Токтогулдун айтыштарынын идеялык багыты жана тематикасы 
кандай өзгөчөлүккө ээ? Токтогулдун айтыштары ушул күнгө чейин 
илимий изилдөөнүн объектиси катары талдоого алынбагандыктан, 
көп проблемалык маселелер алиге чейин чечиле элек экенин алдын 
ала эскерте кетүүнү туура табабыз.

Улуу акын Токтогулдун айтыштары жөнүндө сөз болгондо эң 
алды менен традиция маселеси көңүлдү өзүнө бурбай койбойт. Тра-
диция дегенде, биз эмнени түшүнүүбүз керек? Айтыштын традиция-
сына акындык поэзияга мүнөздүү үйрөнүү, үлгү алуу, устат күтүү, 
пир тутуу жана башка чыгармачылык ыктар кирет. Тажрыйбалуу, та-
ланты такшалган акындар менен байланыш жасоо, айткандарын кунт 
коюп угуу, ошол аркылуу чеберчилигин арттыруу өңдөнгөн аракет-
тер айтышка даярдык көрүүнүн традициялуу түрү. Байланыш жалаң 
гана жакшы мамиле менен эмес, айтышка түшүү менен болуусу мүм-
күн, анткени, беттешүү канчалык айыгышкан мүнөздө улантылба-
сын, анын өзү тигил же бул акынга таасир этпей койбойт. Айтыш 
– акындык талантты, сөз тапкычтыкты сыноочу өнөр. Ошон үчүн 
айтыш майданына чыгууну ойлогон акын эң алды менен сөз өнөрү-
нүн ыктарын өздөштүрүү керек. Акындык салтты ыйык туткан Ток-
тогул чоң ырчы Чоңдудан бата алса, Калык менен Алымкул өңдүү 
жаш таланттарды көп убакыттар бою ээрчитип үйрөткөн. Акындар-
дын өз ич ара байланышы ар биринин ыр жагынан такшалышына, 
чеберчилигинин өсүшүнө көмөк берип келген. Казак окумуштуусу 
М. Ауэзов кандай жол менен Жамбыл устаты Сүйүмбайдан таалим 
алганын айтып келип, анан мындай деп жазган: «Бирок Жакең бир 
Сүйүмбайдан гана окуп койбогон»1. Ушундан соң казак менен кыр-
гыздын ошол кездеги акындарынын бир канчасынын аттарын атап, 
алардан окуп таалим алгандыгын эске салат. Токтогулдун айтышта-
ры кокусунан гана пайда болгон жок. Ал өзүнөн мурунку ырчылар 
улантып келген, көпчүлүүккө кеңири белгилүү айтыш традициясына 
кайрылды. Ошон үчүн анын айтыштары салттуу нукта өнүктү. Бирок 
традициялуу айтыштардын багыты бир жактуу болгон эмес. Акыл-
гөй даанышман акын андай жагдайды сезбей койгон жок. Ал өзүнөн 
мурункулардын айткандарынын баарын таза көрүнүш катары баала-
бай, айтышка сын көз менен карады. Демек, Токтогул сырткы форма 
менен чектелбей, ырлардын мазмунуна, идеясына айрыкча көңүл 

1 М. Ауэзов. Жамбылдың айтыс өнөры. Казак ССР Гылым академиясынын хабарлары, № 55, 
Алматы, 1948, 16-бет. 



240 

бурду. Ошол себептүү жалпысынан алганда анын айтыштарында 
элди экиге бөлүү, уруу башчыларын мактап, өз кызыкчылыгын көз-
дөө сыяктуу умтулуш жок. Эгер ырчы кордоо менен айтыша кетсе, 
Токтогул жөн туруп калган эмес, анын сөзүнө жараша жооп кайтар-
ган болучу. Кордошуу мазмунундагы ырларга Арзымат, Найманбай, 
Карамырза, Кара Курман менен болгон айтыштарды кошууга болот.

Эгер айтыш тарыхына көз жүгүртүү менен байкоо жүргүзсөк, 
ырчылардын көпчүлүгү кордошуп айтышуу, элди урууларга бөлүү, 
айрым уруу башчыларын мактоо сыяктуу аракеттер орун алганын 
байкайбыз. Мурунку жана ага замандаш кээ бир ырчылар бири-би-
рин кордошуп, өз уруусун же уруу башчыларын мактоо менен чек-
телишсе, Токтогулда аларга мүнөздүү тар көз караш байкалбайт, 
кайра айкөлдүк, гумандуулук жогору бийиктиктен көрүнөт. Токто-
гулдун башка акындардан өзгөчөлүгү айтыш жанрын жаңы багытка 
карай бургандыгы. Анын бүт дээрлик айтыштары «ырыс алды – ын-
тымак» деген идеяны мазмунуна камтып турат. Ал гумандуу көз ка-
рашы менен акындык поэзиянын тарыхында жаңы мектепти ачкан-
дай баамдалат. Улуу акындын Эшмамбет, Калык, Барпы, Коргоол, 
Алымкул өңдүү шакирттери менен болгон айтыштары чынында тра-
дициялык айтыштагы жаңы багыт болуп эсептелет.

Улуу акын Токтогул баштаган ынтымактуу айтыш туура багытта 
өнүгүү менен жаңы салтты пайда кылды. Ал эми акындын окуучула-
ры устаты баштаган сонун салтты улантуу менен аны өнүктүрдү жана 
тематикасын байытты. Улуу акындын шакирттеринин үлгүлүү жө-
рөлгөсүн кийинки муундагы төкмө ырчылар жакшы башталма катары 
кабыл алышты. Ошентип, улуу акын Токтогул баштаган жаңы багыт-
тагы айтыш традициясы кийин Т. Шабданбаев менен Ы. Борончиев, Э. 
Турсуналиев менен Т.Тыныбеков тарабынан улантылып келди.

Айтыш – акындардын талантын такшалтып, аларды чеберчилик-
ке үйрөтө турган зор мектеп. Бул мектептен сабак албай, сөз өнө-
рүнүн татаал түйүндөрүн чечпей туруп, эч ким акындыктын бийик 
тепкичине көтөрүлө алган эмес. Кыргыз элинин өткөн доордогу шар-
тына жараша айтышта жеңген акын гана даңазаланып, анын даңкы 
алыска кетчү. Ал эми айтышта күчтүү ырчы жеңип, күчсүзү жеңилүү 
ызасын тартуучу. Бирок жеңилген ырчы айтышты токтотуп койбой, 
кайра даярдык көрүп, дагы беттешүү майданына чыга турган. Ушун-
дай жол менен акындар такшала берген. Ансыз чеберчиликтин жогор-
ку деңгээлине жетүү мүмкүн эмес эле. Токтогул дагы акындык күчтү 
сыноонун мектебинен көп сабак алып, ырчылыктын татаал жолун 



241

талыкпай басып өткөн. Анын Арзымат, Орозаалы, Эсенаман сыяк-
туу өзүнөн көп улуу чоң, акындар менен болгон айтыштары, Токто-
гулдун сыноо мектебинен өткөндүгүн көрсөтүп турат. «Токтогулдун 
мектеби да, тарбиячысы да эл болду, – дейт А. Токомбаев. – Кыскача 
айтканда, коом сабагын Токтогул турмуштан гана окуду жана аны 
орошон окуду. Ошондуктан анын ырлары бүтүн элдик болуп чыкты.

Токтогулдун ырлары эчактан тааныш сыяктуу жеңил окулат. 
Бирок терең акыл жүгүртүүгө, терең ойлонтууга эрксиз кылат. Бул 
көрүнүш эл ырчыларынан Токтогулду бөлүп чыгат. Анын караанын 
алыстан көрсөтөт. Үнүн чындап угузат, зоболосун ого бетер көтө-
рөт»1. Токтогулдун улуулугу поэзиянын булагын эл турмушунан 
алып, аны философиялык терең ой аркылуу адамдардын сезимдери-
не жеткире чагылдырганында.

Акындардын дүйнөгө көз карашы, кубулушту байкоолору, тур-
мушка баа берүүлөрү бирдей эмес экендиги түшүнүктүү. Токтогул 
– баарынан эл мүдөөлөрүн жогору койгон, эмгекчилердин таламын 
жактаган демократтык багыттагы акын. Ошон үчүн анын айтышта-
рында коомдук мамиле, эл турмушу жеткилең ырдалат. Акындын 
андай аракети падышалык бийликти, эмгекчилерди эзип жаткан бай-
манаптарды жана дин өкүлдөрү кожо менен молдолорду, эшендерди 
сынга алган айтыштарынан ачык көрүнөт. Ушул темадагы чыгарма-
ларында Токтогул инсандын эркиндиги жөнүндөгү идеяны көтөргөн.

Өткөн замандагы айтыштардын көпчүлүгүндө дээрлик өз уруу-
сун, аны башкарган мыктыларды, байларды мактоо басымдуу орунду 
ээлейт. Бул сыяктуу элди урууга бөлүү, анан бир элди мактап, экин-
чи элди кордоо сыяктуу аракеттер жалпы эле Токтогулдун айтыш-
тарына жат көрүнүш. Улуу акын элдин душманы бай-манаптар эке-
нин ырчылар ынтымакта болуу керек экенин айрым айтыштарда баса 
көрсөттү. Улуу акындын айтыштары эзүүчүлөрдүн кылмыштарын 
ашкерелөөгө багытталып, кыргыз элинин мүдөөлөрүн, ой-санаала-
рын чагылдырган болучу. Анын айтыштары ушундай эл мүдөөсүн 
көздөгөндүгү, идеясынын тереңдиги менен баалуу.

Кандай багытта айтылгандыгына, эмнеге арналгандыгына, кан-
дай маселени камтыганына карай топтоштурганда, Токтогулдун ай-
тыштарын: кордошуу мотивиндеги тарыхый мүнөздөгү, учурашуу, 
сатиралык, алым сабак айтыштар деп ондон ашык темага бөлүп ка-
роого болот. Мына ушундан акындын айтыштары тематикага бай 
экени көрүнүп турат.

1 «Ленинчил жаш», 1940, 23-ноябрь. 



242 

Токтогулдун чыгармаларынын эки томунда кичинеси жана кө-
лөмдүүсү болуп анын отузга жакын айтышы жарыяланып жүрөт. 
Бирок алар акындын айтыштарынын аз гана бөлүгү. Ошондой болсо 
да, колдо бар материалдар акындын айтыштарынын идеялык-көр-
көмдүк өзгөчөлүгү жөнүндө ой айтууга негиз түзөт.

Айтыш жанры XIX кылымда күчтүү өнүгө баштаганын жогоруда 
кеп кылдык. Токтогул чыга баштаган ошол тушта кыргыз жергесине 
белгилүү Музооке, Айтыке, Накен, Орозаалы, Эсенаман, Чоңду, Бекму-
рат, Арзымат өңүү бир топ чоң акындар бар болучу. Аларга удаа, Токто-
гулга замандаш Тоголок Молдо, Жеңижок, Калмырза, Солтобай, Бото-
бай, Карамырза, Найманбай, Ташмат жана башка толуп жаткан акындар 
чыкты. Токтогул алардын айрымдары менен айтышып, кайсы биринен 
таалим алып дегендей, кыргыз акындарынын көпчүлүгү менен байла-
нышта болду, өзүнүн чыгармачылыгын өнүктүрдү, чеберчилигин өс-
түрдү. Эң негизгиси келечеги кең багытка бет алып, туура жолдо турду. 
Бүт чыгармачылыгын эл турмушуна арнады. Токтогулдун айкөл даа-
нышмандыгы, анын улуулугу мына ушунда.

Анын алгачкы чыгармаларынын бири катары эсептелген «Арзы-
матка» деген ырына кайрылып көрөлү, анткени – ошол кездеги коом-
дук мамилени, элдин шартын чагылдыруу жагынан акындын ушул ай-
тышы тарыхый зор мааниге ээ. Эгер көчмөн турмушта жашаган кыргыз 
элинин шартында акындар традициялык айтыштарды ат үстүндө, ачык 
жерде өткөрүп келишсе, маалыматка караганда, Токтогул менен Арзы-
маттын айтышы үй ичинде, Дыйканбайдай чоң манап башында турган 
бийлөөчүлөрдүн алдында болот экен. Ошол себептүү айтыш манаптар-
дын кысымы астында өткөндөй сезилет. Жоомарт Бөкөнбаев өзүнүн 
«Токтогулдун өмүрү» деген очеркинде Дыйканбай атайы чакыртып 
келгенин жазат1. Анын өзүндө ушул элди шылдың кылууга багытталган 
максат бар эле. Дыйканбай урук-журугу менен той-аш бергенде, сарт-
тар уруусун чакырганда: «Уй минип келгиле, мурунтук тагылбасын», – 
деп атайы алдын ала эскертчү. Атчандарга кысым жасачу. Келгендерин 
оокаттандырганда, табакта калган боткону зордук менен оромолдоруна 
ороп берип, аябай шылдың кылчу. Дыйканбай сарттардын «билерма-
ны» Сопу бийдин үйүндө отуруп, жаш Токтогулга кол алдындагы чоң 
ырчы Арзыматты беттетип, ал аркылуу сарттар уруусун кордотууну 
ойлоду. Анын ошондогу максатын Ж. Бөкөнбаев туура көрсөткөн: «Ар-
зымат эң мурун өзү Дыйканбайдын ырчысы экенин, Дыйканбайдын кө-
лөкөсүндө жүргөндүгүн, казы-карта жеп жыргагандыгын айтты. Анан 

1 Ж. Бөкөнбаев. II –том, Фрунзе, 1973, 431-бет. 



243

кийин Токтогулга асылды. Сарттар уруусун жамандады, Токтогулдун 
жакыр экендигин кордоп ырдады. Арзыматтын оозунан адам айткыс 
сөздөр чыкты. Дыйканбайдын жигиттеринин кууганына койбостон эл 
үйдү курчап алышты»1. Жоомарт жогорудагы маалыматты жердеште-
ринин айтуусу боюнча берген. 1957-жылы ушу эмгектин автору Токто-
гулдун Арзыматка айтканынан 28 жол ыр жазып алган болчу. Ал акын-
дын жыйнагында жарыяланып келе жатат.

Арзымат бир топ жашка барып, айтыш жагынан такшалып кал-
ган, анын үстүнө Кетмен-Төбө өрөөнүн былк эттирбей бийлеген чоң 
манап Дыйканбайдын кол алдында ырдап жүргөн белгилүү ырчы эле. 
Токтогул болсо али эл аралап ырдай элек, жаңыдан гана баш көтөрүп 
келе жаткан кези. Дыйканбай атайы чакыртып, өз ырчысы Арзымат 
менен беттештирип отурат. Өзүнөн көп улуу ары кадыр-баркы бар, 
ары күчтүү ырчы менен беттешүү оңой бекен?

Айтыш салты башка. Анда кыргыздын «улууну урматта, кичүүнү 
сыйла» деген сыпайы сөзү сакталбайт. Айтыштын салтында «улуу 
экен» деп, каршысындагы акынга жооп бербей коюу – жаман көрүнүш, 
анткени, айтыш – сөз жарышы, ырчылыкты сыноочу жай. Ооз ачпай 
тим болуу деген сөз жеңилүү – деген сөз. Ошон үчүн айтышта «улуу-
кичүү» деп, сый-сыпат кылууга тийиш эмес. Айтыштагы дагы бир салт 
– чындыкты бетке айтуудан тартынбагандык. Акын чынчыл болуу 
керек. Токтогул ошол айтышта чынчыл, таасын акын экенин көрсөтөт. 
Арзыматтын ырлары сакталып калбаганы өкүнүчтүү, бирок Токтогул-
дун айтканынан улам «Арзыматтын оозунан адам айткыс сөздөр чык-
каны» дайын болуп турат. Эгер Арзымат өзү катылып, жаман сөздөр 
менен кордоого албаса, Токтогул ага ооз ачмак эмес. Ал зөөкүр ырчы-
нын кордогонуна чыдабады, беттешти. Чыныгы айтыштын мазмунун 
социалдык-коомдук турмуш ээлеп, анда элдин мүдөөлөрү чагылды-
рылууга тийиш. Ушул максатка айкын түшүнгөн акын туура багыт-
та турса, анын ырлары көпчүлүк эл тарабынан жылуу тосуп алынары 
талашсыз. Токтогул өзүнүн акылгөй айкөл акындыгы менен максат-
ты туура түшүндү. Арзымат сыяктуу майда сөздөрдү колдонуп, ыксыз 
кордоого алган жок. Бирок «менменсиген» Арзыматтын өз сөзүн анын 
өзүнө кайра буруп, таамай пайдаланды.

Бекти көрсөң мактайсың, 
Бекер ичкен аш үчүн, 
Кошомат кылып бегиңе, 
Бечараны каптайсың.

1 Ж. Бөкөнбаев. II –том, Фрунзе, 1973, 431-бет.



244 

Ханды көрсөң, мактайсың, 
Кардың тойгон жериңде. 
Кошомат кылып ханыңа, 
Карыпты көрсөң, каптайсың1. 

Ушул ырынан эле Токтогул Арзыматтай ырчыдан алда канча 
бийик тургандыгы даана көрүнөт. Элдин күчүнө жана өзүнүн ыр-
чылык талантына ишенген Токтогул чоң манап Дыйканбайдан тар-
тынган жок. Көпчүлүктүн көз алдында Арзымат бекер ашка сатыл-
ган эки жүздүү кошоматчы ырчы экенин ашкереледи. Эгер Арзымат 
элди эзген Дыйканбайдай манаптардын атынан сөз козгоп ырдаса, 
Токтогул бечара менен карыптардын таламын жактап, жалпы бука-
ралардын атынан ырдады. «Айтыш үстүндө акындар өздөрүнүн тап-
тык санаасын таанытат»2 деп жазган М. Ауэзов. Токтогул алгачкы 
айтышында эле өзүнүн таптык көз карашын туюндуруп, тап жигин 
ажырата айтат.

Арзымат Токтогулдун өз керт башынан, адамдык сапаты жагы-
нан эч кемчилик таппайт. Анын койгон дооматы, тапкан кемчили-
ги – Токтогулдун «жакырдыгы», элинин букара уруусунан экендиги. 
Токтогул ага арданган жок, кайра сыймыктанды. Ошон үчүн курч ыр 
менен таасын жооп кайтарды.

Манаптан ичкен ашыңа, 
Мактанып жүргөн экенсиң. 
Мадырайган соргогум! 
Мени «жакырсың» деп кордодуң. 
Жакыр да болсом мен өзүм 
Жаандан чыккан жоргомун. (1.26)

Тигил же бул акын өзүн жана өзүнүн эли-журтун, жерин мактап, 
анын тескерисинче каршысындагы айыбын чукуп, кемчиликтерин аш-
керелеп кордоо – традициялык айтыштагы негизги ыктардын бири. 
Ошол ыкты Арзымат колдонду. Бирок ал адамдан көрө байлыкты баа-
рынан жогору койду. Токтогулдун жардылыгын кемсинтүүгө себеп 
кылып алып, майда сөздөрдү айтты. Ал эми айтышта сөз тапкычтык 
зарыл түрдө керек экендиги, ар бир айтылган сөз ой жагынан салмак-
туу, ары курч болуу керек экендиги түшүнүктүү. Таамай сөз бутага 
дал тийип, кыбааны кандырат. Бирок Арзыматтын ыры угуучулардын 
купулуна толгон жок. Токтогулдун сөзү көнүмдүү, ары орундуу келип, 
көпчүлүк угуучулардын сезимин козгоду, ыракаттандырды. Токтогул 

1 Биринчи том, 26-бет.
2 М. Ауэзов. I том. Алматы, 1964, 34-бет.



245

«мадырайган соргогум» деген метафора аркылуу Арзыматтын порт-
ретин даана тартып, ички дүйнөсүн ачып көрсөттү. Айтышта апыр-
туулар көп кездешет. Токтогулдун «Жакыр да болсом мен өзүм жаан-
дан чыккан жоргомун» дегени гипербола сыяктуу сезилиши мүмкүн. 
Бирок акындын бул сыпаттоосунда чындык бар.

Айтыш ырчылык күчтү сыноочу гана жай эмес, ар-намысты алып 
бере турган, атак-даңкты көтөрө турган сөз өнөрү боюнча күрөш 
майданы да болуп саналат. Эгер Токтогул жеңсе, анда анын жерге-
синдегилердин ар-намысы колго тийгени, жаш талапкер ырчынын 
даңкы алыска кеткени. Эгер Арзымат жеңсе, анда Дыйканбайдай чоң 
манаптын жана анын жан-жөкөрлөрүнүн мартабасы көтөрүлгөнү. 
Ошол себептүү үйдөгүлөр жана сырттагылар экиге бөлүнүп, ар тарап 
өз ырчысын коштоп жатышты. Үйдүн ичиндеги жана сыртындагы-
лар ар биринин ырына баа беришип, кыйкырык-сүрөөнгө алышты.

Токтогул ошондогу айтышта Арзыматтын сөздөрүн жөн гана 
кайрып айтып, ошону менен чектелүүнү ойлогон жок. Ал анын эмне 
жөнүндө ырдаганын эске алуу менен, «Кошоматка кой сойгонун» 
баса көрсөтүп, ага төмөнкүдөй мүнөздөмө берди:

Казы менен картага 
Тойгонуңду ырдадың. 
Кан Дыйканбай ырчысы 
Болгонуңду ырдадың. 
Кара карга үндөнүп, 
Каркылдаган урганым!.. (1,26)

Токтогул Арзыматтай ач көз, акыл паразаты төмөн ырчынын 
портретин элестүү тартып, ички дүйнөсүн ачып көрсөттү, сөздү чу-
кугандай таап айтты. Сезимтал жана идиректүү акын Токтогул ук-
муштуудай салыштырууну колдонду. Арзыматтын бүткүл аракетин 
кара каргага салыштырып, «каркылдаган урганым» деген метафора-
лык ирониянын күчү менен өлтүрө сындады. Өзүнүн акылкөйлүгү, 
жөндөмдүүлүгү аркылуу гана Арзыматтай алаңгазар жана эки жүз-
дүү кошоматчыл ырчыны сыйынган манаптарынын алдында баш 
көтөргүс кылып жеңди. Ал өзүнүн акындык беделин сактоо менен 
катар эл намысын алып берди. Жердештери Токтогулга сыймыкта-
нышып, анын келечегинен чоң үмүт кылышты.

Жогорудагы фактылардан көрүнүп тургандай, болочок улуу 
акын Токтогул алгачкы айтышында эле өзүнүн күчтүү ырчы экенин, 
эл мүдөөлөрүн коргоп, таламын жактагандыгын, ар кандай жаман кө-
рүнүштөргө, терс жагдайларга каршы экенин көпчүлүккө билдирген 



246 

болучу. Анын «Арзыматка» деген ыры идеясынын ачыктыгы, мазму-
нунун тереңдиги, жогорку көркөмдүүлүгү менен бизге өтө баалуу.

Бизге келип жеткен материалга караганда, Токтогулдун экинчи кор-
дошуп айтышкан ырчысы – Найманбай. Бирок ал айтыш Токтогулдун 
күнөөсү боюнча эмес, Найманбайдын өзү тийишкендигинен келип чык-
кан. Найманбайдын: «Балаң, бараң атканда, манап аш берип жатканда, 
Мырзабек, Түркмөн – эки дөө... кызматына чапканда» деп, жумгалдык 
манаптардын аттарын атаганына караганда, айтыш Жумгал тарапта 
– Суусамыр багытында болсо керек деген ой туулат. Айтышта ар бир 
акын өзүн башкалардан кыйын кылып көрсөтөрү белгилүү. Найманбай 
ашка жарчы болгонуна бой көтөрүп, мактанган түрдө мындай дейт:

Карап турган калайык,
Сөзүмө кулак салгыла,
«Найманбай акын айтты» – деп
Айлыңа айтып баргыла!
Мен бүгүн аштын жарчысы,
Алтын, күмүш жамбыны
Айгырга жүктөп алчусу. (2, 14)

Коммунисттик партиянын манифестинде: К. Маркс жана Ф. Эн-
гельс буржуазия ыйык даңкка бөлөнгөн иш-аракеттин бардык түр-
лөрүн жок кылганын жазып келип, анан мындайча мүнөздөмө бер-
ген: «Ал врачты, юристти, попту, акынды, илим адамын өзүнүн акы 
төлөнүүчү жалданма кызматчыларына айландырды!1 Арзымат менен 
Найманбайдын ырларынан алардын жалданган ырчыларга айланган-
дыктары даана көрүнүп турат. Токтогул ушундай акындарга, алар-
дын туура эмес аракеттерине каршы багытта турду.

Найманбай ошол айтышта жарчы болгонуна сыймыктануу менен, 
өзүнүн байлыгын санап айтып, дүнүйөсүнө мактаныч кылды. Айтыш 
традициясында беттеше турган акын: «мен сени менен айтышамын» 
деп, алдын ала эскертпейт. Айтыш күтүлбөгөн жерден башталат. Өз 
күчүн сынагысы келген, мурунтан оюнда айтышууну каалап жүргөн 
акын капталдан чыга калып, экинчи акынга өзү тийишип, «айтышсам 
деп жүрдүм» деген ыр менен каршысына тийиштик кылат. Ошентип, 
айтыш башталат. Найманбай ашка жарчы болгонун, «Алтын, күмүш-
тү айгырга жүктөп», алып кетерин эске салып, анан Токтогулга мын-
дай деп катылды:

Сары өзөн Чүйдүн боюнда 
Үч жүздөн ашык коюм бар.

1 К. Маркс, Ф. Энгельс. Избр. Произведения в двух томах. Том 1, М., 2-бет. 



247

Томаяк ырчы Токтогул
Топ жыйындын ичинде
Тоорушуп жыкчу оюм бар.
Кырктан ашык жылкым бар
Жолугушка сен менен
Башынан кылган шертим бар. (2, 14)

Найманбай өзүнүн кой-жылкысын санап айтуу менен бай экенин 
билгизип, ал аркылуу Токтогулдун томаяктыгын көрсөтүп, ошону 
менен кемсинтүүнү, кордоону көздөдү.

Айтыш – акындык таланттын күчүн гана эмес, адамгерчилик сы-
патты сыноочу жай. Ошон үчүн айтышта өзүн кармай билген жакшы. 
Токтогул алгачкы айтыштарынын бири Арзымат менен беттешкенде 
өзүн эркин сезүү менен, сөз тапкычтыгын да, акылдуулугун да көр-
сөткөн эле. Ал ушул айтышта таасын жооп кайтарууну ойлоду. Ал 
ырды мындайча баштады.

Башынан билем мен сени, 
Балыктын уулу Найманым. 
Манапты жандап май жеген 
Шалпаң кулак тайганым. (2, 15)

Манаптарды жандап, казы-карта жегенин мактанып айткан Ар-
зыматты кара каргага теңесе, Найманбайды «шалпаң кулак тайга-
ным» деп атады. Токтогул бул айтышта да өзүнүн дааналыгын көр-
сөттү, күйдүргү сарказмды колдонду, Найманбайды катуу сындады.

Токтогул биринчи жолу Райымбектин ашында Жумгалда бет-
тешсе, экинчи жолу Керимбай болуш энесине аш бергени жатканда 
Найманбай өзү тийишип, дагы айтышып калышты. Акындын өз маа-
лыматы боюнча бир кездерде Меркиде да айтышат экен. Ал шакирти 
Калыкка өткөндөгү ырчылар жөнүндө айтып келип, ырынын бир же-
ринде Найманбайды мындайча эскерип кетет:

Балыктын уулу Найманбай, 
Ырдап жүрөт эми да, 
Атасы Балык сыяктуу 
Көтөрүлөт деми да, 
Меркидеги бир тойдо 
Беттеп калган мени да 
Обу жок орой ырчы экен, 
Ошону тирүү бир көрсөң, 
Оңдурбайт, балам, сени да. (1,236)



248 

Меркиде болгон айтыштын текстти бизге белгисиз. Акындын 
«Обу жок орой ырчы экен» – дегенине караганда, айтыш катуу кор-
дошуу менен өткөн сыяктанат.

Канча беттешип жүргөн менен, ар бир кездешүүдө айтыштын 
темасы да, мазмуну да башка болот, анткени анын өзү аудитория-
га, көпчүлүк эл катышкан жыйындын мүнөзүнө, жалпы эле шартка 
байланыштуу. Токтогул менен Найманбайдын кийинки айтышы Ке-
римбай болуш энесинин ашын берүү үчүн кеңеш өткөрүү учурунда 
болот экен. Бирок айтыш кордоо мотивинде эмес, ой талашуу мүнө-
зүндө болгонун ошол айылдан Токтомамбетова Жумагүлдөн жазып 
алынган текст далилдеп турат. Найманбай ошо кеңеште: «Мен – Ба-
лыктын уулу Найманбай, алты уруу журттан тайманбай» деп, өзүн 
көтөрө салып мактанганда, Токтогул ошондогу көрүнүштү жек көрүү 
сезими менен минтип ырдаган:

Кара суунун кемеси,
Эртең эмес, бүрсүгүн
Керимбай, Аалы энеси -
Алтынайдын кеңеши,
Булар элдин баарын чогулткан
Элирген доңуз эмеспи. (2, 30)

Манаптардын залимдигин ашкерелеп, жоруктарын жекирүү 
менен айтты. Кеңеш куруу деген сөз – ашка кете турган чыгымда-
рын элдин мойнуна салуу деген сөз. Ошон үчүн Токтогул «элдин 
баарын чогулткан» манаптарды сынга алды. Алардын аракеттерин 
элдин сезимине жеткирүү үчүн «доңуз» деген метонимияны пай-
даланды жана бийлөөчүлөрдүн терс образдарын элестүү көрсөтүү 
ийгилигине жетише алды. Токтогул аны менен чектелбей, өз оюн 
ары улантты:

Жетеси жок жамандар 
Жергемди билип сереңдер. 
Жетилип калса, бир күнү 
Жерин алат кедейлер. (2, 30)

Токтогул «Беш каман» деген ырында Рыскулбектин беш уулунун 
кылык-жоруктарын, элди эзүүгө багытталган бүт аракетин камандын 
образында берген болучу. Айтыштарда ошол ойду улантып, «доңуз» 
деген сөздү колдонду. «Беш каманда», «Чаап талап жеп жүрүп, бу-
карадан айрылган. Рыскулбектин беш каман» деген ыр жолдору бар. 
Жогорку айтышында да «жетеси жок жамандар» деген ирония менен 
манаптарды мыскылга алып жатат.



249

Эгер эпикалык чыгармаларда окуяга катышкан адамдар башкы 
жана экинчи баскычтагы каармандар даражасында сүрөттөлсө, алар 
оң жана терс образдар катары чагылдырылса, айтышта акындардын 
өздөрү кейипкер болуп көрүнөт. Кордошуп айтышуудагы өзгөчөлүк 
ар бир акын өзүн оң кейипкер катары түшүндүрүүгө аракет кылган-
дыгында. Ал эми Токтогул менен Найманбайдын бул айтышында 
кордошууга багытталган же өздөрүн көтөрө көрсөтүүгө жасалган ум-
тулуш жок. Эки акын алгачкы айтыштагыдай катуу кетишпейт. Най-
манбайдын ырынан кандайдыр таттуулук байкалгансыйт. Ал Токто-
гулга көңүл айтып, аны жубаткандай болот. Токтогул ырдап бүткөн 
соң, сөз кезегин алып, Найманбай ага мындай дейт:

О Токтогул убайымды жойсоңчу, 
Убара болуп кыйналбай, 
Ушул сөздү койсоңчу, 
Капаңды эми жойсоңчу, 
Калкыңды аман көргөн соң 
Токо, какшыгыңды койсоңчу! 
Ажал жетип, күн бүтсө 
Адамзат төргө өтөбү? 
Алсыраган Токтогул, 
Алың буга жетеби? (2, 30)

Найманбайдын ушул ырында эки жактуу маани бар. Бир жагынан 
караганда, жакын адамдан бетер Токтогулга акыл айтып, «манаптарга 
каршы аракетти токтот» деген көңүл жубатуу маанисин түшүндүрөт. 
Найманбай Токтогулга кайрылып, ага карата «акыл айткандай» болуп 
жаткан менен, ырдын маааниси манаптардын таламын жактоого ба-
гытталганын туюндуруп турат. Айтыш кеңеш өткөрүп жаткан Керим-
бай болуштун айылында болот. Ошол себептүү Найманбай: «Алсыра-
ган Токтогул, алың буга жетеби?» деген суроону койду. Манаптардын 
күчтүү экенин эскертти. Ал гана түгүл, Токтогулду «алсыраган» неме 
катары көрсөтүп айтты. - Токтогул - турмушка тереңдик менен баа 
бере караган, элдин тагдырын баарынан жогору койгон акылгөй даа-
нышман киши. Ал Найманбайдын сөзүн макул тапкан жок. Ошон үчүн 
сөз кезеги келгенде, өз оюн так түшүндүрдү:

Карап жатып өлгүчө, 
Кармашып өтөт эр киши. 
Жатып бекер өлгүчө, 
Жармашып өтөт эр киши. 
Кол куушуруп кордукка 



250 

Кимдин келет өлгүсү? 
Жатып өлбөй, душманын 
Атып өлөт эр киши 
Басташкандын канына 
Батып өлөт эр киши. 
Наалыш кылып арыз айтуу, 
Найманбай, 
Начарлыктын белгиси. (2, 31)

Кыргыз элинде баатырдыкты, эрдикти белгилеген: «Жатып өл-
гүчө атып өл» деген улуу сөз бар. Токтогул элдин ушул улуу сөзүн 
ой ачкычы катары алып, көңүлүн ээлеп турган ичтеги дитин көп-
чүлүктүн алдында көрсөтүп айтты. Жогорку жооптон Токтогулдун 
душмандарга катуу кекенгендиги, күрөштү улантууга даяр экендиги 
айкын баамдалып турат. Эгер Токтогул биринчи кезекте «жетилип 
калса, бир күнү жерин алат кедейлер» деп эскертсе, кийинки жоо-
бунда күрөш улантыла берерин ачык түшүндүрдү. Токтогул алдына 
койгон максатын ачык айткандыктан, Найманбай ырды уланта алган 
жок, оозу жап болду. Токтогул айтышта көз алдында жүрүп жаткан 
окуяларды, бай-манаптардын эмгекчилерге салган оор түйшүгүн, 
тап душмандарды жок кылбай туруп, эркиндик колго тийбесин ачык 
баяндады. Акын ушундай курч ырын манаптардын айлында ырдаса 
да, ага эч ким кордук кыла албады.

Дыйканбайдын ашында таластык Сырды Комуз деген ырчы 
ырдап турса, анын ырын жактырбай, Акмат колунан комузун сууруп 
алып, ырчыны чапканда, комуз сынып кетет. Токтогул ошондо көп-
чүлүктүн алдына чыгып, «Алты сан жыйын турусуң, Дыйканбайдын 
ашында айлынан мейман келтек жеп, акмактын иши курусун» деп 
ырдап, Рыскулбектин тукумун катуу сынга алып, алардын айыпта-
рын ашкерелегени белгилүү. Бийликтери катуу жүрүп турганда, жөн 
гана ырдаган ырчыны сабап кордогон манаптар Токтогулдун курч 
ырларын укса да, ага эч нерсе дей албады. Ушунун өзү манаптардын 
бийлиги түбүнөн чирип, кыйроонун акыркы точкасына жеткенин 
элестеткен болот. Кантсе да, улуу акын Токтогул ушул ыры аркылуу 
чындыкты бетке айткан, душмандан эч тартынбаган эр киши экенин 
көп эл катышкан жыйында көрсөттү.

Традициялык айтыштын өзгөчөлүгү – чындыкты чагылдыры-
шы. Акын эч нерседен тартынбай, эч кимден жазганбай баамдаганын 
жана көргөндөрүн бетке айтуу керек. Айтышта эч кимдин бедели-
не карабай, терс жагдайлардын кемчиликтерин көрсөтүп, ар кандай 



251

чогоол нерселерди, ар бир түркөй адамдын айыбын чукуп айтуу шарт. 
Токтогул – ушундай жакшы принципти туу кылып кармаган ар кан-
дай жат көрүнүшкө каршы турган күрөшчүл акын. Кыргыз элинде: 
«Баш кесмек бар, тил кесмек жок» деген улуу сөз бар. Кыргыз эли-
нин жакшы салтында тарбияланган акын болгондуктан, ошол салтты 
улантты, манаптардан тил тарткан жок. Айтыш – акындын талантын, 
же сөз тапкычтыгын гана эмес, анын поэзиясын сыноочу жай, элдик 
акындардын айтыштарында феодалдар мактоого алынбастан, калкты 
уруу-урууга бөлүп-жарбастан, мазмунунда коомдук турмуш, эмгек-
чилердин мүдөөлөрү камтылат, тап жиги ачык көрсөтүлөт. Токтогул-
дун Найманбай менен болгон айтышы идеясынын ачыктыгы, мазму-
нунун тереңдиги, көркөмдүгүнүн жогору тургандыгы менен болду.

ТОКТОГУЛДУН АЙТЫШТАРЫНДАГЫ 
АДАМГЕРЧИЛИКТИН БЕРИЛИШИ

Токтогулдун чыгармачылыгындагы башкы нерсе – Адам. Ошон 
үчүн көп ырларында адамгерчилик маселесине өзгөчө токтолот. 
Адамгерчиликтин жакшы жышааны ынтымак деп туура түшүнгөн 
эле. Ошол себептүү санат-насыяттарында гана эмес, айтыштарында 
да ынтымак жөнүндө акылман оюн айткан болучу. Акындын ушун-
дай жакшы сапаты анын Карамырзага карата айткан ырынан даана 
көрүнөт. Ал жөнүндө улуу акындын окуучусу Калык мындай маалы-
мат берет: «Жыйырмадан ашык акындар турабыз. Карамырза Накен-
ди карата айтышууга даярданып калды. Накен ырчы – бир көзүн ак 
жаап калган картаң киши эле. Карамырза акын ошо көзүнөн баштап 
Накенди каптап ырдай баштады.

Элдин четирээк жагына чыгып алып, атынын башын чочойтуп 
тартып туруп, шаңшыган үнү менен Током минтип ырдады»1 – деп, 
Токтогулдун ырын мисалга келтирген.

Карамырза кары Накенге тийишип, кемчилигин чукуу менен аны 
кордоп ырдайт. Калык эске салгандай, адамгерчиликти жогору баа-
лаган Токтогул тигинин кордогон ырын уккан соң, кайдыгер адам-
га окшоп туруп алган жок. Токтогул Карамырзага беттеп ырдайт, 
бирок ал катуу кеткен жок. Өзүн акылман акын катары көрсөтүп, өтө 
сабырдуулук менен таалим сөзүн айтты. Ушул ырынан Токтогул-
дун улуулугу, акылмандыгы көрүнөт. Анын ар бир сөзү салмактуу, 
ары орундуу, көңүлгө конумдуу чыкты. Акындын ар бир сөзү терең 

1 К. Акиев. «Токтогулдун замандаштарынын эскермелери», Фрунзе, 1959, 35-бет. 



252 

сезимге жетип, укканды ойлонтууга аргасыз кылат. Токтогул бардык 
ырчыларга кайрылып, мындай деген сөздү айтты:

Анжияндык, аркалык, 
Баш кошконун айталык. 
Алышкан итче кабышпай, 
Аман-эсен кайталык. (1, 254)

Айтыш – сөз жарышы. Сөз өнөрүнөн ким билгичтик менен пай-
даланат экен, ким тапкыч экен, ошол киши жеңишке жетишет. Ал 
үчүн сөз таамай айтылып, анын өзү таасын, ары курч болуу керек. 
Салмактуу сөз, элестүү ой акындын ак таңдайлыгын, кепке уста-
лыгын белгилеп, көпчүлүк угуучулар тарабынан колдоого алынат. 
Ким колдоого алынса, кимдин сүрөөнү көп болсо, жеңиш ошонуку. 
Демек, айтышта ырдын курчтугу, сөздүн таамайлыгы зор роль ой-
нойт. Токтогул жогорудагы ыр менен көпчүлүктүн көңүлүн өзүнө 
тартып алды. Карамырзага окшогон ырчынын аракетин «алышкан 
итче кабышпай» деген теңештирүү менен сыпаттап, өз оюн сезимге 
жеткире бере алды. «Ырчылар жаакташып, жайма-жай айтышып кет-
песин» деген ой менен жогорку ырды айтып, ошондон кийин Токто-
гул Карамырзанын өзүнө кайрылды:

Карамырза сөзүндүн 
Калпысы чыкты байкалып, 
Тегерете тийиштиң, 
Тебеген чалпоо жылкыдай. 
Карамырза, качырып, 
Каптап кирдиң тынчыбай. 
Кадырлашсаң болбойбу, 
Кабыргадан чымчыбай? (1,254)

Карамырзанын оройлугун гана эмес, психологиясын ачып жатат. 
«Тебеген чалпоо жылкыдай» – деген салыштыруу Карамырзанын кулк-
мүнөзүн ачык көрсөткөн көркөм деталь. Көрүнгөнгө өзү катылып, өзү 
асылган Карамырзага карата Токтогул өтө сергектикте акылын айтты. 

Дүйнөгө, өмүргө карата көз караштары, баа берүүлөрү жагынан 
Токтогул менен Карамырзанын ортосунда асман менен жердей айыр-
ма бар. Эгер Карамырза жөн турган карыя ырчы Накенге тийишип, 
кордоо менен аны:

Карыя Накен карыпсың,
Карылыкка барыпсың.
Карылыктын үстүнө
Ак көз болуп алыпсың.



253

Сол көзүңдөн ажырап.
Сокур болуп калыпсың. – (1,253)

деп жектеп ырдаса, Токтогул ага каршы турду. Ал мурунтан улуу-
ну урматтаган жакшы салтты, кыргыз элинин сонун наркын идеал 
кылып алып, адамгерчиликти жактап ырдады. Карамырзанын жогор-
ку ырына жооп кылып, ага карата мындай деди:

Ызатың жок, сыйың жок, 
Ыркыраган иттейсиң.
Өтпөс өч, кетпес кек бардай, 
Мынча неге зиттейсиң? 
Жетимиште атаңды 
Жерге тирүү көмдүңбү? 
Жергелүү журттун карысын 
Желмогуздай көрдүңбү? (1, 254)

Токтогул айтышта көркөм сөз каражаттарын өтө чебер пайдала-
на турган, андай сапат ушул айтышынан да көрүнөт. Төкмөлүк менен 
ырдап жаткан учурда сөздү тандап алууга, мыкты ырды жаратуу жө-
нүндө ойлонууга убакыт жетишпеси түшүнүктүү – анткени, каршы-
сындагы акындын айтканына карай жооп кайтаруу керек. Анын үс-
түнө ырдап бүткөн акын «эми качан жооп кайтарат» деп, беркини 
көпкө күтүп отурбайт эмеспи. Айтыштын салтында кезек кимге келсе, 
ал дароо жооп кайтарууга милдеттүү. Эгер андай болбойт экен, анда 
ырчынын жеңилгени. Демек, айтышта беттешкен ырчы сөзсүз жооп 
кайтарууга тийиш. Бирок «келе» дегенде «ме» деп бере салган белен 
нерсе сыңары ооз ачканда эле ыргактуу курч ырларды куюлуштуруп 
төгүп жиберүү оңой иш эмес. «Айтыш» деген ушул экен деп, уйкашын 
келтире койгондордун баары ырга жатпайт. Айтыштагы ырлар курч, 
ары көркөм болуу керек. Ал эми көңүлгө көнүмдүү, ою ачык, идея-
лык мазмуну терең ырларды төкмөлүк менен жаратуу акындык поэ-
зиядагы татаал процесс. Токтогул ыр өнөрүнүн татаалдыгын жакшы 
түшүнүү менен, айтыштарды сергектик менен өткөргөн. Карамырза-
нын: «Тишиң түшүп, тил калган... Эмдигиче өлбөйсүң, пул бердиңби 
дүйнөгө?» деп, карыя Накенге катуу айткан сөзүн Токтогул жактырган 
жок. Ал «Акылы толук азамат адам уулун тең көргөн» деп эскертип, 
өзүнүн гумандуулугун билдирди. Ушундан кийин адамдын өмүрү, 
тагдыры жөнүндөгү көз карашын төмөнкүдөй ыр менен баяндаган:

Ажалы жетсе, кээ бирөө 
Агыны катуу сууда өлгөн. 
Кээ адамдын өмүрү 



254 

Узун жашап, күн көргөн. 
Оору болуп онтолоп, 
Кээ бир адам үйдө өлгөн. 
Ажал жетип, кээ бирөө 
Зоодон кулап, жарда өлгөн. 
Анда бирөө жыргаса, 
Мында бирөө зар көргөн. (1,255)

Токтогулдун жогоруда айтканы курулай ой жүгүртүү эмес, анын 
баары турмушта кездешкен жана кездеше берүүчү чындык. Бул 
сыяктуу турмуш чындыгын «акынмын» дегендин баары эле курч ыр 
менен бере албасы, Токтогулдай чоң акын гана философиялык көз 
карашта чагылдырары түшүнүктүү. Токтогулдун ырга устаттыгы ак 
таңдай акын экендиги, талантынын күчтүүлүгү, чабытынын кеңдиги 
жогорку ырдан көрүнүп турат.

Токтогул – келечекке кең караган, адамды өтө жогору баалаган 
акылман акын. Башынан өткөргөн азап-тозоктуу оор күндөр менен 
кошо өмүр жолунда өздөштүргөн бай тажрыйба аркылуу ал социал-
дык-коомдук мамилелерди, турмушту жана эл маанайын жакшы 
билген. Адамдардын турмушундагы башкы жакшы жөрөлгө ынты-
мак экенин дайыма даңазалап ырдай турган. Анын дитиндеги асыл 
оюн, жүрөктөгү чыныгы пикирин айтууну көздөдү. Ал чечкиндүүлүк 
менен мындай деди:

Ойнойт десем, чындадың,
Олутун таап ырдагын.
Оң менен солду ырдаган
Орошон Токоң мындамын.
Кажашам деп ойлобой,
Карамырза, тыңдагын.
Ынтымак жакшы, ырк жакшы.
Ынтымактуу журт жакшы.
Кош айтышып сыйлашып
Тараганың куп жакшы.
Өлүп кетсек бирибиз.
Өкүрүшөр ый жакшы.
Тирүү болуп көрүшсөк,
«Сиз, биз» деген сый жакшы. (1, 255-256)

Кандай күчтүү айтылган ыр! Токтогул жалаң гана Карамырза-
га эмес, бардык ырчыларга чындыкты көргөзүп айтты. Карамырза 
кордоп кирсе да, Токтогул андай жолго барган жок. Ал ырчыларды 



255

ынтымакка чакырды, Карамырзаны салмактуу сөз менен уяткарды. 
Токтогулдун ыры ары жүйөлүү, ары күчтүү чыкты. Ошол себептүү 
«Бардык ырчылар бул сөздү жүйө көрүшүп, оройлук кылган Кара-
мырзаны аябай жектешти» деп эске салат Калык ырчы.

Айтыш негизинен сөзгө усталыктын, чеберчиликтин жана че-
чендиктин үлгүсүн көрсөтүүчү өнөр экендиги түшүнүктүү. Бирок 
айтышта ойдун ролу зор мааниге ээ. Канчалык омоктуу ой айтылса, 
ошончолук ыр күчтүү чыгат. Токтогулдун айтыштары бүт дээрлик 
мазмуну терең, көркөмдүгү жогору тургандыгы менен мүнөздөлөт. 
Токтогулда майда сөздүүлүк жок. Улуу акындагы жакшы сапат тур-
мушка кыраакы көз менен карап, терең ойлуу ырларды айта билген-
дигинде. Ошон үчүн анын айтыштары башка ырчылардыкынан өз-
гөчөлөнүп, идеялык мазмуну, көркөмдүгү жагынан бийик чыккан. 
Анын Карамырзага карата айткан ырлары философиялык ойлордун 
тереңдиги менен сезимге жетип турат.

Токтогулдун кордошуп айтышканына Эшмамбет экөөнүн Кара 
Курман менен беттешкенин кошууга болот. Бул айтыштын эки ва-
рианты бар. Бир вариантында Токтогулдар «Мырза жигит экен, мак-
тасак бирдеме берер» деген үмүт менен мыкты кийинген «мырзаны» 
мактай кетишет. Бирок алиги «мырза», «Силер эчтеме билбеген неме 
экенсиңер» деп, Токтогул менен Эшмамбет экөөнү кордоп ырдайт. 
Көрсө Кара Курман деген ырчы экен. Ал өзү тийишип, катуу кордоп 
кирген соң, Токтогул менен Эшмамбет аргасыздан айтышууга туура 
келди. Кара Курман «Акын болсоң айтып бер... Аш, тойдон алганың-
ды кайтып бер» деп, аларды ырчы эместей шылдың кыла ырдап, ая-
гында мындай деди.

Акындык кылсаң айтып бер 
Алдымда сөздүн эсебин. 
Айтышып да көргөмүн 
Акындардын неченин. 
Аркадан келген эки урган, 
Айткыла, бердим кезегиң.1

Токтогул менен Эшмамбет анын күчтүү ырчы экенин ырынын 
маанисинен биле койду. Жалгыз бирөө бет алса, ага жеңдире койчу-
дай эмес. Ошол себептүү экөө алмак-салмак кезектешип, Кара Кур-
манды каптап киришти. Эки акын тең айтыш салтынын нугу менен 
беттешүүнү улантышты. Кара Курмандын ар бир сөзүн кармап алып, 
ага жооп кайтаруу менен аны кайра өзүнө жумшады.

1 Айтыштар 1 том. Фрунзе, 1972, 160-бет. 



256 

Айтышкандан жеңилсем, 
Арзып неге келейин? 
Сөйрүк малдай ургандын 
Сөзүнө жооп берейин. 
Бирме-бирге коё бер, 
Бир беттешип көрөйүн. – 

деп, Эшмамбет сөздү баштаса, Токтогул аны төмөнкүчө улап кеткен:
Акын Курман сөз сурайт 
Ар нерсени көп сурайт 
Аралап келген немедей 
Акырет кандай деп сурайт.1

Токтогулдун ушул ырынын маанисин дагы өнүктүрүү менен 
Эшмамбет: «Чаар китепти колуна алган неме болбосун?» деп ырды 
улантып, Кара Курманды какшыктап, ага карата иронияны колдонот. 
Токтогул менен Эшмамбет алмак-салмак ырдап, катуу кысып кирген 
соң, өзү тийишкен Кара Курман жооп кайтара албай, тигилерден же-
ңилгенин билдирет. Тойдун ээси Токтогул менен Эшмамбетке чапан 
жапкан экен.

Улуу акын Токтогулдун кордошуп айтышкандары ушулар. Азы-
рынча ушундай темадагы айтыштардын башка түрүн кездешти-
ре элекпиз. Жогорудагы фактыдан эле Токтогул айтыштын устаты, 
ашкан чебери экени көрүнүп турат. Ошол себептүү тегерегине ырга 
жөндөмдүү Эшмамбет, Калык, Алымкул, Коргоол өндүү акындарды 
топтогон болучу.

УЧУРАШУУ ТҮРҮНДӨГҮ АЙТЫШТАР

Токтогулдун айтыштарынын бир түрүнө учурашуу темасындагы 
айтыштары кирет. Акындын бул түрдөгү айтыштары абдан көп. Маз-
мунуна жана коомдук турмушту камтышына, көлөмүнө карай анын 
айтыштарын эки топко бөлүүгө болот. Токтогул алыскы Сибирге ай-
далып кетип, кайра келгенде учурашып, жай сурашып айтышкан чы-
гармалары, буга Эшмамбет жана Тоголок Молдо менен айтышканда-
ры жатат. Экинчи топко ырга талапкер жаштардын чоң акын Токто-
гулга келип, өзүн тааныштыруу максатында учурашып айткандары. 
Аларга Калыктын, Алымкулдун, Барпынын алгач учурашкандагы 
айтыштары кирет.

1 Айтыштар 1 том. Фрунзе, 1972, 162 - бет.



257

Кандай гана айтыш болбосун аны өзү социалдык-коомдук тур-
муштун, чөйрөдөгү мамилелердин тиги же бул жагын камтыбай кой-
бойт. Бирок ар бир ырчынын таланты өйдө-ылдый болгонуна жараша 
коомдук турмушту баамдап билүүсү, баа берүүсү, аны чыгармаларын-
да чагылдыруусу түрдүүчө. Ошон үчүн Октябрь революциясына че-
йинки айтыштардын идеялык-көркөмдүк деңгээли бирдей эмес экенин 
байкайбыз. Ал эми коомдук турмушту ар тараптан кеңири камтышы, 
тап жигин ачык ажырата чагылдырышы, идеялык мазмунунун терең-
диги, көркөмдүгүнүн бийиктиги жагынан Токтогулдун айтыштары өз-
гөчө айырмаланып көрүнөт. Токтогул Сибирден келгенде анын Эш-
мамбет менен учурашып айтышканы ушул ойду ырастайт.

Токтогул менен Эшмамбеттин айтышында улуу акындын ак же-
ринен айдалып, кыйын күндү баштан кечириши, адилетсиз заманда 
азапты аябай тартышы, күнөөсүз камалгандардын абалы, элдин оор 
турмушу камтылган. Ошон үчүн элдин ичтеги кайгы-муңун, мүдөө-
лөрүн күчтүү ыр аркылуу ачып бергендиги менен, тарыхый чындык-
ты өз учурунда туура чагылдыргандыгы менен айтыштын маани-
си зор. Ошондогу айтышты угуп, ошол учурду көзү менен көргөн 
Акыев Мамаша менен аңгемелешкенде кызык маалымат берди. Буу-
ракандын белинде, Миң-Дөбө деген жерде эки акын көпкө айтышып, 
андан соң Коңур-Өгүзгө барганда, эл чогулуп келишип, кайрадан 
экөөнү айттырышкан. Токтогул менен Эшмамбет кечте башташып, 
түнү менен айтышты улантышып, эртеси чоң шашкеде бүтүрүшкөн 
экен. Көргөн адамдын маалыматынан эле айтыш абдан узакка созул-
ганы айкын болуп турат.

Эшмамбет менен Токтогулдун кандайча айтышканы жөнүндө 
Кулуке ырчы мындай маалымат берет: «Биз бара жатканда куш салып 
жүргөн бир топ киши көрүндү. Жолдун боюнун баары айыл эле. Биз 
кишилерге жеткенде Эшмамбет аттан учуп түшүп, Токомду басып 
жыгылды. Сакалынан, бетинен өөп, көпкө чейин Токомду бошоткон 
жок. Эшмамбеттин көзүнөн аккан жашы сакалынан тамчылап турду. 
Атына кайра минип, бийик үн менен ырдап коё берди. Аңгыча эл 
чогула баштады: Эшмамбет ырдап турганда чогулган эл көзүнө жаш 
алып, тыңшап калышты. Бир гана Байгазы: «Ой, тек, тек» деп, Эш-
мамбетти кекетип турду. Эшмамбет Токтогулдун аман келгендигин, 
көргөн азаптарын, аны менен бирге айдалгандардын кайда калган-
дыгын сурап ырдады. Эшмамбет ырын бүткөндө, Токтогул оор үш-
күрдү да, Эшмамбетке жооп кайтарып ырдады...»1 Жогорудагы маа-

1 «Кызыл Кыргызстан», 1938, 24-ноябрь. 



258 

лымат – Токтогулдун кайгылуу өмүрүнүн бир картинасы. Анын өзү 
кандай оор, кандай күйүттүү болгонун эки акындын учурашканда-
гы ыры белгилеп турду. Акын Ж. Бөкөнбаев «Токтогул менен Эш-
мамбет» деген макаласында Кулуке ырчынын эскермесин мисалга 
келтирип, андан соң минтип жазган: «Эки акындын атактуу ырлары 
мына ушинтип ырдалган. Экөө тең толкунданып ырдаганы үчүн ыр-
лары кооз, толкундуу чыккан»1. Токтогул менен Эшмамбеттин ушул 
айтыш ырлары угуучуларды, окуучуларды толкундантпай койбойт, 
анткени мында ошол кездеги турмуш чындыгы туура чагылдырыл-
ган болучу.

Токтогул менен Эшмамбеттин айтышын угуп, ага катышкан адам-
дар эки акын ырдап жатканда, жыйналып келген көпчүлүк элден бир 
да киши ыйлабай калган эмес. Анын өзү букара элдин катуу эзилгенин, 
күйүтүнө чыдабай, күчтү көз жашка чыгарганын белгилеген, адилет-
сиз бийликке карата нааразылыктарын билдирген көрүнүш эле.

Өз учурунда күрдөөлдүү окуяны камтып, эл турмушунун реал-
дуу картинасын элестүү чагылдыргандыктан, эки акындын ушул 
айтышы эл арасына тез тарап кетип, көпчүлүктүн сүйгөн чыгарма-
ларынын бири болуп калат. Кайсы тарапка барышпасын, эки акын-
дын башы кошулган жерде эл куштардык менен сурашып, аны улам 
кайталатып ырдатышкан. Бул ырды кайсы жерде кайталашпасын, 
уккандар ыйлабай калчу эмес экен. Ал жөнүндө улуу акындын за-
мандаштары эскерүү менен эчен узак аңгеме кылып айтышат. Улам 
кайталанып айтылгандыктан, Токтогулдун айтышьшын беш-алты ва-
рианты пайда болгон. Кайра-кайра ырдалып отуруп, бул айтыштын 
варианты көп болуу менен бирге, көркөмдүгү жагынан да жогору. 
Ой ачык болсун үчүн мисалга кайрылып көрөлү. Эшмамбет оозеки 
элдик поэзиянын үлгүсү менен баштап, тематикалык параллелизмди 
көп колдонот да, оюн риторикалык суроо менен кайталап отурат.

Кунандын оозун керген бейм,
Кудайым чындап берген бейм?
Куюгуп элден адашкан,
Кургурум Током келген бейм?
Кубанышып бир өскөн
Булбулум Током келген бейм? (1, 165)

Эшмамбет жыйырмага жакын строфа ырды аллитерация менен 
айтып, бардыгында тең риторикалык суроону колдонду. Ушундан 
кийин гана Токтогулдан жай сурайт. Анын Москвага, Иркутскиге 

1 Ушунун эле өзүндө. 



259

барганын, түрмөдө азап тартып жүргөнүн, «боз шапке менен боз 
кемсел» кийгенин, айдоодо ар түрдүү жумушту иштегенин көргөн-
дөн бетер баяндап келип, анан кошо айдалгандардын жайын сурайт. 
Токтогул акындык поэзиянын салтына түшүп, сөздү учурашуудан 
баштады. Ушундан кийин энесинен кабар албаганы үчүн Эшмамбет-
ке таарынычын айтты. Бирок улуу акын Токтогул айтыштын салтын 
улантуу менен Эшмамбеттин суроосуна жооп кайтарууну көздөдү:

Айдоого бирге баргансып 
Азганымды сурадың. 
Алты жылы пияда 
Басканымды сурадың. 
Азап менен мээнет-шор
Тартканымды сурадың. 
Алтындын кенин талкалап 
Казганымды сурадың. (1, 177 - 178)

Бул мисалдан Эшмамбеттин айткандары айкын билинип турат. 
Токтогул Эшмамбеттин сөзүн кайталаган жок. Ал анын айтканда-
рына карата жүрөгүндөгү күйүтүн козгоп ырдады. Ушул эле ырдан 
Токтогулдун кайгылуу өмүр жолунун картинасы көз алдыга тарты-
ла түшөт. Адилетсиз заманда жалгыз гана Токтогул эмес, жүздөгөн 
– миңдеген адамдар кыйноону тартышканы белгилүү. Эшмамбеттин 
суроосуна жооп кылуу менен Токтогул ошол көрүнүштү төмөнкүдөй 
ыр менен баяндады:

Көгүчкөндүн уясы
Салган жерин сурадың.
Көп муңдуунун кырылып
Калган жерин сурадың.
Көзү келген Токтогул
Барган жерин сурадың.
Алтымыш эки кишиден
Айдалган элдин ичинен:
Кутубай, Бакай, Качканак,
Качып чыккан баштараак,
Муратаалы, Мырзабек
Мурун качып келди эле
Аркасынан Кулданбай
Куба качып келди эле,
Ошонун баары залимге
Кылмыш кылган эл беле?



260 

Муратаалы эр эле...
Бу дагы калды Маскөөдө
Мусапырлар кырылып,
Жуда калды Маскөөдө. (1, 178 - 179)

Жогорку ырда карапайым кыргыз элинин башына түшкөн тра-
гедиялуу окуя сүрөттөлгөн. Токтогул көпчүлүк эл менен кайгылуу 
күндү көзү менен көрдү, азапты алар менен бирге тартты.

Токтогул менен Эшмамбеттин бул айтышы – өткөндөгү турмуш 
чындыгын реалисттик түрдө элестүү айтып берген тарыхый доку-
мент. Эшмамбеттин сураганында, Токтогулдун кайтарган жообун-
да эч кандай бурмалоо же чындыктан четке чыгып кетүү жок. Мына 
ошол чындыкты муңдуу ыр аркылуу чагылдырганы үчүн уккандар-
дын баары көз жашын төгүп, ыйлашкан болучу. Эки акындын ушул 
айтышы эл арасына өз учурунда кеңири тарап кетип, эзилгендердин 
сезимин ойготууда зор роль ойногон. Айтышта Эшмамбет да, Токто-
гул да «залим» деген сөздү көп колдонушат. Эшмамбет: «Зили бузук 
залимге кай себептен жактыңыз деп сураса, Токтогул залимдер ким 
экенин санап өтөт. Токтогул бай-манаптарды, жарым падыша, гу-
бернаторду, падышаны бүт залим деп атады. «Губернатор залимдер 
күнөөсүз кармап айдаган», «Ак падыша залимдер ак жерден кармап 
айдаган, азапта шорум кайнаган» дейт акын. Чындыгында, Токтогул-
дун Улуу Октябрь революциясына чейинки өмүр жолу жалаң кайгы 
менен азапта, кордук менен куугунтукта өткөн. Түрмөдө жүргөндө 
атасынын, бир тууганы Эшматтын, уулу Топчубайдын өлүп, үчөө-
нөн бирдей ажырашы, аялын манаптар зордук менен бирөөгө алып 
берип коюшу, энеси Бурма баарынан ажырап, жашын көлдөтүп, күн-
түн дебей ыйлап отуруп, көзү көрбөй, сокур болуп калышы Токто-
гул үчүн кандай оор трагедия? Бирок улуу акын эли-журтун көргөнгө 
дем байлады. Мына ушул учурду Токтогул мындайча баяндады:

Кайгырбай кантип айтайын 
Колума кишен салганын? 
Элиме келсем, ашынды 
Эзилип жүрөк арманым. 
Башкага тийип кетиптир 
Башында сүйүп алганым. 
Эсиңе алсаң Эшмамбет 
Элиме неге барбадың? 
Уялбай бүгүн сурайсың 
Уулумдун өлүп калганын. 



261

Кайгыны кайра жаңыртып
Ушубу кылган жардамың? (1, 196)

Теңөө метафора жана башка фигуралык сөз тизмектерисиз эле тав-
тология жолу менен сыпаттап айтуу аркылуу жакшы ырлар жаралышы 
мүмкүн. Токтогулдун жогорку ыры ушуга мисал болот. Анда эч кан-
дай апыртып айтуу же каймана түрүндө сыпаттоо жок, болгон чындык 
өтө так баяндалган. Ырды окуганда, Токтогул кайтып келгенден кийин 
баштан кечирген кайгылуу окуясы, үй-бүлөсүндөгү трагедиялык мү-
нөздөгү көрүнүш көзгө айкын элестеп турат. Ыр уккан адамдын зээ-
нин кейитип, окуганды убайымга бөлөйт. Анын өзү чындык турмушту 
күчтүү сезим аркылуу реалисттик менен чагылдырганына байланыш-
туу. Улуу акындын окуучусу Алымкул төкмө устаты жөнүндө мындай 
дейт: «Өзүнүн ырайымдуу өңүнө укмуштай таамай айтылган акылдуу 
сөздөрү шай келип, Токомду ого бетер жагымдуу, ого бетер сүйкүм-
дүү көрсөтчү»1. Чындыгында, Токтогулдун ырлары философиялык 
ойду терең камтып, турмушту элестүү чагылдыргандыгы менен башка 
акындардын чыгармаларынан өзгөчө айырмаланат.

XIX кылымдын 90-жылдарында капитализмдин өнүгүшү менен 
жумушчулар кыймылы өсүшкө ээ болду. Россиянын ири шаарларын-
да жана башка жерлерде көтөрүлүш чыгып жатты. Ошол мезгилде-
ги эзилген эмгекчилердин кыймылы жөнүндө партиянын тарыхын-
да мындайча жазылган: «1895-1896-жылдардагы петербургдук стач-
калар, асыресе 1896-жылдагы стачка, Россиянын тарыхында жаңы 
доорду – элдик революцияны даярдоо доорун ачты»2. Ал стачкалар 
кыргыз эмгекчилеринин уйкудан ойгонушуна, эзүүчүлөргө каршы 
көтөрүлүшүнө таасир эткендиги байкалат. 1896-1898-жылдарда Кет-
мен-Төбө өрөөнүндө жергиликтүү бийлөөчүлөргө жана падышалык 
режимге каршы чыгуулар мына ошого мисал болот. Чын-дыгын-
да, ошо мезгилдерде нааразылык күчөп, тап күрөшү курчуп турган 
эле. Жергиликтүү эл менен бай-манаптардын ортосундагы кагылы-
шуулар, чабышуулар болуп, эркиндикке чыгууга букара калк көп 
аракет жасашты. Падышачылык жергиликтүү бийлөөчүлөрдү кол-
доп, кыргыз жергесиндеги көтөрүлүштөрдү, каршы чыгууларды ку-
ралжуу күч менен басты. Токтогул башында турган, акын айткандай, 
«Букарадан тың чыккан, бир тарабын тынчыткан» адамдарды курал-
дуу солдаттарга карматып, алыскы Сибирге айдатты. Алардын баары 
дээрлик элге кайрылып келген жок. Токтогул менен Эшмамбеттин 

1 «Кызыл Кыргызстан» 1949, 10-декабрь.
2 Советтер Союзунун Коммунистик партиясынын тарыхы, 1971, 42-бет. 



262 

учурашып айтышкан чыгармасы ошол кездеги тарыхый окуяны эң 
күчтүү, ары элестүү чагылдырган поэтикалык документ катары баа-
луу. Идеялык мазмунунун тереңдиги, көркөмдүгүнүн жогору турган-
дыгы менен бул айтыш акындык поэзиянын тарыхынан көрөсөндүү 
орунду ээлеп турат.

Токтогулдун учурашуу темасындагы айтыштарынын тобуна 
анын Калык, Алымкул, Барпы өңдүү окуучулары менен алгач таа-
нышкандагы ырдашкан ырлары кирет. Бул түрдөгү чыгармалар сөз-
дүн чын маанисиндеги айтыш эмес, анткени – мында бири-бирин 
жеңүү үчүн кордошуу, кемчиликтерин чукуп айтуу өңдөнгөн аракет-
тер жок. Бул темадагы айтыштарда акындар жамандашууга барбай, 
жаштар таалим алууга келгенин, жолугуу үчүн эңсеп жүргөнүн эске 
салып, окуучу болууга ниеттенгенин билдирет. Ошентип, устаты 
менен окуучулукту каалаган жаш талант таанышып, сыпайлык менен 
сыр чечишет. Ким бирге жүрүп, таалим алууну кааласа, ал устатын 
ээрчип алат. Ушундай дидарлашуу мүнөзүндөгү айтыштарга Калык-
тын, Алымкулдун жана башкалардын Токтогулга алгачкы жолугуш-
канда өзүн тааныштыруу максатында айткан ырларын, улуу акын-
дын аларга кайтарган жоопторун кошууга болот.

Калык менен Алымкулдун улуу акын Токтогулга алгачкы учу-
рашканы экөөндө тең окшош болгонун алардын эскермелеринен би-
лебиз. Калыкты да, Алымкулду да башка адамдар «Токтогулга жолук, 
андан таалим ал» деп сүрөшөт. Калык өзүнүн «Баскан жол» деген 
китебинде Токтогулга кандай жолугушканын толук жазган. «Ток-
тогул Жанаалыныкына келиптир» деген кабарды угуп, Калык «ток-
тоно албай, ал кишини көрүүгө ышкыланат». Жанаалы көрө коюп: 
«Ой, биздин бозонун ырчысы, Токоңдон бир үлгү ала көр» дегенде, 
«Жүрөгүм оозума тыгылды, алка-шалка тердеп кетип, отура калдым» 
дейт Калык. Ошондо Токтогул минтип ырдайт:

Көргөзгүлө көзүмө, 
Ыраазы болсун өзүмө 
Чала болсо өнөрү 
Ыр үйрөтөм өзүнө.1

Карачеке деген карыя: «Тур, эч болбосо бир туруп, Токоңо кө-
рүнүп койгун»2 дегенде, дагы башкалардын сүрөөсү менен Калык 
учурашып ырдайт. Ал: «Үлгүңдү алып калсам деп, учураштым бүгүн 
мен» деп, дитин ачык айтты. Токтогулдун боорукердигин Калык 

1 Калык Акиев, Баскан жол. Фрунзе, 1964, 41–42-беттер. 
2 Ошол китепте, 42-бет. 



263

мындайча эске салат: «Кийип турган жаңы чапанын «Кичирттирип 
кийип ал, жетимче» деп чечип берди. Мен Токомдун чапанын ки-
чирттирип кийип, жаман тонумду жонумдан түшүрдүм»1. Токтогул-
дун ырайымдуу мамилеси Калыктын көңүлүн көтөрүп, анын ырчы-
лык өнөрүнүн өсүшүнө түрткү берди.

Алымкулдун улуу акын Токтогулга алгачкы жолугушу ушундай 
түрдө өтөт. «Кирип бара жатканда чекемдин терин жеңим менен сүр-
түп алдым»2 дейт Алымкул төкмө. Ал дагы сүрдөп, үстүнө кирбей 
койгондо, Токтогул: «Кел, балам, үлгүмдү ал» деп ырдайт. Ушундан 
кийин гана Алымкул акындык поэзиянын салты боюнча учурашып 
ырдап, өзүн таанытат.

Учурашуу мотивиндеги айтыштар ар башка ырчылар менен жо-
лугушууда жаралганы менен, мазмуну негизинен төмөнкүдөй масе-
лелерди камтыганын көрөбүз. Биринчиден, айтыш ынтымакта өтөт 
да, жакшы тилектер билдирилет. Экинчиден, жаш акын учурашуу-
амандашуу менен, өз дитин айтып ырдайт, сындан өтөт. Ошол ырда-
ганына устаты баа берет. Үчүнчүдөн, учурашуу мотивиндеги айтыш 
белгилүү максатка багытталууга тийиш. Кантсе да, устат окуучусу-
на үлгү көрсөтүп, ырчылык өнөрдөн таалим берүү керек. Токтогул-
дун чыгармачылыгында анын өзү эки түрдө кездешкенин байкайбыз. 
Окуучусу менен ырдашып, түрдүү жолго салып, ырдоонун жолун үй-
рөттү. Токтогул менен Барпынын алгачкы жолугушкандагы учура-
шуу мотивиндеги айтышы ушуга мисал болот. Экөө көпкө ырдашат. 
Токтогул улам бир темага өтөт, бирок Барпы андан жаңылбай, уста-
тынын айтканын улап кетет. Устатынын буйтап ырдаганынан жаңыл-
бай, ошол жол менен улап кеткени төмөнкү мисалдан ачык көрүнөт.

«Мененди» иним таштайлы 
«Турбайбыдан» баштайлы. 
Аркар, кулжа жайыты 
Зоодо болот турбайбы? 
Ар өсүмдүк мийвалар 
Тоодо болот турбайбы?– 

деп, Токтогул ырды баштаса, Барпы ага жооп кылып:
Жамандын пейли белгилүү 
Казанын тээп сындырып, 
Быркыратат турбайбы? 
Үйдөгү бала-чаканы 

1 Ошол китепте. 44-бет. 
2 Алымкул Үсөнбаев. Тандалган чыгармаларынын жыйнагы. Фрунзе, 1960, 9-бет. 



264 

Чыркыратат турбайбы? 
Басып алып, тооктой, 
Тырпыратат турбайбы? (2, 82 - 83)

 Токтогул:
Балам, «турбайбыдан» өтөлүк, 
«Жазылатка» көчөлүк. 
Арабаны көргөндө,
Аттын чери жазылат, 
Элге шилен бергенде, 
Марттын чери жазылат... – десе,

Барпы:
Арык бойлоп, суу келсе, 
Салдын чери жазылат. 
Жайылып шибер оттосо, 
Малдын чери жазылат... (2, 83) – деп, жооп кайтарган.

Жогорудагы ырлар белгилүү максатка карай айтылган болу-
чу. Аларда турмуш чындыгы же жаратылыш кубулуштары камты-
луу менен, «өнөр алды – кызыл тил» дегендей, Барпынын ырчылык 
өнөрү сынга алынды. Барпынын сөздөрү салмактуу келип, Токтогул-
дун купулуна толот. Ошон үчүн улуу акын ага мындай дейт:

Сен дагы мендей ырдадың, 
Ырыңдан, иним, сындадым. 
Адаштырып ырдасам, 
Айтканымдан жылбадың. 
Менин айткан ырымды 
Бекеринен бурбадың. 
Сайраттың, кызыл тилиңди 
Акындыгың билинди. 
Мен көрсөткөн ырымды 
Улабастан койбодуң 
Ажыратып бир жерин 
Кынабастан койбодуң. 
Адис акын экен деп, 
Бул жериңден ойлодум. (2, 84)

Жогорку мисалдардан айтыш ынтымакта өткөнү, устаты окуу-
чусун сынаганы, Барпыга ырчылык өнөрдөн таалим бергени көрү-
нүп турат. Ырчылык өнөрдөн таалим берүүнүн экинчи түрүнө ус-
татынын окуучусуна ырдоонун, дастандарды аткаруунун жолун үй-
рөтүү, чеберчилигин өстүрүү маселеси кирет. Токтогул окуучулары 



265

Эшмамбет, Калык, Алымкул, Коргоолго жана башкаларга ырдоонун 
ыктарын үйрөтүү менен катар элдик дастандарды аткарууга, комуз 
чертүүгө машыктырган болучу. Төртүнчүдөн, Токтогул окуучула-
рын ээрчитип жүрүп, аларды топко ырдаттырган, же өзү баштап 
берип, айтышка көнүктүргөн. Бешинчиден, Токтогул чоң акылман 
акын болгондуктан, өзүнүн окуучуларына ырчылык өнөрдөн үйрө-
түү менен бирге, алардын коомдук турмушка карата көз карашын 
калыптандыруу жагына көңүл бурган. Андай аракеттер акындын 
Эшмамбетке, Калыкка, Барпыга жана башка окуучуларына карата 
айткан ырларынан ачык көрүнөт. Токтогул менен Барпынын учу-
рашып айтышканы ушуга мисал болот. Улуу акын өзүнүн ырын бү-
төрдө: «Жаралганда эзилип, жүргөн балам экенсиң, кордук тартып 
зарланып, күйгөн балам экенсиң», – деп айтып келип, Барпыга мын-
дай дейт:

Оңолор заман биздики 
Оодарылып кылымдан. 
Кутуларбыз жарк этип, 
Куруттай эзген зулумдан. 
Жаркырап бизге таң атар. 
Жамандар бизден адашар, 
Кабарын уккам, түшүнөм,
Аракет кылган бирөө бар. 
Айтайын десем ашкере, 
Чыгарбайт азыр турмуш тар. 
Душмандын туусу бүктөлөр 
Турмуштун туусу тиктелер. 
Бизге каршы душманга 
Кайгынын зары жүктөлөр. (2, 86)

Токтогул: «Сүйгүнчүктүү турмуштун түрү келер бир күнү, жыр-
галчылык, кубаныч күнү келер бир күнү» деп айтты. Мына ушундан 
эле улуу акын Токтогул революциядан кабар бергендей болуп, жар-
кырап таңдын атары жөнүндө түшүндүрүп ырдаган жарчы катары 
көрүнөт. «Агаңдан уккан сөздү, айланып элге айта жүр» деп, Ток-
тогул астайдили менен Барпыга эскертти. Жыйынтыктап айтканда, 
улуу акын Токтогулдун учурашуу темасындагы айтыштарында со-
циалдык-коомдук маселелер, кыргыз элинин үмүт менен тилеги кам-
тылган болучу. Токтогулдун жана анын окуучуларынын учурашуу 
темасындагы айтыштарынын идеялык мазмуну ушул ойду ырастап 
турат.



266 

ТОКТОГУЛДУН АЛЫМ САБАК АЙТЫШТАРЫНЫН 
ӨЗГӨЧӨЛҮГҮ

Улуу акын Токтогулдун айтыштарынын ичинен алым сабак ыр-
лары өзгөчө орунду ээлегенин колдо бар материалдан даана байкай-
быз. Токтогул менен Эшмамбеттин тойдогу тамашалуу айтышы, ал 
экөөнүн Актуяк жөнүндө ырдашканы, Токтогул менен Калыктын 
Карымшактын үйүндөгү алым сабактары, ал экөөнүн «Анжиян та-
рабында», Токтогул менен Алымкулдун «Акбары», «Токтогул менен 
Курман» деген жана башка толуп жаткан алым сабак айтыштары бар.

Алым сабак – айтыш жанрынын эң, эски түрлөрүнүн бири. Бир 
ырчы баштаса, экинчиси улап кетүү менен чыгарма жаралат. Бул жө-
нүндө айрым окумуштуулардын жазганы бар. Мындай чыгармалар 
көп элде жашаган. Мисалы Германиянын түштүгүндө бир ырчы төрт 
жолу ыр айтса, экинчиси эң кийинки ыр сабына кошулуп, аны улан-
тып кеткен. Ырчылардын кезектешип ырдашы менен, ошентип, төрт 
жол ырлардын сериясы түзүлгөн1. Талаа жумуштарынын учурунда 
Сицилияда кимдир бирөө эки же үч сап ыр айтса, ошол ырдын баш-
талмасы катары роль ойноп, башка ырчы биринчинин ырынын өлчө-
мүн, уйкаштыгын бузбай, аны улантып кетчү экен. Бул өңдүү акын-
дык айтыштар бүткүл Индия боюнча бир кездерде кеңири тарап, 
ошонун натыйжасында анын бир нече түрү пайда болуптур.2

Байыркы замандарда жана орто кылымдарда дүйнө жүзүнүн көп 
элдеринде кездешкен ырчылардын айтышы кыргыз акындарынын 
алым сабак айтыштарын элестетип турат. Эки же андан көп акын 
катышкандыктан, алым сабак диалог формасында кездешет жана ал 
башка узун айтыштардан ушундай белги менен айырмаланат. Анын 
өзү айтышып жаткан акындардын бири-бирине тез-тез кезек бергени-
не байланыштуу процесс. Аныгы алым сабак бир өңчөй же бир кылка 
куюлуштуруп айтылган ырлардын тизмеги эмес, анткени – ал ойго 
карай өзгөрүп кетүүчү кубулуш. Ошол диалогдун көлөмү түрдүүчө 
болушу ыктымал. Токтогулдун алым сабак айтыштарынан: көбүнчө 
төрт жол ырдан же бүтүндөй строфадан (кээде бир жол же эки жол 
ырдан) турган диалогдорду кездештиребиз. Анын өзү турмуш чын-
дыгы же кубулушту сүрөттөөдө ойдун кандай жагдайда чагылдыры-
шы менен байланыштуу. Сырткы формасына жана ички мазмунуна 

1 А. Н. Веселовский. Историческая поэтика, Л., 1940, 106-бет. 
2 Ошол китепте, 107-бет. 



267

карай Токтогулдун алым сабак айтыштарын негизинен эки түргө бө-
лүүгө болот: 

1. Эки акындын кошулуп ырдашы менен түзүлүп, композициясы 
бириктирилген, бир строфадан турган алым сабак айтыштар, мисалы, 
«Токтогул менен Эшмамбеттин тойдогу тамашалуу айтышы», «Токто-
гул менен Эшмамбеттин эшенге ырдаганы», Токтогул менен Калык-
тын «Анжиян тарабында» деген алым сабак ырлары жана башкалар; 

2. Ар бир акын композициясы, уйкаштык жагынан окшош сап-
тарды алгоолошуп айтышкан алым сабак ырлары.

Турмушту сүрөттөө, окуяларды камтуу жагынан Токтогулдун 
алым сабак айтыштары ар түрдүү. Кайсы бир алым сабак айтышы 
акындык поэзиянын белгилүү түрү – мактоо мотивинде түзүлсө, ай-
рымы коомдук турмуштагы терс көрүнүштөрдү ашкерелөөгө багыт-
талат, дагы башка темадагы ырлары бар. Мына ушуга карай Токто-
гулдун алым сабак айтыштарын мактоо, сатира, кайым маанисиндеги 
жана башка темадагы айтыш деп бир нече топко бөлүп кароого болот.

Мактоо – акындык поэзиянын эң эски түрлөрүнүн бири. Аты 
көрсөтүп тургандай мактоо ырында бирөөнүн мартабасы ашыра сы-
патталып, анын өзү бардык жагынан төп келген киши катары көр-
сөтүлүүгө тийиш. Мына ушундай жол менен өткөн замандарда 
акындар бирөөлөрдү мактап, андан бирдемелерди өндүрүп ала тур-
ган. Ошон үчүн мактоо ыры бир гана акынга таандык болушу шарт. 
Бирок Токтогулдун чыгармачылыгында мактоо ыры айтыш жанрына 
өтүп, бирөө эмес, ага эки же андан көп акын катышканын байкайбыз. 
«Токтогул менен Эшмамбеттин тойдогу тамашасы», Токтогул менен 
Калыктын «Анжиян тарабында», Токтогул менен Калыктын Карым-
шактын үйүндө алым сабак айтышы, Токтогул менен Алымкулдун 
«Акбары», Токтогул менен Курмандын Бекмуратты мактап ырдага-
ны жана башкалар улуу акын алым сабак айтышынын мактоо түрүн 
аябай өнүктүргөнүн белгилеп турат.

Жогоруда аталып өткөн айтыштар мактоо мотивинде түзүлсө да, 
алардын ар бири өзүнчө өзгөчөлүккө ээ, анткени – ар бир айтыштын 
объектиси бөлөк, угуучулары башка. Ошол себептүү Токтогулдун 
мактоо мотивиндеги айтыштары мааниси жагынан бири-бири менен 
эч окшошпойт. Ырас, эки акындын айтышында ой жагынан байла-
нышып төп келүү, строфаларынын уйкаш жагынан тутумдашып 
биригүү, композициясы чың бүтүндүктү түзгөн учурлар бар. Анын 
өзү Токтогулдун мектебинин өзүнчө жаңылыгы, өзүнчө стили ката-
ры баалоо керек. Кыргыздын акындык поэзиясынын тарыхында бул 



268 

сыяктуу, ойдун логикалык жактан бирдиктүү байланышта чагылды-
рылышы Токтогул менен анын окуучулары Эшмамбеттен, Калыктан, 
Алымкулдан, Курмандан, Коргоолдон кездешет. Устаты Токтогул 
башында турган шакирттеринин бири-бирин терең урматтоо менен 
өтө жагымдуу мамиле жасаган ызатты, ынтымакты башка бир дагы 
акындардан учурата албайбыз. Чоң акын Ботобай менен Бала ырчы 
Сыдык жыйырма жылдан ашуун мезгил бирге ырдашып жүргөн. Бо-
тобай Сыдыкты үйрөткөн. Бирок окутуучусу менен окуучусунун ор-
тосунда катуу айтыш болуп, Сыдык акыры ыйлап жибергенин өзү 
менен аңгемелешкенде, ал ошол учурду эске салды. Токтогул жалаң 
гана шакирттерин эмес, башка ырчыларды да ынтымакка чакырга-
нын Карамырзага карата айтканынан жакшы билебиз.

Бизге тектеш, ырчыларынын салты да окшош, кээде айтышып 
жүргөн казак акындарынын чыгармачылыгынан Токтогулга мүнөз-
дүү сапатты Сүйүнбай менен Жамбылдан гана байкайбыз. Акын 
канчалык улуу болсо, анын көз карашын чагылдырган чыгармалары 
ошончолук гумандуу. Токтогулдун гумандуулугу анын алым сабак-
тарынан даана көрүнүп турат.

Алым сабак диалог формасында калыпка куюп койгондой бир 
кылка, бир түрдө боло бербейт, андай учурда айтыш өзүнүн кызык-
туулугун жоготуп коёр эле. Ошол себептүү акындар ар бир алым 
сабак айтышта жаңыны табууну, элдин кызыгуусун арттырууну көз-
дөйт. Токтогул менен Эшмамбеттин бир тойдогу алым сабагын ми-
салга алып көрөлү. Айтыш кордошуу, бир-биринин айыбын ашкере-
лөө өңдүү анчалык чыңалуу баскычына жеткен эмес. Бул айтыш каң-
куу мүнөзүндө, кыяптап айтуу ыкмасы менен улантылат. Токтогул 
айтышты мындайча баштайт.

Көңүлүң сүйгөн адамды 
Мактоого тилиң так келет.

Эшмамбет анын ырын андан ары төмөнкүдөй улап кетет:
Жүрбөйсүңбү, ой Токо, 
Тигини барып мактасак, 
Байгебизди нак берет (1, 39 - 40)

Акындар төкмөлүк менен ырды жаратып жатса да, көпчүлүк-
түн маанайына: айтыш майданындагы аудиторияга көңүл бурбай 
койбойт. Улам сөздү башкача буруп, улам жаңыны айтуу керек. Бир 
ырды кайталай бергенде анын кызыгы кетет да, акындык беделди 
төмөн түшүрүп алышы мүмкүн. Аны сезген Токтогул Эшмамбетке 
кайрылып:



269

Ырдабай жатып эч нерсе, 
Байгеге көңүл бурбагын. – 

десе, Эшмамбет сөз кыйшыгын биле коюп:
Мактоо сүйөр киши окшойт,
 Көрбөйсүңбү турганын? (1,40)

– деп анын ырына карата так жооп кайтарат.
Ушул алым сабакты окуганда, көрүнүшкө баа берүү жагынан 

экөө бири-бирине каршы болушуп, кандайдыр пикирлери келишпей 
жаткандай баамдалат. Бирок анын өзү сырткы көрүнүш. Айтыштын 
мааниси башкада. Мындагы максат – элдин көңүлүн өздөрүнө буруу. 
Чындыгында, Токтогул менен Эшмамбет бирөөнү атайы макташпай, 
сөз талашы кылып, улам объектини өзгөртүү менен: «тигини ырдай-
лы, муну ырдайлы» дей беришет. Бирок ошо «тигини ырдайлы» де-
генде, анын ким экенин, кандай жигиттигин сыпаттоо менен так сү-
рөттөп көрсөтүшкөн. Демек, эки акын элдин ичиндеги айрым адамды 
атайы белгилеп ырдап, көпчүлүктүн назарын ошого бурат. Жыйнал-
ган эл эки акындын айтканын кызыгуу менен угуп, кандайдыр тама-
шалуу оюнду көрүп жатышкандай шаттуу күлкүдө, чыңалууда болот.

Жогоруда келтирген мисалдан улам биз төмөнкүдөй эки жагдай-
ды байкайбыз: 

1. Токтогул менен Эшмамбеттин алым сабак ырлары компози-
циясы жагынан бир бүтүндүктү түзүп, өтө бекем тутумдашып турат. 
Эки акындын ырларынын уйкашы ажырагыстай бирдикте курулган. 
Андай бирдикти уйкаштардан көрөбүз. 

2. Эки акындын ойлору логикалык жактан тыгыз байланыштуу.
Айтыштын булагы – реалдуу турмуш. Айтышта апыртуу, фан-

тазия чагылдырылышы мүмкүн, бирок реалдуу турмуштан четтеп 
кетүү болбойт. Токтогул менен Эшмамбет көз алдыларында эмнелер-
ди көрүп, эмнелерди баамдап турушса, ошолорду айтыштын булагы 
кылып алды. Аларды көркөмдүктө сүрөттөштү. Айтышты окуганда, 
ошол учурдагы чыныгы турмуштун картинасы көз алдыга элестейт. 
Ой ачык болсун үчүн алым сабактан мисал келтирели.

Токтогул:
Бир адам эмес, Эшмамбет, 
Ырыбызды угууга 
Чогулган кошун эл керек.

Эшмамбет:
Качып кеткен баланы 
Туткундап жатат бир киши: 



270 

«Буларга байге бербе» – деп.
Токтогул:

Бербесе, мейли бербесин 
Калың топту аралап 
Тараталы кумарды.

Эшмамбет:
Артымдан калбайт сагалап,
Сабаганы жүрөт бейм,
«Кой» десеңчи буларды? (1, 41 - 42)

Токтогул менен Эшмамбеттин мисалга келтирилген алым саба-
гынан ошондогу айрым учур элестеп турат. Экөөнүн алым сабагында 
каңкуулап айтуу басымдуу жагдайды ээлегенин байкайбыз. Ал эми 
айтыштагы жандуу сөз – чыгармачылыктагы өзүнчө ыкма. Бул Ток-
тогул тарабынан өнүктүрүлгөн өзгөчө мүнөздөгү ыкма десек болот, 
анткени – Токтогулдун Эшмамбет, Калык, Алымкул өңдүү окуучула-
ры менен болгон алым сабагынан ушундай манераны кездештиребиз. 
Мындагы жакшы көрүнүш бул түрдөгү айтыштарда кандайдыр юмор 
бар. Мисалы, Токтогул ырдай баштаса, анын оюн окуучулары, сезе 
коюп, же тескерисинче Токтогул шакиртинин эмне дегени турганын 
биле коюп, угуучулардын сезимин кытыгылаган таасын ырды таап 
айтууга устаттыгы, элди дуу күлдүрүүгө күчү жеткендиги менен мү-
нөздөлөт. Көпчүлүктүн алдында ырдап жатканда сатиралык, юмор-
дук касиети бар ырды өз учурунда таап айтуу акындын чебердигин, 
сезгичтигин айкын белгилейт.

Айтыш салттуу өнөр катары кылымдарды кучагына алып, кыйла 
замандардан бери карай өмүр сүрүп келе жатса да, ар бир ырчы белги-
лүү чоң ырчылардан таалим алса да, анын өзү тиги же бул акынга аздык 
кылат. Ошон үчүн ар бир акын турмуштук тажрыйбаны өмүр бою пай-
далануу керек. Акындардын чеберчилигин өстүрүүдөгү бирден бир 
турмуштук тажрыйба – айтышуу. Демек, чеберчилигин өстүрүүнү, 
такшалууну каалаган акын көп беттешип, башкалар менен бетме-бет 
чыгууга тийиш. Спортсмен спорттун бир түрү боюнча ийгиликке же-
тишүү үчүн такай машыгууларды жасаган сыңары айтышта жеңилбес 
үчүн тиги же бул акын белгилүү жагдайда «өнөр алды – кызыл тил» 
боюнча көнүгүү жасоого милдеттүү. Токтогул өзү жана окуучуларын 
да дайыма ушундай жолго тарбиялаган болучу. Улуу акын Токтогул-
дун ошондой сонун сапаты ар түрдүү темадагы айтыштарынан ачык 
көрүнөт. Токтогулдун айтыштары канчалык көп болсо, анын окуучу-
ларынын ушул темадагы адабий мурастары да бир кыйла бар.



271

Токтогулдун алым сабак айтыштарынын ичинен «Акбары», «Ан-
жиян тарабында» деген айтыштары кеңири белгилүү. Биз аларга кыс-
кача токтолуп көрөлү.

Алым сабак айтыштарда сөздү устаты баштайбы же окуучусуна 
жол береби, анын өзү экөөнүн ич ара сүйлөшүп алышына, «Анжиян 
тарабында» ырды Токтогул баштаса, «Акбары» алым сабагында 
Алымкул сөз кезегин биринчи алат. Ал: «Кыйкырсак кантет, Токто-
гул тиги кызыл тору жеңени?» деген суроону койгондо, Токтогул аны 
жактырбагандай: «Ашыкпагын, абалы айландырып көрөлү» дейт. 
Эшмамбет менен болгон айтыштай эле мында да: «тигини ырдайлы, 
муну ырдайлы» дешип, алым сабакты узартышат. Бир кезде ак ке-
линди көрүп калып, аны мактай баштаганда, бирөөлөр аты Акбары 
экенин айтат. Мвгна ошондон кийин Акбарыны мактап киришет.

Алымкул: 
Күкүктөр сайрайт шактагы, 
Карачы, күндөй беттин аппагы.

Токтогул:
Күлүчү жаштык калганда, 
Күүгүм жашка барганда, 
Күкүк болуп Токоңду 
Күйгүзөсүң, Акбары! (2, 175) – дейт.

Жогоруда келтирилген мисал эки акындын төкмөлүк менен ай-
тылган ырлары болсо да, бири-бири менен так уйкашып, композиция-
лык курулушу жагынан ажырагыстай бир бүтүндүктү түзүп турат. 
Эки ырчынын тең ойлору логикалык жагынан бири-бири менен бай-
ланыштуу. Бул сыяктуу ырлар жылуу мамиле менен жакшы ынты-
мактагы акындар тарабынан жаралат. Ал эми мааниси келишпеген 
ынтымагы жок акындардын айтыштарында бул сыяктуу компози-
циясы бир бүтүндүктү түзгөн чыгарма жаралган эмес, андай айтыш-
ты учурата албайбыз. Ушул жерде К. Маликовдун мындай бир пики-
рин келтирүүнү туура табабыз: «Токтогул жамандашып айтышуунун 
ордуна акындардын жолун ачып, ырдын жөнүн үйрөнгөнү келген 
жаш акындарды көтөрмөлөө, тарбиялоо ниетинде болгон»1. Токто-
гулдун өмүр жолун тактоо, чыгармаларын эл арасынан жыйноо үчүн 
кыйла жерди кыдырып, анын окуучулары жана замандаштары менен 
көп аңгемелешкенбиз. Алар Токтогулдун жаш таланттарга жасаган 
камкордугу, жакшы мамилеси жөнүндө эчен жылуу сөздөрдү айт-

1 К. Маликов. «Токтогулга эстелик», Фрунзе, 1940, 104-бет. 



272 

кан болучу. Токтогулдун улуулугу – адамдарга өтө кылдат мамиле 
жасагандыгында, жаштарга жакшы таалим бергендигинде.

Токтогулдун үйрөтүүсү, тарбиясы менен эчен ак таңдай чебер 
акындар өсүп чыкканы белгилүү. Кадыресе ырларды төгүп айтуунун 
жолун гана эмес, айтыштын татаал ыкмаларына чейин үйрөтүп сабак 
бергендиги учурашуу жана алым сабак айтыштарынан ачык көрүнөт. 
«Акбары» деген алым сабактын өзүнөн Токтогул кандай позиция-
ны тутканы, окуучусуна кандай мамиле жасаганын билүүгө болот. 
Алымкул ырды баштаса, Токтогул анын ырынын жигин билгизбей, 
өтө кылдаттык менен кынайт. Алымкул Акбарынын бир кийимин же 
бир белгисин айтып койсо, Токтогул устаттык менен аны кеңитет да, 
ички сезимди тереңден билдирет. Ошентип, эки акын Акбарыны мак-
тоого алат. Оюбузду далилдөө үчүн мисалга кайрылып көрөлү. 

Алымкул:
Кызылдан кийген желеткең, 
Кырка таккан седептен.

Токтогул:
Кыдырып жүрүп сендейди 
Көрбөдүм кыйла элеттен. 
Кысынып менден уялба, 
Кызыктуу жашты жөнөткөм. (2, 176) – дейт.

Эки акындын ыры аллитерация менен түзүлүп, уйкаштары так 
келген. Кыргыздын оозеки чыгармаларында жана акындык поэзияда 
ыр уйкашы аябай өнүккөн көрүнүш. Уйкашпаганды кыргыздар ыр 
деп эсептебейт. Ошон үчүн акындык поэзиянын кайсы түрүн албай-
лы, уйкаш эң башкысы, ыр түрмөгүн туюндурган белги. Айтыштар-
да уйкаш зарыл түрдө керектиги мурунтан келе жаткан традицияга 
мүнөздүү нерсе. Токтогулдун күчтүү талантынан жаралган уйкаш-
тан анын айтыштары жана башка чыгармаларынын жалпы мазмуну 
менен тыгыз байланыштуу. Токтогул окуучусу Алымкулдун уйка-
шына карай өзүнүн ырынын уйкашын так айкаштырып отурат. Уйка-
шы так болуу менен бирге акындын ою ачык баяндалган.

Токтогул менен Алымкул сулуу келин Акбарынын бар турпа-
тын сүрөттөп ырдап, анан күйөөсү Самсаалыны кошо мактоого алат. 
Эки акын тең Самсаалынын минген атын, кийген кийимин сыпаттап, 
жары Акбарыны мактап, өз ойлорун жеткириш үчүн бардык күчтү 
жумшаганы ушул айтыштан даана көрүнөт. Айтыштын куралы – 
тил. Ким тилди так, ары курч колдонот экен, анын сөзү күчтүү чыга-
ры айтпасак да түшүнүктүү маселе. Акындар кезек менен айтышып 



273

жаткан соң, ыр жыйынтыктуу, кыска, өткүр, курч келип, терең ой 
камтылган болуу керек. Ошондо гана акындын дааналыгы, акылга 
дыйкандыгы, талантынын күчү, ак таңдай ырчылыгы айкын билинет. 
Айтышта дааналык, кыраакылык, тапкычтык зор мааниге ээ. Ансыз 
талаптагыдай күчтүү айтыш жок. Токтогул менен Алымкулдун алым 
сабак айтышына байкоо жүргүзгөндө жогоркудай жакшы сапаттар-
ды даана көрөбүз. Бул айтышта орчундуу салыштыруулар, ооштуру-
луп айтылган метафоралар жуук кездешпесе да, композициясынын 
чындыгы, сөздөрүнүн так жана ачыктыгы (выразительность) жагы-
нан айтыш көркөмдүк касиетке ээ. Ал эми төкмөлүк менен жаралган 
ырлардын жана айтыштардын көркөм куралдары болуп сөз каражат-
тары, образдар эсептелери белгилүү. Ушул жагынан алып караганда, 
Токтогул менен Алымкулдун «Акбары» деген алым сабагы бардык 
сапаты боюнча эстетикалык талапка жооп бере турган айтыштардын 
бири экени талашсыз.

Мактоо мотивиндеги алым сабактардын ичинен Токтогул менен 
Калыктын «Анжиян тарабында» деген айтышы көңүлдү өзүнө бур-
бай койбойт. Калыктын эскермесине караганда, Анжиян тарапта 
чоң той болуп, Маман деген дыйкандын күлүк аты чыгып келгенде, 
Токтогул экөө аны мактап ырдашкан экен. Бул алым сабакта мактоо 
ырынын салты бүт сакталган, бирок бул айтышта бир өзгөчөлүк бар. 
Эгер акындык поэзияда, айтыштарда ыр өлчөмү айтайын деген ойго 
карай өзгөрүп, ыр жолдорунун саны дайыма өзгөрүп турса, Токтогул 
менен Калыктын бул алым сабагында строфа бирдей калыпта сак-
талганын көрөбүз. Мунун өзү акындык поэзияда өтө сейрек учурай 
турган көрүнүш, чындыгында, аны биз Токтогулдун чыгармалары-
нан биринчи ирет кездештирип олтурабыз. Эгер Токтогул эки жол 
ыр менен айтышты баштаса, Калык дагы ошондой эки жол ыр менен 
аны улап кеткен.

Токтогул:
Айткын, балам, элирип, 
Аты чыккан Маманды.

Калык:
Ак байпагы топ жарган, 
Азамат Маман, аманбы? (1, 257)

Эгер Токтогул менен Эшмамбеттин алым сабагында: «Муну 
ырдасак, тигини ырдасак кантет» деп, сөз оюнуна (игра слов) өтүп, 
элдин көңүлүн айтышка буруу көздөлсө «Акбарыда» да ушундай 
мотив бар, «Анжиян тарабында» деген айтышта аты чыккан Маман 



274 

түз эле мактоого алынат. Калык аны «айтыш» дебей, «Токтогул экөө-
бүз алым сабак ырдап турдук» (1, 261) дейт. Эгер мактоо ырын бир 
акын айтып, андан бирдеме өндүрүп алыш үчүн көздөгөн кишисин 
жерге тийгизбей, ал апыртылган түрдө макталса, Токтогул менен Ка-
лыктын бул алым сабагында Маман жана Акбайпагы жерине жетки-
ре макталганын көрөбүз. Гиперболалык теңөөлөр арбын колдонулга-
нын байкайбыз.

Калык:
Тулпар сындуу Акбайпак 
Туулганбы маралдан?

Токтогул:
Ташка салса тайгылбас
Туягы болот жаралган. (1, 259)

Мында ыр бүтүндөй аллитерация менен айтылган. Ой апыртыл-
ган түрдө күчөтүлүп берилгени көрүнүп турат. Айтор, аттын күлүк-
түгү, анын ээси Мамандын мыктылыгы алым сабактын бүтүндөй 
мазмунун ээлеген.

Токтогулдун алым сабак ырларынан айтыштын өзгөчө түрү – 
кайым айтышты да кездештиребиз. М. Ауэзов кайым айтышты жаңы 
үйрөнчүк жаш талапкерлерге таандык түр катары карайт1. Бул пикир-
ге толук кошулушка болбойт, анткени – кайым айтыш үйрөнчүктөрдө 
гана эмес, чоң акындарда да боло бере турган түр. Кайым айтыш ма-
милелери келишпеген акындарда да, ынтымакта бири-бирин сыйлаган 
акындарда да кездешиши мүмкүн. Ынтымагы жакшы, бир тилектеги 
акындардын кайым айтышына Токтогул менен Калыктын «Анжиян 
тарабында» деген айтышынын экинчи бөлүгүн кошууга болот.

Маман эки акынга ат берет. Токтогул алиги байгеге алган атты 
токуна баштап: «Балам, Калык, аттын ээр-токуму, жүгөн-куюшканы-
на уйкалыштырып «Токтогул» дей бер, дагы бир сыйра элге күлкү 
салалы» (1,261) – дейт. Чындыгында, акындардын функциясы көп 
кырдуу жана ар түрдүү. Акын тойлордо жарчы, башкаруу ишинде ке-
ңешчи, отуруштарда ыр менен элдин көңүлүн ачуу жана башка толуп 
жаткан функцияны аткарганы тарыхтан белгилүү. «Элге күлкү сала-
лы» деген сөздү Токтогул бекеринен айтып жаткан жери жок. Анын 
азыркы максаты – элге акындык өнөрдү көрсөтүү, алардын көңүлүн 
ачуу. Устатынын оюн түшүнө койгон Калык дароо ырды баштайт.	

1 М. Ауэзов. Жамбылдын айтыс өнөры. Казак ССР Гылым академиясынын хабарлары, № 55, 
1948- ж.



275

Калык:
Жүзүктөй кашка ат миндиң,
Жүрбөйсүңбү, Токтогул? 

Токтогул:
Жүрөктүн чери жазылды, 
Балам, жүгөндөйүн, токтогун! (I, 261)

«Балам, дегени – каратма сөз. Каратма сөз Токтогулдун чыгарма-
чылыгында абдан арбын учурайт. Акындын айтыштарында каратма 
сөздү негизинен экиге бөлүп кароого болот. Экинчи жакка карата ай-
тылган каратма сөздөр жана өзүнө карата колдонулган каратма сөз-
дөр. Ал айтыштарда көркөм каражат да, ал гана түгүл, ыр тизмегин-
де сүйлөмдүн мүчөсү болуп эсептелбейт. Бирок каратма сөз ырдын 
жалпы маанисине кошумча түс берүүчү, ойго ачыктык, тактык кир-
гизүүчү, ал гана түгүл, эмоционалдуулукту күчөтүүчү синтаксистик 
категориянын бири катары милдет аткарат. «Балам» деген каратма 
сөз ойго ачыктык киргизип, эмоциялык сезимди туюндуруп жатат. 

Ыр бүтүндөй аллитерация менен түзүлгөн. Калык эки жол ыр 
айтса, Токтогул ага эки жол ыр менен жооп кайтарат. Ушул тартип 
кайым айтыштын аягына чейин улантылат. Ошентип, мактоо моти-
виндеги алым сабактын түр формасы сөз кылып жаткан кайым ай-
тышта бүт бойдон сакталган. Бул кадимки эле кезектешип айтышкан 
алым сабактын өзү, бирок маани жагынан айырмасы бар. Мында би-
ринчи сөзүнө экинчи акын макул болбогондой, ой жагынан келишпе-
гендей айтыш улантыла берет. Ой ачык болсун үчүн кайым айтыш-
тан дагы мисал келтирели.

Калык:
Самаганың туш болду, 
Сайрачы булбул Токтогул.

Токтогул:
Сагалаган чунагым, 
Сагактайын, токтогун. (1, 263)

Ыр бүт бойдон ушундай түр менен айтылган. Калык менен Ток-
тогулдун кайым айтышынын строфасы төрт саптан турса, ал эми 
Эшмамбет, Шадыкан ырчы менен болгон кайым айтыштарында ар 
түрдүү өлчөмдө айтылганын көрөбүз. Шадыкан ырчы «Аттаналы, 
Токтогул» десе, Токтогул «ат токуюн, токтой тур», деген сыяктуу ыр 
менен жооп кайтара берет. Мына ушундан жогоркудай формадагы 
кайым айтыш көп жерде кайталанып, түрдүүчө айтылганын, ошонун 
натыйжасында бир нече варианты келип чыкканын көрөбүз.



276 

ТОКТОГУЛДУН САТИРАЛЫК ЖАНА БАШКА ТЕМАДАГЫ 
АЙТЫШТАРЫ

Токтогулдун чыгармачылыгында ашкерелөөчү ырлары жана ай-
тыштары көрүнүктүү орунду ээлейт. Коомдук турмуштагы айрым 
терс көрүнүштөрдү сынга алуу улуу акындын чыгармачылыгында-
гы эң башкы критерийлердин бири. Анын айтыштарында ушул ма-
селе өзгөчө мааниге ээ. Токтогул Арзымат жана Найманбай менен 
айтышканда ар биринин кемчилигин гана эмес, алардын таянган ма-
наптарынын залимдигин, элди эзип жатканын ашкерелеп көрсөткөнү 
белгилүү. Эгер кордошкон айтыштарда өзү жеке беттешсе, ашкере-
лөөчү айтыштарында Эшмамбет менен же башка окуучулары менен 
бирдикте коомдогу ар кандай терс көрүнүштү, эзүүчү таптын өкүл-
дөрүн сынга алганын көрөбүз. «Токтогул менен Эшмамбеттин эшен-
дин калпаларына карата ырдаганы», «Эшмамбет менен Токтогулдун 
эшенге ырдаганы», «Папы калпа» жана башка ушундай мазмундагы 
айтыштары ашкерелөөчү чыгармалардан болуп эсептелет.

Эки акындын айтышкандарынан айрым терс көрүнүштү как-
шык-шыкактын жалынына кармап куйкалаган курч күйдүргү сөздөр-
дү, сарказмди кездештиребиз. Ал айтыштарда тымызын ирония да 
айтылган, катуу күлкүнү жараткан юморлор бар. Коомдук турмушта 
кездешкен ар кандай кемчиликтер, терс көрүнүштөр, элди эзип жат-
кан бай-манаптар, дин өкүлдөрү – эшен менен калпалар тил найза-
нын учуна алынат, алардын кылмыштары ашкереленет. Ошон үчүн 
бул түрдөгү чыгармаларды сатиралык айтыштар десек болот.

Сатиралык айтыштар түр жагынан кадимки эле алым сабактын 
өзү, бирок мазмуну жагынан өзгөчөлүккө ээ. Эгер мактоо мотивин-
деги айтыштарда эки акын биринин сөзүн бири кубаттоо менен кө-
ңүлдөрүнө толгон кишинин мартабасын көтөрө жакшы жактарын 
ырдаса, сатиралык айтыштарда тиги же бул адамдын кемчили сынга 
алынып, айыбы ашкереленет. Мактоо мотивиндеги алым сабак сыяк-
туу эле сатиралык айтыштын ыр өлчөмү ар түрдүү болушу мүмкүн.

Айтыштын булагы чындык турмуш экени, ошол себептүү өткөн-
дөгү элдин жагдайын чагылдырган тарыхый документ катары эсепте-
лерин биринчи бөлүмдө эске салганбыз, «Папы калпа» деген айтыш 
дагы турмушта кездешкен чындыкты чагылдырган чыгарма болуп са-
налат. Папы калпа – тарыхый адам. Эки акындын Папы калпаны ашке-
релеп ырдаганын көргөн кишилер бар, алар менен аңгемелешкенбиз, 



277

айрым үзүндүлөр жазылып алынган. Кетмен-Төбөнүн Торкенин-
де Жайлообай деген киши той берип, ага Токтогул менен Эшмамбет 
барып калат. Папы калпа тигилерди жактырбай: «Ырчы шайтандын 
канаты. Ырчыга бергендер акыретте өзүңөрдү жылан болуп чагат, бер-
сеңер калпа, молдолорго гана бергиле» (1,49) деп, динге таянуу менен 
ырчыларды элге жек көргөзүүгө ниет кылат. Анын ушак сөзүн уккан 
сон, Токтогул менен Эшмамбет аны беттеп кирет.

Эшмамбет:
«Кадырың бар» дейт калпам ай,

Токтогул:
Калктын пулун кызганган, 
Каңырайган маңкам ай.

Эшмамбет:
«Ээси бар» киши калпам ай.

Токтогул:
Элдин малын кызганган 
Этексиз чирик маңкам ай. (1,49)

Эки акын эки жактан ырдап киргенде, Папы калпа эл арасынан 
качып кеткен дешет. Эшмамбет бир жол ыр менен сөздү баштап 
койсо, Токтогул анын оюн дароо түшүнүп, ага карата уйкаш так ырды 
курап айтып, ушакчы Папыны ашкерелей берген. Экөөнүн ырына эл 
дуу күлүп, алардын айтканын кубатташкан. Чындыгында, ооз ачкан-
да табылган таасын сөз бутага дал тийип, угуучуларга таасир эткен. 
Айрым адамдардын дароо илип алып, аны ушул күнгө чейин сактап 
келгени ошондон улам болуу керек.

Айтыштын мындай түрүндө сатиралык ирониянын, сарказмды 
жана ошондой эле троптун башка түрлөрүн билгичтик менен пай-
далануу зор роль ойнойт. Эшмамбет ырды баштап койгондо, Токто-
гул күйдүргү сөздөрдү тапкычтык менен колдонгон. «Каңырайган 
маңкам ай» же «этексиз чирик маңкам ай» деген сыпаттоолор аркы-
луу калпанын кебетесин, ички дүйнөсүнүн тардыгын Токтогул ачып 
көрсөтө алган. Элдин арасын бузган эки жүздүү ушакчы, алдамчыга 
курч тил менен айтылган сатиралык ирония керек болучу. Улуу акын 
учурунда андай алдамчынын айыбын ашкереледи.

«Токтогул менен Эшмамбеттин эшенге ырдаганы» деген алым 
сабак дагы сатиралык айтышка жатат. Мында да дин өкүлдөрү катуу 
сынга алынат. Акындын үч-төрт айтышы жана башка ырларында дин 
кызматындагылардын, кылык-жоруктарын ашкерелейт. Анткени, 
Токтогул дин өкүлдөрү алдамчылык менен күн көргөнүн байкады. 



278 

Дин өкүлдөрү эки жүздүү экенин, жалгандан башканы сүйлөбөгөнүн 
ачык түшүндү. Алардын ушундай туруксуз кылык-жоруктарын, ач 
көздүгүн акын жактырган эмес. Ошол себептүү аларды сатиранын 
курч мизине кармады, кылмыштарын ашкереледи.

Эгер «Папы калпада» эки акындын биргелешип түзгөн строфа-
сы бүт бойдон үч жол ырдан турса, Эшмамбет менен Токтогулдун 
эшенге ырдаганы түр жагынан айырмачылыкка ээ, мындан кайсы 
бир строфа жыйырмадан ашык ыр жолунан курулганын көрөбүз. 
Бирок айтайын деген ойго карай строфадагы ыр жолунун саны өз-
гөрүп турат.

Эшмамбет:
Конушу шибер көкмөк чөп, 
Келишкен экен жергеси. 
Эл чогулса ырдаган 
Эшмамбеттин термеси. 
Тетиги элүүдөн ашкан ак топу, 
Эмне үчүн кыймылдап 
Козголуп калган келдеси? – 

деп, тематикалык параллелизмди колдонуу менен сөздү алыстан име-
рип баштап, анан каңкуу сөздүн тизгинин устатына карматты. Кем-
чиликтерди ашкерелөөгө багытталган сатиралык айтыштарда куйкум 
сөздөр, курч ирония, мыскылдаган юмор төкмө акындар тарабынан, 
колмо-кол, сөзмө-сөз чыгып туруу шарт. Ошол себептүү ырчылар чы-
мыркануу абалында болуп, бүт көңүлүн «объектиге буруп, айтыш-
ка бардык күчтү жумшашкан. Айтыштын татаалдыгы мына ушунда, 
Токтогул менен Эшмамбет кордошпосо да, терс кейипкерди – эшенди 
сынга алып жатышат. Эшмамбет антип баштап калгандан кийин Ток-
тогул анын сөзүнө жараша жооп кайтарууга милдеттүү.

Толгой тарткан кыл аркан,
Тор кашка аттын кермеси,
Топ жыйынды гүлдөткөн,
Токтогулдун кербези.
Күнү, түнү уктабай,
Түн терметип жүрөм деп,
Ошонун токтобой калган келдеси. – (1,268) 

деп, Токтогул өз оюн айтат. Эшмамбеттин ыры менен Токтогулдун 
бул айтканы өз ич ара бирдиктүү уйкаштыкты түзүп, эки акындын 
алым сабагы композициясы жагынан чың курулган бир бүтүн стро-
фаны белгилеп турат. Токтогулдун «Кербезинде» алдыңкы төрт жол 



279

ыр бар. Акын аны айтуу менен үч жол ыр кошуп, ал аркылуу эшендин 
кебетесин, ач көздүк менен жасаган аракетин ашкерелеген.

Эшмамбет баштаса, Токтогул аны жик билдирбей кынап отурат, 
ушундай жол менен айтыш улантылат. Эки акын эшендердин ак то-
пусунан тартып кийген ак чапанына, оронгон селделерине, минген ак 
боз атына чейин сыпаттап, ошону менен катар аларды ээрчиген кал-
паларды, эки жүздүүлөргө алданган элет кыргыздарынын аял менен 
эркектерин кошо мыскылдап сынга алышат. «Ак» деген эпитетти 
экөө бирдей колдонушунун себеби бар. Эшендер өздөрүн башкача 
көрсөтүү максатында түрдүү амал ойлошкон. Аны баамдап билген 
эки акын андай алдамчылардын типтүү образын күчтүү чагылды-
рышкан. Дин өкүлдөрүнүн Папы калпа, Артыкбай калпа, эшен-калпа 
сыяктуу терс персонаждардын кылык жоруктарын, эки жүздүүлүгүн, 
алдамчылыгын ар тараптан ачып, алардын типтүү образын түзүү жа-
гынан Токтогулдун сатиралык айтыштары өзгөчө мааниге ээ.

Улуу акындын дидактикалык ырларында ар кандай терс көрү-
нүштөр: жалкоо, ушакчы, эки жүздүүлүк, ач көздүк жана ушул өң-
дүүлөр эң жаман сапат катары сыпатталганы белгилүү. Ашкерелөөчү 
ырларында бай-манаптар, дин өкүлдөрү катуу сынга алынат. Ал эми 
сатиралык айтыштарда коомдук турмуштагы терс көрүнүштөр, терс 
мүнөздөр жалпылаштырылып, типтүү кырдаалда сүрөттөлгөн. Ток-
тогулдун революцияга чейинки чыграмаларында падыша, төрөлөр, 
бай-манаптар, дин өкүлдөрү бутага алынып, алардын кылмыштары 
ар тараптан ачык көрсөтүлгөн. Улуу акындын ашкерелөөчү ырлары-
нын, сатиралык айтыштарынын тарыхый-тарбиялык мааниси ушул 
жагынан жогору баага татыктуу.

Токтогулдун айтыштарынын темасы кең, ар түрдүү экенин жого-
руда эске салганбыз. Мактоо жана сатиралык түрдөгү алым-сабак ай-
тыштарынан башка дагы турмуштагы чындык чагылдырылган айрым 
айтышты кездештиребиз «Актуяк» деген айтышты мисалга алып кө-
рөлү. Бул дагы алым сабак айтыш, бирок багыты башка. Мында би-
рөөнү мактайын же кордоюн деген аракет жасалбайт. Бул айтышта 
абалды түшүндүрүү, чындыкты баяндоо менен окуя өнүктүрүлөт. 
Актуяк Токтогулдун аты болучу. Ал камакка алынганда, торукка 
кеткен эле. Эки акындын алым сабагы ушул Актуякты сурап алууга 
багытталган. Шайылда болуш той берип, көп жерден элди чакырган. 
Актуяк ушу болуштун колунда болучу. Ошон үчүн Эшмамбет ырды 
баштаса, Токтогул улап кетет.



280 

Эшмамбет:
Айылдан болгон ушактан 
Токтогул айдалып кеткен бала эле.

Токтогул:
Алты тыйын төлөбөй, 
Аркардай болгон Актуяк 
Сага алымга келген мал эле.

Эшмамбет:
Калктан ушак кеп болуп, 
Кармалып кеткен бала эле.

Токтогул:
Кара чакаң коробой,
Кайберен сындуу Актуяк
Сага капыстан келген мал эле. (1,266)

Эки акын тең туура сөздү, чындыкты айтты. Экөөнүн ой-са-
наасы бир экендиги алым сабак ырдан айкын болуп турат. Бул ай-
тышта Токтогулдун башынан өткөргөн кайгылуу турмушунун бир 
эпизоду чагылдырылган. Актуяк күлүк чыгып, Аксы багытына таа-
нылып калган болучу. Ошол себептүү Шайылда болуш «кара чака 
коротпой» алса дагы, Актуякты колунан чыгаргысы келген жок. Ал 
түз эле: «Бербейм» деди. Бирок жыйылган калың эл ар тараптан жаа-
лап: «Бир тайды аяп, миң тайлык абийириң кетет» дегенде, Шайылда 
болуш кыйылган түрдө: «Эл каалагандай болсун» дейт. 

«Актуяктын» эки-үч варианты бар. Анын өзү бул алым сабактын 
көп ирет кайталанып айтылганын, ошонун натыйжасында бир нече ва-
рианты пайда болгонун көрсөтөт. Актуяк колго тийгенде, Токтогул то-
куна баштайт. Ошондо Эшмамбет: «Эми бастыралы, Токтогул» дегенде, 
акын: «Ээрин салам, токтогун» деп, жооп кайтаруу менен кайым айтыш 
улантылат. Акбайпакты мактап, «жүзүктөй кашка ат мингенде», Калык 
менен Токтогул да ушундай алым сабак менен «элге күлкү салат» эмес-
пи. Токтогул кайда барбасын, кайсы жерде ырдабасын, айтыштарда өзү-
нүн чебердигин, сөз тапкычтыгын, күчтүү акын экендигин көрсөткөн.

Айтыштын чыгуу себеби көп. Коргоол менен Токтогулдун ай-
тышы ушуга мисал болот. Экөөнүн айтышы эл көп жыйылган топто, 
же аш менен тойлордо эмес, кокусунан туш келген бир үйдө бол-
гон айтыш. Айтышта алым сабак сыңары бат-бат кезек беришип, эки 
акын өз ойлорун баяндашат. Бирок мында ой тартышы, пикир келиш-
пеген жагдай бар. Ошону үчүн алым сабак болсо да, кандайдыр кор-
дошкон айтышты элестетип турат. 



281

Коргоолдун «талаада жатып каламбы» деп чочулашы, ээн жерде 
эси чыгып коркушу айтыштын чыгышына себеп болот. Жолдогу 
окуяны эки акын эми эл алдында сөз кылат. Ушундай тартыштар 
юморду жаратып, үйдөгүлөрдү күлдүрүү менен шаттыкты жаратат, 
айтыштын кызыктуу болуушуна шарт түзөт. 

Токтогулдун чыгармачылыгында сүйүү мотивиндеги айтыш да 
бар. Анын Жумагүл менен болгон айтышы ушул ойду айтууга өбөлгө 
түзөт. «Торусу элем жылкынын, карасы элем жылкынын» дегенине 
караганда, Жумагүлдүн таланты, ырчылык күчү анча болбосо керек. 
Бул сыяктуу өзүн жылкыга теңөө мотивдери Эсенамандын айтышын-
да бар. Мындай ыр жолдорун башка айтыштардан да кездештиребиз. 
Эгер Эсенамандын: «Торусу болом жылкынын, торгою болом ырчы-
нын дегенин Жеңижок башкараак кайра «иштеп» чыгып, ошол ырды 
анын өзүнө кайра жумшаса, Токтогул да «иштеп» чыгып, аны Жума-
гүлгө багыттаган. Эгер Жеңижок сөз барымтасын беттешкен ырчы 
Эсенаманды жеңүү үчүн кордоп колдонсо, Токтогулда андай аракет 
жок. Токтогул жагымдуу мамилени билдирип, Жумагүлгө карата 
сыпайы сөздү айтат. Акындын сөздөрүндө чебердик менен камтыл-
ган юмор бар. Токтогул өз оюн жаңытып айтуу аркылуу жүрөктөгү 
сүйүү сезимин билдиргенин төмөнкүдөй жообунан ачык байкайбыз. 
Токтогул Жумагүлгө кайрылып, сүйүү жөнүнөн козгоп ырдап калат. 
Ошондо Жумагүл ышкысын билдирүү менен төмөнкүдөй ыр менен 
жооп кайтарган.

Жумагүл:
Торусу элем жылкынын, 
Торгою элем ырчынын.

Токтогул:
О, Жумаш,
Торусу болсоң жылкынын,
Токуган адам минбейби?
Торгою болсоң ырчынын,
Тоо жагалмай илбейби?
Сага Токоң тоорумак салып жүрбөйбү? (2,32)

Кыргыз акындарынын аялдар менен болгон айтыштары көбүнчө 
катуу кордошуу менен өткөнүн Калык менен Балкы кыздын, Жеңи-
жок менен Наркүл, Шекеркыз менен беттешкендеги айтыштарынан 
билебиз. Кайсы бир айтыштарда эки жаштын ортосундагы жылуу 
мамиле, сүйүү сезими чагылдырылган. Жамбыл менен Айкүмүштүн 
айтышы ушундай жылуу мамиледе өткөн. Ошол себептүү Айкүмүш 



282 

Жамбылга карата: «Адептүү мүнөздөрүң жүрсүн ойдо» деген сөзүн 
айткан. Токтогул менен Жумагүлдүн айтышы мазмуну жагынан 
үндөш, бирок өз ойлорун туюндуруу манералары ар башка. Эки ай-
тышта тең адамгерчилик маселеси жогору бийиктикке жеткире да-
ңазаланат, жогору бааланат. Токтогулдагы өзгөчөлүк өз оюн назик 
юмор менен бергендигинде.

Токтогул менен Эшмамбет – эл топтолгон жыйындарда абдан 
көп айтышкан акындар. Булардын «Токтогул Сибирден келгенде 
Эшмамбет ырчы менен учурашканы» аттуу чыгармасынан башка 
дагы «Айтыш» дегени эл арасына кеңири белгилүү. Мында бирин-
чидегидей зор тарыхый окуя сүрөттөлгөн эмес. Эки акындын айты-
шы эңишке түшкөн жана жеңген балбанды мактоодон келип чыгат. 
Айрым маалыматтарга караганда, Коңур-Өгүз деген жерде чоң той 
болуп, Балтабай деген балбан сарттар уруусу тарабынан чыккан Се-
йитбек деген балбанды эңиште жеңип коёт экен. Эшмамбет Балтабай-
ды мактап, Токтогулга тийиштик кылып, ошону менен айтыш баш-
талган имиш. Кийинки так маалыматтарга караганда, айтыш Коңур-
Өгүздө эмес, Торкенде Чотой дегендин ашында болот экен. Балтабай 
чарбакта туулса да, Коңур-Өгүздүн төмөн жагы Чалдыбар деген жер-
ден аял алып, ошо айылда устачылык кылып жүргөн. Өзү алп мүчө-
лүү балбан киши болгон. Малгараев Эсенкулдун жана Кайыпкулов 
Бегалынын айтканына караганда, эки акындын айтышы 1906-жылы 
Торкенде болот. Демек, ошол айтыштан бери сексен жылдан ашык 
убакыт өтүптүр.

Айтышта сөз табуу, каршысындагынын айтканына жооп кайта-
руу беттешкен акындардын экөөнө тең бирдей коюлучу талап, кантсе 
да, айтыш кызыктуу, чыңалуу даражасында өтүүгө тийиш. Ал үчүн 
акындар эчен түрдүү жолго салып ырдоого, ал аркылуу угуучулар-
дын көңүлдөрүн өздөрүнө бурууга умтулары түшүнүктүү. Ар бир 
айтыштын объектиси ар башка. Ошондуктан, айтыштын мазмуну 
кайсы акын менен кандай жерлерде беттешкенине, кандай жагдайда, 
күч сынашканына жараша болмокчу. Токтогул менен Эшмамбеттин 
бул айтышы башкаларынан кескин айырмаланып турганы ушундай 
себепке байланыштуу:

Токтогул менен Эшмамбет – тамамат бирге жүрүп, көпчүлүгү 
бирге ырдашкан замандаштар. Ошон үчүн булардын айтыштары көп. 
Бирок ар бир айтышы өзүнчө мазмунга ээ, анткени тиги же бул кубу-
луш, окуя жана турмуш чындыгы жөнүндө ырдашканда, ал экөөнүн 
диттеп көңүл бурганы жаңы объекти болгон. Өз ойлорун көпчүлүккө 



283

кызыктуу жеткириш үчүн мурдагы айткандарын кайталабай, ырдын 
тунук маржанын берүүгө умтулушкан. Эки акындын андай сонун 
аракети айтыштан айкын көрүнөт. Ал айтышта таасын айтылган сөз-
дөр, таамай салыштыруулар жана башка көркөм каражаттар бар.

Эшмамбет:
Арстанбап,
Чарбактан келген Балтабай,
Балбандыгын айтам ай.
Алын билбей эңишип,
Арымдан келген бир сарттар
Аркаңда асылып жүрөт калтадай.

Токтогул:
Эшмамбет, ырдап турасын, 
Эч нерсени байкабай, 
Элирип топко мактанба, 
Ээгиңдеги сакалың 
Коолап кеткен арпадай. (2,33) – дейт.

Жогоруда мисалга келтирилген алым сабактай эле акындын айт-
кан ырлары өз ич ара так уйкашып, композициясы чың бириктирилген 
строфаны түзгөн. Бирок айтыштын багыты башка. Эшмамбет «сарт-
тар» деп урууну козгоо менен Токтогулга тийиштик кылды эле, ал өз 
учурунда келиштире терс жоопту кайтарды. Эшмамбет Сейитбектин 
жеңилгендеги көрүнүшүн «асылып жүргөн» калтага салыштырды эле, 
Токтогул анын сакалын «коолап кеткен» арпага теңештирди.

Айтышта каршысындагы ырчыга мүнөздөмө берүү менен катар 
кебете-кешпирин сүрөттөп, аны сыпаттап, анын портретин түрдүү 
боёк менен тартышы мүмкүн. Токтогул сакалды козгоп койгон соң, 
Эшмамбет андай «кордоого» чыдабай, улуу акынды «көсөө» деген 
мүнөздөмө берип ырдайт. Айтыш ушул эки түшүнүктүн тегерегинде 
улантыла берет. Бирок айрым ойлор кошулуп, кайсы бир ырда порт-
ретти сүрөттөп көрсөтүшөт. Традициялык кордошкон айтыштарда 
беттешкен ырчылар бири-биринин кемчилигин чукуу менен айып-
тарын ачкан сыңары Токтогул менен Эшмамбеттин «айтышында» 
да кемчилик катары чоң сакал менен көсөөлүктү мотив кылып алып, 
узак айтышкан. Бул сыяктуу кемчиликти чукуп айтуу казак акында-
рынын айтыштарында да көп кездешет. Сакалды кемчилик катары 
сыпаттап айтуу Жамбылда да бар. Ал Өмүрзакка: «Таш жуушаган тоо 
текенин сакалындай эмнеге сакалың саксаңдап кеткен»1 дейт. Токто-

1 Известия АН Каз. ССР: № 55, 1948, 23-бет. 



284 

гул дагы: «Кара эчкинин терисин каптап алган экенсиң, кайра-кайра 
желимдеп, чаптап алган экенсиң», – деп, Эшмамбеттин сакалынын 
көптүгүн эчкинин жүнүнө теңештирген. Мындай сакал менен көсөө-
лүктү мотив маанисинде колдонуу Ботобай менен бала ырчы Сыдык-
та, Т. Шабданбаев менен Ы. Борончиевде да кездешет.

Токтогулдун айтышындагы айрым сөздүн, кайсы бир ырында-
гы образдын ушул күндө учкул сөзгө айланып кеткени кызык көрү-
нүш. «Чаткалга барып калсаңыз устараңызды жанга сала жүрүңүз. 
Антпесеңиз эки-үч күнгө барган меймандын сакал-муруту «коолап» 
кетиши мүмкүн. Электр сакал алгычты иштетейин десең, движогу – 
«Алымкан»1 дешет. «Мындагы «коолап» деген сөз Токтогул менен 
Эшмамбеттин айтышынан алынса: «Алымкан» дегени «Алымкан» 
ырындагы «Бир күнү оору, бир күн соо» деген ыр сабын туюнтуп 
жатат. Ушундан эле Токтогул менен Эшмамбеттин айтышы элге кан-
дай таасир эткени көрүнүп турат. Бул айтыштын өзгөчөлүгү ар бир 
сүрөттөлгөн нерсе бүт дээрлик юмор менен берилгендигинде.

Эки акын катуу кордошкон эмес, бирок чымыркануу менен ай-
тышкан. Экөө сакал менен көсөөнү айтыштын мотиви кылып алып, 
чектелишкен жок. Эшмамбет Токтогулдун алыска айдалганын кем-
чилик катары эске салат. Бирок ушу жерге келгенде катуу кетпей, 
анын ак жеринен азап тартканын баяндайт.

Эшмамбет:
Кагазды билдиң картынан, 
Кармалып кеттиң Шыбырга 
Кай бирөөнүн зарпынан. 
Эки солдат, бир мыршап 
Айдап кеткен артыңан. 
Эл кыдырып, ар жерден 
Сурап жедиң жарты нан.

Токтогул:
Кармалып кеттим калкымдан, 
Азаптуу жолдо камчылап, 
Айдады солдат артыман.
Кармалып кеткен мен элем 
Кас душмандын зарпынан. 
Кайрылып келип, эл көрдүм 
Бар экен тузум жалпыдан.
Өлөт белем ачкадан? 

1 «Чалкан» , № 1, 1975.



285

Сурап жедим жарты нан. 
Эки колпоч урбастан, 
Коржоңдоп качтың сен неге? 
Конушуң Талас калкыңан? 
Беш-алты колпоч «карма» деп, 
Кууду беле артыңан? (2,41)

Айтыш түз сызыкта бир кылка жүрүп отурбайт, анын бурулушу, 
өңдү-дөңдү жери көп. Ар акын улам сөздү буйтап, каршысын жаңыл-
дырууга аракет кылат. Ким аны байкабайт экен, бутунан чалынган-
дай сөздөн жаңылып, беттешкен ырчыдан жеңилип калышы мүмкүн. 
Ал эми айтышта конфликт улам пайда болуп, чымыркануу менен 
өнүгө берет, анткени – биринчинин сөзүнө жараша тартыш дагы күч 
алып, жооп кайтарган акын окуяны башка жакка бурушу ыктымал. 
Ушул жагдай Токтогул менен Эшмамбеттин айтышынан ачык көрү-
нүп турат. Айтышта акын өзүн эркин, ойчул, токтоо кармаган жакшы. 
Ал эми шашып, сөзгө мукактанып калуу акындын терс жагын көрсө-
төт. Токтогул Эшмамбеттин айткандарын ыкыласы менен угуп, ар 
бир ырга кылдат байкоо жүргүзүп, өзүн салмактуу кармоо менен так 
жооп кайтарган.

Эшмамбет: «Сурап жедиң жарты нан» деп, аны менен Токтогул-
ду мыскылдагандай болот. Бирок анын өзү сырткы гана көрүнүш. Ал 
замандашы Токтогулду жамандык ниети менен кордогон эмес. Эш-
мамбет улуу акын Токтогулдун «бирөөнүн зарпынан» кармалганын 
алдын ала эске салып, ошондон кийин гана анын кандай күндү көр-
гөнүн кыскача билдирди. Анын оюна толук түшүнүп, «Ырас, сурап 
жедим жарты нан» деп, Эшмамбеттин айтканына каршы болбой, 
улуу акын «кемчиликти» моюнга алды. Бул диалог аркылуу эки акын 
өткөндөгү адилетсиз бийликти элге туюнтуп жатышат. Токтогул ак 
жеринен айдалды, азапты аябай тартты. Өткөн коомдо өкүм сүргөн 
теңсиздикти эске алуу аркылуу жергиликтүү бийлөөчүлөр менен па-
дышачылыкка карата кыргыз элинин жек көрүү сезимин ойготууну 
көздөшкөн. Айтыштагы айрым строфалар ушул ойду айтууга негиз 
болуп жатат.

Кайсы айтышта болбосун, ар бир акын өзүн жагымдуу көрсөтүп, 
өзүнүн образын өзгөчө жагдайда сыпаттоого аракет жасайт. Айталык, 
биринчи өзүн таланты ташкындаган, беттешкенин жеңип жүргөн, да-
лайга сөз өнөрүн үйрөткөн акын катары боюн көтөрө салып ырдап, 
экинчиси – жок жерден кемчилигин таап, аны сынга алат, мажүрөө 
неме катары сүрөттөйт. Айтыш майданында курч ырдын найзасынын 



286 

учуна алынып, «жүрөгү жараланган» экинчи акын тек моюн бүгүп 
бербей, катуу кайрат менен өзүн көтөрө салып мактап, биринчинин 
«айыбын» ашкерелөөгө чейин барат. Ушундай кагышуунун натый-
жасында эки акындын образы түзүлөт. Бул сыяктуу көрүнүш тради-
циялык чыныгы кордошкон айтышка мүнөздүү. Токтогул менен Эш-
мамбет кыргыздын мурунтан келе жаткан традициялык айтыштын 
салты менен беттешишти. Ошон үчүн чыныгы кордошкон айтышка 
өткөндөй баамдалат. Бирок эки акын бири-бири менен кас ырчылар-
дай катуу жамандашууга, «сакал менен көсөө» өңдүү «айыптарын 
чукуудан» башка эч кандай кордошууга барышкан эмес. Алардагы 
максат – ушундай жол менен айтышты кызыктуу деңгээлге жетки-
рип, элдин черин таркатуу, көңүлдөрүн кушубак кылуу. Ошол себеп-
түү айтыш күчтүү чыккан. 

Айтыштын стили дегенде, анын тили гана эмес, түрдүү жагдай-
дагы ыкмалар, акындын өзүнө таандык импровизатордук-төкмөлүк 
сапаттары, ырчылык жөндөмдүүлүгү көңүлгө алынууга тийиш. Ал 
гана түгүл, тиги же бул акындын ырды аткаруу манерасы, обону ай-
тыштагы айрым өзгөчөлүктү белгилейт. Эң негизгиси тилдин ролу 
зор. Төкмө акындардын таянганы – кыргыз элинин сүйлөө речиндеги 
сөз байлыгы. «Эл ичи – өнөр кенчи» болгон сөз байлыгын жакшы 
билбей туруп, импровизация аркылуу тиги же бул кубулуш жөнүндө, 
коомдук турмуш жөнүндө дароо курч жана көркөм ырларды түзүү 
эч мүмкүн эмес. Демек, айтыштын көркөмдүгү тил менен өлчөлүүчү 
кубулуш. Тилдин маанисине түшүнгөн акын гана угууга жагымдуу, 
көңүлгө толумдуу көркөм ырларды жарата алат. Сөздөрүнүн даана-
лыгы, курчтугу, образдуулугу, сөз запастарынын молдугу жагынан 
Токтогулдун айтыштары көркөмдүгү боюнча жогору бийиктикте 
турат. Токтогул учкул курч сөздөрдү, сүйлөө речиндеги афоризмдер-
ди, идиомаларды, макал-ылакаптарды жана башка көркөм сөз кара-
жаттарын аябай көп билүү менен, аларды чыгармаларына чеберчи-
лик менен кылдат пайдаланган. Ой ачык болсун үчүн Токтогул менен 
Эшмамбеттин «айтышына» көз жүгүртүп көрөлү. «Айтышта» так са-
лыштыруулар: «Аркаңда асылып жүрөт калтадай, коолап кеткен ар-
падай, сүйрөлүп жүрөт маладай» (гипербола), «Ар чеңгелим – беш 
кадак» (литота), «Сарттардын тоголонгон немеси» (параллелизм), 
«Адырга бүткөн жекенсиң, айтышканда нетесиң?» (теңештирүү), 
«Алкымында бир кыл жок, апаңа окшош экенсиң» жана башка көр-
көм каражаттар бар. Жалпы эле Токтогулдун айтыштары идеялык-
көркөмдүк жагынан жогору бийиктикте турат.



287

Токтогулдун репертуарында «угузуу» мотивиндеги айтыш бар 
экени белгилүү. Коргоолдун акын Токтогулдун уулу Топчубайдын 
өлгөнүн угузганы чыныгы маанидеги айтыш эмес. Кыргыздын оозе-
ки чыгармачылыгында ушундай түр кездешет. Кетбука менен Айган-
дын айтышы «угузуу» мотивиндеги айтышка таандык экенин көрө-
бүз. Эгер Кетбука Айгандын баласынын өлгөнүн каймана маанисин-
де табышмак менен угузса, Коргоол түз мааниде ачык айтат. Кетбука 
менен Айган легендардуу ырчылар. Токтогул менен Коргоол – та-
рыхый адамдар. Ошону менен катар Токтогулдун баштан өткөргөн 
окуялары өтө кайгылуу, ары трагедиялуу. Ушундай себепке байла-
ныштуу коомдук турмуш, өткөн замандагы адилетсиздик реалисттик 
тактыкта сүрөттөлөт. Токтогул бул айтышында көбүнчө өзүнүн баш-
тан өткөргөн кайгылуу окуяларын, азапты аябай тартканын, үй-бү-
лөсүндөгү трагедиялык көрүнүштү муңкануу менен ырдайт. «Мени 
армандуу күнгө жаратты» деп муңканат.

Өз оюн элестүү бериш үчүн сөз ачкычы – макал менен ылакапты 
«Мууну болот жалбыздын, муңу болот жалгыздын» (метафора) «Кү-
күгүм учту элимден, күлпөтүм кетти жеримден» (теңөөлөр) «Туура-
туура басканда турумтайдын сыны бар» деген жана башка көркөм 
сөз каражаттарын так колдонуу. Токтогул ушул айтышында феодал-
дык бийлик өкүм сүрүп турган адилетсиз заманды жек көрүү сезими 
менен ырдап, коомдук турмуштагы жат көрүнүштөрдү сынга алды.

Табышмак айтыш – кыргыз менен казак акындарынын чыгармачы-
лыгында кең тараган жана калыс түр, анткени мында кордошуу, бири-
бирин кемсинтүү сыяктуу умтулуштар болбойт. Оозеки чыгармачылы-
гында кадыресе табышмак эки бөлүктөн – табышмактын өзүнөн жана 
жандырмагынан тургандай эле, табышмак айтыштарда да ушундай 
талап коюлат. Бир акын табышмак айтса, экинчи акын аны жандырууга 
тийиш. Эгер тиги же бул акын чече албайт экен, анда анын жеңилгени. 
Колдо бар материалга караганда, табышмак айтыштар эки түрдө кез-
дешкенин байкайбыз. Кайсы бир акындар айтышты кадыресе ыр менен 
баштап, бир топ улантылгандан кийин табышмакка өтүшкөн. Ушундай 
түргө Байгабыл менен Чатаккыздын, Барпы менен Жеңижоктун, Эсе-
наман менен Чоңдунун, Токтогул менен Найманбайдын айтыштарын 
көрсөтүүгө болот. Кээде түз гана айтышты табышмак менен баштап, та-
бышмак менен бүтөт. Талымкыз менен Көбөктүн, Калмырза менен Сар-
баштын, Токтогул менен Нурмолдонун айтыштары мисал болот.

Токтогулдун репертуарында табышмак айтыштар бар экени 
жогорудагы маалыматтан ачык көрүнөт. Нурмолдо дин окуусунан 



288 

окуган, өзүнүн чыгармаларында дин мотивдерин көп колдонгон 
ырчы болгон. Токтогулга айткан табышмактарынан дин ишеними 
билинип турат. Ошондой эле кыргыздын оозеки чыгармачылыгын-
дагы табышмак айтыштын таасири тийгендиги да байкалат. Өткөн-
дөгү кыйын учурду чагылдырган табышмак бар экенин төмөнкүдөй 
мисалдан баамдайбыз.

Нурмолдо:
Калың элдин үстүнө
Буурчак жааган кайсы экен? – деп, суроо койсо,

Токтогул:
Калың журттун үстүнө 
Буурчак жаады дегениң 
Өткөн жылы жазында 
Бардык, адам кырылып, 
Мупа келген эмеспи? – дейт.

Токтогул элди келте оорусу каптап, адамдар көп апаатка учу-
раганын айтып жатат. Ал Нурмолдонун айткан табышмактарынын 
баарын таап, жообун кайтарган. Найманбай айтышты кадыресе ыр 
менен баштап, Токтогулду жеңүүгө аракет кылса да, өзү кыйын абал-
да калганда, айласы кеткен неме табышмакка өткөн. Бирок ал жаңы-
ны өз оюнан чыгара албай, элдик табышмакка кайрылган. Токтогул 
анын табышмагынын жандырмагын чечип, ага так жооп кайтарган.

Улуу акындын репертуарында башка темадагы дагы бир топ 
айтыштар бар. Биз алардын өзүнчө өзгөчөлүгү бар түрлөрүнө гана 
кыскача токтолуп өттүк. Ал эми бизге келип жетпеген айтыштары 
канча! Акындын айтыштары анын чыгармачылыгында басымдуу 
орунду ээлейт жана тематика жагынан ар түрдүү. Токтогул кыргыз 
акындарынын айтыш салтынан сабак алып үйрөнүп, аны улантуу 
менен катар идеялык-көркөмдүк жагынан эң мыкты чыгармалар-
ды жаратты. Анын ушул түрдөгү чыгармалары айтыш традициясын 
дагы бийиктикке көтөрүү менен тематикасын байытты. Акындын 
мазмуну терең, көркөмдүгү жогору турган айтыштары кыргыздын 
башка акындарына таасир этпей койгон жок. Андай сонун жышаана-
ны Совет мезгилиндеги айтыштардан айкын байкайбыз.

Айтыш – төкмө акындар менен бирге өмүр сүрө турган жанр. Улуу 
Октябрь революциясынан кийин социалисттик жаңы коом орноду, тур-
муш өзгөрдү. Импровизатор акындар Совет бийлиги орногондон кийин 
жаңы замандын жарчысы катары кыргыз жергесинде болуп жаткан өз-
гөрүүлөрдү өмүр чындыгы менен тыгыз байланышта ырдашты. Ошону 



289

менен катар айтыш жанрын улантышты. Октябрь революциясынын же-
ңиши менен эл ырчыларынын чыгармалары формасы боюнча улуттук, 
мазмуну боюнча социалисттик түрдө өнүгүп, тематикасы байыды. Со-
циалисттик түзүлүш жаңы аудиторияны пайда кылды. Эгер эски убак-
тардагы айтыштарда ырчылар бири-бирин кордоп, каршысындагыны 
жеңүү үчүн кастык жолго түшсө, советтик мезгилдеги айтыштардын 
максаты, багыты жана шарты башка. Биринчиден, азыркы учурдагы 
айтыштарда бири-бирин кордоп жеңүүгө карай жасаган аракеттер жок. 
Экинчиден, эгер мурунку убактарда ырчылар аш менен тойлордо бет-
тешип, бири-бирин жамандап кордошсо, Совет бийлиги тушундагы 
айтыштар аны жат көрүнүш катары четке какты. Ушуга байланыштуу 
азыркы учурдагы айтыштар майрам күндөрүндө же концерттерде ат-
каруу салтына айланды. Кийинки жылдары телекөрсөтүү учурунда ай-
тышты өткөрүү боло калып жүрөт. Демек, айтыштын багыты да, маз-
муну да шартка карай өзгөргөн. Ошон үчүн ырчылардын традициялык 
төкмөлүк ыкмалары сакталганы менен, айтыштын объектиси кеңиди, 
анын мазмуну тереңдеди. Совет мезгилиндеги айтыштардын камтыга-
ны - колхоз менен совхоз жана башка коомдук өндүрүш тармактары. 
Ал айтыштарда колхозчулар менен жумушчулардын күжүрмөн эмгеги, 
социалисттик мелдештин жүрүшү, алган милдеттенменин аткарылышы 
жана башка жакшы көрүнүштөр сүрөттөлөт. Бул күндөгү айтыштарда 
алдыңкылар даңазаланып, артта калгандар сынга алынат. Анын өзү кем-
чиликти жоюуга карата багытталганы менен мүнөздүү. Демек, советтик 
мезгилдеги айтыштардын тарбиялык-эстетикалык мааниси зор.

Токтогул – акындык поэзиянын чоң салаасы болуп эсептелген 
айтыш жанрынын эң мыкты чебери. Акын айтыш жанрын өнүктүрүү 
менен катар кыргыз акындарынын кыйласына таасирин тийгизди. 
Анын башка ырчыларга тийгизген таасирин эки аспектиде кароого 
болот. Токтогул өзүнүн шакирттери менен бирге ырдашып жүрүп, 
алардын такшалышына, чеберчилигин арттырууга таасир этиши. 
Андай түзмө-түз таалим алгандар Эшмамбет, Калык, Барпы, Алым-
кул, Коргоол жана башка окуучулары экени белгилүү. Токтогулдан 
сабак алып, анын таасири астында айтыш жанрын уланткан Калык, 
Барпы, Алымкул, Коргоол өңдүү окуучулары түрдүү темадагы айтыш 
ырларын жаратышты. Биринчиден, алар устаты Токтогулдун жакшы 
салтын өнүктүрдү. Экинчиден, Т. Шабданбаев, Ы. Борончиев өңдүү 
ырчылар Токтогулду көрбөсө да, улуу акындын адабий мурасынан 
таалим алышты. Токтогул менен Эшмамбеттин айтышында сакалга 
асылуу бар эмеспи. Мына ушундай мотивди Т. Шабданбаев менен 



290 

Ы. Борончиевдин айтышынан да кездештиребиз. Салыштыруу мак-
сатында мисал келтирип көрөлү:

Т. Шабданбаев:
Жаңыдан бүткөн адатың 
Кошо келди айыкпай, 
Ээгинде эки кылың жок 
Кум чайкап кеткен арыктай,

Ы. Борончиев:
Салттуу акын деп жүрсөм,
 Сөз баштадың сакалдан. 
Сакалы жок кишини 
Кууйт бекен катардан? 
Эки боо кылы ээгиңде 
Эчкилер байге ала элек... 
Көп сакалдуу кишилер 
Көргөзмөгө бара элек. 
Сакалыңа мактанба, 
Ошондон жүдөө неме жок.1 – дейт.

Эки акын Токтогул менен Эшмамбеттин айтышынан сөзмө-сөз 
албаса да, жогорку мисалда айрым ой кайталанып турат. Мындай шай-
кеш келүү улуу акындын таасири аркасында келип чыккан го деген 
ой туулбай койбойт. Чоң акындардан Осмонкул 1928-жылы Токто-
гулга жолугушуп, анын ырларын, күүлөрүн уккан. Ал эми акындык 
поэзияда жолугушуу деген сөз – таалим алуу деген сөз. Ошентип, 
Совет мезгилинде жашаган төкмө акындардын көпчүлүгү Токтогул-
ду көрдү жана анын көп кырдуу өнөрүнөн үйрөнүштү. Алардын ар 
түрдүү темадагы мазмуну терең, көркөм айтыштары ушул ойду ай-
тууга өбөлгө түзүп жатат. Совет мезгилинде жашаган эл акындары 
Токтогулдун сонун салтын улантып, айтыш жанрын дагы өнүктүрдү, 
мазмунун тереңдетти. Улуу акын Токтогул баштаган жакшы салт ки-
йинки муундагы төкмө акындар тарабынан улантылганын биз Э.Тур-
суналиев менен Т. Тыныбековдун айтыштарынан да баамдайбыз.

Улуу акын Токтогулдун айтыштарынын идеялык-көркөмдүк өз-
гөчөлүгү жөнүндөгү маселе боюнча төмөнкүдөй корутундуга келе-
биз: Токтогул терең ойчул, коомдук турмушка демократтык көз ка-
рашта караган, адамдарды эң, жогору баалаган, бүт өмүрүн, чыгар-
мачылыгын элге кызмат кылууга арнаган өз доорундагы чоң акын-
дардын көрүнүктүү өкүлү болгон. Ал акындык поэзиядагы айтыш 

1 Ы. Борончиев. Кызыл кырман. Фрунзе, 1970, 176-бет. 



291

жанрын мыкты өздөштүрүп, аны жаңы бийиктикке көтөрдү, мазму-
нун тереңдетти, тематикасын байытты.

Айтыш традициясын улантуу менен катар бул түргө жаңы багыт 
берди. Эгер андан мурунку айтыштарда уруучулук-феодалдык мами-
лелер идеялизацияланып келсе, Токтогул элди урууларга бөлүп-жа-
рууга каршы турду, ал кыргыздарды бүтүн бир улут катары туура көз 
карашта карап, жалпы эле эмгекчилердин үмүт-тилегин, ой-санаасын 
баяндады. Акындын асыл максаты, эзүүчүлөрдү жектеген аракети 
анын Арзыматка, Найманбайга, Карамырзага карата айткандарынан 
жана башка айтыштарынан ачык көрүнөт.

Айтыштын башкы каармандары – акындардын өздөрү. Каарман 
дегенде, биз образды көз алдыга элестетебиз. Токтогулдун айтышта-
рын окуганда, чындыгында, чабыты кең, жез таңдай чоң талантты, 
чоң акынды гана эмес, ошону менен бирге кыялкеч, көп кырдуу са-
патка ээ эң бийик идеалды көз алдыга келтиребиз. Токтогул – акыл-
ман, билимдүү, даанышман, эл максатын баарынан жогору койгон, 
кара кылды как жарган, калыс адамгерчиликтүү акын. Ал кайрат-
туу, эр көкүрөк, ар-намысты бек туткан акын. Андай асыл сапат улуу 
акындын бардык айтыштарынан даана сезилет.

Токтогул – көрөгөч, баамчыл, эл мүдөөсүн көздөгөн анык элдик 
акын. Сибирден келгенде анын Эшмамбет менен болгон айтышы 
жана башка чыгармалары ушул ойду ырастап турат. Ар түрдүү тема-
дагы айтыштары аркылуу Токтогул ашкан юморист жана ашкерелөө-
чү ырлардын, сатиранын чебери болуп көрүнөт.

Улуу акын айтыштарында коомдук турмушту, социалдык-коом-
дук маселени тереңден козгоп, элдин эки кабат эзилип жатканын 
баяндап ырдады. Мурунку жана өз тушундагы ырчылардын ырла-
ры менен салыштырганда, анын өзү Токтогулдун акындык поэзияга 
кошкон жаңылыгы болду. Коомдогу кайчылыктар Токтогулдун ай-
тыштарында сүрөттөлгөн.

Токтогул өткөн заманда эзүүчүлөрдү катуу сынга алып, алардын 
айыптарын ашкереледи, эркиндик жөнүндө кыялданды. Бирок анын 
өзү өткөн заманда кыял бойдон кала берген. Эмгекчилердин эчен кы-
лымдар бою эңсеген ою Октябрь революциясынан кийин гана жү-
зөгө ашты. Ошол күндөн улуу акын Токтогулдун чыгармачылыгына 
кенен жол ачылып, жаңы заманды жар салып ырдады. Токтогулдун 
айтыштары өздөрүнүн таамайлыгы, курчтугу, ырларынын уйкашты-
гынын тактыгы, ыргактуулугу, эң негизгиси эл турмушун кеңири ча-
гылдырганы менен баалуу.



292 

Раиса Кыдырбаева 

ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВ1

(1864–1933)

Токтогул Сатылганов замандардан келаткан төкмөлүк өнөрдүн 
залкар өкүлү. Бул өнөрдүн жаңырык издерин элдик уламыштардан, 
үрп-адаттардан табууга болот жана ал эл тарыхынын узак жолунда 
тынымсыз өнүгүп-өсүп, элдин кайгы-кубанычын, үмүт тилегин бил-
дирип адептүүлүктүн, адамгерчиликтин, жүрүм-турумдун жарчысы 
болуп келди.

Төкмөлүк өнөр бүткүл турушу менен көчмөн турмуштун туун-
дусу. Көчмөн тиричиликтин катаал шарттарында дайыма жер кото-
руштуруп, өйдө-төмөн сүрүлүүгө туш болгон кыргыздар руханий 
маданияттын отурукташкан элдер сыяктуу архитектуралык таш има-
раттарда, же болбосо папирус түрмөктөрүндө сактабастан, негизи-
нен өздөрүнүн эсинде тутуп, жатка сакташты, ал эстелик элдин бүт-
күл тарыхы бою төкмөлүк ыр саптары түрүндө кайра-кайра иштети-
лип көркүнө көрк кошуп келди. Француз окумуштуу-лингвист Клод 
Ажекдин оозеки сүйлөнгөн сөздүн өзгөчөлүгүн белгилеп келип чы-
гарган жыйынтыгына кошулбай коюу кыйын: «Оозеки сүйлөгөн сөз 
– бул толук укуктуу адабий жанр. Мындай кубулушка башталыш 
болгон оозеки адабият сыяктуу анын өзүнүн маданий салттары бар, 
ал жазма адабият менен катар өнүгүп, маданий эстеликтерди сактап, 
бирок, материалдык изин калтырбайт»1. Чындыгында эле дал ушун-
дай. Оозеки адабияттын материалдык изи болбойт, бирок, руханий-
лештирген изин элдин эсинде калтырат, анын акындардын эргүүсү 
менен өнүктүрүлгөн жана көздүн карегиндей сакталган өзүнүн мый-
зам ченемдүүлүгү, кылымдар бою иштелип чыккан салттары бар. 
Ошондуктан, төкмөлүк салттын ажырагыс бөлүгү катары караган 
оң. Бирок, ар бир жаңы аткаруу өткөндү кайталоо эмес, традиция-
лык поэтиканы жаңыртып түзүү жана аны кайтадан өнүккөн талам 
менен айкалыштырып айтып чыгуу болуп саналат. Төкмөлүк бир 
эле учурда традицияга этиет мамиле жасап, сактоого жана аны андан 
ары өнүктүрүүгө мүмкүндүк берет. Сөздүн улуу чеберлеринин поэ-
зиясы кагазга жазылып калбаса да ушинтип өчпөстөн жашай берет. 

1 Кыргыз адабиятынын тарыхы. Кыргыз эл ырчылары. А.Акматалиевдин жалпы редакциясы 
астында. – Бишкек: 2012. 5-том, - 339-353-б.



293

Токтогул Сатылганов акын катары өз элинин оозеки поэтикалык ма-
даниятынын негизинде өсүп-өнгөн, калыптанган.

Токтогул Сатылганов 1864-жылы кеч күздө Кетмен-Төбө өрөө-
нүндөгү Куччу-Суу айлында туулган. Акындын атасы Сатылган буу-
дай, жүгөрү эгип, эптеп күн көргөн кембагал дыйкан болгон. Энеси 
Бурма эл ичинде кошокчу катары таанылган. Элдик көптөгөн жомок-
торду, ырларды жадысында сактаган сөзмөр аял болуп, анын баарын 
Токтогулдун кулагына сиңире берген2. Токтогулдун чыгармачылыгы 
кыргыздар Россияга кошулууга (1855) мажбур болгон мезгилге туура 
келет. Түндүк кыргыздарга караганда, түштүк кыргыздар Россиянын 
карамагына кечирээк өтүшкөн (1876). Россияга кошула электе кыр-
гыздар Кокон хандыгынын зордук-зомбулугуна чыдабай 1873-жылы 
түштүк тараптагы уруулар көтөрүлүш чыгарышына мажбурланган.

Мына ушундай социалдык-саясий кырдаалда акындын чыгар-
мачылык көз карашы калыптанган. Акындын чыгармачылыгынын 
жетилишине кыйла жагдайлар шарт түзгөн, анын устаттары ошол 
мезгилде белгилүү төкмө акындар Чоңду, Эсенаман, Сартбай болуш-
кан, алар өз кезинде акындардын көп муундарына мүнөздүү көркөм 
табитти чыгармачылык салтты өнүктүрүп, ала жүргөндөрдөн. Салт-
туулук төкмөчүлүктө акындар муунун руханий жактан өз ара бай-
ланыштырып турган сыйкырлуу учуктун өзү. Токтогулдун чыгарма-
чылыгы ушул руханий жалпылыктын уландысы болгон, бирок, ал 
уланды анын поэзиясындагы жаңы деңгээлдин башталышында эле. 
Бул жаңы деңгээл Кыргызстандын Россиянын составына киришине 
байланышкан, бул окуя кыргыз коомчулугуна бир топ жаңы социал-
дык өзгөрүштөргө алып келди, патриархалдык көнүмүш турмушта 
бир топ өзгөрүүлөр пайда болду, бирдиктүү администрация түзүл-
дү бул болсо уруулардын арасындагы кагылыштарды басаңдатты, 
барымтанын зордук-зомбулук таасирин жеңилдетти. Ошону менен 
бирге бай-манаптык төбөлдөрдүн бийликке жетишүү үчүн (волостук 
башкаруучу, айылдык старшина) орун талашуу «феодалдык ак сөөк-
төрдүн ортосунда айыгышкан кармаш жүргөн, зордоп күчкө салуу 
кеңири колдонулган»3. Бул шартта уттурган тарапта кайрадан эле ка-
рапайым эл калган. Элдин ушул катмарынан чыгып Токтогул өзүнүн 
бардык чыгармачылыгын кембагалдарды коргоого арнаган.

Акындын алгачкы чыгармалары сүйүү лирикасынан башталат. 
«Насылкан», «Күлүйпа», «Алымкан», «Бактыкыз» деген лирикалык 
ырларында махабатты, кыздардын назиктигин, сулуулугун даңаза-
лайт, жаш куракты өткөрүп жибербей анын жыргалын, тез эле өтүп 



294 

кетүүчү кызыгын көрүп, кармап калууга үндөйт. Селкинин келиш-
кен мүчөсүн буралган тал чыбыкка, жаркылдаган ажарлуу жүзүн ай 
нуруна салыштырат, анын мүнөзүндөгү асылзаадалыкты ырга салат 
(«Насылкан»). Акын синтаксистик параллелизмдин ар түрдүү са-
лыштыруу, теңештирүү жолдору менен тизмектештирип сүйгөнү 
Алымкан жөнүндө элдик ырлардын салтында классикалык махабат 
лирикасын жаратат. Бул ырында акын сүйгөн кызына карата болгон 
алоолонгон ысык сезимин ачып, ички арман-кумарын өзгөчө эргүү 
менен төгөт, ашыгып «ачылган кызыл гүлгө, асемдик буюм дилде-
ге», кыздын адамга ашкере сүйкүмдүү жайдары пейилин, жоругун 
жайкы аптапта жанды сергиткен «көлөкөлүү майданга» салыштырат. 
Ошентип, акын ашыгынын ички-тышкы келбети шай келген керемет 
портретин тартып келип, аны улуу тоолордун бийик чокусунан учуп 
чыккан улуу куш, бакыт кушу катары санап, махабат зардабын тарт-
кан лирикалык каарман өзүнүн бутагына келип конуусун сабылып 
суранат. Алымкандын образы элдик адабиятка махабат жөнүндөгү 
кереметтүү символ катары сиңип калган образ. Бул ыр азыр да ооз-
дон оозго түшпөй сакталып келаткан лирикалык чыгарма.

Өмүрдүн, сулуулуктун гимни, жаштыктын көз ачып-жумгуча 
өтүп кетчү тездиги акындын лирикалык ырларынын түпкүлүктүү 
касиети, ал элдик секетбай ырлары менен тыгыз байланышкан. Бул 
планда акындын мүнөздүү ыры «Гүлдөп ал». Бул ырда өмүрдүн уч-
кулдугун («Кылчайып келбейт өмүрүң», «Кайрылып келбейт өмү-
рүң»), ошол сонун курак өтө электе («Кызык күнүн өткөрүп койбо-
гула, кыздар ай») жагалданып, жасанып («кызыл күрмө шай кийип», 
«кара күрмө шай кийип») гүлкайырдай гүлдөп алууга үндөйт. Кызыл 
гүл, гүлкайыр оозеки адабиятта жаштыктын символу, Бирок, ал тү-
бөлүктүү эмес, тез соолуй турган мезгил. Ошондуктан, «кыз экен-
де гүлдөп ал» дейт акын. Турмуштун түбөлүктүү кыймылда экенин 
көрсөткөн элдик философиянын стихиялык диалектисине сугарылып 
акындын мындай ырларына «Жыргалы сенсиң дүйнөнүн», «Эрке 
сары», «Күлүп койсоң жымыңдап» ж. б. кирет. Айрыкча, ушул маа-
нидеги адамдын турмуштагы орду жөнүндөгү ырга «Дүнүйө» кирет. 
Акын дүнүйөнүн чексиздигин эскере келип «опосу жок дүйнөнүн тү-
бүнө ким жетерсиң» деп, бир образдын артынан экинчисин тизмек-
тештирет. Бул дүйнөнүн жаркын жагы менен караңгы жагы жөнүндө 
бүтүндөй бир өз ара түйүндөшкөн ой жүгүртүүнүн келебин чубап, 
аны ырааттуу өнүктүрөт: – келериңде дүнүйө адамга толукшуп чык-
кан айдай, өзөнгө бүткөн талдай, мөмөлүү дарак шактай, айры өркөч 



295

нардай, аргымак минип ойногондой, адырдан соккон желдей, алтын 
жагоо куштай, ташкын дайра селдей, караңгы үйдө чырактай, ташып 
чыккан булактай болсо, кетеринде дүнүйө анын тескерисинче түргө, 
паралелдүү карама-каршылыкка өтөт, ал – суу жүрбөгөн сайга, 
кышкы чилде музга, кол жеткис бийик белге, көз жеткис бийик зоого, 
капкагы сынган комузга, мөмөсү түшкөн шакка, карматпас бороон 
желге, туурдан учкан бүркүткө, мергенден качкан кийикке, суусу 
соолгон кудукка, желсиз өчкөн чыракка айланат деген укмуштуудай 
сүрөттөөлөрдү колдонот, параллелдүү ассоциацияларды биринин ар-
тынан бирин куюлуштуруп берип отурат. Мындай көрүнүштү акын-
дык импровизациянын бийик чегине жеткен чыгармачылык десе 
болот. Акын мурдатан даяр, салттуу болуп калган ыкмаларды чебер-
чилик менен колдонуп, турмушка, дүйнөгө болгон мамилесин, айла-
насында өтүп жаткан кубулуштарга философиялык көз карашын өз 
алдынча түшүнүүсүн билдирет. Дүйнө акын үчүн бул жарык менен 
караңгынын, жакшылык менен жамандыктын, өлүм менен өмүрдүн, 
жаратуу менен кыйроонун түбөлүк күрөшү. Акындын көз карашы, 
жер үстүндөгү өмүр жападан жалгыз чыныгы өмүр, өлгөндөн кийин 
адамга эчтеке калбайт, бул чыгарманын башкы идеялык маанисине 
жатат. 

«Аккан суу» деген ырында акын бул оюн улантканы байкалат. 
Ал аккан сууну жашоонун алгачкы булагы катары баалайт. «Кырк 
миң жыл жердин астынан карып чыккан аккан суу» жер үстүндө-
гү жан-жаныбардын бардыгын сугарат, гүлдөп, жайнап өнүгүүсүнө 
шарт түзөт. Акындын башкы ою: бардык тирүүчүлүк, жашоо суу-
дан. Токтогулдун аккан суу жөнүндөгү ушул жыйынтыгы, байыркы 
гректердин натурфилософиясынын өкүлү Эмпедоколдун ою менен 
шайкеш келет: «дүйнөнүн түзүлүшү,– дейт ал,– төрт негизден: от, 
аба, суу, топурактан турат»4. Көрүнүп тургандай сабатсыз акындын 
да сууну ырга кошуу менен аны жердеги турмуштун алгачкы негизи 
деп санайт. Токтогулдун кадимки реалдуу адамдын турмушун даңа-
залоо багыты, анын оптимисттик демин жана чыгармасынын чордо-
нун түзөт, ал бардык ырларында кызыл сызык менен аралап өтөт, 
кашкайта көрсөтүлөт. Ушундай идея анын адеп-ахлактык, санат-на-
сыяттарында, айталы «Түз жолуңдан чыкпагын», «Насыят», «Санат», 
«Үлгүлүү ырлар» ж. б. чыгармаларында ырааттуу жүргүзүлөт:

Шибердин көркү – мал менен,
Жылкынын көркү – жал менен,
Жылдыздай жанган кара көз



296 

Жигиттин көркү жар менен.
Кылычтын көркү курчунда,
Кундуздун көркү сыртында
Адашкан душман жоо келсе
Азамат көркү журтунда.
		   («Үлгү ырлар»)

Жакшылыкка, адилдикке, чындыкка ишенүү акындын төкмөлүк 
поэзиясынын эң бир таасирлүү сапаттарынын бири, анткени анын 
чыгармачылыгы түпкүлүгүндө элдик философиянын имандык, гума-
нисттик ченине барып такалат.

Акындын сынчыл ой жүгүртүүсү, көрөгөчтүгү жана элдин тагды-
ры жөнүндө терең ойлонуусу кээ бир залим манаптарга жага берген 
эмес. Ошолордун арасына Рыскулбектин балдарына да акындын ыр-
лары жага бербегендиги көрүнүп турат. Токтогул менен Рыскулбек-
тин балдарынын ортосунда кандайдыр бир келишпестик пайда болот, 
акын алардын элге кылган кысымчылыгын өзүнүн «Беш каман» деген 
ырында ашкерелеген. Бул ырды өзүнчө микросюжеттүү новелла десе 
да болот. Ырда «тырмагы уу бүркүттөй» жырткычтык менен айыл-
дын кедей-кембагалдарын талаган Рыскулбектин тукумдарынын за-
лимдиги баяндалат. «Балапандай уйпалап», чыгым салып, эл жеп, 
«жалдыратып жардынын жалгыз атын жеп», «жетим, жесир, алсызга 
карабаган», «жетилсин деп жардыны санабаган» ашкан залимдерди 
«каман» атап, акындын ашкерелөөчү ыры өз бийиктигинин кыл чо-
кусуна жетет. Акмат, Дыйкан, Атакан, Миңбай, Эгемберди, Бактыяр, 
Керимбайлардын аттарын ачык атап, ал турсун алардын ар биринин 
кимдигин кашкайта даана көрсөткөн мөөрдү «алдамчы, жалганчы, 
жардамчы» деген сөздөр аркылуу-беттерине басат. Акындын ачык 
каршы чыгышы тигил «билермандардын» жанын күйгүзөт. Токтогул 
өзүнө келчү коркунучту алдын ала билип турса да, өзү тандап алган 
чынчыл жолунан баш тартпасын эр жүрөктүүлүк менен билдирет:

Уу тырмактуу беш каңкор,
Өлтүрсөң да жалынбайм,
Эки келбейм жаралып
Өлгөн соң кайта табылбайм.

Ушул ырдан тартып Рыскулбектин тукуму ыңгайлуу учурду 
күтүп жүрүп, 1898-жылы Анжиян көтөрүлүшүнө Токтогул катышкан 
деген жалаа менен падышалык бийликтин өкүлдөрүнө жеткиришкен. 
Ошондон кийин Токтогул көргөзүлгөн эле жылы камалып, өлүм жа-
засына өкүм кылынган, Бирок, ал кийин 7 жылдык сибирдик сүргүн 



297

менен алмаштырылган. Мына ушундан улам эл булбулунун узак мез-
гилге созулган азап тартуусу, нечен кыйынчылыктарга туш болушу 
башталат. Патриархалдык кыргыз коомчулугунун көнүмүш катна-
шынан таптакыр тааныш эмес жаңы жээкке сүрүлүш акынга оңой 
эмес кыйынга турган, анын үстүнө орус тилин билбеген Токтогулдун 
абалы өзгөчө оор болду. Токтогулдун сүргүнгө айдалганда эл-жери, 
энеси менен коштошуусу элдин арман ырларынын мотивинде тү-
зүлгөн. «Кош элим» деген ырында акын өзүнүн энеси, аялы, баласы 
жана эл-жери менен коштошуу, айрылуу арманы айтылат:

Жесир калды алганым,
Жетим калды балдарым.
Алдейлеп мени өстүргөн
Апакем ыйлап зарладың.

Акындын мекени менен коштошуусу эч нерсе менен айыктыра 
алгыс терең жарат, андан акындын ички азабы, кайгы-муңу даана 
байкалат. Акындын поэзиясы ушул кайгы-касыреттен улам бийикке 
көтөрүлөт, бул элинин кайгы-муңун жана ошондой эле башка элдер-
дин кыйын абалын түшүнүүгө мүмкүндүк берет. Көтөрүлүшкө ка-
тышкан делип акын менен кошо соттолгон Болот Жыртаковдун эс-
керүүсүндө5 алар Анжыян түрмөсүнөн чыгып Красноводскиге, андан 
Москвага жана Иркутскиге барышкан. Сүргүндөгү алгачкы жылдар 
акындын өмүрүндөгү өтө оор жылдар болгон, ата-журту, туулган же-
рине карата сагыныч-куса акындын назик жүрөгүн бекем чырмайт. 
«Аман кетер күн барбы», «Туткундагы арман» деген ырларынын аты 
эле акынды ээлеп алган ой-сезим жөнүндө кабар берет. Тууган жер, 
ата мекен Токтогул үчүн көксөгөн, самаган алыстагы эң сонун жер 
болуп эсептелет:

Балыгы сууда чалкыган,
Куулары көлдө калкыган,
Улары тоодо үн салган,
Кийиги зоодо тынч алган.
Бугусу кирип чакырган,
Элиги черде бакырган,
Жайлоосу жашыл жибектей,
Жели жумшак балкыган,
Токою жашыл бүр алып,
Булбулдары таңшыган
Жыпар жыттуу асыл жер.
(«Элиме качан жетемин»)



298 

Акын тууган жерин сагынуу, күсөө аркылуу жаңы күч, жаңы 
эргүү, жашоого болгон жаңы ишеним табат. Токтогулдун колунан 
кишенин алып дүмүр казып токойго жибергенде бир аз эркин болуп, 
балта менен комуз чаап, балалайканын кылын тагып алат да, күү чер-
тип ырдайт. Акындын тилин түшүнбөсө да сүргүндөгүлөр дароо анын 
талантын түшүнүшө баштайт. Солдаттар ага бир кыйла жумшак ма-
миле кыла баштайт. Ачкачылык менен суукту, Уралдын жерин, Си-
бирь жолдорун жөө басып, Байкалга жетип, жолдо тилемчилик кылып 
жүрүп да акын адамга болгон ишенимин жоготпогон. Акын «Туткун 
ырында» көрсөткөндөй сакал, чачты агарткан сүргүндүн адам чыда-
гыс оор шартында аны ушул ишеним сактап жана аман алып калга-
нын көрсөтөт. Токтогул төкмө акындардын ичинен кедейдин шор аяк 
үлүшү туш келип, кыргыз тоолорунан Сибирдин каторгасына чейин 
жылаңайлак басып өткөн жападан-жалгыз акын, ал сөздүн түз маа-
нисинде өзүнүн жан териси менен, жан дүйнөсү менен ушул карама-
каршы туруп тогушунун азабын көргөн. Туткундардын денеси да, жан 
дүйнөсү да күзөтчү солдаттардын өтүнүчүнүн таманы астында ылайга 
тебеленген бул сүргүндө Токтогул бийик адамдык кунун жоготподу, 
өңү окшошпогон менен тагдыры өзүнүн тагдырына окшогон башка 
адамдардын кайгы-муңун, боорукердигин сезе билди, ага кучагын 
жайды. Ошентип, айдоодо жүргөн мезгили Токтогул үчүн оор болсо да 
ага турмуштун улуу мектеби болду. Анын көз карашы кеңейди, өзүн 
курчап турган дүйнөнү, турмушту жаңыча ой жүгүртүү менен толук-
тады, анын поэзиясы улуттук тар алкактан чыгып, жалпы адамзаттык 
маңыз менен байыды. Бул учурда акындын төкмөчүлүгү өзүнүн куль-
минациялык чегине чыгып, анын ырлары социалдык чыңалуусу боюн-
ча кыргыздын салттык акындык поэзиясынын кыл чокусуна жетти.

Сүргүндө бирге жүргөн жолдоштору Токтогулдун качып чыгы-
шына жардам беришет. Буга байланыштуу «Качкандагы ыр», «Ай-
лымды көздөй жол тарттым, ак шумкар куштай кагынып» деген ыр-
лары жаралат. Бул ырлар Сибирдин катаал жолдорунда, казактын ээн 
талааларында ач, жылаңач мусапыр болуп тентиген акындын ырла-
ры эле. Бирок, ал тууган жерге жетүү жөнүндө ойлордун толкунунда 
болуп, аны канат кылып байланган. Ушул асыл ой узак жолдун бар-
дык азап-тозокторун жеңүүгө жардам берди. «Качып келе жаткан-
да», «Көчөдө өлчү күнүмбү?» деген ырларында «кайыр сурап, жан 
сактап» келе жатканын баяндайт. Узак жол акындык терең ой жүгүр-
түүнүн, өткөн өмүргө кайрадан териштирип баа берүүнүн да жолу 
болду. «Көчөдө өлчү күнүмбү?» деген жолдогу ырында:



299

Күкүк элем сайраган
Күлүк элем талбаган.
Күлпөтү болуп дубандын
Гүлү элем жайнаган... – 

деп, өткөн күнүн арман менен эскерип, ошол асыл башы оңбогон 
залимдердин жалаасы менен «канаттуу куштар жете албас чөлгө 
барып» кордолгонун баяндайт. Ушундай кыйгач оомалуу, төкмөлүү 
тагдырдан кийин акындын астында төмөнкү ырында баяндалган мак-
саттар турган:

Кетмен-Төбө жериме
Барып өлсөм арман жок,
Керимбайдан кегимди
Алып өлсөм арман жок.
Агайын тууган элимди
Көрүп өлсөм арман жок.
Амандык сурап колумду
Берип өлсөм арман жок.

Токтогулдун жолдо чыгарган ырларынын ар бири тууган жерге 
болгон чексиз кусалык менен сагынычка толгон. Токтогулдун өз 
эсебинде жыйырма төрт күндөн кийин казак жерине жетет. Акын 
«Салам айтып турамын, бир тууган казак калкына» деп бир боордош-
тук сезим менен элге кайрылат:

Бир кезекте мен дагы
Комузду тилге келтирген
Коргошундай жан элем,
Буралган кырчын тал элем,
Түптүү калктын тили элем,
Топ жыйындын гүлү элем.

«Бутакта жалгыз сайраган» ушул булбулдун башына түшкөн 
мүшкүлүнө, арманына казак боордоштордун көңүлүн бурат, алардын 
арасында акын Сулейман, Акмат, Авитайлардын аттарын эскерет. Ал 
адамдар Токтогулду ат-тон менен жабдып жолго чыгарышат. Акын-
дын алдында дагы да канча баса турган жол жаткан. Бирок, ал жол эми 
көксөгөн максатына, ата-конушуна түз жеткирүүчү жол эле. Акындын 
«Казак жеринде» деген ыры Сибирде туткунда жүргөн ырлары менен 
темасынын өнүгүшү, баяндоо стили, поэтикалык оромдору менен бир-
дикте түзүп, анын логикалык жактан уландысы болуп саналат.

1910-жылдын күзүндө 12 жылдык сүргүндөн кайткан акын көк-
сөгөн ата конушунун чегине алгач кадам таштап, эңсеген эли менен 



300 

амандашат. «Эңсеген элим аманбы?» деген ырында акын биринчи 
кезек элине кайрылат. Акын өзүнө ушунчалык кымбат, узак мезгил-
дер кыялында гана жашаган бир тууган эли менен алгач жолугуш-
канда кубаныч-толкундоосун, айдоодо жүрүп жыйылган арман-му-
ңун, өз элине болгон сагынычын ырга салып төгөт:

Күч-кубатын байларга
Сордургандар аманбы?
Каны качып алсырап
Болдургандар аманбы?
Жылаңайлак тоо-ташты
Жол кылгандар аманбы?

деп, Токтогул мээнет менен күн көргөн кедей-кембагалдарга кайры-
лат. Эл жөнүндөгү тема акындын бардык чыгармасынын башынан 
аягына чейин кызыл сызык менен өтүп, кашкая көрүнөт. Мейли кай-
гылуу мезгилинде, мейли кубанычтуу учурунда болсун төкмөчүлүк 
эргүүсү алды менен элдин образы менен байланышат, элдин кай-
гы-кубанычына кайрылуу менен аны өзүнүн жан дүйнөсүнүн абалы 
менен салмактайт. Биз мурда белгилегендей, акын айдалып кетерде 
элге коштошуп жатып, кайрылып келсем деген үмүт-тилегин билдир-
ген, кайтып келгенден кийин акын аларга кайтадан кайрылып, «аман 
барсыңбы?» деген рефренди үстү-үстүнө кайталоо аркылуу өзүнүн 
элге өзгөчө куса болгон көңүлүн билдирет:

Мен кеткенде аркамдан
Чыккан аман барсыңбы?
Кулак салып ырымды
Уккан аман барсыңбы?
Канча жылы көрбөгөн
Калкым аман барсыңбы?

Бул элге кайрылуу ыры акындын төкмөлүк стихиясынын кыл чо-
куларынын бири, ал акындын көп сандаган чыгармаларынын барды-
гына мүнөздүү болгон руханий касиеттерин өзүнө чогултуп, топтош-
туруп чагылдырган шекилдүү.

Токтогулдун элине келиши ага кубаныч менен бирге кайгы да 
алып келет, ал жокто жалгыз уулу Топчубай өлүп, аялы акынды күт-
пөстөн башка бирөөгө турмушка чыгып, энеси кайгыдан абдан карып 
калган болот. Токтогулга уулунун чарчап калганын Коргол акын ыр 
менен угузат:

Учук өтпөс ийнеден
Уулуң Топчу жалгызды



301

Учурдук жалган дүйнөдөн,
Жибек өтпөс ийнеден
Жибердик ушул дүйнөдөн...

Ушундай салттык каймана айтуу аркылуу, синтаксистик па-
раллелизм формасында Коргол Токтогулдун жаралуу көңүлүн аяп, 
этияттык менен укмуштуу оор кабарды угузат. Токтогул бул кабар-
га Корголдун ырына үндөштүрүп төкмөлүк ырдын ыргагында жооп 
кылат:

Каркылдап каздар көл сактайт,
Кара ылачын көл сактайт.
Карып калган атакең
Кай жакка барып жан сактайт?

Ошентип, эки акындын жолугушу аз гана убактылык жагдай-
да Токтогулдун туткундан кайтышы жана анын уулунун өлүмү жө-
нүндөгү кайгылуу кабарды камтыган чакан сюжеттүү новелланы 
пайда кылат. Ошол кездеги белгилүү төкмө акындардын көпчүлүгү 
анын чеберчилигинен үлгү алыш үчүн, насаат угуш үчүн ага ачы-
лышы бекеринен эмес, алар анын ар бир сөзүн, ар бир музыкалык 
ыкмасын көкүрөгүндө сактап калышты, кармап калышты эңсешкен. 
Токтогул акындар Тоголок Молдо, Калык Акиев, Барпы Алыкулов, 
Алымкул Үсөнбаев, Коргол Досуевдер менен жолугушканы белги-
лүү, булардын көпчүлүгү Токтогулду өзүнүн устаты эсептешкен. Эл 
ичинде Токтогулдун Эшмамбет, Найманбайлар менен айтышы кеңи-
ри тараган. Ушундай-беттешүүлөрдө акындардын чеберчилиги, чу-
кугандай табылган көркөм сүрөттөөлөрү, курч жооптору элдин зор 
кубаттоосуна ээ болгон, мындай айтыштар элдин эсинде узакка сак-
талган жана ооздон оозго өткөн. Төкмөчүлүк өнөрдүн мыйзам ченем-
дүүлүгү биринчи иретте, каршысындагы акын сунуш кылган темага 
дароо илип алып, ошол замат ага жаңыдан жаратып төкмөлүк менен 
жооп берүүнү талап кылат. Өнөрдүн бул түрүнүн башкы касиетте-
ринин бири дал мына ушунда, акындын чеберчилиги жана бышып 
жетилгени адатта ушуну менен тастыкталат. Эки акын ар кимиси өз 
алдынча, кийинкиси мурункусунун жолун жолдоп, бир бүтүн сю-
жеттүү сүрөттү жаратышат. Төкмөлүк айтыш белгилүү бир баянды 
жаратуу үчүн поэтикалык чеберчиликтин, өнөрдүн өзгөчө бир ыгын 
талап кылат, ал жеке куюлушкан уйкаштыктан гана турбастан, чуку-
гандай сөз тапкычтык менен да коштолууга жана алдыдагы айтыл-
ган төкмө ырдын үлгүсүнө жооп бергидей болууга тийиш. Токтогул 
бул өнөрдө эч кимди алдына салбаган. Токтогулдун Тоголок Молдо, 



302 

Эшмамбет, жаш акын Калык менен айтышып таанышуусу ушул ыкта 
түзүлгөн. Акындын төкмөлүк өнөрү жана музыкалык чеберчилиги 
тууралуу музыковед В. Виноградов эң бийик баа берген: «Токтогул 
сейрек, өзгөчө көрүнүш болгон. Анын таланты көп кырдуу жана би-
ри-бирине төп келишип айкалышкан»6. Чындыгында эле анын көп 
кырдуу таланты бири-бирине төп келишип, айкалышып турган, ал 
төкмө акын, музыкант аткаруучу жана композитор болгон. Токто-
гулдун төкмөлүк өнөрүнүн маанисин түшүнгөн анын душмандары 
1913-жылы ар түрдүү жалган жалаа менен акынды кайрадан карма-
тышып, Наманган түрмөсүнө каматышат. Бул кабар элди дүрбөлөңгө 
салды, акын Калык, Эшмамбет, айылдан айылга кыдырышып Токто-
гулду бошотуп алууга акча, каражат топтошту, анын натыйжасында 
алты айлык камактан кийин акын эркиндикке чыкты. Ушул мезгилде 
болсо керек, Токтогул «Замана» деген ырын жаратат. Акын өзү жа-
шаган заманды мүнөздөй келип, аны кедейлерди бийлөөчү төбөлдөр 
тебелеп-тепселеген зордук-зомбулуктун заманы деп атайт: «ажыдар-
дай залимге арбатканың замана», «ач бүркүткө түлкүдөй алдырган-
сың замана». Бул ырда акындын ичтеги күйүтү замананын бузуктар-
дын алдында алдыргандыгы, арманы берилет. Ошондуктан, Октябрь 
революциясынын жеңишин Токтогул чоң кубаныч менен кабыл 
алган. Ал чын дили менен партиянын ишин, В. И. Ленинди, Совет 
бийлигин, айылды коллективизациялоону даңазалап ырдап чыкты. 
Токтогулдун «Кандай аял тууду экен Лениндей уулду», «Жаркылда-
ган большевик», «Ырыска бүткөн Ленин» деген ырлары, өзү эле көр-
гөзүп тургандай, жаңы доорду жаңы заманды, Октябрды даңазалаган 
ырлар. Эркиндик алган элге кайрылып акын насыят түрүндө: «ту-
шалган темир чидерден, бошоткон бутун элимдин», «атадай баккан 
алдейлеп», Лениндин амандыгын тилөөгө чакырат. Ушундан тартып, 
Токтогулдун төкмөлөрү эски менен жаңынын салыштыруу аркылуу 
Совет бийлигинин жетишкендиктерин, эркин эмгекти даңазалайт. 
Токтогул бүт дили менен жаңы замандын адамгерчилик идеалдарына 
ишенет, ошого элди кызмат кылууга чакырат, «кулдуктан сени кут-
карган» бул адилет бийликке «ыракмат айт, алкыш айт» деп эскерет. 

Токтогул кыргыздын улуу төкмө акыны гана эмес, теңдешсиз 
чебер музыканты да. 1928-жылы акындын күүлөрүн А. В. Затаевич 
жазып алып, баа жеткис кызмат кылган. А. В. Затаевичтин редакция-
сы астында 1934-жылы Музмамбастан чыккан 250 ыр жана күүнүн 
ичинен он сегизи Токтогулдан жазылып алынган комуз күүсү болу-
чу7. А. В. Затаевич бизге акындын эсте каларлык портретин жазып 



303

калтырган: «Сырткы түрү боюнча бул чакан бойлуу кичинекей көз-
дөрүнөн мээрим төгүлгөн, туурулган бырышсыз кызыл жүздүү, кар-
дай аппак сакал карыя экен. Эч качан өзүнөн ажырабаган комузун 
шырылган чапанынын кең өңүрүнүн астына сыртынан эч билиндир-
бей катып жүрөт, кебетеси, комузун мойнунан ички куруна кыста-
рып алат окшойт. Комузду көп жана көңүлдөнүп чертет»8. А. В. За-
таевич Токтогулдан ал жолу «Тогуз кайрык», «Шыңгырама», «Тең-
селме», «Миң кыял», «Көкөй кести», «Терме» ж. б. бир катар күүлөр-
дү жазып алган.

1928-жылы Токтогул Пишпекке чакырылат, аны менен бирге 
Муратаалы Күрөңкеев, Карамолдо Орозовдор да чакырылат. Бул ча-
кырууну Токтогул зор кубаныч менен кабыл алат. Пишпек шаарын 
«арааны жүрүп турган» азыркы элдин символу катары карап, «бири 
да картаң көрүнбөйт» деп, мындагы эл жаңырган, гүлдөгөн жаңы 
эл экенин символдоштуруп ырдайт. Тилекке каршы жетекчилер өз 
ишин жетиштүү даражада тейлеп алууга кудурети али жетишсиз бол-
гондуктан Токтогулдун чыгармачылыгына чыныгы баа бере алыш-
кан эмес. Акын өзү бул жөнүндө минтип ырдайт:

Чакырып барды Пишпекке,
Барбайт элем өзүмчө,
Чакырып алды милдетке
Кээ бирөө сүйсө «Токо» деп
Кээ бирөө мени сүйбөдү
«Келжиреп калган экен»,–деп.

Албетте, мындай мамиле акындын сезимтал көңүлүнө оор тийди, 
ушундай мамиле сөзсүз акындын оптимисттик поэзиясынын отун 
өчүрүүгө себепкер болду, издегенин таап кайра жоготууга учураган-
дай болду. Турмушта көптү көргөн, көп азап чеккен көп ойлонгон 
жана акыйкатты издеген акындын жүрөгү жаңы замандын жалганды-
гын да сезип калгандай болду.

Акын 1933-жылы 69 жаш курагында өз жери Кетмен-Төбөдө 
дүйнөдөн кайткан. Кыргыз эли анын жаркын нур төккөн жана жа-
шоо-турмушту сүйүүгө үгүттөгөн ырларын жоготпой, төкпөй, бүгүн-
кү күнгө чейин сактап келди.

Пайдаланылган адабияттар

1 Ажек К. Возможности языка. Курбер, 1986. апр. 24-бет.
2 Токтогул. Чыгармалар жыйнагы. II том. – Фрунзе, 1968.



304 

3 История Киргизской ССР. Т. I. – Фрунзе, 1968. С. 370.
4 Семушкин А. В. Эмпедокл. – М.: Мысль, 1485. 66-бет.
5 Жыртаков Б. Улуу акын жөнүндө менин эскерүүлөрүм. Токто-

гулга гүлдесте. – Фрунзе, 1964. 12–18-беттер.
6 Виноградов В. Токтогул Сатылганов и киргизские акыны. – М. 

– Л., 1952. 103-бет.
7 Затаевич А. В. 250 киргизских инструментальных пьес и напе-

вов. – М.: Музгиз, 1934.
8 Затаевич А. В. 250 киргизских инструментальных пьес и напе-

вов. – М.: Музгиз, 1934.
9 Ошондо эле. 187-бет.

Муңдук Мамыров

ТОКТОГУЛДАН АЛГАЧ ЖАЗЫЛГАН ЫРЛАРЫ ЖӨНҮНДӨ1

Өткөндөгү кыргыз акындарынын ичинен Токтогулдун чыгарма-
чылыгын изилдеп үйрөнүүгө бөтөнчө көңүл буруп келе жатканы баа-
рыбызга эбактан маалым. 

Мейли анын чыгармалары жыйнак түрүндө чыгышы, мейли 
изилдениши жагынан болсун башка акындардан ал өзгөчө айырма-
ланат. Токтогулдун чыгармачылыгын изилдеген көп макалалар, кан-
дидаттык диссертациялар жазылып, бир нече монографиялар да Ток-
тогулдун чыгармалары качантан баштап жыйналганы, кайсы ырлары 
биринчи жазылып алынганы жөнүндө азырынча кылдат текшерилип 
аныкталган так маалымат жок. Бар болгондору да жалпыланган ойдун 
тушоосунан чыга албай келатат. Мындай түрдөгү маалыматтар адат-
та жыйнактарга жазылган кириш сөздөрдө гана айтылган. Анда көп 
жыйнактардын ичинен түзүү принциби, чыгармалардын жайгашты-
рылышы, илимий жабдуулары жагынан мурункулардан өзгөчө айыр-
малангандарынан жана акындын өмүр баянынан кабар берген очерк-
тен гана мисал келтирип көрөйүнчү. «Токтогул Сатылганов» деген ат 
менен 1956-жылы чыккан жыйнакты (бул бешинчи жыйнак) түзүүчү 
Д.Сулайманов жазган баш сөздө: «Токтогулдун ырлары көзү тирүү 

1 Кыргызстан маданияты №44 (1188) 2-ноябрь, 1989-жыл



305

кезинде кагазга жазылып калган эмес. Бул кырдаал бир эле нерсе 
менен түшүндүрүлөт. 

1928-жылы Токтогул эл чыгармачылыгынын олимпиадасына ча-
кырылат. Токтогул Фрунзеге келгенде Совет өкмөтү жөнүндө бир 
канча ырларын ырдайт. Бирок, айрым улутчулдар Токтогулга анча-
лык баа бербей, аны кордогон учурлары да болгон. Таланттуу компо-
зитор, этнограф Затаевич өз демилгеси менен Токтогулдун бир канча 
күүлөрүн жазып, кийин Музгизден бастырып чыгарган. Эл душман-
дарынын ошол каршылыктары жөнүндө акын төмөнкүнү айткан.

Кээ бирөө сүйсө Токо деп,
Кээ бирөө мени сүйбөдү.
Карыптырсың чал деди,
Кайтара кетип кал – деди.
Карыганда жанды кыйнабай,
Тынч эле жатып ал деди.

Бул фактылар улуу акындан ырларынын өз мезгилинде жазылып 
алынганына жана айрым улутчулдар ага түздөн-түз тоскоолдук кыл-
гандыгын далилдейт»(20-бет) – деп көрсөткөн.

Көрсө, ушул карама-каршылыктуу ойлордун түпкү теги Ж.Бө-
көнбаевдин «Токтогулдун өмүрү» деген очеркинен алыныптыр. 
Очерктен «Кыргыз акындарынын чыгармаларын жана кыргыз эли-
нин фольклорун жыйноо үчүн Совет өкмөтү эчен каражаттар бер-
ген. Эл агартуу комиссариатында, илим-изилдөө институтунда уялап 
алышкан улутчулдар бул каражаттарды өздөрүнүн душмандык иш-
тери үчүн жумшашкан.

Кыргыз элинин атактуу акыны Токтогулдун ырларын жыйнаш-
кан эмес. Токтогулдун ырлары алардын душмандык иштерине чагыл-
гандай сокку берерин билишип, улуу акындан ырларын жыйноодон 
баш тартышкан.

Буржуазиячыл-улутчулдардын улуу акынды көрө албастыгына 
дагы бир мисал:

Ошол 1928-жылы күзүндө келгенде Токтогул концертке каты-
шат. Ушул концертте болгон окуя жөнүндө кыргыздын эмгек си-
ңирген артисти Касымаалы Эшимбеков мындай деп эскерет: «Мен 
концертке конферансы (айтып берүүчү) болдум эле. Токтогул чыгып 
ырдады. Карып кетсе да жаштай күүлүү киши экен. Комуз чертип 
ырдап элге өзүнүн сонун өнөрүн көрсөттү. Эл кайра-кайра сурашты.

– Үстөлгө отуруп талып кеттим, комуз чертүүгө ыңгайсыз экен,» 
– деди Токтогул.



306 

Пол чаң эле. Мен пальтомду акынга төшөй койдум. Ошондо 
залда биринчи катарда отурган-бети кара Жолдошов: «Ой сен кандай 
боорукер баласың, итке темирдин кереги эмне?!» – деп кыйкырды. 
Мына кыргыз элинин душмандары, байлардын дөбөттөрү улутчул-
дар улуу акынга ушундай мамиле кылышкан. Буржуазиячыл-улут-
чулдар адабият искусство орундарына отуруп алышып, Токтогулдун 
ырларын тарап кетишине тоскоол кылып келишкен. Кыргыз эли өз 
душмандары – улутчулдарды талкалагандан кийин гана Токтогул-
дун ырлары жарыкка чыгып, өзүнүн гүлдүү өмүрүн сүрө баштады», 
(77-78-беттер, 1939) – жазылганын узундугуна карабастан бүт кел-
тирсек эле бардыгы түшүнүктүү боло баштайт.

Чыгармаларынын эки томдук жыйнагына жазылган кириш сөздө 
Жаки Таштемиров «Токтогулдун чыгармаларын жыйноо акындын 
көзү өткөндөн кийин б.а. отузунчу жылдардын орто ченинде баштал-
ды» – (19-бет, 1968) деп белгилеген. Келтирилген жыйнактар менен 
өмүр баяндык очерктен алынган ойлордон Таштемировдун жазганы-
на тиги-бу деңгээлде чындыктын айрым үлүшү бар экендигин жашы-
рууга болбойт. Калгандарына өзүнө токтолуп, тактап коюуну айрык-
ча талап кылуучу ойлор жыш.

Сөздү чолуй айтканда жыйырманчы жылдын акыры менен оту-
зунчу жылдын башында кыргыз элинин фольклорун, акындардын 
чыгармачылыгын жыйноодо Совет өкмөтү нечен каражаттарды бер-
ген. Аларды буржуазиячыл менен улутчулдар өздөрүнүн душмандык 
иштерине пайдаланышкан. Ошол буржуазиячыл-улутчулдар Токто-
гулду көрө алышпай, аны көз көрүнө басып, келишкен деген ойлор 
туура эмес айтылган. Анын туура эместиги аталган жылдары кыр-
гыз элинин фольклорун, акындар чыгармачылыгын жыйноого өкмөт 
тарабынан каражат берилгендиги жөнүндө азырынча маалыматтын 
жоктугунда. 

Буржуазиячыл-улутчулдар Токтогулдун чыгармаларын жый-
нашкан эмес. Андан баш тартышкан деген күнөөгө да жооп табыл-
байт. Кыргыз коомчулугунда пролетариат жаралбаса, буржуазия 
кайдан пайда болмок эле. Эмесе, буржуазиячыл-улутчул деген ата-
лыштын колдонушу да туура эмес болуп чыгат. Ошол жылдары улут-
чулдар чыкса, тиги-бу кыргыздар бири-бирине улутчулдук мамиледе 
ыдык-кысым көрсөткөн деп жазыш чындыкка жакындабайт. Кыргыз-
дар бири-бирине жасаган мамиледе жердештик, урук-уруучулдук, 
жаатташуучулук өндүү жосундардын болушу толук мүмкүн. Масе-
лени ушундайча кабыл алганда Токтогул Фрунзеге келгенде айрым 



307

адамдардын жактырбаган мамилесин буржуазиячыл-улутчулдук ай-
тылыш менен түшүндүрүүнүн өзү түп тамырынан бери туура эмес-
тигин айгинелейт. Болгону бул туура эмес ойлор отузунчу жылдар-
дын акырындагы репрессиянын курмандыгына чалынган адамдарга 
болгон же болбогон кемчиликтерди да, жаман иштерди да аларга ый-
гара коюу ошол учурда модага айланып турган татаал мезгилде жа-
зылганын баса белгилесек эле бардыгы ачык-айкын билинет. Анын 
саркындысы элүүнчү жылдарга чейин жеткени Сулаймановдун баш 
сөзүнөн да байкалды. 

Адабиятчы Таштемировдун ою Бүткүл союздук жазуучулардын 
биринчи съездинде М.Горький жасаган докладында оозеки чыгарма-
чылыктын бир катар теориялык маселесин чечүү менен бирге анын 
жалпы эле элдин маданиятынын тарыхында алган ордун, маанисин 
да жазуучулар түшүндүргөн жоболоруна таянып жазылган. Горький 
өлкөбүздөгү эл менен улуттардын оозеки чыгармачылыгына да өтө 
кызыгып, ал жөнүндө өз учурунда кам көргөн. Ошол сьездде сүйлө-
гөн корутунду сөзүндө Кавказ жана Орто Азия элдери менен улутта-
рынын өкүлдөрүнө трибунадан атайы кайрылып, төмөнкү ойлорду 
өнүктүргөн. Дагестандык ашуг Сулейман Стальский президиумда 
отуруп өзүнүн карылыгына, сабатсыздыгына карабастан ичинен кү-
бүрөп ыр чыгарып, аны ырдап бергени өзүнө укмуштуудай таасир 
калтырганын айтып келип «ХХ кылымдын Гомери» деп атаган. 

Андыктан оозеки чыгармачылыкты жыйноого, изилдөөгө, элден 
үйрөнүүгө съезддин катышуучуларынын көңүлүн «Сулейман сыяк-
туу поэзия казынасын жарата алаган жөндөмдүү адамдарды камкор-
дукка алгыла. Кайталайм, сөз өнөрү фольклордон башталган. Өзү-
ңөрдүн оозеки чыгармачылыгыңарды жыйнагыла, андан үйрөнгүлө, 
кайра иштеп чыккыла. Ал силерге жана бизге Союздун акын-жа-
зуучуларына көп материал берет», (Адабият жөнүндө. М., 1953) деп 
атайы бурган. Ырасында мурда дээрлик жыйналбаган кыргыз эли-
нин оозеки чыгармачылыгы Бүткүл союздук жазуучулардын бирин-
чи сьезддинен кийин уюшулган түрдө ырааттуулук менен жазылып 
алына баштаган. Токтогул өңдүү ири таланттуу акындардын мура-
сын жыйноого өзгөчө көңүл буруу да мына ушул мезгилде жандан-
ган. Ошентип, жогоруда аталаган жыйнактарга жазылган баш сөздө 
Токтогулдун чыгармаларын жыйноо акындын көзү өткөндөн кийин 
отузунчу жылдын орто ченинде башталган деп жазылып келишинин 
түпкү башаты – М.Горькийдин биринчи сьездде жасаган доклады 
менен корутунду сөзүнүн мааниси менен айкаша жаралганын көрдүк. 



308 

Чынында, Токтогулдун чыгармаларын жыйноо иши акындын көзү 
тирүү кезинде эле айрым ырлары жазылып алынганы акыркы жылда-
ры белгилүү болду. Сөздүн оролу келип турганда Токтогулдун бирин-
чи жолу кагазга түшкөн ырлары да акындын өз оозунан жазылбаганын 
белгилей кетсек козголчу ойдун ажатын ачууга кызмат кылат. Анда 
сөздү ошол кагазга биринчи түшүргөн ырлары качан, кайсы жерден, 
кимден жазылганын териштирүүдөн баштайлык. Буларды аныктоо 
Кыргыз ССР илимдер акедемиясынын Кол жазмалар жана жарыялоо 
бөлүмүнүн фондусунда сакталып турган К.Мифтаковдун «Кыргыз 
фольклору боюнча түшүнүк кат» деген кол жазмасына кайрылууга 
туура келет. Катта 1923-жылы Ташкенттен К.Мифтаков өз каалооосу 
менен «... Таласка келип, дагы төрт ай Таластан эл адабиятын жана 
этнографиясын жыйнап, Суусамырга чейин барып, көп кол жазмалар 
менен Ташкенге келдим. Алымкул акындан да көп адабияттарды жа-
зылды». – (инв. 155 (366), 58-бет жыйноочу кандай жазса ошондой бе-
рилерин да көңүлгө кармайлык) деп көрсөтүлгөн. Мына ушул жерде 
баса эскерилген «көп кол жазмалар менен адабияттардын» арасында 
Токтогулдун кагазга биринчи жазылган ырлары да бар экендиги ай-
рыкча кызыктырат. Демек, биринчи жазылган ырларды айтып берген 
– Токтогулдун окуучусу аталган акын Алымкул Үсөнбай уулу, алар-
ды жазып алган-жыйноочу К.Мифтаков экендиги айкындалды. Бул 
бир жагынан. Экинчи жагынан түшүндүрүү катынан алынган үзүн-
дүдө Мифтаков өзү жалгыз көп оозеки чыгармаларды жазып алганы-
на абдан ыраазы боло кубанганын да жашырбады. Ошондой түрдөгү 
канааттануу Таласта жыйылган материалдарда Ысык-Көл менен На-
рындан жазылган оозеки чыгармаларды жазып алуудагы жиберилген 
айрым кемчиликтерди кайталабоого аракеттенгени даана сезилет. Ага 
жазып алган чыгармаларды айтып берүүчү-информатор кимден качан 
үйрөнгөнү, өзү айтса качан, кандай кырдаалда чыгарганы өңдүү «тар-
жымалын» так териштирип берүүгө умтулганы кирет. Акын-ырчылар, 
жомокчулар, санжырачылар менен да ары эркин, ары кеңири сырдаша 
алгандыгы менен элдик оозеки чыгармаларды жыйноо ишинде ийги-
ликке жетишкени байкалат. 

Ошол Токтогулдун ырын айтып берген Алымкул менен Мифта-
ковдун жолугушуусунан алардын бирин-бири терең түшүнүшүп, иш-
теше билгендиги ырчы ырга кошкону да жазылып калган. 

Калаадан келди бир күнү 
Издеп Муптак Кайымы. 
Уруум Акпай жайлаган,



309

Угулган экен ойлосом, 
Улуктарга дайыным.
Келген кезден кез болду
Каалаган биздей шайыры.
Билгеним айтып жаздырам.
Билгичтер ойлоп кечип кой,
Билбеген жерден айбымды.
Кайым Муптак жаздым дейт
Акындардын тартибин.
Сарбагыш менен солтодон
Кутчу менен саруудан.
Куп келтирип жазыпсың 
Ар акындын айтымын. 
Ашыкпай айтып берелик,
Билген сөздүн тартибин.
Ар акындан жазыпсын, 
Эски нуска накылды
Алпарып жазып көрөрсүң
Кимдин сөзү макулду.
Атымдын аты Үсөнбай
Билдирейин затымды. (56 (250), 101-105-беттер

Ачык сырдашуу өзүнүн жемишин берген. Ал Алымкул билген-
дерин аябай айтып берүүгө дилгирленгенинен туюлат. Сыр чечишүү 
1923-жылдын август айынын 13-15-күндөрүндө Таластын Кайыңды 
айылында Алымкул өзү билген «көп адабияттар» менен бирге «Эш-
мамбет менен Токтогулдун айтышы», «Токтогул менен Алымкулдун 
учурушканы» деген ырларды да жыйноочуга айтып берип жаздыр-
ган. Ошол кезде кыргыздын өз алфавити али түзүлбөгөндүктөн оозе-
ки чыгармачылыктан жыйналган материалдар, ушул жерде сөз болуп 
жаткан акындын ырлары да өзгөртүлбөгөн эски арап шрифти менен 
жазылган. Акындын ошол ырлары жетимишинчи жылдары Арытаке 
уулу Абдылда менен А.Карасартов азыркы кыргыз алфавитине кото-
рушкан.

Бирок өйдөдө аталган 1956-жылы чыккан жыйнакта «Токтогул 
менен Алымкулдун учурашканы» аттуу ыры да сөзгө аралашууга 
акылуу экендигин жашырбайлык. Түзүүчү берген түшүндүрмөдө ыр 
Алымкулдан жазылганын 40-50-жылдарда чыккан жыйнактарга кир-
генин, фондунун материалдарынан жүз сапча ырды кошконун да эс-
керген. Ошентсе да түшүндүрүүнү түзүүдө илимий жагынан тактык 



310 

бекем сакталбаган өңдүү кемчиликтер да жиберилген, буга ыр Алым-
кулдан качан жазылып алынган инвентары боюнча берилген так көр-
сөтө албагандыгы аталат. Эки акындын ушул учурашуусунун айрым 
үзүндүлөрү алтымыштан ашык ыр сабы биринчи жолу 38-жылы чык-
кан Жоомарттын «Токтогулдун өмүрү» очеркинде берилгенин жый-
накты түзүүчү жазган түшүндүрмөсүндө эскербегендиги да аталган 
кемчиликтерди толуктайт. Ушул айтышка байланышкан дагы бир 
кемчиликти белгилеп алалык. Мурда үч жыйнакка айрым үзүндүлө-
рү очеркке кирип, кайра-кайра басылган «Токтогул менен Алымкул-
дун учурашканы» акындын чыгармаларынын толук жыйнагы катары 
эсептелген эки томдугунда жок болуп чыгышын түшүндүрүү кыйын 
болчудай. Бул эки томдукту түзгөн Таштемиров тарабынан жибе-
рилген олуттуу бир кемчиликтин бири катары эсептелмекчи. Себеби 
акындын чыгармачылыгын отуз жылдан ашык изилдеген окумуш-
туу жиберген бул өңдүү кемчиликтер башкача атала алабайт. Эми 
жыйнакка кирген учурашуунун анын очерктеги айрым үзүндүлөрү-
нүн акындын Мифтаков жазып алган биринчи ыры менен кандай ок-
шоштугу жана айырмачылыгы бар экендигин да байкоо жүргүзүп кө-
рөлүкчү. Анда ошол ырлар качан, кайсы жерден, кандай кырдаалда 
жаралып-жазылганын, жыйнаган адам ким экендигин териштирүүгө 
көңүлдү буралык. Биринчи жазылган ырдын күнү, айы, жылынан, 
кайсы жерде ким жазып алганынан өйдө жогоруда атайын айтканбыз. 
Аларды толуктоо максатында ырдын жаралыш кырдаалын да ушул 
жерге кыпчый кетсек артыкбаш болбос. «Кетмен-Төбөлүк Токтогул 
акын 1908-жылы сапарынан келет. Таласта Беренаалы Толубайдын 
ашында Алымкул акын бир топ адам менен Токтогулга учурашабыз 
деп келет. Токтогул боз үйдө отурган болот. Анда Токтогул акын 
Алымкул мага учурашса, ырдап келип көрүшсүн дейт. Бул Токтогул 
саясий айыптуу болуп, Шиберге айдалган киши. Эшикти түрүп коюп 
отурушкан Алымкул колуна домбраны алып төмөндөгү ырды ырдап 
көрүшкөн (55(249), 14-бет) деп жазыптыр жыйноочу ырдын жара-
лыш кырдаалын. Ыр 1910-жылы жаралганын да жазып калтырган. 
Жыйнактардагы чыгып жүргөн айтыш-учурашуунун, качан, кайсы 
жерден, ким жазып алганы таптакыр белгисиз. Бар болгону 56-жылы 
чыккан жыйнакка берилген түшүндүрүүдөн «Токтогул айдоодон кел-
генден кийинки мезгилдеги ыр... Таласта Жанкороз дегендин ашына 
Токтогул Кетмен-Төбөдөн ашып келет. Алымкул Токтогулдун үстү-
нө кирип, ошол үйдө учурашат», (303-бет) – делип жайынча берил-
ген жупуну ойду да окуйбуз. Биринчи ырды Алыкул Токтогул менен 



311

кандай кырдаалда, кантип, качан учурашканы өзү ыймандай сыры 
катары төкпөй-чачпай чыйрактуу айтып бергени менен айырмала-
нат. Экинчи ырдын жаралыш кырдаалын түшүндүрмө сөздү кураш-
тырган – жыйнакты түзүүчү жазган. Түзүүчү аны ырды айтып берген 
Алымкулдун билдирүүсүнөн алдыбы же башка маалыматтардан пай-
даландыбы муну дароо аныктоо өтө кыйын. Менимче түшүндүрмө 
сөз ырдын мазмунуна карап эле жазылган болууга тийиш. Буга чейин 
айтылгандарды көңүлдүн чордонуна кармаганда сөз болуп жаткан 
ырлар экөө тең бирдей ат менен аталышса да алар улуу акындын эки 
башка чыгармасы катары тааныларын келтирген жаралыш кырдаалы 
менен түшүндүрмө сөздөр бардык жагынан ырастай алат. Ушул ойду 
ырлардын мазмуну менен курулушу да экөө эки башка кырдаалда 
жаралган, ар биринин өзүнө гана таандык өзгөчөлүгү бар чыгарма 
экендигин далилдейт. Алсак Жанкороздун ашындагы учурашууну 
Токтогул биринчи баштап, аны Алымкул улантса, кайра Токтогул-
дун жообу менен көрүшүү-айтышы жалпыланат. Ал эми биринчи жа-
зылган көрүшүү-айтышында нарктуу Токтогул кезекти учурашууну 
каалаган ырчыга бериши ошол ырлар биринен экинчисине бөтөнчө 
айырмаланганы ого-бетер таамайланат. Токтогулдун кезекти бирин-
чи Алымкулга бериши эле учурашуу-айтышынан мурда жазылган-
дыгын аныктайт. Кагазга жазылышы менен бирге анын жаралыш 
кырдаалын, мезгилин да көңүлгө алып учурашууну биринчи ыр деп 
айтууга батынгандыгымды да ачык билдирейин.

Кыргыз элинин оозеки чыгармачылыгындагы, айрым акындык 
поэзиясында айтыш жанрынын орду менен мааниси аябай кеңири кел-
ген. Акын ырлардын чыгышы кандай белгисиз мезгилдеги эмгектин 
бөлүнүшүнөн көз жарса, айтыш жанрынын жаралышы да ошондой 
байыркы доордон башталган. Адатта адамдардын бири-бири менен 
салам айтып учурашкан турмуштук мамилесин акын-ырчылар чыгар-
мачылык менен ырдап жүрүшүп, аны кийин оозеки чыгармачылык-
ты акындык поэзияда жанр катары иштеп чыгышкан. Айтышта ар 
кыл мазмундагы ар түрдүү темадагы ырлар кандай көп жаралса, алар 
жанрдык жагынан да ошондой кеңири түрлөнгөн. Учурашуу, кошто-
шуу, жар чакыруу, мактоо, кордоо, турмуштук жана салттык ырлары-
нын көпчүлүгү айтыш жанрынын бешигинде алдейленип жаралган 
чыгармалардын катарында турат. Мындан башка коомдук мамиле-
лерди, адамдардын жеке ымаласын, жаратылыштын көрүнүшү менен 
заттарын сүрөттөгөн ар түрдүү ырлар айтышта да каалагандай ырда-
ла берген. Кандай түрдө айтышпасын акын-ырчылар сөздү адегенде 



312 

ыр менен учурашуу-таанышуудан баштоо кадимки салтка айланган. 
Акын-ырчылардын ыр түрүндөгү учурашышы элге жөнөкөй адамдар-
дын күн сайын учурашкан катардагы көрүшүү катары кабыл алын-
баган. Айтыштын учурашуу түрүнүн алдында талап коюлуп, өзүнчө 
көздөгөн максаты да болгон. Баарыдан мурда ал акын-ырчылардын 
талантын, айтыш өнөрүндөгү чеберчилигин кантип кандайча өздөш-
түргөнүн эл алдында сындан өткөрүүнү көздөгөн. «Токтогул менен 
Алымкулдун учурашканында» мына ошондой байыркы салт чыгар-
мачылык менен өздөштүрүлгөн. Акын-ырчылардын ыр менен учура-
шуусу эл жыйылган топто, айрычка аш менен тойдо жүргөн. Ошон-
дой шаан-шөкөткө белгилүү ырчылар мурунтадан атайы чакырылып, 
айрымдары өздөрүнүн каалоолору менен келип, алар бир нечелеп ка-
тышкан. Чакырылгандар адатта мурда келип, өзгөчө аш-тойдун камы, 
өткөрүлүүчү оюн-зооктун түрлөрү, күтүлүүчү кишилер менен алдын-
ала кабардар да болушкан. Ушундай учурашуу кадимки салтка айла-
нып, ар бир акын-ырчы аны кармоого тырышкан. Салттын андай түрү 
атайы чакырылып мурда келген – белгилүү акын-ырчыларга кийин-
килери ыр менен учурашууну өзүнүн милдетти деп эсептеген. Атайы 
чакырылган таланттуу акын аш-тойдун камы, элдин кантип, кандай-
ча келгенин, оюн-зооктун түрлөрүн, анын байгесин, өткөрүлүшүн ыр 
менен жар чакырып калкка кабарлаган. Келген акын-ырчылардын то-
бунда да ал башкарып, түшкөн сый-олжону да каалагандай өзү тейле-
ген. Өз убагында Токтогул мына ушундай урмат-сыйга көп бөлөнгөн. 
Таластагы Беренаалынын ашында да Токтогул атайы чакырылып кел-
ген окшойт. Аны жогоруда келген учурашуунун жаралыш кырдаалы 
эле ар тараптан ырастайт. Анткени, Токтогулдун боз үйүндө эшик-
ти түрдүрүп коюп отурушу ашка атайы чакырылып мурда келгенин 
билдирет. Ал жайынча отурбай элдин зобололуу адамдардын кантип, 
кандайча келгенине байкоо жүргүзгөн сыяктанат. Аш-тойдо белгилүү 
акынга ырчылар, бөтөнчө жаш талапкерлер сүзө качырып учурашууга 
даабаган, алар тартынып сүрдөгөн абалга да тушуккан. Ырасында 
чоң талант акын-ырчылардын арасында өтө барктуу келип, алдынан 
кыя баспай урматтоого татыган. Алымкул Токтогулдун үстүнө салам 
айтып же ырдап дароо кире албашынан ошол тартынып сүрдөгөндүк 
да, кичи пейилдик менен анын күчтүү таланттын, элге алынган марта-
басын сыйлагандык да болгондугун атайы белгилей кетүүгө толук ар-
зыйт. Учурашууну каалаган жаш ырчынын ушундай абалга калганын, 
ыргылжың-бушайман болгонун кыраакы Токтогул ошо замат сезип, 
анын ыр менен көрүшүшүн өзү сунуш кылып отурат. 



313

Жаш Алымкулдун Токтогулдан өзү менен ырдап учурашуу суну-
шун угуу – анын көктөгөн тилегенин жерден берип, чыгармачылык 
шыгына дүрбөлөң сала катуу чыйралткан. Эмнеси болсо да Алымкул 
ырчылык өнөрүн алынын келишинче көрсөтүп калууга дилгирлен-
ген. Анда учурашуу кантип ырдалганына кайрылалык.

Капталдын чөбүн козгогон,
Карайган шамал желби деп.
Кабарыңды уктум берен деп, 
Карааным Током келди деп.
Адырдын чөбүн козгогон,
Агарган шамал желби деп.
Алымкул кабар эшиттим,
Агабыз Током келди деп.
Бастырып келдим үстүңө,
Учурашып көрүшмөк
Уккан элге жөнбү деп. (55(249), 14-бет)

Аталаган үзүндүдө Токтогул учурашууну жаш ырчылар өзгөчө 
эңсешип, аны өздөрүнүн адамкерчилик парзы катары эсептешкени 
айгинеленди. Акындын үнүн угуу, анын ырдаганына аралашуу, ыр-
чыларга башына бакыт конгондой кабыл алынган. Ушундай бакытка 
Алымкул көптөн бери зарыга күтүп жүрүп жолукканына жарпы жа-
зыла кубанганын да ырында ачык айтууга үлгүргөн. 

Келтирген экен кезиме
Кез келип уксам дечү элем.. 
Тотудай сайрап жайнаган
Торгоюм Током өзүбү?
Капталдын куму эшилет,
Кайберендин өзүбү?
Качан көрөм дечү элем
Кан ага сиздин жүзүңү.
Кабыл кылды кудайым
Оо күнкү көргөн түшүмү (559249), 15-бет)

Ырдын үзүндүсүнөн Алымкулдун Токтогулга биринчи жолу жо-
лугушуп, таанышкандыгын өзүнчө белгилеп коюуга арзыйт. Атактуу 
акынга жаш талапкерлердин ыр менен алгачкы учурашуусунда ай-
тылчу ой негизинен мына ушундай жекече мамилелер гана чагыл-
дырылып келгени да билинет. Бирок бул учурашууда ошондой жеке 
мамилелер ырдалуу менен чектелип калбаган. Анткени атактуу Ток-
тогул саясий күнөөлүү болуп ата-бабасы угуп көрбөгөн – падышалык 



314 

Россиянын «элдердин түрмөсү» аталган – барса - келбес Сибирге ай-
далган. Колу-бутуна зоолуу салынып, ит көрбөгөн кордукту көрүп, 
кайгынын сазына белчесинен баткан. Акындын дал ушундай кайгы-
луу тагдырынан кабары бар Алымкул ырында кеңири камтып, анын 
ушундай абалга тушуккан кырдаалын, падышалык Россиянын түр-
мөлөрүнөн көргөр кордугун өз оозунан угууну да каалаган. Өткөн 
кылымдын акырында кыргыздардын бай-манаптары бийлик тала-
шып, күчтүүсү алсызын каалагандай кан какшатканы мурда болуп 
көрбөгөндөй курчуган. Учурашууда «карагай кыйган көк белес, бе-
линен кетти деп уктум. Калкың жаат партия – жөнүндө кетти деп 
уктум» деп Токтогул ак жеринен уруу-уруу болуп кармашуунун кур-
мандыгына чалынып, саясий күнөө менен Сибирге айдалганын кө-
рөбүз. «Калың сарттар, көп багыш элинен кетти деп уктум» делип 
акындын уруусу кармашта жеңилгендигин да ырдаган. Сибирге акын 
менен бирге айдалган адамдардын кайгылуу бүткөн тагдыры, түр-
мөнүн жанга батып, сай-сөөктү сыздаткан азап-тозогу Алымкулдун 
учурашуусунун чордонунда кармалган. Далай жаш талапкерлердин 
учурашуусуна жооп берип жүрүп такшалган – айтышка маш Токто-
гул токтолбостон:

Салам айтып көрүшкөн
Саруудагы жаш инимби.
Салбасын кудай калкыма
Мен солдаттан көргөн күнүмдү.
Олуя ачсын динимди,
Ой сага деп көрүшкөн,
Ордумда калган инимби.
Он сан элге салбасын
Орустан көргөн күнүмду.
Какшаган булбул тилимди,
Кадыр ачсын динимди.
Кан сага деп көрүшкөн,
Калкымда жаш инимби.
Калкка кудай салбасын,
Мен камактан көргөн күнүмдү. (55(249), 23-бет), -

деп ырдап сала берген. Алынган үзүндүдө акын-ырчылардын учура-
шуусунда жөн-жай сурашканы, алардын кайсы жерден, уруудан экен-
диги салт катары ырдалып келгендиги даана сезилип турат. Ошон-
дой болсо да жөнөкөй жөн-жай сурашкан көрүшүүнү Токтогулдун 
түрмөдөгү көргөн кайгысы сүрүп чыгып, анын мүшкүлдүү турмушу 



315

учурашуунун негизги өзөгүн түзгөн, мазмунун байыткан. Акын 
менен бирге саясий күнөө коюлуп, айдалган адамдардын тагдыры-
нын кайгылуу бүтүшү, айрымдары дале түрмөдө зыркырашы учу-
рашуунун мазмунун ого-бетер кеңиткен. Булар учурашуу айтышына 
саясий мүнөз берип, ырдын ойдогудай чыгарма болуп жаралышына 
алып келген. Мурда акын-ырчылардын айтышында кезикпеген тур-
муш ырда кандай кеңири чагылдырылса, учурашуунун көркөмдүгү 
да ошондой жаңыланып, түрлөнгөнү байкалат. 

Учурашуунун ушундай жакшы жактары менен бирге айрым ка-
рама-каршылыктары да бар экендигин белгилей кетсек аша чаппай-
быз го. Токтогул Сибирге айдалганга чейин эле Алымкул эл аралап 
ырдап келген деген ойдун берилиши ошол карама-каршылыкты бил-
дирет. Ал акындын жообунда «баш бармактай бала элең, манапка 
эрмек жан элең. Мен элсизден кайтып келбесем, элиме эрмек болот 
деп, эсимде сен бар элең (55249) 24-бет) – делип ырдалышынан ачык 
көрүнөт. Ырга ынансак 1949-жылы туулган Алымкул төрт жашка 
чыгып-чыкпай эл аралап Токтогул менен ырдашып калгандай элес-
тейт. Эгер ал андан он жыл мурда туулса тиги-бу деңгээлде ишенсе 
болоор эле. Анын үстүнө учурашууну баштаганда «качан көрөм дечү 
элем, кан ага сиздин жүзүңдү» деп ырдаганын кайрадан эске салсак 
өзүнө-өзү каршы чыкканы билинип калат. Ошондо Алымкул өзүн 
атайы көтөрмөлөө максатында мурда жолуккандыгын жамактатып 
айтып койгон сыяктанат.

Сөз болуп жаткан «Токтогул менен Алымкулдун учурашканын-
дагы» айрым сабактары, ойлор көркөм ыктар «Токтогул Сибирден 
келгенде Эшмамбет менен учурашканы» деген айтышта кеңири жо-
лугат. Жаралыш жагын аныктагыбыз келсе, Эшмамбет менен учу-
рашканы мурда айтылган. Эки акындын бир өрөөндөн чыгышы, 
алардын учурашканы мурда болгонун ырастайт. Акын-ырчылардын 
айтышы, бөтөнчө Токтогул Сибирден келгенден кийинки учурашуу 
ырлары элге ошол замат тараган. Эмнеси болсо да Эшмамбеттин 
Токтогулга учурашканы менен Алымкулдун кабары болуп, аны өзү-
нүн таанышына кеңири пайдаланган. Мындай түрдөгү учурашуулар 
акын-ырчылардын айтышында мурдатадан эле боло берүүчү көрү-
нүш катары эсептелген.

Алымкулдан жазылган акындын экинчи ыры – «Эшмамбет менен 
Токтогулдун айтышы». Эмнегедир бул ыры да Токтогулдун чыгар-
маларынын экинчи томдугуна кирбей калган. 1956-жылы чыккан 
жыйнакка берилген түшүндүрүүдө ыр 1925-жылы тойдо ырдалганы 



316 

көрсөтүлгөн. 40-50-жылдардагы басылышынын биринде «Токтогул 
менен Эшмамбеттин айтышы», экинчисинде «Айтыш» деп берилген, 
1956-жылкы чыгышында «Айтыш» деп сакталган. Айтыштын качан, 
кимден жазылганы көрсөтүлбөгөн. Ырасында Кетмен-Төбөнүн Ко-
ңур-Өгүз деген жеринде Байгазы, Түркмөн аттуу кишилер той бери-
шип, ошондо Токтогул менен Эшмамбет балбандарды мактап ыр-
дашып, оюн-зооктун кызыктуу өтүшүнө кол кабыш калышкан. Би-
ринчи жазылган ыр менен белгиленген жыйнактарда чыгып жүргөн 
айтыштын мазмуну бар болгону менен алардын курулушу, көтөргөн 
оюнун өнүгүшү жагынан айырмачылыктар аябай жыш. Ар биринин 
башталышынан ыр сабактарын келтирсек айырмачылыктардын кан-
дай экендиги өзүнөн-өзү билинип калат.

Баатыр Түркмөн, Байгазы,
Балбаныңар Балтабай,
Баатырлыгын айтам ай.
Өзүнүн алын байкабай,
Аркасына бир сарттар,
Илинип жүрөт калтадай (56(250) 55-бет)

Же:
Арстанбап,
Чарбактан калган Балтабай,
Балбандыгын айтам ай.
Алын билбей эңишип,
Арымдан келген бир сарттар,
Асылып жүрөт калтадай (151-бет) 1956).

Акыры акындардын бирине-бири тийишип айтышы өздөрүнүн 
сакалы жөнүндө жүрүп, кызыктуу тамашага айланган. Аны да са-
лыштырып изилдесе, айырмачылыктары менен жалпылыктары кеңи-
ри табылат.

Ошентип «Токтогул менен Алымкулдун учурашканы», «Эшмамбет 
менен Токтогулдун айтышы» деген ырлары Токтогулдун көзү тирүү ке-
зинде биринчи жазылып алынганын айтуу менен ой жыйынтыкталмак-
чы. Алардын башкы мааниси – акындын биринчи жазылган чыгарма-
лары катары анын мындан ары чыгуучу жыйнактарына кирүүгө толук 
укуктуу жана изилдөөгө да кызыктуу экендигинде.



317

Муңдук Мамыров

ТОКТОГУЛДУН САТИРАСЫ ЖӨНҮНДӨ БИР-ЭКИ ООЗ СӨЗ1 

Кыргыз совет адабияты советтик көп улуттуу адабияттын эң жаш 
адабияты болуп саналат. Ал Октябрь ревалюциясы менен кошо жара-
лып, советтик түзүлүш жылдарында өнүктү. Социалисттик улуу Ок-
тябрь ревалюциясына чейин кыргыз адабияты оозеки түрдө болуп, 
элдин турмушун баардык жагынан ачып көрсөтө турган адабияттын 
роман, драма өңдүү жанрлары болгон эмес. Адабияттын бир гана 
жанры – оозеки түрдөгү поэзия жанры гана өкүм сүргөн. Ал эми ада-
бият сатира өңдүү көркөм ыкмасы кыргыз ооз-эки адабиятында да 
болуп, эмгекчи эл аны эзүүчүлөргө каршы акарат катары пайдалан-
ган. Сатира кыргыз оозеки адабиятында жомок жана айрым ыр фор-
масы түрүндө кездешип, байлардын, хандардын ач көздүгү, сараңды-
гы, ырайымсыздыгы, таш боор жана ишке жарамсыз жалкоолугу, эм-
гекти сүйгөн карапайым, акылдуу эмгекчи дыйкандардын боорукер 
жөнөкөйлүгүнө каршы коюлуп, эл тарабынан шылдыңдалган жана 
күлкүгө айланган.

Элдик оозеки адабияттын классиги Токтогул бизге бай мурас 
калтырды. Ал мурас ушул күнгө чейин илимий мүнөздө толук баа-
луу эмгек болуп, иштеле элек. Айрым макалаларда жана библиог-
рафиялык мүнөздөгү эмгектерде акындын чыгармаларына кыскача 
мүнөздөмө берилет. Бул эмгектерде акындын сатиралык чыгармасы 
жетиштүү иштелбестен, үстүртөн айтылып, анын сатирасы акындын 
замандаштарынан айырмаланта турган нерсе катарында бааланып 
келген. Элдик агымдын жана кыргыз совет поэзиясынын баштоосу 
демократ Токтогулдун сатиралык чыгармаларын коомдук түзүлүш-
түн терс жактарын сынга алуунун куралы катары кызмат кылган. Бул 
макаланын алдында улуу акындын чыгармачылыгында сатиранын 
кандайча өнүккөндүгүн карап чыгуу милдети турат.

Адабияттагы сатира ыгынын үлгүсүн демократ акын Токтогул-
дун чыгармаларынан айкын көрүүгө болот. 

Токтогулдун сатирага кайрылышынын коомдук тарыхий себепте-
ри бар. Ал кыргыз коомчулугунун экономикалык жана саясий түзүлүшү 
менен мүнөздөлөт. Өткөн кылымдын экинчи жарымында кыргыз эли 
негизинен мал чарбачылыгы менен турмуш өткөргөн көчмөн элдерден 

1 Советтик Кыргызстан журналы – 1955-жыл, №2



318 

болгон. Кыргыз коомунун таптык түзүлүшү эзүүчүлөрдүн табы жана 
экөнүн негизги калкы болгон эзүүчүлөрдүн табын түзгөн. Ошондук-
тан кыргыз коомчулугунун экономикалык түзүлүшү феодалдык болуп, 
патриархалдык-уруучулдук мамиленин калдыктары кеңири орун алган. 
Эзүү да коомдук түзүлүшкө ылайыктуу ырайымсыз түрдө жүргүзүлгөн. 
Бул тарыхый шарт эмгекчилердин турмушунун жакырланышына алып 
келип, таптык карама-каршылыктар барган сайын курчуйт.

Кыргыздын Россияга кошулушу элдин турмушунда бурулуш 
болууга алып келди. Мурда Кокон хандыгынын мезгилинде кыргыз 
эли уруу-уруу болуп чабышуу, жоолашуу натыйжасында экономи-
калык байланышы болгон. Ал коомдук өсүшүнө тоскоолдук кылган. 
Россияга кошулуу, элдик экономикалык-маданий жагынан өсүшүнө 
мүмкүнчүлүк берет. Кыргыз эли орус эмгекчилери менен боорлошуп 
отурукташкан турмушка ылайыктуу, жерди иштетүү, маданий өсүм-
дүктөрдү өстүрүүнү үйрөнүштү. Экономикалык жана соода жагынан 
болгон байланыш маданиятында да көрүндү. Өлкөнүн шаарларын-
да мектептер ачылып, элдин арасынан бирин-серин сабаттуу адам-
дар чыга баштады. Кыргыз эмгекчилеринин арасына орус элинин ал-
дыңкы идеялары тарайт да, өлкөдө элдердин тилектештигинин жана 
прогресивдүү элдик идеянын өсүшүнө түрткү берет. Жашынан элдик 
чыгармаларды сүйүп, көп уккан жана айтып жүргөн болочок акын 
Токтогулдун чыгармачылыгынын негизги материалы элдин чындык 
турмушу болот. Кийинчерээк мындай чындык турмуштан алынган 
акындын «Алымкулга» аттуу лирикалык ырында теңсиздик үй-бүлөө 
турмушунда болгонун эмгекчилердин жаштары сүйгөнүнө жетип 
баш кошо албаган кайгысы чеберлик менен ырга кошулат. 

Жетишпеген жокчулук турмуш Токтогулдун жашынан кой арты-
нан салат. Токтогулдун акындык таланты ушундай оор шартта баш-
талып, анын койчулардын жаман алачыгында, тоо-таш арасында ыр-
далган ыры койчулардан улам жаштардын көңүл ачкан жайларына 
таралат, алардын сүйгөн репертуарына айланат. Акындын алгачкы 
чыгармалары бизге толугу менен жеткен жок. Бирок жаш акындын 
адегенде эле «эмгек этип жашашынан, элге жаксаң эң кызык, эл чогу-
ла келгенде, элиришке мен кызык» – деп ырдап чыгышынын өзү эле 
анын эл тарабында экендигин жарыялаган. Акындын бай мурастары 
– анын сүйгөн эли аркылуу бизге жетти. 

Сатира социалдык жана адамдардын жеке турмуштагы эски, терс 
көрүнүштү мыскылдоо, какшык формасында ашкерелөөнүн күч-
түү көркөм курч куралы болуп саналат. Сатиралык чыгармалардагы 



319

эски, терс көрүнүш апыртылып, курч көрсөтүлүшү эмоцияга күчтүү 
таасир тийгизилип, эсте калаарлык түрдө элестүү көрсөтүлөт. Сати-
рик апыртуу, курчутуу аркылуу сүрөттөгөн карикатурасына ылайык-
туу боëк менен өң берет. Сатира адабияттын троптору: гипербола 
(апыртып сүрөттөө), гротест ( эски терс көрүнүштөрдүн ички маа-
нисин терең ачып көрсөтүү үчүн, сырткы көрүнүшүн атайлап бузуп, 
күлкүлүү карикатурасын берүү) аркылуу курч сөздөр менен сүрөттө-
лүп, эски, терс көрүнүштөрдүн пардасын сыйрып, шылдыңдуу күл-
күгө айлантат. Сатиралык чыгарма турмуштагы эски, терс нерсенин 
күлкүлүү карикатурасын сүрөттөп көрсөтүү менен чектелбейт. Көр-
көм адабияттын башка түрлөрүнө окшоп сатирада да эски менен жа-
ңынын ортосундагы элдешпес күрөш көрсөтүлөт.

Чындык турмуштан алынган эски, терс көрүнүштүн карикатурасы 
өзүнөн-өзү күлкү чакырат. Андай күлкү адамдын ички дүйнөсүнүн те-
реңинен келип чыгат. Сатиралык чыгармада өткөн турмуштун калды-
гы, эски көрүнүштөр ашкереленип жатканда, окуучу (угуучу) гана күл-
бөстөн, геройлор өздөрү да күлүшөт. Сатирада автор ошол көрүнүштүн 
карикатурасын көрсөтүү менен геройлордун эски, терс көрүнүштөн 
кутулганын, күлүп коштошконун элестетет. Бирок сатириктин негизги 
максаты эски көрүнүштөрдүн пардасын эл алдында сыйрып, күлкүлүү 
карикатурасын сатиранын курч сөзү менен берүү болуп саналат. 

Күлкү менен юмор чындык турмуштан алып, эски, терс көрү-
нүштүн-бетин ашкерелөөдө, ачык, даана кылып көрсөтүүдө сатира-
да чоң роль ойнойт. Юмор менен күлүнүн маанисин жогору баалап 
Белинский: «Калптан чындыкты ажыратуу ишинде күлкү көпчүлүк 
убакта улуу байланыштыруу болуп саналат» – деп жазган.

Улуу сынчынын бул айтканын Токтогулдун сатиралык чыгарма-
ларына да колдонууга болот. Эли-жерин сүйгөн патриот акын Токто-
гул барган сайын өз элинин турмушун толук үйрөнүп, элдик оозеки 
чыгармадагы хандардын, байлардын, манаптардын ач көздүк менен 
ырайымсыз жырткычтыгын, сараңдык менен макоолугун элестеткен 
элдик сатиралык традицияларды көп белгилүү натыйжада өзү да ал 
традицияларды билгичтик менен пайдаланып, коомдук түзүлүштү 
сынга алган сатиралык ырларды ырдоого өтөт.

1882-жыл акындын өмүрү жана чыгармачылык иши үчүн буру-
луш жыл болот. Токтогул Дыйканбай деген байдын эшик ырчысы 
Арзыматтын жеңип чыгышы, анын атагынын эл арасына чагылган-
дай тез тарашына себеп болот жана аны акын бай-манаптардын кор-
кунучтуу душманы катары көрүнөт.



320 

Демократ Токтогул «Арзыматка» – деген ырында биринчиден кү-
нүмдүк оокат үчүн бай-манаптарга сатылган уруу ырчыларын элдин 
алдында-бетин ачса, экинчиден ырдын идеясынан мал, дүнүйө үс-
төмдүк кылган тактык коомдо таланттуу адамдар үчүн эркиндик бол-
бостугу жана феодалдык-патриархалдык турмуштун жараксыздыгын 
чириктигин сынга алганын көрөбүз. Алтогонисттик эки коомдо эр-
киндиктин жоктугу анын алгачкы ырларынан болгон «өмүр» аттуу 
ой жүргүзүүсүндө: «жай-жайына койсочу» – деп анчалык жеткилик-
түү иштелбесе, «Арзыматка» – деген ырында баардык жагынан толук 
иштелип акындык такшалгандыгын аныктайт жана ушул эле ыры-
нан таланттуу сатирик экенин байкоого болот. Ал уруу ырчысынын 
кошоматчылык кылып ырчы болгон каргага, ээрчип эт жеген итке, 
тойбос соргоктугун жоруга салыштырып элдик оозеки чыгармада-
гы аллегориялардын түрүн кеңири колдонуп, эшик ырчыны ротерск 
менен ашкерелеген. Уруу ырчысынын өз байын апыртып мактага-
нын, акынды кемситкенин эл жек көрүп, Токтогулдун тарткан кари-
катурасына үйдү тегеректеп турган эл дуу күлүү менен кубаттайт. 
Элдин бул күлкүсү эшик ырчынын өңүнүн бузулушуна алып келет. 
Анын эл күлө турган карга менен жорунун карикатурасына айланат. 
Бул күлкүлү сатира акын тарабынан төмөнкүдөй ырдалган:

Дыйканбайдын үйүндө 
Жүргөнүңдү ырдадың. 
Кошоматка кой союп,
Күлгөнүңдү ырдадың.
Кан Дыйканбай ырчысы,
Болгонуңду ырдадың. 
Кара карга өңдөнүп,
Каркылдаган урганым. 
Манапты ээрчип эт жеген,
Мадырайган соргогум,
Жакыр да болсом мен өзүм,
Жаандан чыккан жоргомун.

Токтогулдун уруу ырчысы Арзымат менен айтышуусунда кыр-
гыз оозеки адабиятындагы акындардын айтышуу жанрына жаңы 
мазмун киргизди. Мына ушундан баштап, Токтогул элдик тилектин 
жана идеянын трибунасына айланат.

Токтогул менен Арзыматтын айтышуусу жөнөкөй айтышуу эмес, 
бул айтышуудагы Токтогулдун жеңишинин саясий мааниси бар. Ал 
элдик айтышуунун элдик сценасын элге алып бергендигинде, элдик 



321

трибунага айланткандыгында. Акындын «Арзыматка» деген бирин-
чи сатиралык трибуналык ырынын тарыхый адабияттык мааниси 
мына ушунда. Демократ Токтогулдун чыгармачылыгындагы негиз-
ги тема, адилетсиз эзүүчүлөр тарабынан жырткычтык түрдө эзилип, 
жапа чеккен эмгекчи эл, акындын өз элин чексиз сүйүшүп, анын 
келечегине тагдырлаш болушу жана бул абалдан кутулуу ишинде 
элдин күчүн жогору баалашы – анын эл үчүн кызмыт кылууга даяр 
турган чыныгы патриот адам экенин көрсөтөт. Улуу акындын дагы 
бир өзгөчөлүгү анын караңгы эмгекчи эл массасын духовный жагы-
нан эзүүнүн куралы болгон динге жана аны таратуучуларга каршы 
тургандыгында.

Дин эмгекчи эл массасын караңгылыкта кармоого жана алар-
ды түрдүү колдор менен эзүүдө, эзүүчүлөр табы үчүн негизги курал 
болуп милдет аткарган. Дин эмгекчи элди айласыз оор турмушта, 
кыйналып жашай берүүгө аргасыз кылып, бийликке, адилетсиздик-
ке каршы күрөшпөөгө элди үгүттөп, баштарын айланткан. Владимир 
Ильич Ленин « Дин элдин апийими. Дин духтук эзүүнүн бири» деген.

Кыргыз элине мусулман дини өткөн кылымдын биринчи жары-
мында Кокон хандыгынын мезгилинде кеңир тараган. Край Россия-
га кошулгандан кийин муруңкудан да күчөйт. Анткени – жергилик-
түү бай-манаптар эл массасын баштагыдай кулчулукта кармап туруу 
жана өздөрүнүн бийлигин сактап, бекемдетиш үчүн, орус эли менен 
кыргыз эмгекчилеринин жакындашкан тилектештигине жол бербөө 
максатында орус элине каршы туруу аларды жек көрүү идеясын та-
ратышкан. Мындай реакциячыл идеяны жана анын негизи болгон 
динди эл арасына таратуучулар: Эшен, молдо, калпа сыяктуу дин 
кызматкерлери эзүүчүлөрдүн кеңеш берүүчү «акылмандары», бир-
ден бир «ыйык» ишеничтүү адамдары болгон. 

Токтогул «Эшен, калпа» деген сатирасында дин кызматкерлеринин 
элди алдаганын жек көрүп, шылдыңдоо менен диндик түшүнүк жалган 
экендигин айтып, ага ишенбөөгө чакырат. Акындын дин кызматкерле-
рине каршы чыгышы, эзүүчүлөр менен алардын максаты бир экенин, 
алардын идеологиясы жана эмгекчи элди духовный жагынан эзүүнүн 
куралы болгон динди жек көрөт. Дин кызматкерлери акындын сатира-
лык ырында бардык жагынан-бети ачылып күлкүлүү келекеленет.

Эл ичинде кыдырган,
Эшен болот дечү эле.
Элден алдап албаса,
Кесел болот дечү эле.



322 

Эшен менен энчилеш,
Калпа болот дечү эле.
Арабызда азгырган,
Алдамчы бар дечү эле.
Туура сөздү билбеген,
Жалганчы бар дечү эле.
Куран ачып караган,
Молдосу бар дечү эле.
Ыйман болуп тенге алган,
Тойбосу бар дечү эле.

Ушул эле идеянын өзү акындын «Yч кожо» сатирасында да улан-
тылды. Акындын бул ырларынын идеясы өзүнөн-өзү диндик түшү-
нүктүн жалган экенин ашкерелейт.

Демократ Токтогул динге жана аны таратуучуларга каршы чыкса 
да, «кудай жок» деп ачык айта алган эмес. Себеби – элдин караңгы 
болушу менен акындын да ошол билимсиз элдердин бири болгонду-
гунда. Эгер ушундай шартта «кудай жок» деп ачык ырдаса акындын 
сүйгөнү негизги таяныч күчү болгон эл массасынан четтеп калмак. 
Акын «кудай жок» деп айталбаса да, анын саясий сатирасынын идея-
сы өткөн кылымдын экинчи жарымында Токтогул өңдүү адамдардын 
динге ишенбөөчүлүк идеяны таратып, атеист адамдардын катарына 
кошула баштаганын көрөбүз.

Көркөм чыгармадагы сүрөттөгөн тарыхый көрүнүштөр социял-
дык күчтүн мазмунуна ылайык келгенде гана идеясы жагынан терең 
чыгарма болууга жетише алат. Андай чыгармалар окуучулар арасы-
нан сыйлуу орун алып, түбөлүккө жашайт. Токтогулдун сатиралары 
да баардык убакта күчүн жоготпой турган чыгармалардан болуп, тур-
муштагы кокустуктар эмес, типтүү көрүнүштөрдөн болуп саналат. 
Эшик ырчы Арзымат, эшен, калпа, молдолордун типтүү образдары, 
типтүү кырдаалдарда иштелген кыргыздын ар бир айлынды мындай 
кошоматчылардын болгондугу анык.

Токтогулдун сатиралык чыгармаларынын идеялык маанисинин 
тереңдиги, көркөмдүк жагынан жогору турушу элдин турмушун 
жакшы билип, эл тарабынан түзүлгөн сатиралык чыгармаларды че-
берлик менен кайра иштөө натыйжасында болду. Токтогулдун баа-
луу салымдарынын бири кыргыз адабиятындагы көркөм курч курал 
болгон сатирага негиз салгандыгы болуп саналат. 

Типтүү образдарды түзүүдө аң-сезимдүүлүк менен апыртуу, 
курчтуу адабиятта маанилүү орунду ээлейт. Типтүү көрүнүштөрдү, 



323

ачууда оң жана терс каармандардын типтүү образдарын түзүүдө аң-
сезимдүүлүк менен апыртуу, курчутуу – адабияттын көрөм куралы-
нын көрүнүктүүсү. Токтогулдун сатиралык чыгармаларында аң-се-
зимдүүлүк менен апыртуу менен эшик ырчысынын жеңилишин көр-
сөткөн сцена күлүүгө айланган. Айтыш жүргөн сценада Арзыматты 
автор анын кор болгон талантын каргага, соргоктугун жоруга салыш-
тырды. Мында адамдын үнү каргага, соргоктугу жоруга окшобогон-
дугу жалпыга белгилүү. Бул Арзыматтын ички дүйнөсүн ачууда кол-
донулган эпитет – көркөм курал. Анда Арзымат менен Дыйканбай-
дын ортосундагы феодалдык уруучулдук мамилени, кошоматчылык-
ты түшүнөбүз. Аң-сезимдүүлүк менен апыртуу, курчутуу – адабият-
та эски көрүнүштүн ыгын таап отко кармай билүүчү курал.

Эмгек темасы Токтогулдун чыгармачылыгында негизги маани-
лүү орунду ээлейт. Ал эмгекчилердин жакырчылык турмушу эзүүчү-
лөрдүн талоончул саясатынын натыйжасында болгонун жана алар-
дын эмгеги башка бирөөнү байыткандыгын толук түшүнүп, өзү үчүн 
эмгектенгенде гана турмуш жакшырат деген идеяны айтат. Ошону 
менен бирге башка бирөөнүн эмгегинен жашоону сүйгөн, арам тамак 
жатып ичер митайымдардын-бетин ачып, мыскылдап күлөт. Акын-
дын афоризимдеринде жалкоо дыйкандар, уккан адам аргасыз күлө 
тургандай болуп сүрөттөлөт:

Качкы болот кай акмак,
Кара чака таба албай.
Коë берет акыры, 
Катынын эптеп бага албай,
Иштеп жатса бир дыйкан,
Кыт, кыт күлүп табалайт.
Дыйкан кууп жолотпой,
Элден четтеп талаалай,
Куру куудул кургак сөз,
Курсагын сылап тынч жаткан.
Тамак даяр болгондо,

Ал урган, кирип келет бир жактан, Токтогулдун сатиралары ади-
летсиздикке, диндин зыяндуулугуна жана ошону менен катар эмгек-
чи дыйкандардын эмгектен качкан жалкоолугу сыяктуу эски көрү-
нүштөргө каршы күрөшүүгө бирден бир курч саясий көркөм курал 
болуп, элди жаңыча жашоого-бет алдырган чыгармалардан болгон. 
Улуу акындын терең философиялык маанидеги ырлары элди кул-
чулукка кармоого умтулган бай-манаптарга каршы айтылып, эски 



324 

көрүнүштөрдү аëсуз түрдө сынга алынган жалындуу сатирага ай-
ланган. Улуу демократ Токтогул кыргыз элинин гана кымбат көргөн 
акыны болуп саналбастан, бүткүл Советтер Союзунда жашаган эл-
дердин жүрөгүнө жакын турган сүйүкүү акыны. 

Токтогулдун чыгармалары кыргыз элинин формасы боюнча 
улуттук, мазмуну боюнча социалисттик маданиятын түзүүгө жардам 
берип жатат. Кыргыз совет акын, жазуучулары ички, тышкы душ-
мандардын жүзү каралыгын, ачык ооз менен аңкоону, бюрократтар-
ды, көпчүлүктү шылуун, кошоматчыларды жана эмгек качкындырын 
ашкерелөөдө орус классикалык адабиятынын улуу сатириктеринен 
жана элдик оозеки поэзиянын классиги Токтогул Сатылгановдун 
өлбөс бай традицияларынан үйрөнүүлөрү тийиш.

 
Шаршенбек Үмөталиев 

АЙТЫШ ЫРЛАРЫ ЖАНА ТОКТОГУЛДУН 
АКЫНДЫК ЧЕБЕРЧИЛИГИ1

Кайсы гана улуу акын, же жазуучу болбосун, анын улуулугу 
ал жактаган же ал көтөргөн идея менен идеалдардын улуулугунда, 
прогрессивдүүлүгүндө жана да аны өзүнө тете кылдат чеберчиликке 
ширей билгендигинде. 

Демек, акын жөнүндө айтуу деген сөз – анын чеберчилигин, өнө-
рүн, устаттыгын айтуу деген сөз. Сөз искусствосунун купуялуу сыры 
колдон келишинче максатка жараша эмнеде экендигин ачуу деген сөз.

Анткени, Токтогул өңдүү ар бир чоң акындардын чыгармачылык 
устаканасы бар. Ар бир Токтогул өңдөнгөн зор акындар турмуштун 
күүлдөгөн стихиясын өзүнүн гана кулагы менен угуп, өзүнүн гана 
көзү менен көрө билишет. Алардын чыгармаларын окуганда өзүнчө 
бир жаңы дүйнөгө киргендей болосуң. 

Биз бул макалада Токтогулдун поэтикалык дүйнөсүнүн кээ бир 
көрүнүктүү, же мүнөздүү гана жактарына экскурс жасамакпыз. Ушу 
күнгө чейин Токтогулдун айтыш ырлары туурасында алгылыктуу сөз 
боло элек. Чындыгында, Токтогул чоң айтышчыл акын болгон. Де-
геле ал убакта ар бир чоң акын айтыш өнөрүнөн сыналгандан кийин 
гана акындык атакка жетишкен. 

1 Үмөталиев Шаршенбек, «Реализм дүйнөсүндө», - Кыргызстан басмасы , Фрунзе – 1976-ж. 



325

Кыргыздын оозеки чыгармалары өтө бай экендиги белгилүү. 
Андан эпикалык, лирикалык үлгүлөрүнүн бардыгы тең биздин күн-
дөргө оозеки калыбында жетип олтурат. Кыргыз турмушунда ырчы 
– акындар ар дайым чоң роль ойноп келишкен. Акынсыз эч бир чоң 
шаан-шөкөт болгон эмес. Андай жыйындарда сөөлөтүнө мас болгон 
каадалуу бай-манаптар менен кабыргалуу бийлер өз ырчы-акында-
рын ээрчите келишип, өзүлөрүн мактатып ырдатышып, кадырын арт-
тырып, каршылашкан жакты маанайын бастырышкан. 

Кыргыздын атагы чыккан бардык акындары айтыш өнөрүнө 
жетик болушкан жана алардын ичиндеги биз билгендеринин көп-
чүлүгү өзүлөрүнө чейинки айтышка байланыштуу адат-салттардан 
чыга алышмак турушсун, кайта аны сактык менен улаштырып, жа-
ңыртышып кийинки акындарга эстафета беришкен. Айтыш искусст-
восу ошол кездеги коомдук турмушта өтө чоң роль ойногон.

Ал эми Токтогулдун айтыштары болсо, өзүлөрүнө чейинки жана 
өзүлөрүнө тушташ акындардын айтыштарынан көп жагынан айыр-
маланып тургандыгын көрөбүз. Мына ушуга токтололу. 

Эң алды менен айтып кете турган нерсе, Токтогул кыргыздын 
бардык акындарындай эле, айтыш өнөрүнө да жетик чыккан. Ток-
тогул туурасында Калык минтип жазган: «Токтогул өз ою менен 
кандай ырдаймын десе, ошондой ырдай берет эле. Ал элге кадыр-
луу, сүйүктүү акын эле. Жалаң гана ырчы эмес, эл жомокторун бүт 
билет. Анан комузду артык чертчү. Жалаң кууланып, күлкүгө салса 
да, адамдын боорун катырчу». («Токтогулдун замандаштарынын 
эскермелери»).

Өзүнүн Токтогул жөнүндөгү ошол эле китептеги эскермесин-
де Алымкул да мындай дейт: «Током чар тарабы тең жорго болучу. 
Током бир айтканын экинчи айтчу эмес. Током жалаң акын, комуз-
чу гана эмес, ашкан өнөрпоз да болучу». Шекербек Шеркулов мын-
дай дейт: «Токтогулдай акын кыргыз элинде аз эмес, нечендер өткөн. 
Бирок, Токтогулдай болгон эмес. Токомдун жалаң акындыгы мын-
дай турсун, эл үчүн, кары-жаштар үчүн адилетчил, туура сөздү-бетке 
айткан киши болучу».

Ушул мүнөздөмөлөрдөн эле Токтогулдун таланты, адамгерчили-
ги, чынчылдыгы көрүнүп турат.

Өз убагында Маркс менен Энгельс: «Буржуазия табы окумуш-
тууларды, акындарды жана башкаларды өзүлөрүнүн жалданма кыз-
маткерлерине айландырат»1 – деп, жазышкан эле.

1 Маркс и Энгельс. Об искусстве. 172-стр. 79



326 

Марксизм-ленинизм классиктеринин ушул айткандары бизге ре-
волюцияга чейинки кыргыз акындарынын бүткүл трагедиясын түшү-
нүүгө жардам берет.

 Феодалдар үстөмдүк кылып турган чакта кыргыздын көрүнүк-
түү акындарынын чыгармаларынын ичиндеги айтыш үлгүсүндөгү-
лөрү уруучулдук-таптык мүнөздө өнүккөндүгүн байкоого болот. Кээ 
бир айтыштар болсо, жалаң субьективдүү, коомдук мааниси тайызы-
раак маселелерден ары өтө алган эмес.

Ар бир чоң манаптын кол алдында жалданма сыяктуу акында-
ры болгондугу жалпыга белгилүү. Ошол кездеги жалданма акындар-
дын бири Арзымат эле. Ал Кетмен-Төбө өрөөнүндөгү букараларды 
каалаган жагына бир камчы менен айдап, былк эттирбей бийлеген 
Дыйканбай манаптын ырчысы болгон. Токтогул эл алдында биринчи 
жолу ушул ырчы менен-беттешет.

1882-жылы ошол жерде болгон бир чоң жыйынга Токтогул 
барып калат. Арзымат деген жалданма ырчы манабы Дыйканбайды 
мактап олтурган экен. Токтогулдун топко келгенин билип, ар нер-
селерди айтып тийиштик кыла баштайт. Башка акындарды алдына 
салдырбоого аракет кылган Арзымат Токтогул деген ырчынын чык-
канын угуп көргөн. Өзү курдуу, далай акындар менен айтышып, ал-
дына салдырбаган азуулуу акын Арзымат Токтогулду «торпок кезин-
де сүзүп» үшүн алып, экинчи айтышпас кылып жалкытып коюуну 
көздөйт. Уруу-манасчыл акындардын салтына салып, Токтогулду ат-
сыз-тонсуз томаяк ырчысың деп кордойт. Ушуну менен ал Токоңдун 
эсебин бердим деп ойлогон. Каргадай болгон кембагал акын Дый-
канбайга окшогон каадалуу кыргыз манаптарына каршы сөз айта 
албайт деп ишенген. Бирок, калың жыйынга биринчи катышаары 
менен катуу каккы жеп намыстанган Токтогул чындыктын-бетине 
тике карап туруп, Арзыматтын абийирин ачты:

Дыйканбайдын үйүндө, 
Жүргөнүңдү ырдадың. 
Кошоматка кой союп, 
Күлгөнүңдү ырдадың. 
Казы менен картага, 
Тойгонуңду ырдадың. 
Кан Дыйканбай ырчысы, 
Болгонуңду ырдадың. 
Кара карга өңдөнүп, 
Каркылдаган урганым! 



327

Манапты ээрчип эт жеген,
Мадырайган соргогум! 
Мени жакырсың деп кордодуң. 
Жакыр да болсом мен өзүм, 
Жаандап чыккан жоргомун...

Таамай айтылган аз гана сөздөр менен Токтогул Арзыматты 
ошентип экинчи ооз ачкыс кылып жыкты. Токтогул бул ыры менен 
акындардын салтында мурда жок жорук баштады. Чындыгында, бул 
ыр Арзыматка эмес, ошону менен бирге, манаптарга – эзүүчү таптар-
га каршы адрестелген эле. Мында Арзымат манаптардын кол жоолук 
кошоматчыл ырчысы катарында сүрөттөлөт. Ушуну менен, ал өзүн 
Арзыматка карама каршы коёт. Элдин талбаган чынчыл ырчысы 
экендигин айтат да, өзүнүн акындык девизин билгизет.

19-кылымдагы кыргыздын коомдук турмушунда уруучулдук-
феодалдык мамилелер күч алып турган эле. Уруу-уруу болуп бөлүн-
гөн элди уруу манаптары бийлеген. Ошол уруудан чыккан ырчылар-
дын көбү негизги көз карашы жагынан алганда өз уруусунун кызык-
чылыктарынан ары көтөрүлө албай, каерде болбосун ошонун атынан 
сүйлөп, ошонун таламын талашкан. Үстөмдүк бийликтери биринчи 
кезекте аларды өз кызыкчылыктарына багыттаган. Ырчылар уруу-
га таандык экенин айтышып, уруунун кулуну экендигин ырасташ-
кан. Уруулук, уруучулдук көз караштар алардын сезимин тунжура-
тып, ой-пикирлерин ууландырышкан. Ушу себептен алар социалдык 
жалпылоолордон ыраак болушуп, айыл арасынан ары чыга алышпай, 
уруу тегерегинде айланчыкташкан. Өзүлөрүнүн ырчылык кудурети 
алыс эмес экендигин жакшы билишкен андай акындар чоң маселе-
лерди башкаларга калтырып, эптеп жан багуунун жолуна түшүш-
көн. Элге насаат айтып, чындыктын көзүн таанытууну максат кылып 
коюшкан эмес. Акындардын эл ичиндеги баркы алардын жандаган-
дарынын баркына жараша болгон. «Бай-балтаң, кул-калтаң» заманда 
малдууга малдуу малы менен теңелген. Ал эми эл бийлеген ошондой 
малдуу «жакшыларга» ырчылар сөзү менен теңелген. Арзымат ушун-
дай ырчылардын тибине жатат. «Манапты мактап эт жеген мадырай-
ган соргогум» – деп Токтогул аны бекеринен келекелебеген. Макта-
баса манаптар ага жанынан орун бермек эмес. Арзымат эмне дээрин 
билбей, жанында олтургандарды жулмалаган экен дешет. Ушунусу 
менен жалданма ырчы экендигин айласыздан мойнуна алат. Токто-
гул болсо, чоң сыймык менен элдин атынан сүйлөгөн калыс акын 
болуп көрүнөт.



328 

 Арзыматтай ырчы болууну ал көрдү. Манаптарга таштай тийип, 
адилеттикке умтулду. Кайгылуу турмуштун терең түбүндө тунуп 
жаткан элдик залкар ойлорду уруучул ырчылар көтөрүүгө жарамсыз 
болушкан. Булар Токтогулдай чоң нускоочу акындардын гана үлү-
шүнө тийген. Эл да ушундай кадыр-барктуу акындарды ээрчишкен. 
Толгон адилетсиздикти көрүп турган жана өз талантына бек ишенген 
өткүр Токтогул букаранын ырчысы болуп калуудан артык бакты жок 
экендигин билди.

Арзыматтын кандай формада ырдагандыгын биз билбейбиз. 
Бирок, анын эмне жөнүндө ырдагандыгын, мазмунун Токтогулдун 
жооп ырынан билип олтурабыз. Токтогул Арзыматтын ырынын маа-
нисин бузбай айтты, бузууга мүмкүн да эмес эле. Анткени, илгертен 
бери жашап келе жаткан айтыш ырларынын салты боюнча акындар 
биринин айтышын, экинчиси бузбай туруп кайталап жооп берүүсү 
шарт болучу. Эгерде акындар бириникин бири унутуп жооп бере 
албай калса, же жооп берүүдөн кылчактап, сөз тизгинин башкага 
бурса, жыгылганга эсеп болучу.

Бардык акындар таланттуу адамдар болуу менен катар, бир укка-
нын көпкө унутпаган, өзүлөрүнүн эсин машыктырган адамдар да бо-
лушкан. Айтыштардын бардыгы ушуга мисал. Арзыматка окшогон 
манаптарды жандаган уруу ырчыларынын айтыштары кандай маз-
мун, формада болгондугуна төмөнкү келтирген мисал типтүү далил 
болуп бере алат.

Арзыматты жыккандан кийин Токтогулдун акындык жылдызы 
ого-бетер көтөрүлөт. Арзымат аренадан чыгат. Мына ушундан соң 
Токтогул алдына акын салбас мыкты ырчы экендигине көздөрү же-
тишкен Чоң манаптар Арзымат менен болгон окуяда абийирлери 
ачылганына карабастан, Токтогулду өз тарабына имерүүгө аракетте-
нишет. Өзүлөрүнүн саясатын жүргүзүүчү – соболосун көтөртүп мак-
тоочу – сурнайчы акын кылып алууга тырышышат. Анткени, кыргыз 
турмушунда акындар ар дайым коомдук роль ойноп келишкен.

Токтогул ошондон кийин башка манаптардын уруу ырчылары 
менен да айтышка түшүп жеңип чыккан. Мисалы, Найманбай ырчы 
менен-беттешкен.

Найманбайдын Токтогулга тийиштик кылып айтышкан жери 
бар. Бул айтыш 1912-жылы Суусамырдагы Тер-Жайлак деген жерде 
Райымбек деген манаптын ашында болгон. Ашка ар жагы Анжыян, 
Арпа, бер жагы Чүй менен Таластан көп эл чогулат. Үнү бийик 
өктөм Найманбайды жарчы шайлашкан экен. Токтогулга биринчи 



329

Найманбай кол салат. Бул да аны Арзыматчасынан кедейсиң – то-
маяксың деп, ушу жагынан кордоп жыгууга ниеттенип ырдайт:

Уулуң урум атканда,
Улук аш берип жатканда
Унчукпай койчу мен эмес,
Көкүмбай, Курман – эки дөө
Кызматына чапканда...
Мен бүгүн аштын жарчысы.
Алтын, күмүш, жамбыны
Айгырга жүктөп алчусу.
Сары өзөн Чүйдүн боюнда,
Үч жүздөн ашык коюм бар.
Томаяк ырчы Токтогул,
Топ жыйындын ичинде
Тоорушуп жыкчу оюм бар!
Кырктан ашык жылкым бар,
Жолугушка сен менен
Башынан кылган шертим бар!

Найманбайдын айтышынан алынган ушу үзүндүлөрдүн мазму-
нуна караганда эле Токтогул кедей-кембагалдардын, калың букара-
нын ырчысы, алардын өкүлү катары көрүнөт. Найманбай Токтогул-
дун кимдерди жактаарын жана өзүнүн кимдерге таандык экендигин 
ачыктан-ачык жиктеп жатат. Демек, Найманбай Токтогулдун эзүүчү 
таптарга – бай-манаптарга башынан эле каршы ырдап келгендигин, 
ырдаганда да бирин-серин жерлерде кокустук катарында ырдабастан, 
дайыма ырдап келгендигин жакшы билген. Найманбай Токтогулду 
манаптарга карата жылуу сөз айтпаган, алар дегенде биротоло-бети 
кайтпас акын деп түшүнгөн. Арзымат менен болгон Токтогулдун ай-
тышынан да, Найманбай жакшы кабардар болуу керек.

Манаптардын чөйрөсүндө бир топ азуулуу акын деп эсептелген 
Найманбай көңкү кыргыз чогулуп, ушундай шарты келип турган чоң 
жыйында Токтогулду эл алдында кордоп, биротоло бурдап коюуну көз-
дөгөн. Токтогулдун акындык текөөрүнөн экинчи туралгыс болуп тепки 
жеген Арзыматтардын өчүн алып, жоголгон баркты кайра ордуна келти-
рүүгө бел байлаган. Токтогулдун түбүн көөлөмөкчү болгон. Үнү заңыл-
даган Найманбай өзүнүн жарчылык укугунан пайдаланып, ээ-жаа бер-
бей арылдап, сөз чалмасын Токтогулга биринчи ыргытат. Манаптардын 
ырчысы экендигине корстон болуп, соболосун көтөрүп ырдайт. Токто-
гулду томаяксың деп мыскылдап, сөзгө жыкмакчы болот.



330 

Найманбайдын ырында кетпес кек, кайнаган ыза бар. Ал эми Ток-
тогулдун ага берген жообунда токтоолук, сабырдуулук менен гана 
Найманбайдын сөздөрүн сынга алып, мыскылдап жүрүп олтурат:

Башынан билем мен сени, 
Балыктын уулу Найманым. 
Манапты жандап май жеген, 
Шалпаң кулак тайганым!

Кандай таамай айткан! Күлбөскө чара калбагандай. Ал эми элдин 
күлүп жибериши – акындын жыкканы болуп саналган. Бир гана са-
лыштыруу менен Найманбайдын күлкүлүү портретин тартып жатат. 
Буга Найманбай эмне деп жооп бермекчи? Букаранын ырчысы болсо 
да, моралдык жагынан Найманбайдан өлчөөсүз жогору экендигин 
Токтогул эл алдына жарыялап өтөт:

Томаяк болсом – тилим бар, 
Торгойдой сайрар үнүм бар, 
Укканга элим ынтызар. 
Манаптан башка тилиң жок. 
Кожодон башка пириң жок, 
Ырыңды сенин ким угар?!

Токтогул кийинки сөзүн «эмесе деп» баштайт:
Эмесе, айтам жарыя, 
Угуп турган, калайык! 
Казы-карта жегенин 
Каркылдап мактап ырдаса, 
Кайсы акынга ылайык?! 
Жылкы, коюң санатың 
Сураган жокмун, Найманбай, 
Мактаныч кылып айтасың: 
Сен өлгөндө Найманбай, 
Алдап алган малы деп, 
Кожолор бербес батасын...

Аалы Токомбаев өзүнүн «Токтогул» деген романынын жарыя-
ланган үзүндүлөрүнүн биринде, манап ырчылары менен мактоого 
магдыраган манаптардын эң сонун образын түзгөн. Мындагы каар-
мандар Токтогулдун каардуу душмандары Арзымат ырчы менен 
Дыйканбай манап болгон. Биз ошондон бир аз үзүндү келтирсек, 
артык баштык кылбас:

«Арзымат ырчы адаты боюнча зоокту, Дыйкандын сөзүнөн баш-
тады. Мындай баштаганды датка бардык жан-дили менен жактырат, 



331

ошондой болсо да: «Ай, Арзымат, менин атым сенин бысмылдаң 
болуп калганбы?.. Дагы баягы, деги бай болгур менсиз ырдай албай-
сыңбы?» – деген сыяктуу эскертүүлөрдү качан да болсо кайталай 
бере турган. Ошол эскертүүсүн ал бүгүн да унуткан жок.

– Менин атымды айтпасаң, ырдай албай каласыңбы? Же мени 
буларга тааныштырганы олтурасыңбы? Башка жактан келбесе, мени 
Кетмен-Төбөнүн кишиси эмес, чымыны деле билбейби, же менин 
атымды айтпасаң ырың качып кетеби? Же ырчылардын ошондой 
ырымы барбы? Эми деги өлчөп мактачы? – деп жаздыктын бирин 
тизесине коё коюп, чыканактап комдоно калды да:

– Жакшы жери, менин атымды канча кайталаса да, мунун ыры 
таптакыр кайталанбайт. Антпесе, Арзымат торгой боло албайт да...

– Кайнар булак түгөнөт беле мактоочу кишини макташ керек; 
– деди бирөө. Бул сөз нөкөрлөрдүн бир даарына, айрыкча датканын 
мүнөзүн, орошон билген чуу куйрук Кошойго жага бербей калды.

– Мактоо жарашканга жарашат, датка! Мисалы, Сарбагыштан 
Шабданга жарашат. Солтодон Байтикке жарашат. Бугудан Чыныбай-
га жарашат. Саяктан өзүңүзгө. Мактоо силерден башка кимге жара-
шат? Төк, Арзыке, төгө бер! – деп, кызыл баркыт топусун чыкыйына 
коюп, жантая кетти.

 Датка кара күчкө укмаксан болуп, кандагы бир терең ойго кеткен 
өңдөндү. («Советтик Кыргызстан» журналы, № 6, 1955-жыл, 9-бет).

 Буларды окуган окуучу болуп жаткан окуянын жанында олтур-
гансыйт. Ушундай типтеги адамдардын далайын көргөн жазуучу бул 
сүрөттөөлөрдү жандуу тартып олтурат. Токтогулдун душмандары 
ушундай адамдар эле.

 Жогоруда айтылгандардын негизинде бай-манаптын ырчылары-
нын поэзиясын бир себептен панегрикалык поэзия деп койсо да болот. 
Стиль, көркөмдүк каражаттары жагынан алганда аларда турмуштан 
көрө, фантазиялык элементтер басымдуулук кылган. Четтен тыш ги-
перболалык сүрөттөөлөр – ушу мүнөздөгү манап ырчыларынын па-
негрикалык поэзиясындагы негизги көркөмдүк каражаттардын бири 
болуп сүрөттөлөт. Мисалы, Найманбай мактап олтурган манаптарын 
жомоктогу кадимки дөөлөргө салыштырат. Салыштырмак түгүл алар-
ды түз эле «дөө» – деп атайт. Ал эми карыялардын айтымына кара-
ганда Найманбайдын дөө деп олтурган Мырзабеги чыканактай болгон 
кичинекей киши экен. Биздин ушул айтылган ойлорубузду Токтогул-
дун: «манаптан башка тилиң жок, кожодон башка пириң жок» – деп 
Найманбайды күнөөлөшү дагы бир жолу далилдейт.



332 

 Бир чапандык ыры бар кошоматчы ырчылардын панегрикалык 
поэзиясы ушундай мүнөздө болуу менен бирге, даяр эталондордон 
жана поэтикалык формулалардан, схемалардан турат. Ырларынын 
белгилүү бир жеринде, адатта башында, же башка бир поэтикалык 
кайрылуу жасаганда, ошол поэтикалык даяр формулаларды кайта-
лашканда, калгандарын кара жамакка салып, сабап жүрүп олтуруш-
кан. Өзгөчө, даяр «дежурный» уйкаштар мындай учурда жакшы жар-
дамга келишкен.

Мындай типтеги акындар өзүлөрүнүн өнөрүн чыныгы мааниде-
ги үлгүлүү өнөр катарында карашкан эмес. Найманбай ырчы өзүнүн 
«поэтикалык анкетин» «Алланын берген жел сөзүн, мен айта берем 
эринбей» – деп мүнөздөйт. Найманбайга гана эмес, бул жалпы эле 
жан бакты ырчыларга тийиштүү болгон.

 Найманбайдын биз мурда келтирип өткөн «Менин ырым су-
расаң» деген поэтикалык «анкетинен» эмнелерди көрүүгө болот? 
Андан биз, биринчиден, ырдын даяр поэтикалык формула экенди-
гин көрдүк, экинчиден, ал – ашыра мактоого толгон гиперболалык 
суррогат. Үчүнчүдөн, ырчы ырларын «жел сөз» – деп баалабай олту-
рат. Төртүнчүдөн, манапчыл ырчылардын негизги поэтикалык прин-
циби – «сөз тапканга колко жок» деген лакаптын тегерегинде жүр-
гөн. Ошондуктан, алардын ырларында сыпайгерчилик деген болгон 
эмес, оройлук, наадандык, уятсыздык,-бет тырмоочулук, адепсиздик 
алардын табияты сыяктуу болуп калган. Көркөмдүк жагынан алган-
да логикалык байланыш дегенден эч нерсе болгон эмес. Негизги оюн 
эптеп жеткириш үчүн ага тиешеси болбогон «өгөй» саптарды зордук-
тап болсо да чиркей беришкен. Найманбайдын «уулуң урум атканда, 
балаң урум атканда» деген саптары жалаң уйкаштын айынан «кирин-
ди» кирип олтургандыгы айдан ачык.

 Поэтикалык ыкмасы, стили жагынан алып караганда бай-манап-
тардын колундагы реакциячыл мүнөздөгү ырчылардын чыгармала-
рына негизинен жогоруда айтылган өзгөчөлүктөр таандык.

Ал эми Токтогулдун ырлары болсо, өзүлөрүнүн көркөмдүк ык-
малары, стили жагынан алганда жогорку акындардын чыгармалары-
нан айырмаланып турат.

Токтогул өтө жөнөкөй, бой көтөрбөгөн, сабырдуу акын болгон-
дугун аны көргөн-билгендердин бардыгы айтышат. Ушу жупунулук 
анын чыгармаларынан да көрүнүп турат. Олтурган жеринде сөз бер-
меттерин жамгырдай төккөн Токтогул манап ырчыларындай акын-
дык сөөлөтүнө мас болуп, бой көтөрбөгөн.



333

Токтогулдун акындык искусствосуна реалдуу чындыкты туура сү-
рөттөө мүнөздүү. Мына булар анын ар бир айтыш ырларынан кезигет.

Таланттуу ырчы Токтогул өзүнүн чыгармачылыгында «өнөр алды-
кызыл тил» деген эрежени жетекчилик кылган. Найманбайга окшогон 
ырчылар ырларын «жел сөз» десе, Токтогул жогорку айтышында:

«Томаяк болсом тилим бар, 
Торгойдой сайрар үнүм бар» –

деп, акындык өнөрүн жогору коёт. Өзүнүн Найманбайдан кай жагынан 
болсо да, акындык жагынан да, моралдык жагынан да жогору турган-
дыгын ырастайт. Албетте, элдик оозеки чыгармачылыктын түздөн-түз 
үлгүсүнөн өсүп чыккан жана анын өкүлдөрүнөн деп эсептелген кандай 
гана төкмө акын болбосун, анда фольклордун эпкини тийбеген учур 
болбойт. Мындан таза деп айтыш – акындык искусствонун табиятын 
тангандыкка жатаар эле. Токтогулда да ушундай. Бирок, ал кандай мү-
нөздө жана канчалык даражада деген суроонун төркүнү башка.

 Токтогулда түздөн-түз ыр менен маанилеш келбеген башы ачык 
сөз – сүйлөмдөр, башка акындарга караганда өтө аз кездешет. Ке-
зиксе да алардын көбү кийинки сүйлөмгө ажар киргизүүчү, ага күч 
берип, күүлөп туруучу, же аны жасалгалоочу, көмөкчү поэтикалык 
каражаттардын милдетин аткарат.

 Токтогулдун айтыштары да, ырлары да ички мазмуну жагынан 
логикалуу келет. Өзүнчө бөлүнүп «жалкы» калган ой-сүйлөмдөр 
анда жокко эсе. Ой-ойду сабалап, саптар сапты кууп олтуруп логика-
лык поэтикалык бир бүтүндүктү түзөт.

 Жогорку келтирилген айтышта Токтогулдан чындап жеңилгени-
не көзү жете баштаган Найманбай эмне деп жооп кайтараарын бил-
бей калып, табышмак айтышка өтөт.

 Айтыштардын кадыресе суроолуу түрүнөн башка да түрлөрү 
болгон. Алар табышмактатып жана алым-сабактатып айтышуу мү-
нөзүндө өткөн. Негизинен алганда буларда да кадыресе айтыштар-
дагы ыкмалар кездешет. Бирок, булар кээде жалаң поэтикалык экс-
перимент катарында айтылган акындардын тапкычтыгы, таланты 
сындалган. Анын үстүнө айтыштын бул түрү сейрек колдонулуп, эки 
акын жыгыша албай калганда, же бир кысталыш учурларда колдо-
нулган. Жүйөөлүү сөзгө жооп таба албай, туюкка капталган Найман-
бай, кантсе да ушуну менен жыгам го деген ойго алданып, Токтогул-
га поэтикалык табышмак сунуш кылат:

Долононун башынан, 
Токулдаткан ким болот? 



334 

Эки жыгач боорунан, 
Жарып алган ким экен? 
Кара сууну кайнатып, 
Каймак алган ким экен? 
Тумшугу жок куш салып, 
Турнаны алган ким экен?

 Купуя сырдуу мурдатан даярдалган мындай поэтикалык жаңсыз 
формуланын жандырмагын Токтогул кыйналбай табат. Тапмак тур-
сун, жансыз формула Токтогулдун колуна өткөндө кыймылга келип, 
оң мааниге айланат:

Долононун боорунан, 
Токулдаткан токмокчу. 
Эки жыгач боорунан, 
Эптеп алган элекчи.
Жалгыз жыгач боорунан, 
Жарып алган челекчи. 
Кара сууну кайнатып, 
Каймак алган эмгекчи. 
Тумшугу жок куш салып, 
Турнаны алган тузакчы. 
Туура сөзүн айтпаган, 
Тумшуксуз сендей ушакчы!

 Ушу жооптон кийин Найманбайдын оозуна кум куюлгансып, би-
ротоло көксөөсү сууйт. Поэтикалык сентенция сыяктуу нерсеге Ток-
тогул маани киргизди. Акын ар бир табышмактын жандырмагынын 
ээси эмгекчи, мээнеткерлер деп чечти. Турмуштун чыныгы ээси кара-
пайым калк экендигин айтат да, сөзүнүн акырында мына ушуларды 
ырдабай, чындыкты бурмалап, кара жандын камы үчүн бай манаптар-
дын этегине намаз окуган Найманбайды тумшуксуз деп келекелейт.

 Найманбайдын адамгерчилик адепти сактабаган ала качма акын 
экендиги жөнүндө Токтогул мына ушул-беттешүүдөн кийин «Калык 
ырчыга» деген ырында кайгыруу менен эскерет:

Аш-той десе жатпаган, 
Балыктын уулу Найманбай. 
Акын болгун эми да, 
Атасы Балык сыяктуу, 
Көтөрүлөт деми да. 
Меркидеги бир тойдо 
Беттеп калган мени да. 



335

Обу жок орой ырчы экен, 
Ошону тирүү бир көрсөң, 
Оңдурбайт, балам, сени да!

 Буга караганда Найманбай Токтогулга жогорку Суусамырдагы 
айтыштан кийин да тийиштик кылган болуу керек, аны менен ай-
тышса керек.

 Ошентип, Токтогул айтыш ырларына өзүнө чейин болбогон 
жаңы сапат киргизди. Айтыш ырларынын рамкасын кеңейтип, ага 
жаңыча маани киргизди. Анын коомдук ролун көтөрүү үчүн, ага 
жаңы багыт берүү үчүн күрөштү.

 Токтогул айтыш ырларынын эл алдында илгертен бери эле өтө 
белгилүү экендигин абдан жакшы түшүнгөн. Күлүктүн күлүгү бай-
геге чабылганда билингендей, акындын акындыгы айтыштарда сын-
далган. Алардын айтыштарын эл жаттап калып, эстеринен чыгарыш-
пай көпкө айтыша турган. Мына ушуну жакшы билген Токтогул ай-
тыштарды өзүнүн идеясын, көз караштарын жайылтуучу коомдук 
трибуна катары пайдаланды. Манаптардын Арзымат, Найманбайга 
окшогон кол жоолук ырчыларын эл алдында өлтүрө сындап, акын-
дардын аренасынан сүрүп чыкты. Алардын өзүлөрүн гана сындабас-
тан, мактап олтурган манаптары менен кошо чиркештире сындады.

 «Өнөр алды – кызыл тил» экендигин абдан жакшы билген Токто-
гул акын даңкты ар дайым ардактап, аны болор-болбос иштер менен 
булгабай жүрүү керек экендигин айткан. Талантын күчөтө албай жан 
бактылыкка өткөн кайсы акын гана болбосун, Токтогул аларды аёо-
суз сынап, мыскылга алып, эл алдында кызарткан. Жан бакты, манап-
чыл акындар эч качан эл алдында кадырлуу болбойт деп түшүнгөн. 
Өзү да башкаларга ушуну үйрөткөн.

 Муну Арзыматка бекеринен эригип айтып олтурган жок. Ал ой-
лонсун деди. Бирок, ал Арзыматтын-бети кайтпас ырчы экендигин 
билген жок.

 Элдеги ушул жакшы салт Токтогулга чоочун көрүнгөн жок. Тес-
керисинче, аны ыйык милдетим деп түшүндү. Жакшы акын кандай 
болордугу жөнүндөгү элдик жакшы идеал – салттардын изин кууп, 
ал чындыктын төркүнүн тапты. Ошону мурас катары кабыл тутуп, 
чыгармачылык девизи кылып алды. Нечен кылымдар ой элегинен 
өтүп келе жаткан элдик ушул жакшы салтты башка акын-ырчылар-
га да жугуштурууга аракеттенди. Аракеттенип гана тим болгон жок. 
Ал үчүн күрөштү. Талантын туура пайдаланбагандарды болсо, катуу 
сындады.



336 

 Анжыяндык Бекназар, Кетмен-Төбөөлүк Коргоол, Таластык Ай-
дыраалы деген ырчыларга арнаган ырлары ушундай. Булардын ар ки-
миси тең өз убагында белгилүү ырчылардан болушкан. Таланты таш 
жарган акын Токтогул буларды оң жолго салып тарбиялап, ошол кез-
деги коомдук турмушта акын-ырчылардын миссиясы эмнеде экен-
дигин өз билгенинче түшүндүрүүгө аракеттенди. Бирок алар Токто-
гулдан көп өрнөк алышса дагы, негизинен өз билгендерин кылып, өз-
бет алдынча кетишкен. Туура эмес багыт алышкан бул акындардын 
алыска бара албастыгын көрүп-билип турган Токтогул аларга катуу 
күйгөн.

 Токтогул карыган кезинде бир чоң ашка барат. Андан мурда ал 
жерде Коргоол ырчы жүргөн экен. Тамашаны самаган көпкөн мырза-
лардын тукуруусу менен ал, Токтогулга каршы айтышмакчы болуп, 
жамандап, сөгүп кирет. Анын улуулугуна, кадыр-баркына карабайт.

 Токтогул башынан акындардын чоң максатсыз айтышка түшү-
шүнө каршы болгон. Анткени, ал бай-манаптардын акын-ырчылар-
ды бири-бирине тукуруштуруп, күүлөп коюп, чоң «кызыкка» баты-
шаарын жакшы билген.

 Токтогул айтыштардагы адептүүлүк үчүн, акындардын баркын 
көтөрүү үчүн күрөшкөн. Ошондуктан, ал Коргоолдун ырында орой, 
адепсиз жерлер көп болсо да, аны менен айтышууну өзүнө ылайык 
көрбөгөн. Жөн гана улуулук катарында саамал таарынычын айтып, 
бастырып кете берген:

Уулумдай көрүп жүрчү элем, 
Ушулбу урмат кылганың? 
Ууру кылган мышыктай, 
Кылыр көздүү урганым?..

 Анжыяндык Бекназар деген кишинин ырчылыгы да, молдолугу 
да бар экен. Ал күндөрдүн биринде адатынча мечиттин ичинде ырдап 
олтурганын көрүп калат:

Оронгонуң селде экен, 
Оозуңдан чыккан келме экен. 
Эшен десем ырдайсың, 
Эки кыл комуз тырмайсың. 
Молдо десем ырчыдай, 
Молдодон үмүт кылчудай, 
Көк ала селде башыңа
Тегерек тартып кырда деп, 
Кай шарият жол берген: 



337

«Мечитке кирип ырда» – деп, 
Азаныңбы, алкаңбы, 
Зикириңби, ырыңбы? 
Анжыяндык Бекназар 
Айтчы мага чыныңды?

Кожо, молдону башынан жек көргөн Токтогул чала молдо ырчы 
Бекназарды ушинтип ордунан тургус кылат.

 «Айдыраалыга» аттуу ырында жөргөлөк деген атка конгон та-
ластык тамашөкөй Айдыраалы деген ырчыны да өтө таамай юмор 
менен сыйлаган:

Калың топко ырдадың: 
Керегенин түбүнөн 
Келин-кызды көргөндө 
Киремин деп жөргөлөп 
Керегенин түбүнөн 
Кирүүчү болсоң жөрмөлөп, 
«Оңбогон шүмшүк ушул» деп, 
Эл сага көрбөгөндү көргөзөт – 

деп, бир катар тамашалуу аңгемелерди айтып келип, ага кеңеш берет:
Чийдин түбүн аңдыган, 
Адаты болот байлардын. 
Карып калдын, Айдаке, 
Бул кесиби эмес чалдардын!

Акын деген ардактуу атты актап, элдин муктаждыгына жара-
ша ырдоонун ордуна балдардын эрмегиндей болгон арзыбаган иш 
менен алек болууга Токтогул каршы турат. Бул ырында улуу акын 
өзүн «мен уурулардай чийдин түбүн аңдыган акын эмесмин, ырда-
сам эл алдында шаңшып ырдаймын» дейт. Айдыраалыга ачык каршы 
чыгат. Ошону менен акындын коомдук ролун көтөрмөлөйт. Албетте, 
бул жүйөөлү сөзгө Айдыраалы эч жооп таба алмак эмес. Чынында да 
ошондой болгон эле.

 Токтогул ыңгайы келген жерден эле көрүнгөн акын менен ылга-
бай айтыша берген эмес. Улуу акын айтышты коомдук мааниси бар 
публицистикалык жанр катарында ошол убактагы шартка жараша өз 
алдынча түшүнгөн.

Токтогулдун дал ордуна барып жазбай түшүүчү таамай жана 
элестүү сөздөрү манаптын жеңилген акынынын куйругуна түш-
пөс калбыр байлаган. Акындык атына кетпес тамга баскан. Ал эми 
Токтогулдун Тоголок Молдо, Калык, Алымкул, Эшмамбет, Барпы, 



338 

Бекназар, Айдыраалы, Коргоол менен болгон айтыштарына келсек, 
алардын мазмуну башка экендигин көрөбүз. Алар менен айтышкан-
да, же ырдашканда Токтогул алдына башка максаттарды койгон. 
Алардын жакшы жактарын сүрөөгө алган. Токтогул акындык өрнө-
гүн берип, күлүк катары талбай таптаган. Күндөп, айлап, жылдап 
таалим-таасирин берген.

 Булардын бардыгы өз алдынча кыргызга белгилүү таланттуу 
акындар болуу менен бирге, көпчүлүгү белгилүү даражада сөз, өнөр 
искусствосунда Токтогулдун мектебинен сабак алып чыккандар. 
Алардын көбү өзүлөрүн Токтогулдун шакирти деп атоону сыймык 
көрүшкөн. Токтогул туурасында жакшынакай эстеликтер калтырыш-
кан. Анткени, Токтогул аларды туура жолго салган. Аларга башкача 
мамиле кылган. Терс жолдон четте жүрүүгө чакырып:

Көрүнгөнгө асылган, 
Акмак ырчы болобу? 
Карышкырча жулунуп, 
Капкан ырчы болобу? 
Аман болсоң көрөсүң, 
Андайдын түбү оңобу? – 

деген акыл-насаат сөздөрүн айтып, акынмын деген адам булардан 
оолак болууга тийиш экендигин талап кылган.

 Токтогулдун чыгармаларынан кыргыз фольклорундагы айтыш-
тардын бардык түрлөрүн табууга болот. Акындардын айтыштары-
нын жогорудагыдай, негизги түрлөрүнөн башка да бир катарлары 
бар. Алар башка мазмунда, башкача ык, башкача формада түзүлгөн. 
Мында бай-манаптардын акындары менен Токтогулдун ортосундагы 
жогоркулардай кагылышуулар жок. Маселенин башы ачык болсун 
үчүн алардын ар бирөөнө кыскача токтоло кетүүбүз жөн.

 Токтогул менен Эшмамбеттин айтыштарын алалы. Эшмамбет 
өз убагында Токтогулдун чөйрөсүндөгү эң таланттуу акындардын 
бири болгондугу анын ушул айтыштарынан жана Токтогулдун ага 
берген бааларынан көрүнүп турат. Айтыш ырларында ал Токтогул 
менен эркин түрдө ат салыша алган. Токтогул аны менен бекеринен 
бирге ырдашып жүргөн эмес. Уруусу жагынан алганда таластык кол-
поч уруусунан (Калбаадагы) чыккан.

 Эшмамбеттин поэтикалык тагдыры Токтогулдукунан башка-
ча түзүлдү. Токтогул башынан өткөргөн кыйын турмуш ага чоочун 
болду. Ошондуктан, ал Токтогулдукундай арман мүнөзүндөгү ыр-
ларды чыгарбаган болуу керек.



339

 Ошолордой неченден, тили сүйлөөк чеченден. Аты калды, өзү 
жок, Ак кагазда сөзү жок – деп, Токтогулдун айткандары Эшмамбетке 
да туура келет. Ар бир чоң ырчы төкмө акын болгон. Шарты келгенде 
каалаган учурда ыр чыгарган. Ошону менен бирге, акындардын дайы-
ма ырдап жүрө турган белгилүү бир темадагы туруктуу «репертуары» 
да көп кезиккен. Эшмамбетке да бул тиешелүү. Бирок, алар кагазга жа-
зылбагандыгынан белгисиз калды, же эл арасына сиңип кетти.

«Токтогул Сибирден келгенде Эшмамбет ырчы менен учураш-
каны», «Токтогул менен Калыктын учурашканы», «Токтогул менен 
Алымкулдун учурашканы», «Барпы менен жолугушуу» деген ырлар-
дын бардыгы негизинен алганда бир циклге жатуучу чыгармалардан.

Поэтикалык ыкмасы жагынан алганда суроо-жооп иретинде тү-
зүлгөн. Алардын ар бирөө өзүнчө эле жаткан бир дастан. Бул чыгар-
малардын мазмун – формасынын алгачкы башталмасы эзелден эле 
фольклордук салтка айланган көрүшүү, угузуу ырларынын форма-
сында. Булар фольклордо өзүнчө бир күрдөөлдүү жанрга чейин өсүп 
жетип, салт болуп калган. Көрүшүү ырларынын бир катар: учурашуу, 
угузуу жоктоо, сырдашуу сыяктуу формалары бар.

Токтогулдун чыгармаларында бул мотивдердин көп болушу 
анын өз башынан өткөргөн турмушуна байланыштуу келип чыккан. 
Ушу себептер менен биз акындын бул мүнөздөгү ырларын анын ли-
рикалык чыгармаларына жаткырабыз жана аны ошого байланыштуу 
өзүнчө карайбыз. Биз бул жерде ошол чыгармалардын айтыш ире-
тиндеги өзгөчөлүктөрүнө токтолуп жатабыз.

Сибирден келгенде Токтогулдун Эшмамбет менен учурашканы-
нын эки варианты бар. Анын экөө ички мазмуну, ой жүгүртүүсү жа-
гынан бири-бирине өтө окшош. Стили да, бул экөөнүн төркүнү бир 
экендигин көргөзөт. Анткени менен экөө тең абдан көркөм, бышкан 
чыгармалардан. Бул Токтогулдун дайыма айтып жүрүүчү чыгарма-
ларынан. Узун болсо да, эл оозунда эки түрдүүчө сакталып кала бе-
риши да көп айтылгандыктан болууга тийиш. Чыгарманын мазмуну 
кандай экендигине, Токтогулдун өз сөзүн келтирели:

Ичимде кайгы, зилди айтам, 
Башымдан өткөн күндү айтам.

Автордук ушу мүнөздөмөгө караганда анын лирикалык моно-
логдордон түзүлгөн баян экендигин көрөбүз.

Ички мазмуну субъективдүү моменттерге байланыштуу. Бирок, 
ушунун өзү эле аны логикалык жагынан ошол убактагы адилетсиз-
дикке каршы протест жасоого алып келет.



340 

«Коргоол ырчынын Токтогулдун баласы өлгөнүн угузганда» 
деген ыр түздөн-түз субъективдүү мүнөздө. Формасы жагынан ал-
ганда оозеки чыгармалардагы угузуу жана кошок иретинде. Кор-
гоолдуку да, Токтогулдуку да ушу түрдөгү ырлардын классикалык 
үлгүсү эле.

Адатта мындай суук кабарды, жалгыз баласынын каза тапканын 
сөзгө чечен адамдар угузушкан. Токтогулга ыр менен угузушкан. 
Токтогулга ыр менен угузуу шарт болучу. Коргоол: «туур башынан 
качырдык», «кетирдик, аткардык, жибердик» деген традициялык 
символикалык образдар менен угузат.

Кошоктор оозеки поэзияда абдан тамырланган жанр. Кошоктор-
ду кыргыз элинин оозеки эпитафиясы деп койсо болот. Кошоктор 
адамдын өмүрүндөгү акыркы сөз сыяктуу болгондуктан, көркөмдүгү 
жагынан жете бышырылган эстелик сыңары. Токтогулдун «торгой-
дой жалгызы» Топчубайга арналган кошогу – элегиялык поэзиянын 
кайталангыс үлгүсү. Өмүр бар жерде өлүм сагалап турбаган жер жок. 
Ошондуктан, Токтогулдун сөөктөн өтүп, жанга жетүүчү кошогун 
уккан ар бир кыргыз аны унуткан эмес. Мындагы өлүм жөнүндөгү 
темалар бардыкка орток болгондуктан, ал кошок, ушу жагынан ал-
ганда субъективдүү моменттерден да ары өтөт.

Токтогулдун айтыштарынын ичиндеги элге көп таралганы анын 
Сибирден келгенде Эшмамбет менен учурашып, алым сабак айтыш-
каны. Мунун бир нече варианты бар. Бирок, алардын айтылыштары 
башкача болгону менен мазмуну жагынан негизинен бирдей.

Мында сөздү адегенде Эшмамбет баштайт. Традициялык форма-
да Токтогулдун ал-жайын сурайт. Анын келгенине аябай кубанганды-
гын билдирет. Бул кубанычтын жалпы эле элдик кубаныч экендигин 
айрыкча баса көрсөтөт. Эшмамбеттин айтуусунда Токтогулдун обра-
зы элдин образы менен айрып алгыс бирдикте сүрөттөлөт. Токтогул-
дун аты элдин синоними сыяктанат. Эл деген түшүнүктө Эшмамбет 
букараларды гана айтат. Токтогулду ошолордун ырчысы катары ыр-
дайт. Чыныгы калыс ырчы экендигин айтат. Өзүнүн ушундай бул-
бул тилдүү жактоочусунан айрылган элдин күйүтүн билдирет. Элди 
ушундай сүйгүнчүктүү тоо булбулунан ажыратып, алыскы Сибирге 
айдаткан эзүүчүлөргө наалат айтат. Акырында ал Токтогулдун аман-
эсен кайтып келгендигине өз атынан да, эл атынан да кубангандыгын 
билдирет. Эшмамбет Токтогул менен бирге айдалган башка жазык-
сыз туткундардын тагдыры эмне болгондугун да айтууну сурап өтү-
нөт. Булардын бардыгына Токтогул жооп берип өтөт.



341

Бул ыр – көркөмдүгү жагынан өтө кооз, күчтүү сезимдердин таш-
кынынан пайда болгон ыр. Поэтикалык ыкмасы риторикалык суроо 
менен риторикалык илептүү сезимдердин аралашмасынан түзүлгөн. 
Анын себеби күчтүү сезимдердин натыйжасынан келип чыкканды-
гына байланыштуу.

Бул айтышта Токтогулдун акындык лирикалык образы түзүлгөн. 
Бул образ эл үчүн чындыкты айтуудан тартынбаган жана ошонусу 
үчүн эзүүчүлөрдүн жалган жалаасына калып, Сибирге айдалып далай 
азаптарды белчесинен кечип жүргөн адамдын каарман образы болуп 
көрүнөт. Көлөмү жагынан өзүнчө бир дастан сыяктуу болгон бул чы-
гармадагы Токтогулдун лирикалык образы пассивдүү эмес, күрөшчүл, 
активдүү образ экендигин көрөбүз. Акындын образы эл менен тыгыз 
байланышта сүрөттөлгөн. Эшмамбетке берген жообунда акын: 

Айдалгам кыргыз ордомдон, 1

Адаштым салган жоргомдон, 
Ак жерден айдап залимдер, 
Ак таңдай Токоң кор болгон. 
Алыска чуркар күчү жок, 
Аягым аксап кор болгон –

деп, өзүн биротоло элге багыттап ырдайт. Эмнеликтен айдалганын 
себебин Токтогул ачык түшүндүрөт.

Эркиндеп ырдап жүрөм деп, 
Эл үчүн түрмө кесилгем.

Ыр бир караганда субъективдүү моменттердей болгону менен 
чындыгында баштан аяк ошол теңсиз доорго наалат айтуу менен суга-
рылган. Өзүнүн жана өзүнө окшоштордун жазыксыз чеккен азаптарын 
ал бирин-экин жаман бай-манаптардан көрбөйт. Ошол кездеги жалпы 
эле коомдук түзүлүштөн – теңсиз замандан деп түшүнөт. Аларды акын 
жалпы эле залимдер, зулумдар деген сыяктуу аттар менен тергейт. 
Алардан жакшылыкты күтүүгө болбойт дегенди айтат.

Бул алым-сабак айтыштагы ырдын бир гана жолу айтылып уну-
тулуп калбастан, эл оозунда нечен жыл катары менен кайталанып 
келгендигин эске алсак, анын өз убагында кандай роль ойногондугу 
ачык боло калат. Бул ыр кеңири белгилүү болгон. Ушунусу менен 
акын ошол кездеги теңсиз коомдук түзүлүшкө нааразылыгын билгиз-
ген. Элдин оюн айткан. Ошондуктан гана ал ыр элге кеңири тараган. 
Элдин сезимин ойготууга көмөкчү болгон. Бул айтыштын объектив-
дүү жагы ушундай. Мунун субъективдүү жагы да бар. Токтогул бул 

1 7-4728 Китепкана сериясы



342 

алым-сабакта Эшмамбетти «мен Сибирде жүргөндө үй-бүлөмдүн 
абалын бир кайрылып суроого жарабапсың» деген сыяктуу жүйөө-
лүү сөздөр менен уяткарат. Бирок, алымсабак айтыш түрүндө түзүл-
гөн бул ырдын негизги темасы – эл, акын турмуш темасы.

«Токтогулдун Алымкул менен учурашкандыгы» алым-сабак 
ыры да жалпы жонунан алганда жогорку эле «учураш» менен маз-
мундаш. Өзүнүн айдалып кетишин жогорку ырда «залимдерден» деп 
түшүндүрсө, мында аны бир топ конкреттештирет:

Эзилип тентип кеткеним,
Эшендин кесир селдери.
Калкты алдаган калпалар,
Оронуп бөздөн селдени.
Олуя эшен ушул деп,
Оокатын алдап эл жеди.

 Мында акын 1898-жылы ислам дини үчүн болгон газават көтөрүлү-
шүн баштаган Мадаалы деген эшенди айтып олтургандыгында шек жок.

Эки акын элди алдап, мал-дүнүйө жыйнап кетип бара жатышкан 
эшен-калпаларды көрүп калышат. Эшендин өзү түгүл, атын уккан-
да эле итатайы тутула баштоочу Токтогулдун сырын жакшы билген 
Эшмамбет, эшендердин селдесинин кыймылдап калган себебинен 
баштап кирет. Эшмамбеттин мындагы ыры Токтогулдун жоопторуна 
көмөкчү болуп турат.

Токтогул мында негизги ролду ойнойт. Эшендерди тобу менен 
алдына коюп алып, эл атынан чыккан айыптоочу катары аларга адам-
герчиликке сыйбас күнөөлөр жасагандыгы үчүн өкүм чыгарат:

Кубанып эшен калгандыр, 
Мал чогултуп бергенге, 
Ачуум келип түйүлөм, 
Ушундай ак селдени көргөндө. 
Аралап келип мал жыйнайт, 
Ак калпак кыргыз элдерге. 
Ак селдечен эшенден 
Азап-муңду мен көргөм, 
Айгыр-кочкор жыйнаган 
Абийирсиз шермендем!

Эшендер болсо, эки акындын айткан сөздөрүнө жооп бере алыш-
пай, айласы кеткендиктеринен акындарга топу беришет. Куудул-
данган Эшмамбет айлакер эшендерден мал өндүргүсү келип ырдап 
калат. Анда Токтогул:



343

Малдын бербейт бирөнүн, 
Алда качан түңүлгөн 
Ак эшенден жүрөгүм – дейт.

Ушу факты Эшмамбетке караганда Токтогулдун аң-сезиминин 
канчалык жогору тургандыгын далилдейт. 

Эшендердин селдесине чок болуп түшө калуучу сатиралык таа-
май сөздөрдүн учкун-жалындарын Токтогул биринин артынан бирин 
каптатат.

Баладай ишенчээк, тоолук карапайым кыргыз элин дин жолу 
менен башын маң кылып, көзүн тунжуратып, караңгылыкты көздөй 
ээрчитип, мал-мүлкүн алдап алган сук молдо – эшендердин капы-
сынан калыс эки акынга туш келип, эмне кылаар айласын табыша 
албай, тагдырга моюн сунуп турушу өтө таамай сүрөттөлгөн.

Токтогул менен Эшмамбеттин эшендер жөнүндөгү ушул алым-
сабак айтыштары – элдик сатиранын өтө жогорку түрү. Кийин ал эл 
арасына кеңири тараган.

Токтогул эзүүчүлөргө каршы айтыш – алым сабак ырларында алар-
дын жүзүкаралыгын көрсөтүү үчүн эч нерседен тайманбайт: бул маселе 
анын негизги максаты болгондуктан, аны ишке ашырууда ага эч нерсе 
бөгөт боло алган эмес. Элдин душмандарын акын бардык жагынан ту-
шаган. Мисалы, «Бапы калпа» деген алым-сабак ыры ушундай.

Бапы молдо өзүнүн митайымдыгы жагынан ашынган неме болот. 
Токтогулдай ырчылардын эл арасындагы таасирин жакшы билген 
Бапы калпа аны элден оолактатууга аракеттенет. Эл арасына «Ырчы-
лардын сөзүнө кулак какпагыла, алар шайтандан жаралышкан неме-
лер. Эч нерсе бербегиле, бергениңер тиги дүйнөдө өзүңөрдү жылан 
болуп кайра чагат» – деген сыяктуу үгүт жүргүзүшөт. Бапы калпа 
маңка экен. Дем салымыш болуп, ар кимдин оозуна түкүрүп, келин-
кесек, кыз-кыркындарга өзүнүн оорусун жуктуруп жүргөн неме экен. 
Бир күнү Токтогул менен Эшмамбет ушу калпаны тосуп туруп, эл 
алдында ашкерелеп абийирин кетирет:

Талаадагы жампам ай, 
Таңырайган маңкам ай! 
Чымчууга келбейт мурунуң, 
Чымын талап курудуң!

Мурду бучук, ичи бузук арамзаларды Токоң ушинтип кордо-
гон. Ууздан таза момундарды тескери жолго салууга аракеттенип, 
калптан жайгарымыш болгон арамзалардын сасык оюнун быкы-
йын чукуп, өзөгүн сууруп, зыянсыздандырып таштоо керектигин ал 



344 

жакшы түшүнгөн. Мына ошондон кийин алар эл арасына жологус 
болуп, өз «алласы» менен кала берген.

Ошентип, турмушунда өтө сыпайыгерчиликтүү акын Токтогул 
ыгы келгенде эзүүчүлөрдүн өзүнө ылайык дарысын таап, аларды таа-
май сатиранын уулуу ширеси менен аткан.

1895-жылы Кетмен-Төбөдөгү Коңур-Ɵгүз деген жерде бир чоң 
той өтүп, анда балбан күрөш болгон. Тойдогу эл уруусуна карай 
экиге бөлүнүп, эки уруудан эки балбан чыгат. Сарттар деген Токто-
гулдун уруусу тарабындагы Сейитбек деген балбан жыгылып калат. 
Ошондо Эшмамбет:

Толкугансып келди эле, 
Токтогулду карачы. 
Томпоюп аттан жыгылды, 
Эңишке түшкөн баласы – 

деп, тамашалап калат. Чынында, Токтогул сөзгө сынып турса да, ал 
ыңгайсыз абалдан жооп таап кутулат. Ал турсун сөзгө кайра Эш-
мамбетти жыгат. Балбаны жыгылган Токтогул сөздү сакалга бурат. 
Андан кийин да бура бастырбайт. Бул айтыштан Токтогулдун чуку-
гандай сөз тапкычтыгы, жаза баспас акындык күчү даана көрүнөт.

 Букаранын чыныгы ырчысы болгондой Токтогул бай-манап-
тардын сөөлөтүн ырдаган жок. Ал карапайым букара – дыйкандар-
дын өнөрүн мактады. «Анжыян тарабында» деген ырда, ал Калык 
экөө 1913-жылы болгон тойдо Маман деген дыйкандын ат чабышта 
чыгып келген күлүгүн мактайт. Ал убактагы аш-тойдо ат чабуу салт 
катары болгон. Ал эми кедейлердин колу байгеге кошчу күлүк түгүл, 
мингичке араң жеткен. Ошондуктан, байге күлүк кошкон байлардын 
энчисине калган. Өз өмүрүндө далай аш менен тойлорго катышкан 
Токтогул байдын күлүгүн мактоону намыс көргөн. Ал дыйкан Ма-
мандын күлүгүн мактоону ылайык тапкан. Ушундай күлүктү таптап 
байге алган Мамандын мээнеткечтигин даңазалайт.

 Айтыштарда колдонгон Токтогулдун принциби «Тойдогу та-
маша» деген ырынан көрүнөт. Нусуп ажы дегендин тоюна Анжыян, 
Арка жактан Жеңижок, Карамурза, Бекназар, Каражолдош деген ыр-
чылар келишет. Кетмен-Төбөдөн Токтогул, Эшмамбет, Калык, Жа-
ңыбай, Курман, Накен, Жолой барышат. Чоң жыйында Карамур-
за Накендин картаңдыгын, сокурдугун айтып тийише баштайт. Бир 
аз болгондо ырчылар бири-бири менен тытышаарына шек жок эле. 
Накен ырдаганча Токтогул озунуп, эки жакты бирдей басат:

Анжыяндык, Аркалык, 



345

Баш кошконун айталык, 
Алышкан итче кабышпай, 
Аман-эсен кайталык. 
Карамурза сөзүңдүн, 
Калпысы чыкты байкалып.
Ынтымак жакшы, ырк жакшы, 
Ынтымактуу журт жакшы. 
Кош айтышып сыйлашып, 
Тараганың куп жакшы!

Муну айтуудан мурда Токтогул Карамурзаны бир топ жүйөө-
лүү сөздөргө сындырат. Токтогул бул ырында эл алдында беделдүү, 
акындардын насаатчысы болуп көрүнөт.

Айтыш ырларында Токтогул дайыма ушундай принципти кол-
донгон. Бирок, эзүүчүлөргө келгенде катуу сөздөрдөн тартынган 
эмес. Жогоруда Токтогул эшендерди таштай тийген ушундай сөздөр 
менен сыйлагандыгын келтирдик.

 Калык 1914-жылы Кетмен-Төбөдөн өзүнүн туулган жери Жум-
галга көчөрдө акын Токтогул аны менен коштошкону келип, улуулук 
насаатын айтат:

Букарага, карыпка, 
Бой көтөрүп, керилбе! 
Болуш, бийлер экен деп, 
Боордош болбо манапка!

 Ошентип, Токтогул акындарды чеберчилик жагынан гана эмес, 
идеялык жагынан да тарбиялаган. Ар бир ырында жаштарга Токто-
гул өнөрүмдү алып калгын дейт. Аларды кудум күлүк таптаган саяп-
кер сыңары ар бир айтышта устаттыкка үйрөтөт. Букаралардын күнү 
тууйт деп аларды келечекке даярдайт. Эртеңки күнгө ал бек ишенген: 
Мына булар Токтогулдун Барпы менен болгон 1915-жылдагы алым-
сабак ырынан бөтөнчө ачык көрүнөт:

Жаркырап бизге таң атаар, 
Жамандар бизден адашаар.
Кабарын уккам, түшүнөм, 
Аракет кылган бирөө бар. 
Айтайын десем ашкере 
Чыгарбайт азыр турмуш тар. 
Душмандын туусу бүктөлөр, 
Турмуштун туусу тигилер. 
Бизге каршы душманга 



346 

Кайгынын зары жүктөлөр!
Токтогул Барпы менен болгон-беттешүүдө ушинтип, тоолук 

элдин ичиндеги эркиндикти кыйшайбай жактоочу болуп көрүнөт. 
Мурдагы алымсабак ырларына караганда бул ырда публицистика-
лык пафос менен илептин өтө күчтүү экендигин көрөбүз. Токтогул-
дун лирикалык образы мында далайды башынан өткөргөн чыныгы 
күрөшчүл каармандын образы катары көрүнөт. Бул ырдан Токтогул-
дун тематикалык диапозону кеңейип, акындык горизонту андан-бе-
тер ачык боло түшкөндүгүн көрөбүз.

Ошентип, Токтогул революциядан мурдагы айтыштарында сөз 
искусствосун калың букаралардын таламына кызмат кылдырды. 
Айтыш өнөрүн элдик трибуна катары пайдаланды. Бай-манапчыл 
ырчылардын-бет пардасын эл алдында ашкерелеп, аларды идеялык-
моралдык жактан куралсыздандыруу үчүн күрөштү.

Токтогул айтыш өнөрүн акындык өнөрдөгү башкы куралдардын 
бири деп түшүнгөн жана өзү да айтышчыл акын болгон.

Токтогулга чейинки акындардын көпчүлүгү айтыш ырларында 
элди урууга бөлсө, Токтогул тапка бөлдү. Элди ушу жагынан жикте-
ди. Эзилген таптын атынан чыгып ырдады. Бул идеяны алып кетүүчү 
Тоголок Молдону өз убагында жогору баалады. Ал эми Калык, Барпы, 
Алымкул өңдүү акындарды тарбиялап, аларды идеялык жагынан да, 
чеберчилиги жагынан да тарбиялоодо кызмат көрсөттү. Өзүнүн мек-
тебин түздү. Бул мектептин окуу китеби турмуштун өзү болду. Анын 
программасын Токтогул өзү түзүп, өзү окутту. Ошону менен айтыш 
өнөрүнүн өзүнө чейин болбогон жаңы салтын негиздеди.

Совет бийлигинен кийин да, Токтогул айтыш өнөрүн кол-
доно билди. Мисалы, ал «Карымшактын үйүндө» деген ырында 
Калык экөө мыкты түшүм алган дыйканды мактайт. Анын «Ак-
баары» деген Алымкул менен бирге ырдашкан алымсабагы жал-
пыга дайын. Мында акын адамдын акылын мактайт. Сулуулук жө-
нүндөгү оюн билдирет. Ички сулуулук менен тышкы сулуулуктун 
биримдигин даңазалайт. Ошондой эле бул ырлардын театрдык, 
драмалык да мааниси бар. 

Токтогулга чейин айтыш иретиндеги ырларда карапайым кедей-
дыйкандарды, алардын эмгегин мынчалык даражада эч ким макта-
ган эмес. Аны биринчи Токтогул көтөрдү. Акыры ал жакшы салтка 
айланды. Калык, Алымкул, Осмонкул, Ысмайыл, Токтонаалы, Ток-
тосун, Эстебестин айтыш ырларынын төркүнү кыйла жагынан Ток-
тогулдун айтыш ырларынын искусствосуна барып такалат. Өзгөчө 



347

Калык1, Алымкулдарга Токтогулдун өнөрү түздөн-түз жугушту. Ант-
кени, акындын искусствосундагы айтыш жанрын жаңы заманга карай 
кандайча кызмат кылдыруу керек экендигин аларга биринчи көтөр-
гөн улуу Токтогул болду. Алар Токтогулдун уясынан учуп чыгышып, 
жаңы заманды ырдашты.

Кыргыздын өткөндөгү чоң акындарынын бардыгы тең нускоочу 
акындардан болушкан. Нускоочу акындардын жамакчы акындардан 
айырмасы, алар өмүр, коом, жашоо, тиричилик, жаратылыш, табият 
жана башкалар жөнүндө ой-кыял жүгүртүшүп, философиялык маа-
нидеги жыйынтыктар жасоого аракеттенишкен. Бул түрдөгү тема-
ларды алар бир канча жылдар катары менен иштеп чыгышкан. Бел-
гилүү бир коомдук көрүнүштөр жөнүндө алар ой түйүнүн, сөз кай-
мактарын берүүгө умтулушкан. Нечен кылымдардан бери массанын 
көкүрөгүндө уюп келе жаткан сары алтындай салмактуу сөздөрү ого-
бетер жасалгалап, ого-бетер көркөмдөп, өлбөс узакка жеткирүүгө 
аракеттенишкен.

Чукугандай сөз тапкыч, чечен акын, Токтогул мына ушундай 
кыргыздын нускоочу акындарынын катарынан ардактуу орунду алат. 
Токтогулдун жогоркудай темадан алынган ырлары, анын поэтикалык 
меридианынын эң бир көрүнүктүү жагын ээлейт. Турмуштун не бир 
кыйын ашуу-белестерин басып өткөн Токтогул, толгон-токой дидак-
тикалык ырларды калтырды. Бул түрдөгү ырларды Токтогул дайыма 
ырдап жүрө тургандыгы шексиз. Алар Токтогулдун жаркыраган поэ-
тикалык дүйнөсүнөн үркөр жылдыздай бөлүнүп турат. Ошондуктан, 
алар Токтогулдун «туруктуу репертуарын» түзгөн.

Токтогулдун ырларынын дагы бир касиети, көзгө өтө даана чагы-
лат. Кыргыздын мурда өткөн акын-ырчыларынын бардыгы эпикалык 
таланттагы адамдар болушкан. Анткени, турмуштун өзү жана ага жа-
раша чыккан акындык искусствонун өзү ушундай эле. Белгилүү бир 
нерселер жөнүндө акын-ырчылар ар дайым узакка «сабап» ырдашкан. 

1 «Советтик Кыргызстан» № 6, 1955-жыл, 9-бет. 1964-жылы атактуу акын Калык Акиев-
дин «Баскан жол» деген китеби чыкты. Калык мында өзүнүн башынан өткөргөндөрүн, көр-
гөн-билген, өмүр-баянын жазган. Бирок, бул сөздүн тар маанисиндеги өмүр-баяны гана эмес, 
атактуу жана чынчыл акын анда кыргыз элинин ондогон сонун өнөрпоздорунун искусствосу, 
турмушу ж. б. жөнүндө сөз козгойт. Өзгөчө, Токтогул жөнүндө жазгандары эң сонун: муну 
табылгыс материал десек жаңылышпайбыз. Токтогулду изилдөөчүлөр үчүн Калыктын бул ки-
теби ашкан сонун материалдарды берет. Чындыгында Токтогул жөнүндө Калыктай эч бир 
акын мынчалык сонун жазган да эмес. Нечен жылдар жанында бирге жүргөн Калык Токто-
гулдун ырларын бардык акындардан көбүрөөк билген жана Токтогулду элге тааныткан, анын 
чыгармаларын көбүрөөк жазып берген акын да ушу Калык аксакал болду. Токтогул жөнүндө 
чоң сөз болгондо, ошол Токтогулдун өзүн бизге кеңири тааныштырып олтурган Калык акынды 
эскербей коё албайбыз. (Ш. Ү.)



348 

Чоң акындардын көпчүлүгү көбүнчө «ак жаандатып», эпикалык узун 
жолго кайрылышып, сөз эркине кенен-кесир жол ачышкан. Күңгөй-
дүн суусундай буркан-шаркан түшүп барып, тартыла калган акындар 
чоң акындардын катарына кошулушкан эмес.

Ал эми Токтогул болсо, бардык чоң акындардай эле, узакка чур-
каган күлүктөрдөн болгон. Сөз этегин Токтогул алыстан келип бү-
түргөндүгү көрүнөт. Бул анын төкмөчүл акын экендигин далилдейт.

Ошондой эле, ал чыныгы лирик акын да болгон. Акындын тур-
мушу ушундай лирикага жол берген. Кайгы-капа, арман күйүт акын-
дын айрылгыс жолдошу болгон. Ачык горизонттуу ырларды Токто-
гул көбүнчө жашында чыгарган.

Мааниси жагынан Токтогулдун лирикаларын бир нече топко бө-
лүүгө болот. Алар – сүйүү темасындагы, нравалык, моралдык мүнө-
зүндөгү лирикалар. Ошондой эле, насыят жана терме маанисиндеги 
лирикалар да бир кыйла. Буларды дидактикалык жана афористика-
лык поэзия деп айтсак да болот. Токтогул элдик чыгарманын өкүлү 
болгондуктан, жана анын чыгармалары жазылып калбагандыктан, 
анын чыгармаларын иликтөө ушу жагынан бир кыйла кыйынчылык-
тарга дуушар кылат. Кайсы чыгармаларын кай жылдарда чыгарган-
дыгын аныктоо кыйын.

Сүйүү, өмүр, жашоо жана анын кызыкчылыктарына арналган 
ырларын Токтогул жаштык курагында чыгарган болуу керек. Алар-
дын ичиндеги «Эмне кызык» деген ырында айтор турмуштун маани-
си жөнүндө ой жүгүртөт.

Мазмун, формасы жагынан алып караганда бул ыр фольклордо-
гу терме ырларга окшоп кетет. Ырдын композициялык түзүлүшү, ло-
гикалык жактан өөрчүп, отурушу да, элдик поэтиканын изи менен 
кеткен. Бул ырда тоолук карапайым кыргыздын кооздук, сулуулук 
жөнүндөгү тилек – түшүнүктөрү берилген.

Бирок, акын дүйнөдөгү, турмуштагы кызыктарды ушулар менен 
гана чектеп койбойт. Мындай болгондо, ал мырзачылык менен төрө-
чүлүктүн төрүнөн ары өтө алмак эмес: акындын поэтикалык кредосу 
башка. Кызыктын бардыгы, өмүрдөгү сонун нерселелердин бардыгы 
бекер келбейт, эмгектин натыйжасында келет дейт да, ошону менен:

Эмгек этип жашыңдан, 
Элге жаксаң эң кызык –

деген жыйынтык чыгарып, эмгекти жашоонун гана эмес, эстетика-
лык категорияга да көтөрөт. Өз оюн толук жеткире айтыш үчүн акын 
эпитеттерди да таамай колдонгон. Ырда саналып өтүлгөндөрдүн 



349

көпчүлүгүн акын «бир деген сан атооч иретиндеги эпитет менен 
берди. Ал эми эмгекти адамдын адамдык сапатын айгинелөөчү эсте-
тикалык критерия катарында койгондо «кызык» дегенден мурда «эң» 
деген күчөтмө эпитетти коюп отурат. Демек, акын бардык нерседен 
эмгекти жогору баалайт.

Асыл нерселер ушул гана эмес. Алар өмүрдө кездешүүчү санда-
ган кызыктардын бирин-экин гана көрүнүштөрү дейт акын:

Өмүрүңдүн ичинде, 
Өлбөгөнгө миң кызык.

Кызык нерселер толуп жатат. Турмуштун ар бир кыры өз шарты 
менен, ылайыгы менен өзүнчө кызык. Ошолордун ичиндеги баары-
нан кымбаты жашоо менен өмүрдүн өзү. Жашоонун бир аты жашоо 
болсо, экинчи аты эмгек. Эмгектенип жашаган адам өмүрүндө миң-
деген кызыктардын үстүнөн чыгат. Акындын айтып олтурган негиз-
ги ою мына ушул. Ушуну менен акын жашоого, өмүргө чакырат. Эм-
гекке, күрөшкө үндөйт.

Жыргалчылыкты, кызыкчылыкты реалдуу дүйнөдөн издөө керек 
жана ага жетишүүгө болот деген ойду айтат. Токтогулдун бул ою өз 
убагы үчүн кандай жакшы! Баарыдан мурда мында Токтогул элдик 
ойду айтып олтурат.

Сөз болгон ыр Токтогулдун жаш кезинде чыгарган ыры экенди-
гинде шек жок. Бул ырды акын өз обону жана күүсү менен өмүрүнүн 
акыркы жылдарына чейин ырдап келген болууга тийиш. «Гүлдөп ал» 
деген ыр да Токтогулдун туруктуу «репертуарына» кирип, ушундай 
эле милдетти аткарган. Бул ыр жогорку ыр менен маанилеш. Ток-
тогулдун өмүр жөнүндөгү «Тогуз кайрыгынын» бир кайрыгы, анын 
бир вариациясы өңдөнөт.

Токтогулдун жаштык курагындагы лирикалык ырларынын бири 
– айтылуу «Алымкан». Аты эле айтып тургандай, бул ырды акын 
жаш кезинде абдан катуу сүйгөн Алымкан деген кызга арнап чыгар-
ган. Жаштайынан эл аралап ырдап чыккан акын сүйүү курагы төгүлө 
жаздап, толуп турган кезинде алыскы бир айылдан Алымкан деген 
кызды көрүп, сүйүп калат. Алымкан ары сулуу, ары акылдуу кыз 
экен. Алымкан дегенде ак эткенден так этип, Токтогул тогуз толго-
нуп түйшүк тартат. Ага арнап «Жаш кыял» деген күү чыгарат.

Ырдын көркөмдүк каражаттары ар кыл. Анын лексикалык жана 
фразеологиялык жактан түзүлүшү, поэтикасы, эпитеттери, паралле-
лизмдери, ритмикалык курулуштары идеялык-образдык мазмунун 
ачууга багытталган. Ырдын композициясы ырааттуу. Анда акындын 



350 

ою менен сезими конкреттүү түрдө бир гана багыттын тегерегинде 
өнүгүп жүрүп олтурат. Акын алгачкы куплеттин биринчи эки сабында:

Атка салган дилдейсиң, 
Ачылган кызыл гүлдөйсүң –

деп, Алымканга эзелден келе жаткан традициялык образдар менен 
аныктама берип өтөт да, анан түздөн-түз ага кайрылып жүрүп олтурат. 
Жогорку саптар жалаң салыштыруу жана эпитеттер менен айтылган. 
Сезимин күчөтүү максатында экинчи сапта кош кабат эпитетти кол-
донгон. Мындайча айтканда, эпитеттин эпитети бар. Алымкан акын 
үчүн гүлдөй көрүнөт. Жөн гана гүл эмес, кызыл гүлдөй көрүнгөндө 
да ачылган кызыл гүлдөй көрүнөт. Мына ошондуктан, эпитет эпитет-
тин, ажарын ачып, сезим сезимди кууп, өрттөн өрт чыгып олтурат. 
Экинчи куплет баштап аяк метафорадан түзүлгөн:

Бетегелүү майданым, 
Пейли жакшы жайдарым! 
Көлөкөлүү майданым, 
Көөнү жакшы жайдарым!

Адабий тилде муну поэтикалык кайталоо дейт. Поэтикалык кай-
талоо болсо, сезимди баса көрсөтүү үчүн колдонулат. Ырдын ички 
структурасы акындын сезиминин өнүгүшүнө байланыштуу бир нече 
стадияны басып өтөт. Анын схемасы мындай: 2-кыздын портрети 
(1–2-саптар), 2–Акындын абалы (3–4 саптар), 3–Ички сезим менен 
кайрылуу (5–8саптар). Бул жерде бир эле ойдун эки вариациясы бе-
рилет. 4–Жалбаруу (3–4саптар). Бул да эки вариация. 5–Күйүү (5–
куплет). Эки кайталанат. 6–чакырык үндөө (аяккы алты сапта бери-
лет). Мында вариация жок. Бирок, ал ойду жыйынтыктоочу саптар-
дан болгондуктан, уйкаштыгы жагынан башка саптардай эмес. Берки 
саптарда уйкаш сөздөрдүн аягына келсе, мында алар саптардын ба-
шына келген. Демек, ыр – сюжеттүү ыр. Мындагы сюжет сезимдин 
өнүгүшүнөн, конфликтисинен келип чыкты. Ырда болгону–26 сап. 
Негизги 6 куплеттен турат. Мына ушулардын бардыгы мааниси, фор-
масы жагынан чогулуп келип, композициялык бирдиктүүлүк менен 
бир строфаны түзгөндүгүн көрөбүз. Ырдагы сезим андагы ойго жа-
раша улам өзгөрүп олтурат.

Ошентип, чоң поэтикалык көркөмдүк-чеберчилик менен акын 
өзү тарткан түйшүктөрүнүн эң эле бир назик жактарын бере алат. 
Ырдын көркөм чыгышынын негизги үч себеби бар:

1. Автордун зор поэтикалык таланттуулугу.
2. Автобиографиялык момент жана акындын музыкалык таланты.



351

3. Традициялык материалдарга бай болушу.
Ушул үч өбөлгө кошул-ташыл болуп келип гана сүйүү лирика-

сынын классикалык үлгүсүн түзүп олтурат.
«Жыргалы сендик дүйнөнүн» деген ырында акын өзүнүн аялдар 

жөнүндөгү эстетикалык идеалын берет. Акындын жогоруда сөз кыл-
ган ырларын анын эң алгачкы лирикалык жаштык курагындагы ыр-
лары деп айтуубуз керек. Акындын бул ырлары жашоо, өмүр, сүйүү 
туурасындагы жалпы философиялык назар иретинде чыгарылган. 
Алардын жалпы моралдык мааниси болгону менен, социалдык жа-
гынан али боштондук кылат. Алар – адрессиз ырлар. Анда турмуш-
тун кызык жактарына чакыруу бар. Бирок, ошол турмуштун кандай 
экендиги али көрүнбөйт. Аларда акындын келечекке, кызык өмүргө 
умтулган тилек, үмүттөрү, идеалы бар. Акындын тилеги жакшына 
жана кирсиз. Бирок, бул ууздай таза тилек мотивиндеги ырлар жакын 
аранын ичинде социалдык темалар менен алмаша тургандыгы, бир 
себептен табигый нерсе сыяктуу жумуш эле. Анткени, ал убакта тур-
муштун жайы ошондой адам чыдагыс болчу. Алдуулар алсыздарды 
басып жеп, күчтүүлөр күчсүздөрдү тырпын тышына чыгара эзип ту-
рушкан. Нагыз ырчы Токтогул муну ачык көрүп турган жана өз ба-
шынан да өткөргөн. Элге тааныла баштаган Токтогулдай өткүр жаш 
ырчы бул адилетсиздик жөнүндө айтпай коймок эмес жана чынында 
да ушундай болду...

М.Сырдыбаев, С. Тургунбаев

ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВДУН ЧЫГАРМАЛАРЫН 
ТЕКСТОЛОГИЯЛЫК ИЗИЛДӨӨГӨ КАРАТА1

Текстология – биринчи иретте текст жөнүндөгү илим экендиги 
белгилүү. Ал эми тексттин өзү жөнүндө текстология илиминде али 
толук такталып бүткөн, жалпы кабыл алынган жобо жок. Ошондой 
болсо да, ушу кезге чейинки айтылып келе жаткан айрым белгилүү 
теориялык аныктамаларга таянып, текстти төмөнкүчө мүнөздөөгө 
болот:

Текст – тигил же бул автордун ички, субъективдүү ой-пикири-
нин же анын оозеки көркөм речинин (выражениесинин) жазма сөз, 

1 М.Сырдыбаев, С. Тургунбаев Токтогулдун чыгармаларын текстологиялык изилдөө маселе-
лери – Фрунзе: «ИЛИМ», 1975



352 

сүйлөм түрүнө айлангандагы объективдүү көрүнүшү. Изилденүүчү 
нерсе катары текст мындан башка аспектте да мүнөздөлөт. Мисалы: 
«Текст – бул аны жараткан автордун сознаниеси менен аны кабыл 
алуучу адамдын сознаниесинин ортосундагы конкреттүү орток пред-
мет»1. Текст жөнүндө мындан башка да аныктамалар бар. Алардын 
бардыгында текст ар башка позициядан, ар түрдүү айтылыштар, ар 
түрдүү формулировкалар менен сыпатталат, бирок айланып келип 
бардыгында тең бир гана мазмун текст жөнүндөгү жогоруда көрсө-
түлгөндөй негизги аксиомалар бекемделет. Бирок мындай аныктама-
лардын болгондугуна карабастан2, текст дале болсо, татаал түшүнүк 
катары эсептелип келатат жана ал өзүн дагы да жеткилең изилдеп 
үйрөнүүнү талап кылат.

Текстология илими так ушул татаал предметти – текстти, текст-
тин тарыхын, табиятын, анын алгачкы булактарын, жаралуу процесс-
терин жана атрибуциясын изилдеп тактайт. Анын мазмунуна мүмкүн 
болушунча тереңдеп кирет жана аны талдап, чечмелеп бүт маанисин 
окуучунун түшүнүгүнө кеңири жеткирүүнү көздөйт. Текстология – 
көркөм чыгарманын текстин туура түшүнүү, критикалык текшерүү, 
тактоо жана аны басып чыгаруу иштерин жана ал иштерди алып ба-
руунун жолдорун, принциптерин, методдорун жалпылап жана текст-
тин адепки жазылуу максатын жана жазылгандан берки мезгилде 
кандай өзгөрүүлөргө, оңдоолорго дуушар болгондугун, анын себеп-
терин изилдеп тактайт.

Текстти сындап изилдөөнүн принциптери орус илиминде алгач 
А.Шлецер тарабынан негизделген. А. Шлецер анда текстологияны 
«сөз сыны» деп атаган. Атактуу Нестордун летописинин текстин 
сындоого киришер алдында ал өз алдына төмөнкүчө маселе коёт: 
«Нестор чынында эмнени жазды? Анын летописиндеги ар бир сөз (ал 
эмес ар бир тамга), ар бир строк, ар бир бөлүк Нестордун өз колуна 
тиешелүүбү, же кандайдыр бир көчүрүп жазуучу өзүнүн нааданды-
гы, маданиятсыздыгы менен тигил же бул сөздү бузуп, тиги же бул 
строкту өзүнчө акылдуусунуп кийирип же алып таштаганбы?» 3

1 С. Н. А з б е л е в. Основные понятия текстологии в применении к фольклорному материалу. 
В кн.: Принципы текстологического изучения фольклора. М.–Л., «Наука», 1966, 268-бет.

2 Чындыгында советтик текстологияда «текст» деген эмне экендигин, анын негизги түшүнү-
гүн, предметтик касиетин ачып, толук жана жеткиликтүү изилдеп чыккан – жалпыга таандык 
илимий эмгек али жарык көрө элек (чет өлкөлүк илимде текст жөнүндө Н. И. Посттун эмгеги 
бар. Бирок анда текст гуссерлианстволук (идеалисттик) көз карашта карала тургандыгын биздин 
советтик текстологдор өз эмгектеринде көрсөтөт). Ошондуктан, жогоруда сөз болгон мисалдар-
дын бардыгы ар кайсы авторлор тарабынан ара-чолодо тийип-качып айтылган жекече ойлор, 
моменттик, утурумдук аныктамалар экендигин эске алуу дурус.

3 Д. С. Л и х а ч е в. Текстология. М,–Л., 1962, 21-бет.



353

Бул абдан билгичтик менен түбөлүктүү жана туура коюлган ма-
селе. Азыркы текстологдор да өз эмгектеринде текстологиянын мил-
дети негизинен ушул А. Шлецер белгилегендей экендигин ырасташат. 
Ошону менен бирге алар текстологиянын азыркы жана келечектеги 
проблемаларынын көп тармактуулугун татаалдыгын эске алып, анын 
чечүүчү маселелеринин, изилдөөчү предметинин көп жактуулугуна, 
методдорунун кеңейишине жараша негизи да өсүп, өзгөрүп, жаңы тео-
риялык жоболорго, аныктамаларга ээ боло берерин айгинелешет. А. 
Шлецерден берки мезгилдерде текстология илими, чынында да, көп 
талкуулоолорго, сындоолорго, ар кандай көз караштарга учурады. Ал 
эмес окумуштуулар чөйрөсүндө али күнгө чейин текстология илими-
нин милдети, изилдөөчү предмети жөнүндө түрдүү негиздеги пикир-
лер, мүнөздөөлөр айтылып, илимий талаш-тартыштар улантылып келе 
жатат. Мисалы, советтик филологдор Б.М.Эйхенбаум менен Б. В. То-
машевскийдин пикири боюнча текстология – бул нагыз «практикалык 
дисциплина», «прикладдык филология», анын көздөгөн эле максаты-
текстти ар кандай сырткы оңдоолордон, өзгөртүүлөрдөн, алымча-ко-
шумчалардан арылтып, тактап, басмага даярдоо.

Буга белгилүү текстолог Е. И. Прохоров таптакыр макул эмести-
гин билдирет: «Текстти басмага даярдоо иши – бул илим эмес, бул 
ушул иштин элементардык гана техникасы»1, – дейт ал. Е. И. Про-
хоровдун пикири боюнча «Текстология – бул адабий мурастардын 
текстин тактоо жана изилдеп үйрөнүү иштеринин принциптерин 
жана методдорун жалпылап, ачып көрсөтүүчү илим»2.

Текстологиянын изилдөөчү предмети кайсы экендиги жөнүндө 
да ушундай эле талаш пикирлерди учуратууга болот. Мында тексто-
логиянын изилдөөчү предмети текстпи же тексттин тарыхыбы деген 
маселе талкууланат. Жогоруда аты аталган окумуштуу Е. И. Прохо-
ров «Текстологиянын изилдөөчү предмети – бул тексттин тарыхы 
эмес, тексттин так өзү. Текст жана тексттин тарыхы экөө эки башка 
нерсе. Тексттин тарыхы – бул текстологиянын предмети эмес, анын 
изилдөөлөрүнүн бир тармагы»3, – деп белгилейт. Е. И. Прохоровдун 
пикири боюнча «Адабий мурастарды текстологиялык изилдөө иши 
төмөнкүдөй эки негизди көздөйт».

Чыгарманын тексти жана анын жаралуу, жашоо тарыхын анык-
тап билүү максатында жазуучунун чыгармачылык психологиясынын 

1 Е. И. П р о х о р о в .  Предмет, метод и объем текстологии как. науки. «Русская литература». 
№ 3, 1965, 47-бет.

2 Ошондо, 48-бет.
3 Ошондо.



354 

жана методунун эволюциясын түшүнүү, чыгарманын формасына 
жана мазмунуна тереңдеп кирип, анын өзгөчөлүктөрүн жеткилең 
жана туура баамдоо максатында, башкача айтканда, негиздүү бир 
адабий теориялык, тарыхый-биографиялык тыянактарды чыгаруу 
максатында изилденет.

Ошондой эле текст анын чыныгы түп нускасын тактоо жана аны 
басып чыгаруу максатында изилденет. Текстти басып чыгаруу иши текс-
тологиялык изилдөөнүн атайын максаты катары да көрүнүшү мүмкүн. 
Текстти изилдеп, бирок аны басып чыгарбай эле, тигиндей же мындай 
тарыхый-адабияттык тыянактарды чыгарып тим болууга да, же болбосо 
текстти изилдеп, бирок эч кандай тыянактарды чыгарбай эле аны басып 
чыгарууга гана даярдап коюу менен чектелүүгө да болот»1.

Экинчи бир советтик белгилүү текстолог Б. Бухштаб: «Тексто-
логия деп, тигил же бул тексттин жаралуу жана жашоо тарыхы эмес, 
аны тактоонун практикасы жана теориясы эсептелет, – деп аныктайт 
жана ошол эле жерде, – текстология, дегинкисин айтканда, жалпы 
эле текст жөнүндөгү илим»2 – деп тыянак чыгарат.

Текстолог Д. С. Лихачев: «Едициондук техниканы, башкача айт-
канда, текстти басып чыгаруунун техникасын кошуп эсептебегенде, 
текстти изилдөөгө байланышкан жумуштардын бардыгы тең тексто-
логия деп аталат, – дейт жана – текстти тактоодогу практикалык, тео-
риялык иштердин бардыгы тең тексттин тарыхына байланыштуу, се-
беби текстти тактоо дегендин өзү анын тарыхын изилдөө дегендикке 
жатат», – деп түшүндүрөт. Ошентип, «текстология жалпы жонунан 
тексттин тарыхы жөнүндөгү илим»3 – деп, ишенимдүү жыйынтык 
чыгарат. Бул албетте жүйөлүү жана чындыкка ылайык концепция. 
Себеби тексттин өзү да, тарыхы да жана анын едициондук-техника-
лык жумуштарынын бардыгы тең текстологиялык иштерге таандык 
экендиги жана ошол жагдайга жатары шексиз.

Ошондуктан текст менен киришкен ар кандай жумуш, майдасы-
нан чоңуна чейин негизинен текстологиялык эмгек катары бааланат4. 
Текстология илиминин илимий дисциплина катары аткаруучу белги-

1 Ошондо, 49-бет.
2 Б. Бухштаб. О природе текстологии и проблеме выбора основного текста «Русская литера-

тура», № 3, 1965, 125-бет.
3 Д. С. Л и х а ч е в  Ответ Б. Я. Бухштабу и Е. И. Прохорову «Русская литература», № 3, 1965, 

158-бет.
4 Ырас, советтик текстологияда текстти басып чыгаруу жумушта бул текстологиянын практи-

калык колдонулушу, текстология илим катары текстти басып чыгаруунун техникасынан бөлүнүп 
чыгышы керек жана өзүнчө бөлөк каралышы керек деген жеке көз караштар да бар бирок бул 
алй жалпы колдоого ээ боло элек.



355

лүү максаттары жана милдеттери бар. Аларды жалпысынан төмөн-
күчө формилировкалоого болот: текстологиянын көздөгөн башкы 
милдети – анча-мынча атрибуциялык негизге таянып, чыныгы же 
болбосо, чыныгылыкка жакын текст катары эсептелип жүргөн текст-
тен анык, закондуу түп нускалуу текстти ачык фактылар, илимий да-
лилдер менен ишенимдүү түрдө ачып көрсөтүү. Ошону менен бирге 
«текстологиянын максаты – тигил же бул чыгарманын текстинин ал-
гачкы негиздерин, жаралуу тарыхын изилдеп билип, аны критикалык 
текшерүүнүн натыйжасында үлгү текстти тактап бекемдөө»1. Чет өл-
көлүк филологдор да текстология жагдайындагы өз эмгектеринде не-
гизинен жогоруда айтылгандай пикирди жакташат.

Ал эми бул максатты ишке ашырууда ар бир текстолог изилдөө-
нүн методу, принциптери боюнча ушу кезге чейин илимде иштелген 
белгилүү теориялык жоболорду кеңири өздөштүрүүгө жана зарыл 
ыкмалар менен тааныш болууга тийиш. Текстологдун алдында аде-
генде эле изилдене турган ар бир чыгарманын текстинин баштапкы 
булактарын издеп табуу жана ал көркөм документти ар кандай ар-
тыкбаш нерселерден (көчүрүп жазуучулар, жыйноочулар жана басып 
чыгаруучудар тарабынан кетирилген каталыктардан, кийирилген 
алымча-кошумчалардан) тазалап, негизги түп нускасы мурда кандай 
болсо ошол калыбында дааналап көрсөтүү жана автордун идеялык 
ою абдан так, толук жана жеткилең чагылтылган текстти изилдөөнүн 
объектиси катары ишенимдүү түрдө тандап алуу проблемасы турат.

«Изилдене турган текст баштапкы, чыныгы атрибуциялык текст-
тин редакцияланган түрүбү же болбосо бурмаланып, оңдолгон түрү-
бү? Муну аныктоо да оңой-олтоң иш эмес. Кээде тексттин кимдир 
бирөөлөр тарабынан билимдүүлүк, акыл-эстүүлүк менен атайын өз-
гөртүлгөндүгүн же билимсиз, орой, формалдуу түрдө бурмаланып 
оңдолгондугун далилдөө да бир топ кыйынчылык туудурат. Мындай 
учурларда тексттеги орой бузуп, бурмалоолорду тилдик, речтик өз-
гөртүүлөрдөн, ал эми стилистикалык оңдоолорду стилистикалык ре-
дакциялоолордон байкоого боло тургандыгын эске алуу керек»2.

Изилдөөчү чыгарманын бүткүл өзөгүнө, маңызына, контекстине 
тереңдеп сүңгүп кирүүгө жана анда чагылтылган автордук идеялар-
дын мүнөзүн, сөздөрүн, синтаксистик, семантикалык жана ритмика-
лык катнаштарын, чыгарма жаралган доордогу элдин сөз курулушта-
рын, автордун стилин жана индивидуалдуу сөз байлыгын чыгармада 

1 Л. А. Грушин. Введение. В сб.: Основы текстологии. М., 1962, 5-бет.
12 Д. С. Лихачев. Текстология. Краткий очерк. М.–Л., «Наука», 1964, стр. 15.
2



356 

көрсөтүлгөн ошол кездеги реалдуу турмуш чындыгын жана автор 
таянган фактыларды терең изилдеп билүүгө тийиш.

Ички ойдун, пикирдин оозеки сөз, көркөм выражение түрүндө 
жаралуу, процесси – бул ички ойдун өсүү, жетилүү, такталуу жана 
жыйынтыкталуу процессин түшүндүрөт. Ошондуктан чыгармага 
стилистикалык талдоо жүргүзүү мезгилинде чыгарманын жанрына 
жана анын жаралуу шартына байланыштуу автордун стили белги-
лүү өлчөмдө өзгөрүшү мүмкүн экендигин да эске алуу керек. Чы-
гарманын текстинин атрибуциясын же эвристикасын (кимге, кайсы 
авторго тиешелүү экендигин) тактоо ишинде анын автору жөнүндөгү 
айрым маалыматтар, документалдык фактылар, же болбосо чыгар-
манын өзүндөгү белгилүү мазмундук өзгөчөлүктөр негизги каражат 
катары кызмат кылат. Тексттин атрибуциясын төмөндөгүдөй прин-
ципте аныктоо дурус:

1) Документалдык булактардын конкреттүү маалыматтардын 
негизине таянуу менен 2) чыгарманын идеялык мазмунун анализдөө 
жолу менен; 3) Чыгарманын тилдик жана стилдик өзгөчөлүктөрүн 
салыштырып изилдөө жолу менен ж. б. текстти изилдөө учурунда 
анын сапатынын мыктылыгы же бузулуп бурмалангандыгы, же бол-
босо айрым бөлүктөрүнүн таптакыр жоголуп кеткендиги, түпкү ст-
рофалык формалардын бузулушу, строктук кайталануулардын жана 
айрым строфалардын алмашылып же түшүп калышы, ошондой эле 
кээ бир сөздөрдүн, ырдык саптардын артык баш кайталана бериши 
сыяктуу структуралык өзгөрүштөр өзүнөн өзү белгилүү болот.

Фольклордук чыгарманын тексти адабий чыгарманын текстине 
караганда бир топ татаал экендиги анык. Себеби фольклордук чыгар-
ма ооздон-оозго өтүп жашайт. Ал ар кандай жыйноочулардын колу-
нан өтүп, анан текстке айланат. Ошондуктан фольклордук чыгарма-
нын кагаз-бетине оозеки айтылып жүргөнүндөй чып-чыргасы коробой 
бардык асылзаадалыгы, зардеби, толук сыны боюнча түшүшү кыйын. 
«Оозеки чыгармаларды жыйноочулар көпчүлүк учурларда айтып 
жаткан ырчынын же жомокчунун речин ал өзү айтып жаткандай так, 
толук жазып алууга үлгүрбөй калып, кийин ал кемтиктерди өзүнүн 
эсинде калгандары боюнча болжолдоп, же өз оюнан чыгарып толуктап 
жазып коюшу»1 да мүмкүн. Мындай учурда, албетте, тигил же бу сөз, 
же строк айтуучунун оозунда кандай айтылганы унутулуп калат да, 
тексттин ала жери жыйноочунун өз оюнан божомолдоп чыгарылган 

1 В. Я. Пропп. Текстологическое редактирование записей фольклора. Русский фольклор. 
Материалы и исследования, 1-е изд. М – Л., Изд-во. АН СССР, 1956, стр. 196.



357

сөздөр менен толукталат. Ушундай этиятсыздыктан улам тексттин ст-
руктуралык түзүлүшү бузулуп, анын маани, мазмунунда ар кандай тү-
шүнүксүздүктөр, татаалдануулар, чаташуулар пайда болот. 

Ошондуктан текстти анализдөөнүн натыйжасында негизги текст-
те байкалган айрым бузулууларды, өзгөрүүлөрдү тексттин граммати-
калык структурасына коошпой, шай келишпей маанисин да бурмалап 
түшүнүксүз кылып турган каталыктарды текстолог өзүнүн тажрыйба-
сына, билимине, кругозоруна таянып тексттин мааниси, грамматика-
лык курулуштары, контекстти жана андагы ойдун, мазмундун эволю-
циясы, логикалык жагдайлары, текст поэтикалык чыгарма болсо, анда 
ыр жолдорунун уйкаштыгы, ритми боюнча илимий болжолдоолор 
менен айрым керектүү жана зарыл мүнөздөгү оңдоолорду киргизүүгө 
милдеттүү. Мындай божомолдоолор менен жасалган оңдоолор текс-
тологияда конъектуралар деп аталат. Конъектуралар дайыма эле кур-
гак божомолдоолор менен негизсиз жасала бербейт. Конъектуралар-
ды жасоодон мурун текстолог тексттеги каталыктардын тарыхын, 
табиятын, алардын кайдан келип чыккандыгын, себебин жана эмне 
үчүн ката катары эсептеле тургандыгын же болбосо, эмне үчүн оң-
долууга тийиш экендигин тактап көрсөтүп, анан ошонун негизинде 
болжолундагы оңдоолорун, түзөтүүлөрүн, ишенимдүү түрдө кирги-
зүүгө акылуу.

Текстти көчүрүп жазуу жана басып чыгаруу иштеринде ар түр-
дүү редакциялык, типографиялык каталыктар, опечаткалар болушу 
мүмкүн. Бирок мындай каталыктар ойдун же мазмундун каталык-
тары катары эсептелүүгө тийиш эмес, булар нукура техникалык же 
корректуралык байкабастыктан кеткен механикалык каталыктар (ми-
салы, К. Акиевдин жыйнап берүүсү боюнча 1938-жылы чыккан Ток-
тогул Сатылгановдун китебиндеги «Токтогулдун манаптарга каршы 
ырдаган ыры» (16-бет) деген ырдын башынан санаганда 18-19-стро-
гу «Жедирмек тургай жети ата, Аралатпайт арымды» болуп басыл-
ган. Мында «Аралатпайт арымды» деген строк «Арым» жердин жай-
лоонун аты экенин билбеген окуучуларга түшүнүксүз сезилет. Себе-
би «Арым» жердин аты катары чоң тамга менен басылбай, китепте 
кичине тамга менен басылып отурат. Ал эми жер-суунун энчилүү аты 
эч убакта кичине тамга менен жазылбай тургандыгын ар бир окуучу 
билет. Ошондуктан, окуучу «арым» деген сөздү «ар» деген түп уңгу-
су боюнча башка мааниде жоромолдоп түшүнүүгө аракеттениши да 
мүмкүн. Бирок ал жактан да ачык түшүнүк ала албай, аракети талаага 
кетип окуучу тумандашкан арсар абалда калат. Себеби «ар» деген 



358 

зат атооч сөздүн тике мааниси – намыс, кадыр-барк, авторитет, зобо-
ло, сыймык, абийир сыяктуу сапаттык жагдайларга таандык маани. 
Ал эми кыргыз улутундагы адам эч убакта «арымды аралатпайм», же 
болбосо, «авторитетимди (аптарихатымды) аралатпайм» деп айтпай 
тургандыгы белгилүү.

Ошондой эле 1940-жылы чыккан китептеги «Кербез» деген 
ырдын (39-бет) башынан санаганда үчүнчү строфанын биринчи, 
экинчи строгу:

«Бура тарткан ала аркан,
Буурул аттын кермеси» – 

болуп басылган.
Кийинки 1954-жылдагы басылышында бул строк:

«Бура тарткан кыл аркан,
Буурул аттын кермеси» –

делинип «ала аркан» деген сөз «кыл арканга» өтүп туура оңдолгон. 
Акындын ырында да ушундай ырдалышы мүмкүн эле. Себеби ырда 
ат байлоочу керме жөнүндө сөз болуп жатат. Керме болсо кыргыздар-
да жумшак ала жиптен эмес бышык кыл аркандан жасалары бегилүү. 
Ошону менен бирге «ала аркан» деген сөз бул строкто ырдын нор-
малдуу үндөштүк законуна да төп келишпей турат. Булардын барды-
гы, албетте майда каталыктар. Бирок текстологияда майда, чоң деген 
болбойт. Текстологияда ар бир чекит, тамга, тыбыш үчүн күрөш 
жүрөт. Себеби бир тамганын же бир тыныш белгинин бузулушу, же 
өз ордунда турбай калышы бүтүндөй бир строктун же строфанын ст-
руктурасына доо кетириши мүмкүн. Мындай каталыктарды изилдөө-
чү, албетте, контекст боюнча оңой эле түшүнүп жана ондоп коё алат. 
Кээде кээ бир строктор текстте бир нече жолу кайталанып калганды-
гы байкалат. Мындай учурда тигил же бул строк эмне үчүн улам-улам 
кайталанып жаткандыгын ал жөн эле механикалык түрдө кайталанып 
жатабы же ырдын маанисинин кеңейишине же тереңдешине бай-
ланыштуу атайын кайталанып жатабы мына ушуларга көңүл буруу 
зарыл.

Автордун чыгармачылык процессинин өзгөчө жактары анын 
чыгармасынын мүнөзү жана жаралуу тарыхы, шарты ошол учурда-
гы коомдук абал ж. б.дын бардыгы тексттин мазмунунда чагылбай 
койбойт. Биздин улуу акын Токтогул Сатылгановдун ырларынын 
өзгөчөлүктөрүн, атрибуциясын архетибин аныктоонун бирден-бир 
ийги жолу – анын замандаштарынын ырларын да, ал эмес ошол кез-
деги оозеки айтылып жүргөн элдик чыгармаларды да окуп үйрөнүү 



359

салыштыруу, ошонун негизинде гана Токтогулдун чыгармаларынын 
касиети башкаларга караганда кандай артыкчылыктарга, бөтөнчө-
лүктөргө ээ экендигин, анын индивидуалдуу жактарын талдап билүү 
болуп эсептелет.

Автордун эрки туруктуу, статикалуу болбой, тескерисинче ди-
намикалуу болуп ал көбүнчө өсүп, өзгөрүп турары бышык. Автор-
дун ою кээде чыгармада аягына чейин жеткирилиши, а кээде аягы-
на чейин жеткирилбей калышы да мүмкүн! Мындай кубулуштарды 
текстолог өзөгүнө тереңдеп кирип, аны жеткилең анализдөөнүн на-
тыйжасында байкай алат. 

Текст негизинен тарыхый салыштыруу жолдору менен изилде-
нет. Салыштырып текшерүүнүн натыйжасында иргелип алынган ма-
териалдарды анализдөө чыгарманын маанисин кеңири түшүнүүгө 
жана тексттин чыныгы авторун тактоого көмөк берет. Көпчүлүк 
учурларда изилдөөчү тигил же бул чыгарманын атрибуциясын (ав-
торун) гана тактап тим болбостон, анын авторлугунун негизи эмнеде 
экендигин да ачууга милдеттүү. Мисалы, Токтогул «Дүнүйө» аттуу 
ырдын башкы, негизги мазмунун алгач өз алдынча түзүп чыккан ин-
дивидуалдуу авторбу, же ага чейин эле эл оозунда айтылып жүргөн 
чыгарманы кайрадан жаңыртып иштеп чыкканбы? Эгер андай болсо, 
ал чыгарманы кайрадан иштеп чыгуунун себеби, максаты жана мур-
дагы варианттарынан болгон артыкчылыгы, өзгөчөлүгү эмнеде?

Жарыкчылыктын жана тиричиликтин мааниси адамдык жашоонун, 
өмүрдүн, турмуштун мазмуну жагдайындагы жана карылык, жаштык, 
өмүрдүн кыскалыгы, убактылуулугу, жер үстүндөгү турмуштун теңсиз-
диги, алалыгы, калыс, адилет болуп түзүлбөгөндүгү жөнүндөгү элдик 
ой жүгүртүүлөрдү, аң-сезимди, көз караштарды, улуттун өз табиятына 
мүнөздүү акылмандуулукту чагылдырган макал, ылакап, жомок, санат, 
арман, күйүт түрүндөгү оозеки чыгармалардын Токтогулга чейин эле 
жана Токтогулдун мезгилинде да эл арасында айтылып жүрүшү же бол-
босо ошол мааниге жакын түшүнүктөрдүн, каңырыштардын болушу 
ыктымал эле. Балким Токтогул өзүнүн «Дүнүйө» аттуу ырында ошон-
дой маанилердин баарын камтып, жалпылап, жыйынтыктап, акындык 
күчүнө, чеберчилигине салып ырдагандыр.

Белгилүү адабиятчы Жаки Таштемиров өзүнүн «Токтогул жана 
кыргыз адабияты» аттуу эмгегинде: «Дүнүйө» мотивиндеги ырлар 
жалгыз Токтогулда эмес, башка акындарда да кездешет, мындай 
ырлар Бектур Шералиевде, Өтө Көкөевде (Жеңижокто), Барпы Алы-
куловдо да бар. ...Бирок Токтогулдун «Дүнүйө» деген ыры жогоруда 



360 

аттары аталган акындардын ушу темадагы ырларына түр жагы-
нан окшош болсо да, дүйнөгө көз жүгүртүү, ага баа берүү жагынан 
өздүк сапатка ээ»1, – деп көрсөтөт. Ошону менен бирге Ж. Таште-
миров «Дүнүйө» деген ыры оозеки эл чыгармаларында өзүнчө түр 
болуу менен бирге эл акындарына белгилүү даражада таасир эткен 
окшойт 2 деген жүйөөлүү ойду айтат. Бул пикирге чынында кошул-
бай коюуга болбойт. Анткени ушу акындар ырдаган «Дүнүйө» аттуу 
ырдын экинчи бир түрдөгү ырдалышы (акындардагы «келериңде дү-
нүйө», «кетериңде дүнүйө» деген форма элдик варианттагы ырларда 
кездешпейт, аларда дүнүйөнүн келер-кетери эмес, жалпы эле анын 
тең эместиги, калыс, адилет болуп түзүлбөгөндүгү ырдалат) кийин-
ки күндөрдө элден жыйналган материалдардын арасынан да кезигип 
калып жүрөт. Мисалы, 1950-жылы Кыргызстандын Түштүк райондо-
рунан атайын фольклордук экспедиция тарабынан жыйналган мате-
риалдарда дүнүйө маанисиндеги төмөнкүдөй чыгармалар бар:

Кээ-кээ жерлерге 
Келип кетет дүнүйө.
Келбей турган жерлерге 
Коргошундай көлкүлдөп,
Эрип кетет дүнүйө.

Томаякка токтобой,
Жерип кеткен дүнүйө.
Кетмен чапкан жериңе,
Жармашпаган дүнүйө.

Он күн кечке кууса да,
Карматпаган дүнүйө.
«Кудай берген» пендеге,
Ачып кетти дүнүйө.
Куур тондуу адамдан 
Качып кетти дүнүйө.
Теңир берген пендеге,
Ачып кетти дүнүйө,
Тери тондуу пендеден 
Качып кетти дүнүйө...» 3

1 Ж. Таштемиров. Токтогул жана кыргыз адабияты. «Кыргызстан», 1964, 22–24-беттер.
2 Ошондо, 23-бет.
3 Кыргыз ССР илимдер академиясынын коомдук илимдер фондусу, инв. № 425, 10-бет.



361

Бул ырдын аяккы төрт строфасы (төмөнкү мисалдар) Токтогул-
дун китебинде басылып жүргөн ырдын формасына окшоп, салыш-
тырмалуу саптар менен аяктайт. Мазмуну боюнча да бул саптар би-
ри-бирине жакын болгондуктан, экөөнү тең карап параллелдүү түрдө 
теңештирип көрөлү. Элден жыйналган материалда (б. а. элде):

«Келериңде, дүнүйө,
Чытырман бүткөн токойсуң.
Кетериңде, дүнүйө,
Таманы түшкөн чокойсуң».

Токтогулда:
«Келериңде, дүнүйө,
Чытырман калың токойсуң.
Кетериңде, дүнүйө,
Жыртылган тери чокойсуң»1.

Элде:
«Келериңде, дүнүйө, 
Жаркыраган айнексиң. 
Кетериңде, дүнүйө,
Түбү түшкөн чайнексиң»

Токтогулда:
«Келериңде, дүнүйө,
Ак үйгө салган айнексиң.
Кетериңде, дүнүйө,
Туткасы сынган чайнексиң».

Элде:
Келериңде, дүнүйө,
Килем жапкан төөдөйсүң.
Кетериңде, дүнүйө,
Таягы жок жөөдөйсүң.

(Токтогулдун китептеринин бардык басылышында бул строка 
жок).

Элде:
«Келериңде, дүнүйө,
Тегилгич таккан үйдөйсүң.
Кетериңде, дүнүйө,
Теңтушуң келсе сүйбөйсүң».

Токтогулда:
«Келериңде, дүнүйө,

1 Токтогул. Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1-т. Фрунзе, «Кыргызстан», 1964, 76-бет.



362 

Жасалгалуу үйдөйсүң
Кетериңде, дүнүйө,
Жакыныңды сүйбөйсүң» 1.

Өзүбүз көрүп тургандай элдик катары эсептелген тексттер, Ток-
тогулдун авторлугуна ыйгарылган текстке караганда, бир топ поэти-
калык жарашыктуулукка, маңыздуулукка, жыйынтыктуулукка жана 
жөнөкөйлүккө ээ. Бул эч кандай жасалмалуулукту билбеген, тунук, 
көркөм, тайманбас, калыс, адилет жана күнөөсүз маанайды айгинеле-
ген элдин акылмандуулугунан, ой-сезиминен өткөн чайыттай ачык, 
нукура таза поэзия. Бул артыкчылык эки текстти салыштыра келген-
де андагы ар бир строфанын сөздүк составынан, сөздөрдүн өзгөчө-
лүгүнөн даана көрүнөт. Мисалы, жогорудагы эки тексттин биринчи 
строфасынын үчүнчү, төртүнчү строгу:

«Кетериңде, дүнүйө, 
Таманы түшкөн чокойсуң»1

деп өмүр өтүп, адам картайып бүткөн кездеги турмуштун опасызды-
гы, жарамсыздыгы, алсыздыгы, аянычтуулугу, дүнүйөнүн арты суук, 
эчтемеге карабаган ырайымсыз экендиги, эскирип куну учуп, биро-
толо чарыгы чыгып «таманы түшүп» бүткөн чокойго образдуу түрдө 
салыштырылып отурат.

Бул абдан тике, таамай жана курч айтылган салыштыруу. Мын-
дан сырткары бул эки строктун тереңинен тымызын агып чыгып 
жаткан дагы бир башка дүпөйүл туюк жышаандар, маанилер бар. Ал 
маани биринчиден жанды жаратып, жер үстүндө бир азга убаралан-
тып, кайра жутуп жаткан дүйнөнүн мерездигине наалат айтып жеки-
рип, акыры чамасы кеткенде аны кайра шылдыңдап, мазактап «та-
маны түшкөн чокойсуң» деп жаткандыгынан байкалат. Бул, албетте 
табийгаттын белгилүү законуна («туулдуң-өлдүң») багынбоого, бол-
муштун мындай мерез өкүмүнө моюн сунбоого, ага каршылык көр-
сөтүүгө аракеттенгендик, бирок анын өтөсүнө чыгууга мүмкүнчүлүк 
таппаган, аргасыз мүңкүрөгөн, өмүрдүн кыскалыгына, түбөлүксүз-
дүгүнө, тагдырга жаны кейип, кыжырланып, каңырыгы түтөгөн (го-
речь, отчаяние) кандайдыр бир духтук-драмалык моментке, абалга 
таандык, же ошол мүнөздөгү, ошондой маанайларды чагылткан ай-
тылыш экендигин түшүндүрөт.

Ошентип, бул строфада дүйнөнүн, өмүрдүн алды күн, арты түн 
экендиги жөнүндөгү чыгыш элдеринин аң-сезимине, ойлоосуна 

1 Элдик делип жыйналган фондудагы материалда ушул жогоруда көрсөтүлгөн төрт куплет 
гана сакталган. Ал эми Токтогулдун китебинде мындан башка дагы (ушундай эле мотивдеги) 38 
куплет ыр бар. Алардын баарын бул жерде келтирип отуруунун зарылдыгы жок.



363

мүнөздүү философиялык жалпылоо эч кандай кынтыксыз калыс, тике 
айтылып отурат. Ошонусу менен бул строфа көптүн элегинен өткөн, 
мазмуну жана көркөмдүгү боюнча да такталып, шөкөттөлүп бүткөн, 
өзүнүн күнөөсүз, нукура элдик поэзия экендигинен шек санатпайт. Ал 
эми, Токтогулдун авторлугуна ыйгарылган текстте, өзүбүз көрүп тур-
гандай, бул строфанын экинчи жана төртүнчү строктору анча-мынча 
артыкбаш сезилээрлик жасалмалуулукка учураган. Бул мүчүлүштү тө-
мөнкүлөрдөн байкоого болот: элдик тексттин биринчи, экинчи стро-
гунда дүйнө «чытырман бүткөн токой» сымалында мүнөздөлөт.

Токтогулдун китебинде бул эки строк:
«Келериңде дүнүйө,
Чытырман калың токойсуң»

деп берилген.
Албетте, «чытырман бүткөн токой» деген айтылыш «чытырман 

калың токой» дегенге караганда бир кыйла төп жана жыйынтыктуу. 
Себеби «калың» деген сөз «чытырман» деген сөздүн эле жеткилик-
түү, баарыга дайын маанисин кайрадан эзмелеп артыкбаш кайталап 
жатат. Кыргызда «чытырман» деген сөздүн өзү (башка кошумча ком-
ментарийлерди, баяндамаларды талап кылбай өз алдынча туруп эле), 
сөз болуп жаткан нерсенин абдан калың, жыш, чатыш жана татаал 
экендигин түшүндүрөрү белгилүү.

Токтогулдун китебиндеги бул ырдын кийинки:
«Кетериңде дүнүйө,
Жыртылган тери чокойсуң» – 

деген строкторунан да жогорудагыдай артыкбаш баяндамачылыкты 
байкоого болот. Чокойдун териден жасала тургандыгын айтпасак да, 
ар бир кыргызга маалим жана ата-бабадан бери келаткан аң-сезимге 
бекем орногон тубаса түшүнүк. Аны атайын такыбалык менен «те-
риден жасалган чокой», «тери чокой» деп тактап, эзмелеп айтып оту-
руш кажатсыз.

Элдик текстте бул строктор:
«Кетериңде дүнүйө,
Таманы түшкөн чокойсуң» – 

деп, жасалмасыз, тике, төп айтылган. Ырдын мааниси боюнча да 
«Жыртылган тери чокойсуң» деген айтылыш «таманы түшкөн чо-
койсуңга» караганда анча жеткире айтылбагандай, анын бошоң, 
начар вариантын түзүп тургандай байкалат. Себеби бул строкто адам-
дын өмүрүнүн, жашоосунун аягы, акыр түбү, дүйнөсүнүн бүтүшү 
(же бүтөр учуру), анын өмүрү өлүм менен алмашыла тургандыгы 



364 

айтылып жатат. «Таманы түшкөн» же «түбү түшкөн» деген сөздөр 
адатта бир нерсенин биротоло оңдолгус, түзөтүлгүс болуп, бузулуп, 
түгөнүп, соолуп, же талкаланып бүткөндүгүн, кырсыкты, зыянды, 
бүлгүндү, же бир нерсенин биротоло керектен чыккандыгын туюн-
таары бышык. Ал эми «жыртылган» деген сөз анчалык кыйратуучу 
(сокрушительный) бүлгүндү же болбосо катастрофалык маанини, же 
биротоло бүткөндүктү түшүнтпөйт. Себеби «таманы түшкөнгө» ка-
раганда «жыртылгандын» чарасы жеңил, аны кайра калыбына келти-
рүү, бүтөө оңой. «Жыртылган» деген сөздүн ырга бошоң, жарамсыз 
маани берип анча эп келишпей тургандыгы мына ушул себептен.

Бул көрүнүш кийинки строфага да мүнөздүү. Мында да дүйнө-
нүн арты («кетери») элдик ырда «түбү түшкөн чайнекке» салышты-
рылса, Токтогулда «туткасы сынган чайнекке» салыштырылат. «Тут-
касы сынган» деген сөз бир нерсенин (бу жерде – чайнектин) бир 
жери кемигендигин, мүчүгөндүгүн, башкача айтканда, эң эле, берки 
(жеңил же анча маанисиз) кокустукту түшүндүрөт. Ал эми сөз дүйнө-
нүн кетери, өмүрдүн соңу (өлүм) жөнүндө болуп жатканда аны мын-
дай жеңил кокустук же жөнөкөй эле бир маанисиз кубулуш катары – 
эсептеп (упрощать этип), анча баа бербегендей «туткасы сынган чай-
нек» сыяктуу деп сөз кылуу өтө эле ылайыксыздай, коошпогондой, 
чындыкка да туура келбегендей. Ошондуктан, «түбү түшкөн чайнек-
тей» деген айтылыш кулакка олуттуураак угулуп, жогорку маанини 
туюнтууда бир топ орундуу, ылайыктуу аргумент катары сезилет.

Ырас, Токтогулдун китебиндеги «Дүнүйө» аттуу ырда «таманы 
түшкөн» жана «түбү түшкөн» деген сөздөр катышкан эки строфа бар. 
Биринчиси (9-строфада):

«Келериңде дүнүйө,
Ай менен күндөй жарыксың.
Кетериңде дүнүйө,
Таманы түшкөн чарыксың».

Экинчиси (36-строфада):
«Келериңде дүнүйө,
Жаз бүрдөгөн терексиң.
Жагалдантып көкүлдү,
Жаш, карыга керексиң.
Кетериңде дүнүйө,
Түбү түшкөн челексиң».

Мүмкүн, тексте адеп жыйнаган же көчүрүп жазган киши, же 
аны редакциялаган басмакананын редактору «таманы түшкөн» жана 



365

«түбү түшкөн» деген айтылыштардын бир эле ырда эки жолу кайта-
ланганы туура эмес деп чечип, кийинки строфаларда аларды өз сөзү 
менен, биринчисинде «жыртылган тери» жана экинчисинде «тутка-
сы сынган» деп оңдогондур. Бирок бул оңдоолор ордунан чыкпай 
контекстке төп келбей калып, жогоруда сөз болгон ыңгайсыздыктар-
дын баары ошондон улам келип чыккандыр (албетте, турмушта мын-
дай болушу да мүмкүн). Ошондуктан текстке кийрилүүчү ар кандай 
сырткы оңдоолор – болжолдуу конъектуралар оңтою менен тексттин 
маанисин бузбай, солгундатпай турган деңгээлде билгичтик, аң-се-
зимдүүлүк, тыкандык менен кийрилгени оң. Эгер редактордун буга 
баамы, мүмкүнчүлүгү, билими жетишпесе, анда аны оңдоого аракет-
тенбей эле мурдагы калыбында жарыяласа дурус болмок.

Ал эми кийинки (төртүнчү) строфада өзүбүз көрүп тургандай, 
элдик тексттеги «тегилгич», «теңтуш» деген үндөш сөздөр Токтогулда 
«жасалга», «жакын» деген сөздөргө өтүп алмашылган. Бирок алардын 
өзгөрүүсү менен ырдын ички негизги мааниси мүчүп же жабыр тартып 
калган эмес. Ошондой болсо да, биринчи тексттеги сөздөр («тегил-
гич», «теңтуш») жылмалыгы, жарашыктуулугу жана төп колдонулушу 
жагынан кийинки тексттеги сөздөргө караганда бир топ эндей турган-
дыгын оңой эле байкоого болот. Анткени кийинки тексттеги сөздөр 
(«жасалга, жакын») кантсе да белгилүү өлчөмдө сырткы таасирге, чоо-
чун колдун салымына дуушар болгондой, өзүнөн өзү астыртан били-
нер-билинбес жасалмалуулуктун жышаанын да сездирип тургансыйт.

Ошентип, биздин бул талдоолорубуздун натыйжасында окшош 
эки тексттин биринчисинин мыктылыгы, мүлдө тазалыгы, ал эми 
экинчисинин, белгилүү өлчөмдө өзгөртүүлөргө дуушар болгондугу 
жана ал өзгөртүүлөрдүн (көчүрүп жазуучу же редактор тарабынан) 
жүйөөсүз жасалгандыгы айгинеленди.

Элдик текст катары жогоруда сөз болгон «Келериңде дүнүйө 
чытырман бүткөн токойсуң» дегенден «Келериңде дүнүйө тегилгич 
таккан үйдөйсүң» деген строфага чейинки 16 жол ыр менен Токто-
гулдун китебиндеги кырк строфадан турган «Дүнүйө» аттуу ырдын 
жаралуу табияты, формасы, мазмуну бири-бирине жакын. Бул он 
алты строк ушу «Дүнүйө» ырынын акындар ырдап жүргөн вариан-
тынан. Элдик ырга айтып берүүчүлөр тарабынан кокусунан уланып 
калган сыяктанат. Булардын ичинен Токтогул ырдаган деп, анын ав-
торлугуна ыйгарылып жүргөн текст башкалардыкынан жогоруда ай-
тылгандай көркөмдүгү жана мазмундуулугу боюнча бир топ бийик 
турат. Ошондон улам бул ыр Токтогулдун китептеринде басылып, 



366 

анын авторлугуна гана таандык болуп, ал эми башка акындарда мын-
дай ыр жок сыяктанып келатат.

Элдик тексттин аягына кокусунан уланып калган жогорудагы 16 
жол ырды биз азырынча элдик деп шарттуу түрдө гана (бул Токто-
гулдун ыры деп анда, фондудагы материалда аны айтып же жазып 
берген адамдардын атайын көрсөтпөгөндүгү үчүн гана) айтып оту-
рабыз. Балким, бул ыр Токтогул ырдаган ырдын эле өзүдүр, же анын 
бир үзүндүсү болушу да мүмкүн. Ал оозго алынып, элдин көңүлү-
нө жагып калгандыктан элдик ыр менен жалгашып, кошо айтылып 
жүргөндүр. Себеби мында ырдалып жаткан мотивдер, стилдик бө-
төнчөлүктөр Токтогулдун авторлугуна ыйгарылып жүргөн ырдагы 
мотивдер жана стилдик бөтөнчүлүктөр менен шайкеш келип, үндө-
шүп турат жана байкаган адамга бул жакындык өзүнөн өзү эле сези-
лерлик.

Элдик ырдагы, бирок Токтогулда учурабаган:
«Келериңде дүнүйө,
Килем жапкан төөдөйсүң.
Кетериңде дүнүйө,
Таягы жок жөөдөйсүү» – 

деген строфа дагы Токтогулдун китептерине кирүүгө укуктуу. Себеби 
бул строфа ырдын жалпы структурасынан, ритминен өзүнчө бөлүнүп 
чоочун, жат өңдөнүп оркоюп чыгып турган жери жок. Бул строфа тү-
зүлүшү, курулушу, стили боюнча да ырдын жалпы ансамблине ко-
шулуп, үндөшүп, эч кандай бөтөнчөлөнбөй, өгөйлөнбөй бир линия-
да турат. Ошондуктан бул строфанын Токтогулдун китебинде учура-
багандыгы – Токтогулдуку эмес дегендикке жатпайт. Тескерисинче, 
бул – Токтогулдун чыгармаларын жыйноочулардын жана аны редак-
циялап чыгаруучулардын күнөөсүн, алар акындын чыгармаларын эл 
арасынан али толук жыйнай албай, башка, акындардын жана элдик 
делип эстептелген чыгармалардын арасынан аны айра тааный албай, 
эгер ал элдик чыгармалардын арасына жогоркудай болуп кокусунан 
аралашып же уланып кетсе, анын алардан ажыратып айрып бөлүп, 
иргеп (бир строфа же бир строк болсо да) терип алалбай жатышкан-
дыгын айгинелейт.

Чыгармаларынын бардыгы эл оозунда калган Токтогулдай акын-
дын ырларынын текстин тактоо абдан оор иш. Анын оордугу, би-
ринчиден, акындын бир барак автографынын (өз кол жазмасынын) 
жоктугунда, экинчиден, аны жыйнап же айтып бергендердин аздыр-
көптүр таланты, акындык жайы бар (мисалы, К. Акиев, А. Үсөнбаев, 



367

К.Досуев) адамдар экендигинде. Мындай болгондон кийин алар 
«Токтогул ушинтип ырдаган, мен аны сөзмө-сөз кайталадым» деп 
миң мертебе бекемдегенде да, алардын жеке өзүлөрүнө тиешелүү 
касиеттери, өзгөчөлүктөрү, ырдоо жана импровизировать этүү мане-
ралары, сөз байлыктары чыгармага чагылбай койбосу бышык. Ток-
тогулдун ырларын ага замандаш башка акындардын ырларынан көп 
учурларда айырмалаш кыйын болуп, алардын бир-бирине (стилдик, 
мотивдик жактары) окшош болуп жаткандыгы да мына ушундан 
улам. Бул жагдай ар бир чыгармага («Өмүр», «Кербез», «Айланган 
тоонун бүркүтү», «Беш каман», «Алымкан») жана башка ушул сыяк-
туу акындын жеке турмушуна тикеден-тике байланышы бар факты-
ларга негизделип, анын авторлугун ачык айгинелеп турган, элге ке-
ңири белгилүү болуп калган чыгармалардан башкаларына шектенүү 
жана сын көз менен кароого изилдөөчүнү мажбурлайт. 

Ар кандай эле чыгарма эл оозуна алына бербеси бышык. Мын-
дай бийик урматка кандайдыр бир өлчөмдө элдин көкүрөгүндөгү са-
наркоосун чагылтып, турмушуна төп келип, жүрөгүндөгү, дилиндеги 
идеалын (мүдөөсүн) козгоп, моокумун, эңсөөсүн кандырып турган 
чыгарма гана ээ боло алмак. Бул ырдын жогоркудай болуп эл оозу-
на алынып калган себебин адабиятчы П. И. Балтиндин Токтогул-
дун «Алымканга» аттуу ыры жөнүндө төмөнкүдөй айтылган пики-
ри менен байланыштырууга болот: «Мүмкүн бул ыр (Токтогулдун 
«Алымканы» – Т. С.) композиция жагынан адегенде азыр биз көрүп 
отургандай анчалык келишимдүү болгон эместир, балким, улуу зер-
гер – эл бул ырды сулуулагандыр, бирок улуу зергер эл чыныгы ал-
тынды гана сулуулай тургандыгын унутпоо керек»1.

Ырас, Токтогулдун чыгармалары фольклор катары эл оозунан 
жыйналгандыктан адабият таануу илимибизде фольклордук чыгар-
малар катары эсептелип келатат. Бирок буга карап анын чыгармала-
рынын бардыгын элдик чыгармалар менен аралаштырып жиберүүгө, 
же алар менен бирдей деңгээлде кароого болбойт. Себеби Токтогул 
өзүнчө поэтикалык личность, профессионал акын, жазганды билбеген 
менен анын өз үнү, чыгармаларында чагылган дүйнөгө, турмушка жеке 
индивидуалдуу ой, сезими, мүдөөсү болгон. Турмушту өз алдынча 
жалпылап, өзүнчө баа берген. Элдик чыгармаларга таасирленүү менен 
алардын айрымдарын жаңыртып иштеп да чыккан, ошентүү менен ал 
элдик чыгармаларга жутулуп, өз демин, өз кудуретин жоготуп, аларга 
кулдук уруп, биротоло багынып калган эмес. Колдон келишинче элдик 

1 П. И. Б а л т и н .  Токтогулдун Алымканы. «Советтик Кыргызстан», № 7, 1955, 80-бет.



368 

чыгармаларга өзүнүн художниктик үлүшүн кошкон. Даяр формаларда 
даяр сөздөрдү гана кураштыра бербестен ага жаңы маанилерди кийи-
рип, жаңы боёктор менен сулуулаган, байыткан.

Бул касиет айрыкча «Алымкандан» байкалат. Мында ал күйгөн, 
секетпай түрүндөгү жалпы элдик ырларга мүнөздүү традициялык 
ыкмалардын, даяр каражаттардын рамкасынан чыгып, аларга өз ал-
дынча жаңы артыкчылыктарды кийирүү менен бир кыйла бийикке 
көтөргөн.

Күйгөн, секетпай маанисиндеги ырлар негизинен жаштардын 
фольклоруна таандык. Аларда жаштардын ички көңүл кумарлыкта-
ры, сүйгөн адамына карата мамилелери чагылтылат. Мындай чыгар-
маларда көбүнчө кыздын көзү жылдызга, чачы кундузга, иреңи гүлгө 
салыштырылып (мисалы, «Көзүң жанган жылдыздай, Чачың кара 
кундуздай...» деген сыяктуу), сырткы сулуулук биринчи планда ыр-
далат. Ал эми Токтогул «Алымканга» деген ырында өзүнүн кымбат 
көрүп сүйгөн адамынын сырткы сулуулугун эле ырдабай, анын ички 
дүйнөсүн, духунун, пейлинин сулуулугун, анын жалпы кыздык тур-
патынын асыл заадалыгын (тазалыгын, келишимдүүлүгүн) ырдайт:

«Бетегелүү майданым,
Пейли жакшы жайдарым.
Көлөкөлүү майданым,
Көөнү жакшы жайдарым» –

деп, өзүнчө (элдик ырлардагыга окшобогон) жаңы боёктогу сөздөр, 
жаңыча маанидеги поэтикалык айтылыштар (выражениелер) менен 
ачып көрсөткөн жана ага ички психологиялык мүнөздөмө берген. 
Мындай касиеттери боюнча Токтогул фольклордук чыгарма менен 
жазма адабияттын ортосунда аларды жакындаштыруу процессин ат-
карган белгилүү бир этап, же өткөөл катары кызмат кылгандай.

Айта берсек Токтогулдун мындай жеке өзүнө таандык, профес-
сионал акын катары болгон өзгөчөлүктөрү, артыкчылыктары көп. 
Бирок буга карап эл арасынан табылган мыкты ырларды же акындык 
чыгармалардын бардыгын тең Токтогулдуку деп, анын авторлугуна 
ыйгара берүү да жарабайт. Ошондой эле, азыркы күндөргө чейин ар 
кандай экспедициялар жана жеке адамдар тарабынан эл арасынан 
жыйналып келаткан чыгармалардын дурусураактарынын бардыгын 
тең механикалык түрдө эле Токтогулдун авторлугуна ыйгарып, кал-
ган начарыраактарын элдики же башка акындардыкы деп негизсиз 
бир-беткей тыянактарды чыгара берүү да адилеттүүлүккө жатпайт. 
Бул маселе аны изилдөөчүлөрдөн көп фактыларды, далилдерди, 



369

калыстыкты жана билимдүүлүктү талап кылат. Ошондуктан изил-
дөөчү эң мурун акындын өзүнө таандык тилдик жана стилдик бөтөн-
чөлүктөрүн тактап алып, анан ошол жагдайлар боюнча анын чыгар-
маларынын атрибуциясын табууга киришкени дурус.

Ушул күнгө чейин кыргыз адабият таануу илиминиде Токтогул-
дун чыгармаларынын текстин тактоо жана аны басып чыгаруу иште-
ри боюнча бир да эмгек, бир да макала жарыяланган эмес, бул азыр 
гана биринчи ирет козголуп жаткан маселе деп айтуу калыстыкка 
жатпайт. Бул тарапта чыныгы монументалдуу илимий эмгектер бол-
босо да, дээрлик сөз болорлук деңгээлде жазылган айрым макалалар 
болгон. Мисалга, белгилүү адабиятчылар: П. И. Балтиндин Токто-
гулдун «Алымканы», Ж. Таштемировдун «Токтогулдун чыгармала-
рын жыйноо маселесине карата»1, М. Сырдыбаевдин «Из материалов 
экспедиции по дополнительному сбору произведений Токтогула Са-
тылганова»2 аттуу макалаларын жана акын Аалы Токомбаевдин «Об 
ошибках, допущенных в издании произведений Токтогула»3 деген 
1950-жылы чыккан Токтогулдун бир томдугу жөнүндөгү отклигин 
көрсөтүүгө болот.

П. И. Балтиндин, Ж. Таштемировдун, М. Сырдыбаевдин мака-
лаларында Токтогулдун чыгармаларын жыйноо жана тактап алууда 
сабаттуулук, кыраакылык керек экендиги жөнүндө сөз болуп, ал эми 
А. Токомбаевдин макаласында акындын чыгармаларын редакция-
лоо жана басып чыгаруу иштеринде кетирилген майда техникалык 
каталыктардан баштап теориялык жагдайдагы каталыктарына чейин 
сынга алынат.

Бул эмгектер түпкү негизинен нукура текстологиялык болбосо 
да, ошого жакын же ошол жөнүндөгү макалалар. Булар ушу азыр сөз 
болуп жаткан маселенин алгачкы башталыштары, үлгүлөрү катары 
бааланууга татыктуу.

Ал эми мындан аркы изилдөөлөр болсо тике текстологиялык мү-
нөздө, атайын материалдарды анализдөө жана сындоо жолу менен 
терең илимий принципте жүргүзүлөт. Бирок биз бул жерде жазма 
адабияттын текстин эмес, фольклордук адабияттын текстин изилдеп 
жаткандыгыбызды, ал эми фольклордук адабиятта чыгарманын чы-
ныты каноникалык текстти эч качан аныкталбай тургандыгын, анда 

1 «Советтик Кыргызстан», 1958, 5-апрель.
2 Ученые записки филологического факультета Киргосуниверситета, выпуск 3. Фрунзе, 1957, 

178-бет.
3 Труды института языка, литературы и истории, вып. 3, 1952, 223-бет.



370 

ошол тексттин чыныгылыкка жакындатылган варианты гана аныкта-
ла тургандыгын дагы бир жолу эскерте кетүүгө тийишпиз.

ТОКТОГУЛДУН А. ҮСӨНБАЕВДЕН ЖАЗЫЛЫП 
АЛЫНГАН ЧЫГАРМАЛАРЫ

Токтогулдун чыгармаларын жыйноо жана аны элге таратуу 
ишинде акындын өнөрүн улантуучулары жана замандаштары болуп 
эсептелген – Калык Акыев, Алымкул Үсөнбаев жана Коргоол Досуев 
сыяктуу кыргыздын белгилүү эл акындарынын эмгеги зор. Токто-
гулдун адегендеги ырлар жыйнагы 1938-жылы Калык Акыев өз колу 
менен жазып берген материалдары боюнча чыгарылган. Андан ки-
йинки китептери, юбилейлик томдору негизинен А. Үсөнбаев менен 
К. Досуевдин айтып берген тексттери боюнча толукталды. Алар 
«Токтогулдуку» деп айтып же жазып көрсөткөн чыгармалардын 
бардыгы дээрлик эл, коомчулук тарабынан эч кандай күмөнсүрөө-
сүз кабыл алынып акындын жыйнактарына кийирилип келди. Ант-
кени жогорудагы аты аталган акындардын бардыгы Токтогулдун эң 
жакын шакирттери, көздөй кишилери болгон. Эл, адабий коомчулук 
аларды улуу акындын өмүрүнүн, турмушунун, чыгармачылыгынын 
анык күбөлөрү катары көрүп, алардын айткан дегендерине чоң ише-
нич, урмат менен мамиле кылышкан.

Токтогулдун чыгармаларынын ушул күнгө чейин атайын тексто-
логиялык сындоолорго дуушар боло электигинин себеби да ушундан 
улам деп болжолдоого болот. Бирок мезгили жеткенде бардык иш 
өзүн сындоону, аныктоону талап кылгандай эле, ооз жүзүндө айты-
лып калган Токтогулдун чыгармаларынын кагаз жүзүнө түшүрүлүү 
процесси да, андагы кырдаалдардын кандай жүргөндүгү да азыр өзүн 
изилдеп тактоону талап кылат. Албетте, бул жерде Токтогулдун чы-
гармаларынын анык, закондуу, түп нускалуу текстин далилдеп көр-
сөтүү мүмкүн эмес. Анткени акындын өз кол жазмасы, автографы 
жок. Ошондуктан, Токтогулдун чыгармалары эл арасында оозеки 
жашап калган фольклордук чыгарма катары эсептелип, анын чыны-
гы канондук тексти такталбастан, ошого жакындаштырылган текст 
такталат.

Кыргыздын таланттуу адамдарынын, ырчыларынын, күүчүлөрү-
нүн, санжырачыларынын чыгармалары илгертен кагаз жүзүнө түшү-
рүлбөй, эл арасында оозеки жашап келген. Акындар бир жыйында 



371

отуруп ырдаса, же комузчулар күү чертсе, угуп отурган эл алардын 
ырларынын жана күүлөрүнүн мыктыларын, өздөрүнүн мүдөөлөрүн 
чагылтып, көңүлүндөгүлөрүнө төп келип тургандарын жаттап алып, 
кийин аны өздөрүнчө башка чөйрөдө кайталап аткарып жүрүшкөн.

Ошентип, адеп бир адамдын жөндөмүнөн жаралган чыгарма ооз-
дон-оозго, дээрден-дээрге өтүп, улам сулууланып, кооздолуп, элдин 
көркөм сезиминин, лабораториясынын бардык кудуретин камтып, 
жашоосун уланта берген. Ал эми элдин жалпы маданиятынын, ис-
кусствосунун, көркөм дүйнөсүнүн негизги кыймылдаткычтары, 
алып жүрүүчүлөрү болуп эсептелген айрым таланттуу фигуралар-
дын ролу өзгөчө бөлүнүп көрүнөт. Алардын чыгармалары жогорку-
дай болуп эле сиңип, эл тарабынан өздөштүрүлүп кеткен күндө да 
аттары аталып, баланчанын күүсү, түкүнчөнүн ыры делинип аткары-
лат. Аткаруучулар белгилүү личносттордун чыгармаларын аткарган-
да ушинтип кимдин чыгармасы экендигин айтып, авторлугун көр-
сөтүп чертет же ырдайт. Бирок ал чыгарманын канчалык деңгээлде 
аткарылышы аткаруучунун талант деңгээли менен өлчөнөт. Мисалы, 
аткаруучунун өзүндө эч кандай акындык же комузчулук талант бол-
босо, ал өзү угуп жаткан чыгарманын көңүлүнө өтө жаккан, эсинде 
калган жерлерин гана жаттап алып, ага эч кандай өзгөртүү киргиз-
бей, азайтпай, көбөйтпөй кандай укса, ошондой гана аткарып жүрө 
берет. Эгер аткаруучу өзү да таланттуу акын, же чоң комузчу болсо, 
анда ал өзү уккан чыгарманы механикалык түрдө гана жаттап албай, 
өз үнү менен эркин аткарат, өз талантына, мүмкүнчүлүгүнө салып 
өздөштүрөт.

Мындай аткаруучулар чыгарманын адепки рамкасында чекте-
лип, ошонун кулу, ошонун сокур аткаруучусу болуп калбай, аны өзү-
нүн талантына жараша бирде өтө бийиктетип, күчтөнтүп же бирде 
адепки деңгээлинен начарлатып жибериши да ыктымал. Токтогул-
дун чыгармаларын айтып берген акындарда да мына ушундай көрү-
нүштөр байкалат.

Бул маселенин бир жагы. Экинчи сөз кыла турган нерсе – бул 
Токтогулдун ырларын анын замандаш акындары бир күнү бир жерде, 
бир чөйрөдө чогуу отуруп угушуп, чогуу өздөштүрүп алышып, анан 
аны «мына ушу Токтогулдун ыры» деп ырдап, туш-тушка бастырып 
кетишкен эмес. Ар кимиси ар кайсы мезгилде, ар кандай шарттарда 
Токтогул менен бирге болуп жүргөн учурларда угушкан. Токтогул 
да бир ырын бир эле жолу ырдап, анан ошол бойдон ага кайра кай-
рылбай койгон эмес. Анын бүгүн ырдаган ырын эртең да башка бир 



372 

жыйында элдер сурап жатып, «Баягы ырыңды ырдап койчу, Токо» 
деп ырдатышкан. Ошондо Токтогул кечээки ырдаган ырын сөзмө-
сөз кайталап ырдаган эмес, мазмуну өзгөрүлбөгөнү менен сөздөрү, 
көркөмдүк каражаттары өзгөрүп, кандайдыр бир жаңы деталдар, 
элементтер кошулуп ырдалган. Кээде ырдын формасы, уйкаштыгы 
өзгөрүп, башкача, мурункудан бөлөкчө манерага өтүп аткарылган. 
Токтогулдун бир эле ырын бир акын мындай айтса, экинчи акын ти-
гиндей айтып калышканынын себеби да мына ушундан улам болуу 
керек. Ушул божомолдоого Жоомарт Бөкөнбаевдин 1938-жылы жаз-
ган төмөнкүдөй сөздөрү толук түшүндүрмө боло алат: «Токтогул 
менен Эшмамбеттин учурашкандагы» ырын ал убакта кагазга жазган 
эч ким болгон эмес. Бирок эл жаттап алышкан. Токтогул менен Эш-
мамбеттин ырларын ар кайсы ырчы ар түрдүү кылып айтышат. Бул, 
албетте боло турган иш. Кийин Токтогул экинчи камоодон бошонуп 
келгенде Эшмамбет менен бирге ырдап эл аралап жүрүшкөн. Эл бул 
экөөнүн башы кошулган жерде эле «учурашканыңарды ырдагыла» 
деп сурай берген. Ар ырдаган сайын биринчи учурашкан ырынан 
башка кылып, жаңы сөздөр кошуп, өзгөртүп ырдашкан. Кайсы ырчы 
кандай укса, ошондой жаттап алышып ырдашып жүрүшкөн. Эки ыр-
чынын учурашкан ырларынын үч-төрт түрү (варианттары) бар. Бу-
лардын баары бир-биринен калышпаган баалуу, жарамдуу ырлар» 1.

Мында «кайсы акын кандайча укса, ошондой жаттап алышып 
ырдашып жүрүшкөн» деген түшүндүрмөгө өзгөчө маани берүү керек. 
Мындагы «ырды жаттап алышып» деген сөз, менимче, аткаруучу 
акындар ырдын башынан аягына чейин ар бир сөзүн жаттап алыш-
кан деген мааниде эмес, анын мазмунун, формасын жана аткары-
лыш ыктарын өздөштүрүп алышкан деген мааниде айтылып жатат. 
Себеби чыныгы акындар бир чыгарманы сулп эле натуралдык түрдө 
жаттап алып, анан аны кайра эч нерсесин өзгөртпөй механикалык 
түрдө кайталап берүүчүлүк ролду аткарышпайт. Бул жерде ар бир 
акын Токтогулдун бир эле ырын анын өз оозунан ар кандай аткары-
лышында угушкандыгы айтылды. Демек, ал ар кандай угушса ошон-
дой өздөштүрүшкөн. Ошондуктан бир эле ырдын бир нече түрдө ай-
тылып калышынын себебин айтуучу акындардан эле көрбөй, Токто-
гулдун өзүнөн да көрүү керек. Буга мисалы, жогоруда сөз болгон, 
«Токтогул менен Эшмамбеттин учурашуусу» деген ыр негиз боло 
алат. Бул ырдын аз дегенде эле үч-төрт варианты бар. Алардын маз-
муну, ырдалуу мотивдери бирдей, өзөгүндө жалпы бир тон сакталат. 

1 Ж. Б ө к ө н б а е в .  Токтогул менен Эшмамбет. «Кызыл Кыргызстан», 1938, 24-ноябрь.



373

Аткарылыштары, шөкөттөлүштөрү гана башка. Биз сөз кыла турган 
негизги нерсебиз Токтогулдун жакын шакирти, кыргыздын көрүнүк-
түү эл акындарынын бири Алымкул Үсөнбаевден жазылып алынган 
Токтогулдун ырлары жөнүндө, ошол туурасында айрым дайындуу 
текстологиялык ой-пикирлерди айтуу.

1938-жылдан тартып ар кандай учурларда Алымкул Үсөнбаев-
ден Токтогулдун төмөндөгүдөй чыгармалары жазылып алынган:

Токтогул менен Эшмамбеттин эшенге ырдаганы – биринчи жолу 
1938-жылы жарыяланган, 160 сап.

Акбаары – 1940-жыл, 219 сап.
Токтогул менен Алымкулдун жолугушуусу – 1940-жыл, 586 сап.
Токтогул менен Эшмамбет – 1940-жыл, 443 сап.
Кекилик атпай бугу аткан – 1964-жыл, 8 сап.
Кырк-Серке жайлоосунда – 1957-жыл, 105 сап.
Эсенсиңби карындаш – 1957-жыл, 40 сап.
Токтогул менен Алымкул – 1964-жыл, 119 сап.
Баймурат – 1964-жыл, 16 сап.
Насылкан – 1964-жыл, 20 сап.
Жардам кылдың калың эл – 1956-жыл, 30 сап.
Күлүйпа, Күлжар ашык кыз – 1964-жыл, 35 сап.
Токтогул менен Эшмамбеттин Курман ырчы менен айтышканы 1.
Токтогулдун арманы 2.
Булардан сырткары В. С. Виноградовдун «Токтогул Сатылганов 

и киргизские акыны» (М., 1952) жана «Музыкальное наследие Токто-
гула» (М., 1961) аттуу китептеринде А. Үсөнбаевден жазылып алынды 
деп көрсөтүлгөн Токтогулдун бир нече ыр-күүлөрүнүн ноталары менен 
кошо тиркелип жүргөн бирин-экин строфалардан турган тексттер бар.

Алар төмөнкүлөр:

І. КЕРБЕЗ

Толгоп тарткан кыл аркан,
Тор кашка аттын кермеси.
Топ жыйында сайраган,
Токтогулдун кербези.
Толкун жашың өткөн соң,
Кайран жаш, толгонуп кайра келбеспи.

1 Жарыялана элек. Кыргыз ССР Илимдер академиясыныи кол жазмалар фондусу, Инв. № 1227.
2 Жарыялана элек. Ошондо, 74-бет.



374 

Эки кабат кыл аркан,
Элик сурдун кермеси.
Эл ичинде сайраган,
Кечеки азиз Токоң кербези.
Эсил жашың өткөн соң
Кайран жан, эстесең кайтып келбеспи.
Айыпсыз кармап сот кылып,
Айдаганда кербезим.
Айнектей көзүм чачырап,
Жайнаганда кербезим.
Артыма колум чынжырлап,
Байлаганда кербезим.
Аман бол кыргыз элим деп,
Сайраганда кербезим,
Ардагым жалгыз Топчубай,
Атакелеп чыркырап,
Апасы ээрчип буркурап,
Зарлаганда кербезим 1.

Ушул жыйырма төрт жол ыр Токтогулдун «Кербез» аттуу 65 сап-
тан турган (1964-жылкы басылышында) ырынын 1940-жылдан берки 
басылыштарында толук кездешет. Бирок булардын качан жана ким-
ден жазылып алынгандыгы эч жерде көрсөтүлбөгөн. Токтогулдун 
акыркы эки томдук жыйнагында да бул аныкталбаган бойдон кал-
ган. Жогоруда В. С. Виноградовдун китебинен келтирилген факты-
га карап эми муну аныктоого болот. Бул текст бүт бойдон Алымкул 
Үсөнбаевден жазылып алынгандыгы анык. Себеби жогорудагы 24 
жол ыр Токтогулдун китептериндеги тексттерден эч кандай айырма-
ланбай, сөзмө-сөз, сапма-сап төп келип отурат. Ырдын мазмуну, ку-
рулушу, стили дагы бипбирдей, эч кандай бөтөнчөлүк, айырмачылык 
жок. Бири-бирине окшобостук, айкалышпастык байкалбайт.

Ырас, В. С. Виноградовдун китебинде бул ырды Алымкулдан 
башка дагы Атай Огонбаев, Коргоол Досуев сыяктуу акындар аткара 
тургандыгы айтылган. Алардын аткаруусунда да, мисалы төмөнкү-
дөй тексттер келтирилген. А. Огонбаевдни аткаруусунда2:

Толгой тарткан кыл аркан,
Тор кашка аттын кермеси.
Тоодогу булбул өңдөнгөн,

1 В. С. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула, 1961, 78-бет. (Китептеги тыныш 
белгилери сакталды. Мындан ары да китепте кандай болсо ошондой көчүрүлөт).

2 В. С. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогуда, 1961, 83-бет.



375

Токтогулдун кербези.
Томуктай баштан жан кетсе,
Толгонуп эки келбеси,
Капталга тарткан кыл аркан,
Кара кердин кермеси
Кайран баштан жан кетсе,
Кайрылып эки келбеси.

Коргоол Досуевде1:
Толгой тарткан кыл аркан,
Тор кашка аттын кермеси.
Топ жыйында сайраган,
Тор кашка аттын кербези.
Толгонуп жашың өткөн соң,
Ойлосоң кайтып келбеси.
Ажал жетип өлбөйсүң,
Ажал жетип өлгөн соң
Ай, чиркин бир айланып келбейсиң.

болуп айтылат. Өзүбүз көрүп тургандай бул ырлардын алгачкы строфа-
лары гана окшош болбосо, калгандары башка-башка айтылат. Калган 
саптар Токтогулдун китептериндеги «Кербез» аттуу ырда дегеле кездеш-
пейт. Токтогулдун китептериндеги «Кербез» бүт бойдон Алымкул айтып 
берген текстке гана окшойт, ошого үндөшүп, ошого гана шайкеш келет.

ІІ. АРМАН КЕРБЕЗ

1. Айтып гана черткен Токтогул
2. Асыл бир жашты жоктодум.
3. Асыл жаның өткөн соң,
4. Айланып келбейт окшодуң2.
Бул строфада Токтогулдун «Карылык» аттуу ырында кездешүүчү:
«Картайып кеттим Токтогул, 
Кара чачым ак болуп
Кайран жашты жоктодум,
Канаттуу куштай балалык,
Кайрылып келбейт окшодуң» –

1 Ошондо, 79-бет.
2 Ошондо, 95-бет. (Мындан ары бул китептин аты аталбай-бети гана көрсөтүлөт).



376 

деген. 1938-жылдан бери К. Акиевдин жазып бергени боюнча жарыя-
ланып келе жаткан ырда кездешүүчү строфага окшош. Ушундай эле 
маанидеги бир строфа ыр К. Досуевдин аткаруусунда да бар.

Бирок көлөмдүүрөөгү К. Акиевдин аткаруусунда кездешкендик-
тен, бул чыгарманын негизги айтып берүүчүсү катары ушул Акиевди 
эсептөө туура.

ІІІ. АРМАН
Түшүнбөйт эч ким тилиме,
Кондурбайт эч ким үйүнө.
Туулган карып экенмин,
Кайгылуу күндүн түнүндө.
Пааналап жатар жер таппайм,
Бастырманын түбүндө.
Курсагым ачка кубат жок,
Карып жан калар бекен тирүүгө.
Күкүк элем сайраган,
Күлүк элем жайнаган.
Күлдө болуш бай-манап,
Күнөөсүз кармап айдаган.
Күрдөөлдүү кыргыз элими,
Күнөөдөн аман кутулуп,
Шордуу баш көрөр бекем кайрадан (102-бет).

Бул саптар 1938-жылдан бери Калыктын тапшырган материа-
лы боюнча басылып келе жаткан «Түрмөдөн кайтып келе жаткан-
да», «Көчөдө өлчү күнүмбү» деген ырларда кездешүүчү строфаларга 
жакындап, ошолордун башка бир түрдөгү айтылыштары сыяктанат. 
Булар комуздун күүсүнө коштолуп айтылган тексттер болуу керек. 
Караандай тексттин өзүн Үсөнбаев бүт бойдон айта тургандыгы эч 
жерде көрсөтүлгөн эмес. Ошондуктан, бул ырдын башка акындар-
дын айтуусунда да учурай тургандыгына карабастан, негизги айтып 
берүүчү катары Акиевди эсептөө дурус.

IV. АЙТЫШ
Эшмамбет:

Арстанбек чарбактан,
Келген Балтабай,
Балбандыгын айтам ай.
Алын билбей эңишип



377

Арымдан келген бир сарттар 
Асылып жүрөт калтадай.

Токтогул:
Эшмамбет ырдап турасың,
Эч нерсени байкабай.
Элирип топто мактанба, 
Ээгиңдеги сакалың.
Коолап кеткен арпадай. 

Эшмамбет:
Адырга бүткөн жекесиң,
Айтышканда нетесиң,
Асылбагын сакалга
Алкымыңда бир кыл жок,
Апаңа окшош экенсиң. 

Токтогул:
Кара эчкинин терисин,
Каптап алган экенсиң.
Кайра-кайра, желимдеп,
Чаптап алган экенсиң.
Эки боо кылын кудайдын,
Эшмамбет мактап алган экенсиң (143-бет).

«Токтогул менен Эшмамбеттин айтышканы» деген ыр алгач 
Токтогулдун 1940-жылы чыккан китебинде 270 сап көлөмүндө жа-
рыяланган. Андан кийинки жыйнактарында да эч өзгөрүүсүз басы-
лып келе жатат. Бирок бул ырдын адеп кимден жазылып алынган-
дыгы алигиче белгисиз эле. Жогорудагы келтирилген фактыга кара-
ганда, бул ыр А. Үсөнбаевден жазылып алынгандыгы айгине болуп 
турат. Мында келтирилген 22 сап ыр Токтогулдун китебиндеги 270 
сап ырдын бир үзүндүсү катары аны менен сапма-сап окшошот.

V. КЫЗЫЛ КӨЙНӨК
1. Кызыл көйнөк түрдөй жан,
2. Кызык өмүр күлдөй жан.
3. Кыз күнүңдө ойноп күл,
4. Өтүп кетет бирдей жан.
5. Кыз өмүрүң өткөн соң,



378 

6. Кылчайып келбейт гүлдөй жан.
7. Жашыл көйнөк түрдөй жан.
8. Жаш өмүрүң күлдөй жан,
9. Жаш күнүңдө ойноп күл.
10. Жаным сага бирге жан,
11. Жаш өмүрүң өткөндө,
12. Жанып келбейт күлдөй жан (165-бет).
Бул ырдын окуучуларга кандайдыр бир тааныш угулуп жаткан-

дыгына карабастан, муну Токтогулдун китептеринин эч бир басы-
лыштарынан издеп табууга болбойт. Бирок бул ырдын А. Үсөнбаев 
В. С. Виноградовго Токтогулдун ыры деп айтып берген. Ушуга кара-
ганда бул ыр Токтогул эл арасында ырдап жүргөн ырлардан. Ырас, 
мында анча-мынча элдик чыгармачылыктын жышааны да сезилип 
турат. Кандайдыр бир деңгээлде эл оозунда айтылып жүргөн элдик 
лириканын мотивиндеги чыгармалардан болушу да мүмкүн. Бирок 
муну Токтогул, биз көрүп тургандай формага, өзүнүн акындык сти-
лине салып өз үнү менен ырдаган болуу керек. Ошондуктан бул ыр 
Токтогулдун чыгармаларынын катарына кирүүгө ар качан укуктуу 
десе болот.

В. С. Виноградовдун китебиндеги мына ушундай фактыларга ка-
раганда А. Үсөнбаев өзүнүн окутуучусу жана замандашы болуп эсеп-
телген улуу акын Токтогулдун жогоруда санап көрсөтүлгөн жана өзү 
официалдуу айтып берүүчүсү болгон 14 чыгармадан башка дагы бир 
топ ырларын биле тургандыгы белгилүү болду. Бирок аларды толугу 
менен эч жерде айтып же жазып калтырбагандыктан, азыр аларды 
Токтогулдун китептеринен да, Алымкулдун өзүнүн чыгармалары-
нын арасынан да, фондудагы материалдардан да (В. С. Виноградов-
дун архивинде эле болбосо) табуу кыйын.

ТОКТОГУЛ СИБИРДЕН КЕЛГЕНДЕ ЭШМАМБЕТ ЫРЧЫ 
МЕНЕН УЧУРАШУУСУ

«Токтогул менен Эшмамбеттин учурашуусу» деген ыр – Ток-
тогулдун көпчүлүк окуучуларынын айтуусунда кездешүүчү көп ва-
рианттуу чыгармаларынын бири. Бул ырдын газета журналдарда, ки-
тептерде жарыяланып, ар кайсы учурларда адамдар тарабынан жазы-
лып алынып, басма жүзүндө жарык көргөн варианттары төмөнкүлөр:



379

1. К. Акиев – Токтогул Сибирден келгенде Эшмамбет ырчы 
менен учурашканы, 986 сап1.

2. А. Үсөнбаев – Токтогул менен Эшмамбеттин учурашканы, 437 
сап2.

3. Кудайберген Карымбаев – Токтогул менен Эшмамбеттин учу-
рашуусу, 558 сап3.

4. Коргоол Досуев. (Бул кишинин айтуусундагы текст эң эле 
кыска жана ал бир гана жолу жарыялангандыктан бул жерде толук 
келтирүү максатка ылайык):

1. Каранын оозун керген бейм,
2. Каардуу торго кармалган,
3. Кара жол Сибир айдалган,
4. Кара жаак, кайкы тил,
5. Кайраным Током келген бейм.
6. Күлүктүн оозун керген бейм,
7. Күнадир келип кармалган,
8. Күйүттүү күндө зарланган
9. Күмүш жаак, күлүк тил,
10. Күкүгүм Током келген бейм.
11. Кайнап, күйүп чок болгон,
12. Кайгылуу күнгө токтолгон,
13. Каардуу түнгө жолугуп
14. Кармалып кыйноо сот болгон.
15. Өчкөнүм кайра өнгөн бейм,
16. Өлүү десек, саламат,
17. Өнөрпоз Током келген бейм!
18. Алты сай парад, ак келте.
19. Атканың айт, Токтогул,
20. Ат боорунан кара кан
21. Чачканын айт, Токтогул.
22. Аманат жаның саламат
23. Кайтканын айт, Токтогул?!
24. Этеги жок чолок тон
25. Кийгениң айт, Токтогул,
26. Эртели-кеч жөө басып,
27. Жүргөнүң айт, Токтогул,
28. Он жылы жаттың түрмөдө,

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 26-бет.
2 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Ырлар. Фрунзе, 1940, 156-бет. 

3 «Ала-Тоо», 1964, № 8, 97-бет.



380 

29. Билгениң айт, Токтогул,
30. Күнөөсү жок, жалынга
31. Күйгөнүң айт, Токтогул.
32. Көзүңдү ирмеп уктабас,
33. Түндөрүң айт, Токтогул.
34. Маскөөдөгү түрмөгө,
35. Жатканың айт, Токтогул.
36. Балдырашып солдаттар,
37. Чапканын айт, Токтогул.
38. Барса келбес сапардан,
39. Кайтканын айт, Токтогул!
Токтогул:
40. Жети кез коргон – пайдубал,
41. Чарбагын кошуп ырдайын,
42. Жеримден желдет Сибирге, 
43. Алганын кошуп ырдайын,
44. Жеңе-желпим чуркурап,
45. Калганын кошуп ырдайын,
46. Алтымыш киши айдалган
47. Арманын кошуп ырдайын.
48. Күнөөсү жок жанымды
49. Айдап кеткен болучу,
50. Күкүктөй көзүм жалдырап
51. Жайнап кеткен болучу,
52. Губернатор – генерал,
53. Кармап кеткен болучу1

Бул текст бир гана жолу жана бир гана газетада жарыяланган. 
Калган бөлүктөрү же башка бир варианттары эч жерде жолукпайт.

1. Сырдыбаев Турсалы – Токтогул менен Эшмамбеттин биринчи 
учурашканы, 190 сап 2.

Бул текст да атайын басма жүзүндө жарыяланган эмес. Акаде-
миянын фольклордук экспедициясынын мүчөлөрү тарабынан 1956-
жылы ноябрда Талас районундагы Киров колхозунун мүчөсү Сыр-
дыбаев Турсалыдан жазылып алынган. Мазмундук курулушу боюн-
ча бул текст жогоруда саналган варианттардан бир аз айрымаланат. 
Ырдын аты «Токтогул менен Эшмамбеттин биринчи учурашканы» 
деп аталганы менен ыр учурашуу эмес, айтышуу түрүндө жазылган. 

1 Ж. Б ө к ө н б а е в .  Токтогул менен Эшмамбет. «Кызыл Кыргызстан», 1938, 24-ноябрь.
2 Кыргыз ССР Илимдер академиясынын кол жазмалар фондусу, Инв. № 1876, 1-дептер.



381

Башка варианттардын бардыгында учурашуу мааниси сакталат. Баш-
кача айтканда, бирөө салам айтат, экинчи киши алик алат. Негизги 
варианттар катары эсептелип, Токтогулдун китептерине кийирилип 
жүргөн К. Акиев менен А. Үсөнбаевдин айтууларында да ыр ушун-
дай. Күнөөсүз айдалып аябай азап көрүп, арып-чарчап, араң элине 
жеткен Токтогулдун алдынан Эшмамбет тосо чыгып, салам айтат, 
ал-абалын, башынан өткөргөндөрүн сурайт. Мына ушул суроо про-
цессинде Эшмамбет бир кемчилик кетирет. Токтогулдун үй-бүлө-
сүнөн кабардар болбой, алардын аман-соо экендигин билбей туруп, 
өлүп калган уулун «Алдыңдан тосуп чыктыбы?» – деп, ал эми баш-
кага тийип кеткен аялын «Таптыңбы аман жарыңды» деп, Эшмамбет 
олдоксон суроо берет. Токтогул өзүнүн жакын көрүп жүргөн киши-
синен ушундай орунсуз сөз укканына жаны кейип төмөнкүдөй ыр 
менен жооп кайтарат:

«Кабакта уктум келатып 
Каралдымдын өлгөнүн. 
«Эрге тийип кеткен» – деп, 
Катынымдын жөн-жөнүн.

...Караңгылап өчүптүр, 
Кантейин, жалгыз чырагым! 
Каралдымдан ажырап 
Капалуу күндө турамын.

Катын менен баланын 
Кабарын билбей сурадың. 
...Башкага тийип кетиптир 
Башында сүйүп алганым.

Эсиңе алсаң Эшмамбет, 
Элиме неге барбадың? 
Уялбай бүгүн сурайсың, 
Укпагансың, Эшмамбет, 
Уулумдун өлүп калганын. 
Кайгыны кайта жаңыртып, 
Ушубу кылган жардамың?»1

1 Токтогул. Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы; 1964, 1-т. Түзгөн, баш сөзүн жана түшүн-
дүрмөлөрүн жазган Ж. Таштемиров, 210-221-беттер.



382 

Токтогулдун ушул койгон айыбына Эшмамбеттен жооп жок. 
Калык менен Алымкулдун варианттарында Эшмамбет эч нерсе деп 
жооп айталбай, Токтогулдун алдында айыптуу болуп тим болот. Ал 
эми Сырдыбаевдин вариантында мындай эмес. Анда Эшмамбет Ток-
тогул менен кайым айтышат. Адегенде Токтогул алик алып:

«Элден ушак кеп угам 
Чынын айтсаң Эшмамбет,
Чынары бар теректин,
Чырпыгы сынган деп угам» –

деген суроо коёт. Ага Эшмамбет:
«А Токо, туйгунуңду качырдык,
Түрмөдө жүргөн кезиңде, 
Кулунуңду топуракка жашырдык.
Карчыгаңды качырдык,
Камоодо жүргөн кезиңде,
Каралдыңды кара жерге жашырдык...» – 

деп тике эле жооп берет. (Башкача айтканда бул вариант боюнча Ток-
тогулдун баласынын өлгөнүн Коргоол угузбай эле, Эшмамбет угуз-
ган болуп эсептелет). Анан Токтогул кайра ар кимден: «Эшмамбет 
балаңа бата кылууга жарабады» деген сөз угуп, таарыныч кылып, 
Эшмамбетке мындай деп кайрылат:

«Айылдан ушак кеп угам:
Алчадай болгон балаңа,
Эшмамбет келбей койду деп угам.
Элден ушак кеп угам,
Ээрчитип жүрчү балаңы,
Эрмек кылчу Эшмамбет,
Келбей койду деп угам.
Түңүлдүңбү өзүмдөн?
Катасы калбай сүйлөшүп
Канчу элең го сөзүмө?
Качан, көөнүң калды эле,
Капа болуп, Эшмамбет,
Каттабапсың өзүмө».

Эшмамбет Токтогулдун бул айтканын төгүнгө чыгарып, бул 
калп сөз элдин чыгарган жалган ушагы деп, анысын төмөнкүчө да-
лилдейт:

«Токо, бул жаңылыш айткан сөз экен, 
Жаңыдан көзүн көргөндө,



383

Бул жасалма киши өзү экен.
Мен кабар уктум кечинде. 
Алысыраак жерде элем,
Аябай келдим бешимде. 
Көрүндү элдин карасы 
Мүрзөдө экен карарып,
Бүтүн сарттар баласы.
Кайгы чегип ыйладым,
Өлүү тирүү ким билет,
Токо, арбагыңды сыйладым.
Үч күндөн кийин азанда,
Атымды токуп кыйнадым.
 Бешимге чейин отурдум,
Ушу отурган үйүңдө,
Куран окуп ыйладым.
Сууп калган апаңды,
Ал бир күнү кыйнадым.
Бешимге чейин отурдум,
Алганына жай айтып.
Аман болсо Токтогул,
Айланып үйгө келер деп,
Байбиче тилегиңди берер деп,
Анан кеткем мен кайтып.
Бейлим адал экен го, 
Элден мурун жолуктум,
Эзилип келе жатканда,
Кошо кайгы тарттым го.
 Ээ, Током, кулунум деп жатканда...»1

Ушуну менен айтышуу бүтөт. Бул варианттын жогоркулардан 
болгон айырмачылыгы ушу. Муну мен башкалардан мыкты деп ми-
салга келтирип, отурган жерим жок. Бул жөн гана «Токтогул менен 
Эшмамбеттин учурашуусу» деген ырдын көп варианттуулугун да-
лилдөө максатында келтирилди.

Токтогулдун Сибирден келгенден кийин Эшмамбет менен учу-
рашканы – бул эки акындын тең турмушундагы эң чоң окуя. Эшмамбет 
өзүнүн окутуучусунун, кадырлап, урматтап жүргөн, бирок көңүлүнүн 
бир жеринде өлдү деп түңүлүп калган адамынын кокусунан, күтүлбө-
гөн жерден алдынан чыгып, жолугуп отурушуна аябай таң калат. Бир 

1 Кыргыз ССР Илимдер академиясынын кол жазмалар фондусу, Инв. № 1876, 1-дептер.



384 

жагынан кубаныч бийлеп жүрөгү өрөпкүйт. Акыевдин вариантында 
Эшмамбет аттан түшө калып Токтогул менен кучакташып көрүшөт да, 
анан кайра атына мине калып ырдап жиберет. Баралына толуп турган 
курч, өткүр акын бардык кудуретин чыгарып таңшып ырдайт. Бүткүл 
делебеси козголуп, аябай толкундап акындык эмоциясы бийиктеген-
ден бийиктеп, эң жогорку апогейине жетет. Ошондо анын ыры (Ток-
тогулдун өз сөзү менен айтканда) «жаандан кийинки булуттай түрү-
лүп, түрүлүп чыгат». Токтогул да аябай толкундайт. Канча жылдар 
бою кыргыздын үнүн, акындардын кулакка тааныш ырдоо манерасын 
укпай аны унута жаздап, жүрөгү аябай сагынычка батып жүрүп, эми 
маңдайында төгүп ырдап турган өзүнүн эң жакын шакиртинин ошол 
тааныш үнүн угуп, кубанычтан жүрөгү жашыйт. Анын да бардык 
акындык кудурети ойгонот. Көөдөнүн тиреп бук кылып, эзип, ушунча 
жылдардан бери качан, кайсы жерде жана кимге айтарын билбей уюп, 
саргайып жаткан сагынычтын, күйүттүн, арман-асиреттин баары мына 
ушул жерде, ушул моментте атылып чыгат. Бул эки акындын учура-
шуу ыры алгач мына ушундай кырдаалда ырдалып, мына ушундай ке-
реметтүү учурда жаралган. Ошентип, бул чыгармада эки акындын тең 
эң бийик акындык темпераменттери, эмоциялары чагылтылган. Ошон 
үчүн бул ыр элдин көңүлүнө орноп, ырчылардын да сезимине сиңип, 
ооздон-оозго өтүп айтылып калган болуу керек.

Мына ошон үчүн бул ыр ушул эки акындын башка учурдагы 
айтышууларына караганда күчтүү чыгып, эл аларды көргөн жерде 
«баягы айтышканыңарды ырдагыла» деп сурап калышса керек.

Калык менен Алымкулдун айтуусундагы ырда «учурашуунун» 
ушундай касиеттери бир топ сакталган. Ал эми биз сөз кылган Т. Сыр-
дыбаевдин вариантында тескерисинче бошоңдук, жасалмалуулук үс-
төмдүк кылат. Артыкбаш, тиешесиз, ыңгайсыз айтылган сөздөр, сап-
тар көп учурайт:

«Кеттим эле алыска,
Жарыктык көрбөс намыска,
Аман-эсен жүрөбү,
Баягы, өзүмдөн улуу абышка...»

Бул Токтогулдун Эшмамбетке кайрылып, андан эли-журттун 
аман-эсендигин сурап турган жеринен. Мында уйкаштыктын айы-
нанбы Токтогулга кайдагы бир абышканы суратып койгон. Токто-
гул ушундай дарексиз сөздөрдү сүйлөп ырдабаса керек эле, тилекке 
каршы мындай маанисиз саптар бул вариантта мол учурайт. Уйкаш-
тыктар да өлдүр-сөлдүр, төкмө акындардын ырындай тегиз, шыдыр 



385

эмес. Мунун бардыгы бир жагынан айтып берүүчүнүн да талант дең-
гээлин далилдеп турат. Айтып берүүүчүдө акындык эмес, жамак-
чылык гана кудурет бар сыяктанат. Мындан Токтогул менен Эш-
мамбеттин учурашуусу жөнүндөгү Акиевдин же Үсөнбаевдин айтып 
берүүсүндөгү ырга кошуу максатында айрым жарамдуу, татыктуу 
саптарды издеп табуу да мүмкүн эмес.

Ал эми К. Карымбаевдин жарыялаган варианты жөнүндө сөз 
башка. Бул анча-мынча гана өзгөчөлүктөрү, башка айтылышта-
ры болбосо, Акиевдин варианты менен сапма-сап окшошот. Ошол 
тексттин экинчи бир адам тарабынан кайталанып айтылышы деп мү-
нөздөсөк болот. Ушул себептүү муну «Токтогул менен Эшмамбеттин 
учурашуусу» деген ырдын үчүнчү бир варианты катары Токтогул-
дун китептерине өзүнчө кийирүү максатка ылайыксыз. Бирок мында 
айрым Акиевдин вариантында кездешпеген, бирок аны кандайдыр 
бир деңгээлде толуктагансып турган бирин-экин жаркын саптар бар. 
Мисалы:

Бирден терип сурайын,
Билгениң айтчы, Токтогул.
Кээ бирин дарга кылтактап,
Илгенин айтчы, Токтогул.
Караңгы тамда калчылдап,
Жатканың айтчы, Токтогул.
Кай бирин актан каралап,
Атканын айтчы, Токтогул 1.

Бул строфа Эшмамбеттин Токтогулга кайрылып, аны менен 
бирге айдалгандардын ал-абалын сурап турган учурунан. Бул кайры-
луунун аягы төмөнкүдөй саптар менен бүтөт:

Түрмөдө жүргөн элде көп,
Тутулуп жүргөн пенде көп,
Түрмөнү ар ким жердеген,
Сен өңдөнүп тоорулуп
Тууганга тирүү келбеген. 

Абакта жүргөн элде көп,
Айдалып жүргөн пенде көп,
Абакты ар ким жердеген.
Сен өңдөнүп айланып,
Айлына тирүү келбеген.

1 «Ала-Too», 1964, № 8, 98-бет.



386 

...Жакшылык менен жамандык
Күн менен түндөй алмашат
Бирин-бири кубалап
Билинбей кетип баратат.
Сүрүлүп элден кеткенин,
Сумсайып күндүн батканы.
Айланып кайра келгенин.
Агарып таңдын атканы.
Көрдүм, Токо, көзүңдү,
Көйкапка кеткен өзүңдү,
Баарысын айтчы угайын,
Баштап көрчү сөзүңдү.

Эми Токтогулдун Эшмамбетке айткан жоопторунун арасынан 
төмөнкү саптарды тандап, бөлүп көрсөтүүгө болот:

Канатты жайып калкылдап
Каздай учуп келейин,
Кармалып кеткен элдердин
Кайгысын айтып берейин.
Өйдө айланып калкылдап,
Өрдөкчө учуп келейин.
Өлүмгө кеткен элдердин
Өзүнөн кабар берейин.

...Алты кулач зым аркан
Аркамдан чырмап байлатып,
Айнектей көзүм жайнатып,
Алтын кен казып турганда
Аяктай таштар куланып,
Ар адам өлдү зынданда.
Алдыртан кудай жар болуп
Асырай жүрдү мындан да.
Жети кулач зым аркан
Желкемден чырмап байлатып,
Жетимдей көзүм жайнатып
Жез кенин казып турганда, 
Желкеден таштар куланып,
Нечендер өлдү зынданда.
Жети пирлер жар болуп,



387

Жетелей жүрдү мындан да 1.
Токтогул өзүнүн сөзүн дале болсо биротоло эркиндикке чыкка-

нына ишенбегендей, душмандарынан кооптонгон, тынчсызданган 
абалда төмөнкүдөй саптар менен аяктайт. Анын мында айтылган сөз-
дөрү ошол учурдагы абалга салыштырып караганда закон ченемдүү 
көрүнүш эле.

Иттин үнү угулса,
Эшикке чыга жүгүрөм.
Илгерки дөөрүк келет деп,
Ийкемге келбес ит душман
Имерип кармап берет деп,
Эсил жандан түңүлөм.
Кабылан үнү угулса,
Кайта-кайта жүгүрөм.
Кадимки дөөрүк келет деп,
Кадыр билбес ит душман
Кайтара кармап берет деп,
Кайран жандан түңүлөм2

Мына ушундай строфаларды негизги текстке кошуп койсок, 
мындан анын сапаты начарлабай, тескерисинче, көркөмдүүлүгү 
артып, мазмуну толукталары бышык.

Эгер биз «Токтогул менен Эшмамбеттин учурашуусу» деген 
ырдын чындап жалпы бир негизги вариантын түзгүбүз келсе, анда 
Акыев менен Үсөнбаевдин варианттарын бириктирип жогоруда Ка-
рымбаевдин вариантынан келтирилген текстти кошсок жетиштүү 
болот. Бирок мындай жалпылаштыруунун практикалык жагынан 
эмес, илимий негизде алып караганда да эч кандай зарылчылыгы жок.

Айрыкча, Акыев менен Үсөнбаевдин варианттары ар бири өз 
алдынча турган чыгарма. Ар биринин өз алдынча маанилери, көр-
көмдүк бөтөнчөлүктөрү бар. Булардын экөөнүн тең басма жүзүндө 
жашап турушу заманындагы угуучулардын Токтогул менен Эш-
мамбетке кайрылып: «Кана, баягы айтышканыңарды ырдап койгу-
лачы» деген талабын ар башкача ырдап канааттандырышкан деген 
айрым авторлордун аныктамаларынын чын экендигин далилдейт. 
Ушунусу менен бул ырлар өзүнө ар кандай сынчылдык, ишенбөө-
чүлүк менен мамиле кылууну, жараксыздык, жалгандык сыяктуу ка-
сиеттерди издеген, ошондой жактарга жакындатууга аракеттенген 

1 Ала-Тоо, 1964, №8, 102-бет.
2 Ошондо, 103-бет.



388 

көз караштарды, пикирлерди өзүнөн оолактатып, күнөөсүз, эркин 
абалында кала берет.

Алымкул Үсөнбаевдин варианты боюнча сөз кыларлык же жеке 
саларлык дагы бир таң калуучу нерсе бар. Бул, 1923-жылы К. Миф-
таков Үсөнбаевдин өз оозунан жазып алган «Токтогул ырчы 1910-
жылы шиберден келгенде»1 деген ырдын тексти. Мында Үсөнбаев 
Эшмамбет акындын ролун аткарып, Токтогул Сибирден келгенде 
Эшмамбет ырдап учурашкан ыр саптар менен Кетмен-Төбөдөн Та-
ласка Талбай дегендин ашына келген Токтогулга ырдап кайрылат. 
Мында:

1) Капталдын куму эшилет 
Кайберендин изиби?
2) Капталдын чөбүн козгогон 
Карайган шамал желби деп;
3) Кунандын оозун кергенби?
Кудайым чындап бергенби?
4) Торунун оозун кергенби?
Тобума кудай бергенби?
5) Сагызгандын уясы,
Сайда калды, Токтогул.
Саралалуу сан жылкы, 
Байда калды, Токтогул –

деген сыяктуу Акыевде жана Үсөнбаевдин өзү айтып берген «Токто-
гул менен Эшмамбеттин учурашуусу» деген ырда кездешүүчү саптар-
дын, мотивдердин бардыгы сакталган. Ошону менен бирге жогоруда 
сөз болгон варианттардын бирөөндө да кездешпеген жаңы, башкача 
маанидеги строфалар да мында көп учурайт. (Бирок Эшмамбет менен 
Токтогулдун учурашуу ыры катары элге кеңири белгилүү болуп кал-
ган ыр саптар мында бүт кайталанган. Болгон айырмачылыгы аларды 
бул вариантта Эшмамбет эмес, Алымкул ырдаган болуп көрсөтүлгөн-
дүгү. Эмне, кандай себептер менен Үсөнбаев бул текстти ушундайча 
жаздырганы белгисиз. Кыскарта айтканда, муну маанилүү нерсе ка-
тары кеп сөз кыла бербей, жөн эле адабий же фольклористикалык жа-
ңылыштык катары баалап, ошондой тыянакка келүү менен чектелип 
тамам болгон оң).

Жыйынтык: «Токтогул менен Эшмамбеттин учурашуусу» деген 
ырдын жогоруда сөз болгон беш вариантынын ичинен ушу кезге чейин 
Токтогулдун китептеринде басылып келе жаткан Калык Акыев менен 

1 Кыргыз ССР Илимдер академиясынын кол жазмалар фондусу, инв. № 234, 13-бет.



389

Алымкул Үсөнбаевдин варианттары негизги текст катары бааланып, 
ошол аныктамага татыктуу деп эсептелинди. Калган варианттары болсо 
ушул эки тексттин мазмунун толуктап, толуктоочу гана кызмат аткарат.

Ал эми ушул эки текст Токтогул менен Эшмамбеттин өз ооздорунан 
чыккан ырларбы же кандайдыр бир деңгээлде өзгөрүүлөргө, бузуулар-
га, бурмалоолорго учурап, өзүнүн адепки архетиптик сапатын жоготуп 
койгонбу деген белгилүү суроонун болушу эми анча ылайыксыз. Се-
беби жогоруда келтирилген беш вариант менен таанышкандан кийин 
кошумча аныктамаларды, түшүндүрмөлөрдү талап кылбай эле өзүнөн 
өзү түшүнүктүү болуп турат. Мына ушул беш вариантты салыштырып 
көрүү аркылуу биз бул ырдын эки түрдүү айтылыш текстинин негиз-
гилигин таанып жана алардын архетиптик сапаттарынын дурустугуна, 
канааттандыраарлык экендигине ишендик.

Мунун баары «Учурашуунун» басма жүзүндөгү турмушуна тие-
шеси жок, ошол моментке чейинки тарыхы, таржымалы басма жү-
зүндө «Учурашуунун» А. Үсөнбаевдин вариантындагы текст 1938-
жылы 24-ноябрда «Кызыл Кыргызстан» газетасына жарыяланган 
күндөн баштап жашай баштаган. Ошол 1938-жылдан 1968-жылга че-
йинки 30 жыл аралыгында бул текст алты жолу кайра басылды. Бул 
басылыштардын ар бири ар кандай адамдар тарабынан түзүлүп, ар 
кандай адамдар тарабынан редакциялангандыктанбы же башка бир 
(техникалык, полиграфиялык) себептерден уламбы ар бир басылы-
шы сайын тексттин структурасы айрым бир сезилерлик өзгөрүүлөр-
гө дуушар болуп турган. Ал өзгөрүүлөрдү негизинен төмөнкүдөй үч 
бөлүккө бөлүп көрсөтүүгө болот:

1) ырдын жалпы көлөмүнө же айрым бир строкторго байланыш-
туу өзгөрүүлөр;

2) айрым сөздөргө байланыштуу өзгөрүүлөр;
3) тыныш белгилерге байланыштуу өзгөрүүлөр. Тыныш белги-

лердин коюлбай калышы же туура эмес коюлушу тексти редакция-
лап басма жүзүнө чыгарган адамдардын ошо өздөрү окуган чыгарма-
ны, анын текстин өздөрү толук, жеткире түшүнө албай же түшүнсө 
да туура эмес, чала түшүнүп, чалараак өздөштүрүп калгандыгын гана 
далилдейт. Бул текстте тыныш белгилерге байланыштуу өзгөрүүлөр-
дүн маанилүү роль ойногон учурлары эң аз кездешкендиктен, аларды 
коё туруп, адегенде ырдын көлөмүнө (бүтүндөй строктордун өзгө-
рүп кетүүлөрүнө) жана айрым сөздөргө байланыштуу өзгөрүүлөр-
дүн маанисин ачуу максатка ылайык. Алардын схемасын төмөнкүчө 
түзүп көрсөтүүгө болот:



390 

1. Айрым строктордун өзгөрүүлөрү

«Кызыл Кыргызстан», 1938-жыл, 
24-ноябрь, 433 сап

строк-
тор

бети

1 61 3
2 Аркаңда бала жаш эле 63 «

Артыңдан издеп чыгардаң 64 «
3 Жалпы кыргыз элиңди 128 «

Тапканың айт, Токтогул 129 «
4 Сайратып кызыл тилинди 172 «
5 — 225 «

— 226 «
— 227 «

228 «
6 Аргымактай арыбай, 240 «
7
8

Эшмамбет, айткан сөзүңө 269

Токтогул. Ырлар. Фрунзе,- 1940-жыл, 
438 сап

строк-
тор

бети

1 61 158

2 Арканда бала жаш эле 63
Артьңдан издеп чыгардаң 64 «

3 Жалпы кыргыз элиңди  128 160
Тапканың айт, Токтогул 129 «

4 Сайратып кызыл тилиңди  172 161
5 Кара болот зулпукор  225 163

Курчу болгон экенсин,  226 —«—
Калдайган топто сайраган  227

Ырчы болгон экенсин. 228 —«—

6 Аргымактай арыбай, 240 —«к—
7 Эшмамбет, айткан сөзүңө 269 —«—

8 Жапаны тарттым өмүрдө 294 165



391

Бул эки схема тексттеги кээ бир сөздөрдүн жана строктордун өйдө-
ылдыйлыктарын, строфадагы алардын жалпы абалдарын, репутация-
ларын көрсөтөт. Төмөндө ошол өйдө-ылдыйлыктардын келип чыгуу 
себептери, алардын табияты, таржымалы менен таанышып, анча-мын-
ча ачыгыраак аныктамаларды берүүгө аракет жасалат. Адегенде сөз 
биринчи схемадагы строктук өзгөрүүлөр жагдайында жүргүзүлөт.

«Кызыл Кыргызстан» газетасында жарыяланган текст Үсөнбаев-
дик варианттын алгачкы басылышы болгондуктан, ушул басылышы-
на азырынча негизгилик маанини же ролду таандык кылып (бул аны 
үлгү текст катары эсептейбиз дегендикке жатпайт, буга дале болсо 
сын көз менен карап, сынчылдык менен мамиле жасалары шексиз), 
калган кийинки басылыштарындагы тексттердин бардыгы ушуга са-
лыштырылат да, аларда учураган кемчиликтер, өйдө-ылдыйлыктан 
жалпы бир талапта талдоого алынат.

1. «Баткан эле муң-зарга» деген 61-строк жогорудагы схемадан 
көрүнүп тургандай тексттин составына 1950-жылдагы басылышынан 
тартып кошулган. Строфадагы анын ээлеген орду, абалы төмөнкүчө:

Адамдан тулпар жорго элең,
Артыңда чаңың буралган.
Ак сүтүн берген энекең,
«Айдоого балам кетти» – деп,
Азабын тартып кубарган.
Алганың ыйлап кайгырып,
Баткан эле муң-зарга,
Көңүлүн кайгы муң алган.
Аркада бала жаш эле,
Артыңдан издеп чыгардан.

Мында асты сызылган строк эч кандай тиешеси жок жерден эле 
ушул строфага келип кыпчылып калгандыгы, строфанын жалпы ан-
самблине, структурасына такыр коошпой, өзүнөн өзү эле оркоюп бө-
лүнүп тургандыгы ырды окуган ар кандай адамга даана сезилет. Бул 
строк, балким башка бир учурда, башка бир строфада дурус роль ат-
карышы мүмкүн эле, бирок бул жерде эң эле ыңгайсыз, артыкбаш 
абалда калгандыгы жашырылгыс чындык. Бул каталыкты жыйнак-
тын ушул басылышын түзүп, даярдаган адамдардын баамсыздыгы-
нан (себеби муну кимдир бирөө атайылап, кандайдыр ой менен ки-
йирип койгон болуу керек деген божомолдоо ылайыксыз. Бул кан-
дайдыр бир кокустуктан, ошондой бир көрүнүштүн натыйжасы деп 
ойлоо туура.



392 

Ушул каталык жыйнактын 1954-жылкы басылышында да (түз-
гөн жана баш сөзүн жазган Т. Үмөталиев) механикалык түрдө кай-
таланат. Себеби китептин бул жолку басылышы (андагы кетирилген 
каталыктардын сакталышы боюнча), элүүнчү жылдагы басылышы-
нын сөзмө-сөз, тыбышма-тыбыш кайталанышы, ошонун түздөн-түз 
механикалык түрдөгү көчүрмөсү болуп калган. Башкача айтканда, 
мында текстологиялык чыгармачылык же болбосо илимий редакция 
дегендин жышааны да сакталбаган. 1956-жылдагы басылышында 
(китепти түзгөн – Д. Сулайманов) бул адашып жүргөн чоочун строк 
тексттен биротоло оолактатылган.

Ошентип, кокусунан пайда болгон строк кандай пайда болсо, 
ошондой жоюлууга учурайт. Бул жолу конъектура алгылыктуу жа-
салгандыгын ошол конъектурадан кийинки строфаны окуп түшү-
нүүгө болот:

Ак сүтүн берген энекең,
«Айдоого балам кетти» – деп,
Азабын тартып кубарган.
Алганың ыйлап кайгырып,
Көңүлүн кайгы муң алган.
Арканда бала жаш эле,
Артыңдан издеп чыгардан.

Бул кыскартуудан бир строфанын мазмунуна доо кетип, начар-
лап калбай, кайра ал өзүнүн баштапкы нормалдуулугун сактап, маа-
нисин бекемдеген. Кыскарган строктун керексиздигин, артыкбашты-
гын анын соңунда турган «Көңүлүн кайгы муң алган» деген строк да 
далилдейт. Ал биринчиден, өзүнөн мурда турган «кубарган» деген 
сөзгө карата уйкаштык мамилесин сактайт жана экинчиден, жогору-
да кыскарууга дуушар болгон «Баткан эле муң-зарга» деген строктун 
маанисин толук жана жеткилеңирээк туюнтат. «Баткан эле муң-зар-
га» деген строк «Көңүлүн кайгы-муң алгандын» маанисин артыкбаш 
кайталап турганы үчүн анын-жоюлушу строфада эч кандай сезилээр-
лик роль ойнобойт.

Экинчи ырдагы:
«Аркаңда бала жаш эле,
Артыңдан издеп чыгардан»

деген 63-64-саптар 1964-жылдагы басылышында строфадан алынып 
ташталгандыгынын себеби белгисиз. Балким китептин ушул басылы-
шын түзүп, басмага даярдаган Ж. Таштемиров же редакциялык кол-
легиянын башка мүчөлөрү кандайдыр бир түшүнүктөр, ой жоруулар 



393

боюнча бул строкту артыкбаш же керексиз деп эсептегендир. Бир ка-
раган адамга ошондой сезилиши да мүмкүн. Бирок мында керексиз 
деп эсептерлик деле эч нерсеси байкалбайт, Жөн гана бейкүнөө сап-
тар. Алардын бар же жок болушунан сумма өзгөрүп, строфада олут-
туу айырмачылыктар жүрбөсү анык.

3. Жалпы кыргыз элиңди, 
Тапканын, айт, Токтогул

Бул эки строк 1938-жылдан тартып «Токтогул менен Эшмамбет» 
аттуу ырдын барык басылыштарында аман-эсен жашап келаткан, 
1956-жылдагы басылышында гана кокусунан кыскарат. Менимче, 
муну бирөө атайылап строфадан сызып салган эмес, бир болсо бул 
терүү учурунда типографияда байкоосуздан түшүп калган механика-
лык каталык. Мындан башка күмөнсүрөрлүк, зыяндуу же артыкбаш 
деп эсептерлик кынтыктарды бул эки строктон табуу мүмкүн эмес. 
1964-жылдагы басылышында бул строктордун түшүп калышы коку-
сунан, жөнү жок жерден кеткен каталык экендиги түзүүчү тарабынан 
туура баамдалып, адилеттүү түрдө кайра калыбына келтирилген.

4. «Сайратып кызыл тилиңди» деген 172-строктун тексттин бир 
басылышында кыскарып калып, бир басылышында кайра кошулуп, 
өйдө-ылдый болуп жүрүшүнүн таржымалы анча деле узак эместей. 
Себеби бул строк бир эле ыр түрмөктө эки жолу кайталанат. Бул кай-
талануу тексттин алгачкы басылышынан (1938-жылдан) тартып баш-
талган:

Сайратып кызыл тилиңди,
Саламат көрдүң жериңди,
Саламыма алик ал
Сайратып кызыл тилиңди.

Жогору жактагы схемада көрсөтүлгөндөй 1940-1956-жылдарда-
гы басылыштарында бул строфа мына ушул абалында сакталып, ал 
эми 1950-1954-1965-жылдардагы басылыштарында биринчи строк 
кыскартылат. Түзүүчүлөрдүн жасаган бул кыскартуусу туура экен-
диги шексиз. Анткени бир эле строфада бир сөздүн же бир строкто 
кайра-кайра кайталануусу, эгер ал улам ырдын маанисин өрчүтүп, те-
реңдетип турса бир жөн, ал эми ырдын маани мазмунун арттырууга 
эч кандай таасир кылбай, жөн эле кайталанып турса, анда ал ырга 
тескери салакасын гана тийгизген болуп эсептелет. Ошондуктан жо-
горуда көсөтүлгөн тексттен алынып ташталышы закондуу көрүнүш. 
Мындай конъектура кубатталууга гана татыктуу.

5. Кара болот зулупкор,



394 

Курчу болгон экенсиң.
Калдайган топто сайраган, 
Ырчы болгон экенсиң.

Эгер биз тексттин адепки жарыяланышында ушул строфанын 
жок болуп калган себебин механикалык каталыктардын бири ката-
ры эсептебесек, анда бул строфанын пайда болушу кандайдыр бир 
табышмактуу көрүнүш катары сезилер эле. Ошондуктан ырды алгач 
жазып алган же аны жарыялаган редакциянын калпыстыгынан кет-
кен механикалык каталыктын натыйжасы. Бул жаркылдаган күнөө-
сүз строфанын адегенде текстте жок болуп, анан кайра бар болушу 
мындан башка эч нерсе менен түшүндүрүлбөйт.

6. Аргымактай арыбай.
Тексттин 1956-жана 1964-жылдардагы соңку эки басылышында 

ушул строк белгисиз түрдө кыскарган. Мунун строфадагы абалын ас-
тейдил баамдап көрсөк, ал артыкбаш эмес, өзүнчө мааниси бар экен-
диги байкалат:

Алтын жаак, жез таңдай 
Ырчы болгон экенсиң.
Андай-мындай ырчыны,
Куучу болгон экенсиң.
Алты уруу жыйын топ болсо,
Аргымактай арыбай,
Асыл сөзүң чубалтып,
Турчу болгон экенсиң.

Мында Токтогул Эшмамбет ырчынын бардык сапаттарын мү-
нөздөп, анын алтын жаак, жез тандай акын болгондугун, «асыл сөзүн 
чубалтып» бир жыйындын көңүлүн өзүнө буруп келгендигин айтып 
ырдап жатат. Ал эми «аргымактай арыбай» деген строк Эшмамбет-
тин болмушуна жогоруда айтылган сапаттардан тышкары дагы бир 
жаңы артыкчылыкты кошумчалап, анын чаалыкпас, чарчабас ырчы 
экендигин айгинелеп отурат. Демек, бул строк образды ачууга кыз-
мат кылып, ага жаңы маани киргизип тургандыгы менен строфанын 
составында сакталууга акылуу.

Ушундан улам тексттин кийинки басылыштарында бул строктун 
кыскарып калышы жүйөлүү, негизи бар конъектура катары эсептелбейт.

7. «Эшмамбет айткан сөзүңө»
Эң мурда биз бул строктун строфадагы орун-абалы менен тааны-

шып көрөлү:
Байлап берген манапка,



395

Бар беле кылган жазыгым?
Эшмамбет айткан сөзүңө,
Эзилип жүрөк жашыдым.

Өзүбүз көрүп тургандай, мында бардыгы жайында, строк да өз 
орунда туура жайланышкан. Тексттин кийинки басылыштарында 
ушул нормалдуулук учкай сакталып, 1956-жылкы басылышында 
гана кокусунан, күтүлбөгөн жерден бузулат:

Байлап берген манапка,
Бар беле кылган жазыгым?
Түрмөдөн качып келүүгө
Эзилип жүрөк жашыдым,

Мындагы «Түрмөдөн качып келүүгө» деген строк строфанын 
жалпы мазмунуна коошпой, байланышпай, чоочун, жат өңдөнүп, бө-
лөкчөлөнүп турат. Бул Токтогулдун күжүрмөн кайраткер образын 
бузуп, аны алсыз, бошоң кылып, бир бечаранын абалына түшүрүп, 
ага «түрмөдөн качып келүүгө жүрөгүм даабай жашып, эзилип жүр-
дүм» дегендей сөздөрдү сүйлөтүп отурат.

Токтогулдун өзүнүн табияты боюнча эч качан мындай мажирөө 
сөздөрдү айтып ырдамак эмес жана бул сапат анын мүнөзүнө да кара-
ма-каршы келчү нерсе. Бул ыңгайсыздык дале болсо, ырды кайрадан 
басып чыгаруу процессинде машинкада же типографияда кетирилген 
механикалык каталыктын (Опечатканын), корректуралык байкалбас-
тыктын айынан түзүлүп отургандай. Башкача ой жоруу же башкача 
доо кою бул жерде эч мүмкүн эмес.

8. «Жапаны тарттым өмүрдө»
Бул строк тексттин составында 1940-жылдан тартып пайда бол-

гон. Алгачкы басылыштарында кездешпейт. Контекстке катышы 
бар, анын мазмунуна кандайдыр бир деңгээлде толуктук, жеткилик-
түүлүк кийирет:

Жан кургур катуу өлүүгө,
Жапаны тарттым өмүрдө.
Жарагы барбы Токоңдун,
Өлгөндү жерге көмүүгө.

Бул строк ырда кандайдыр бир жаңы нерсени эмес, бизге мурда-
тан белгилүү (Токтогул запкы тарткандыгы жөнүндөгү) жалпы мү-
нөздөгү түшүнүктү маалымдайт, ошону гана кайталап эске алат.

Балким тексттин 1940-жылдагы басылышын түзгөн же редакция-
лаган киши бул строфанын адаттан тышкары (төрт строктон болбой 
үч строктон) түзүлүп турушун ылайыксыз көрүп, өзүнүн түшүнүгү, 



396 

ой жоруусу боюнча ушул бейкүнөө бир строкту кошуп койгон болуу 
керек. Себеби түзүүчүнүн, көчүрүп жазган адамдын же редактордун 
жеке табиттери, көз караштары алардын колунан чыккан чыгарма-
да чагылбай койбойт. Жогорку толуктоо табияты боюнча, байкалган 
адамга, кокусунан жасалбай, тескерисинче, аң-сезимдүү түрдө ата-
йын жасалгандай туюлат. Кыскарта айтканда, бул конъектура текст-
ке көлөмдүк жагынан гана өзгөртүү кийрип, мазмунуна таасир эте 
алган эмес, ага эч кандай пайда, зыяны жок.

ТОКТОГУЛДУН КАЛЫК АКИЕВДЕН ЖАЗЫЛГАН 
ПОЭЗИЯЛЫК МУРАСЫ ЖӨНҮНДӨ

(Текстологиялык байкоолор)

Кыргыз элинин улуу акыны жана композитору Токтогул Са-
тылгановдун поэзиялык жана музыкалык мурасын изилдөө иштерин 
(аларды жыйноо, жарыялоо жана ошолорго тиешелүү сын пикирле-
рин айтуу) А. Затаевич биринчи жолу 1928-жылы колго алган деп 
белгиленип келе жатат1. Акыйкатта Токтогулдун айрым чыгарма-
лары (тагыраак айтканда, Токтогулга тиешелүү деген материалдар) 
улуу акындын көзүнүн тирүү чагында эле өзүнүн шакирттеринен жа-
зылып алына баштаган.

Мисалы, кыргыз фольклорун жыйнап жүргөн кезинде К. Мифта-
ков болочок белгилүү кыргыз акыны Алымкул Үсөнбаевден да бир 
нече текст жазган. Ошонун экөө Токтогулдун ысмына байланыштуу. 
Биринчиси, «1910-жылы Таластагы берен уруусунан Далбай деген 
кишинин ашында Алымкулдун Токтогулга учурашканы» деген наам 
менен жазылган2. Экинчиси, «Акындар айтышы» деген наам менен 
кийинчерээк, дагы бир фольклордук экспедицияда жазылган3.

Токтогулдун ысмына байланыштуу даректелип жүргөн мате-
риалдарга караганда биринчи текст азыркы күндөгү «Токтогул менен 
Эшмамбеттин учурашканы» же «Токтогул менен Эшмамбет» деген 

1 А. З а т а е в и ч .  250 киргизских инструментальных пьес и напевов. - М., Музгиз, 1934. 
(Ушул эмгекте Токтогулдун ырларына тийиштуү обондордун ноталары гана эмес, ошолор жө-
нүндөгү А. Затаевичтин комментарийлери да жарыялангандыгы белгилүү. Демек, Токтогулдун 
чыгармачылыгына карата сын пикири айтылды дешке негиз бар).

2 Кыргыз ССР Илимдер академиясындагы Тил жана адабият институтунун кол жазмалар фон-
дусу, инв. № 234, 16-бет (1922-жылы жазылгаи). Мындан ары ушул фонду кыскартылган түрдө: 
«ТАИнин фондусу» деп шилтеме берилет да, инвентарлык № көрсөтүлөт).

3 Ошондо, инв. № 250 (1923-жылы жазылган).



397

наам менен1 белгилүү айтышка мазмун жагынан жана мотивдери 
боюнча кыйла жакын экендиги байкалат. (Эки тексттин окшоштук 
белгилери жана айырмачылыктары жөнүндө атайылап сөз болмок-
чу). Ал эми экинчи текст болсо, Токтогулдун чыгармалар жыйнак-
тарында «Токтогул менен Эшмамбеттин айтышканы» же «Айтыш» 
деген наам берилген2 алым сабактын бир аз өзгөргөн түрү экендиги 
көрүнөт.

Булардан сырткары, «Токтогулдун замандаштарынын эскерме-
леринде» улуу акын өзүнүн поэзиялык чыгармаларын кезек-кезеги 
менен жаздырып кетип жүргөндүгү жөнүндө жана айрым адамдар 
Токтогулдун ырларын өздөрү жазып алып жүргөндүктөрү жөнүндө 
маалыматтар кездешет3. Бирок ушул күнгө чейин ал кол жазмалар 
изилдөөчүлөргө белгисиз жана андай материалдардын жок экенди-
гин далилдөөчү документ же изилдөө мүнөзүндөгү справканы кез-
дештире албайбыз.

Жогорудагы фактыларга караганда, Токтогулдун поэзиялык 
мурасы, анын музыкалык мурасы сыяктуу эле, өзүнүн көзүнүн ти-
рүүсүндө эле жазылып алынып жүргөндүгү даана баамдалат жана 
ошол мураска тиешеси бар материалдар кыргыз фольклорун жый-
ноочулардын эмгектеринен мындан ары да табылышы мүмкүн деген 
үмүттү үзүүгө болбойт. Токтогулдун поэзиялык мурасын илимий не-
гизде текстологиялык изилдөө жолу менен тактап чыгуу маселесине 
улуу акындын жүз жылдык юбилейин белгилөөдөн кийин Кыргыз-
стан Коммунисттик партиясынын Борбордук Комитетинин чечими 
баюнча жаңыдан көңүл бөлүнө баштагандыгы бекеринен эмес. Мын-
дан мурунку бизге белгилүү маалыматтардагы Токтогулдун поэзия-
сынын тексттерин ырастоо иретинде жүргүзүлгөн бирин-экин жупу-
ну эмгектер чыныгы илимий текстологиянын талабына жооп бере ал-
байт. Эгерде андай болсо, Токтогулдун жарыяланып жүргөн текстте-
ринин тарыхын изилдөө иши чыныгы илимий негизде алигиче баш-
тала элек деп айтууга негиз бар.

1 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в . Ырлар,	 1-китеп. Фрунзе, 1940, 156-бет; Т о к т о г у л . 
Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1-т. Фрунзе, 1964, 211-бет. (Мындан ары ушул эки том-
дук жыйнак шарттуу түрдө кыскартылып, томдун номери жана-бети көрсөтүлөт, мисалы: «1-т., 
...бет).

2 Т о к т о г у л С а т ы л г а н о в . Ырлар, 1-китеп. Фрунзе, 1940, 230-бет; Токтогул, 2-т., 34-бет.
3 Токтогул өзү ырларын жаздырып жүргөн дептерлер табигый кырсыктан жоголуп кеткенди-

гин К. Кыпчакбаев эскерет (караңыз: Кыргызстан Мамлекеттик Университетинин материалда-
ры, 1953, № 6-дептер); Токтогулдун ырларын А. Кулукеев жазып жүргөнүн С. Давлетбаев эске-
рет (ошонун өзүндө); Б. Карпеков райондук партия комитетинин тапшыруусу боюнча Токтогул-
дун чыгармаларын атайлап жазып жүргөнүн Ж. Жылкыбаев эскерет (ТАИнин фондусу, инв. № 
1680).



398 

Бирок, илимде мындан башта чечилбеген проблемаларга кечигип 
киришүүгө болбойт деген жобо жок. Ошонун негизинде улуу акын 
Токтогулдун поэзиялык чыгармаларынын тексттерин илимий прин-
циптер боюнча ырастоо маселесин эми да болсо колго алуу керек. 
Бул үчүн изилдөөчүлөргө тиешелүү шарттар түзүлүүгө тийиш эле. 
Ал шарттардын эң биринчиси Токтогул Сатылгановдун чыгарма-
ларына жана коомдук ишмерлигине байланыштуу материалдардын 
баары: тиешелүү жерге кол жете турган даражада топтолгон болуу 
керек эле. Экинчиден, алардын спецификасына жараша методика бе-
рилиши керек болучу.

Биз улуу акын-демократтын поэзиялык чыгармаларынын текст-
терин изилдөө ишин, ошол тексттердин өмүр сүрүү тарыхын үйрө-
нүү ишин эмпирикалык мүнөздө гана баштоого мажбур болуп оту-
рабыз. Бирок мындай байкоолор жалпы эле кыргыз адабият таануу 
илиминде текстологиялык изилдөөлөрдүн жок катары экенин бир аз 
жымсалдоо жолундагы, айрыкча, Токтогулдун поэзиясынын текстте-
рин тактоо жолундагы тажрыйба катары каралышы ыктымал.

Токтогулдун поэзиялык мурасынын спецификалык өзгөчөлүктө-
рү көпкө маалим. Аларды жалпы карай көргөндө, төмөндөгүлөрдү 
эске алуу керек:

Биринчиден, Токтогулдун ырларынын, айтыштарынын жана дас-
тандарынын бардыгы дээрлик чыгармачылык процесс бүтөрү менен ал-
фавиттүү графика (жазма, сөз жазуу) түрүндө же фонография (үн, обон 
жазуу) түрүндө фикцировать этилген эмес. Алар акындын өмүрү өткөн-
чө бир нече мертебе кайталанып аткарылгандыгы жана угуучулардын 
чөйрөлөрүнө, акындын өзүнүн маанайына (настроениесине) жараша да-
йыма дээрлик көлөмү, мотивдери, көркөм сөз каражаттары ж. б. жагы-
нан өзгөрүүлөргө дуушар болуп келгендиги талашсыз. Мына ушуга бай-
ланыштуу акындын поэзиясында (күүлөрү, обондору сыяктуу эле) көп 
варианттуулук, белгилүү даражада, «оомалуу-төкмөлүү дүйнө» деген-
дей жагдайлар бар. Анын үстүнө бул мурас акындын өз оозунан эмес, 
дүйнөгө көз карашы, поэзияга шыгы ар түрдүүчө болгон шакирттерден 
же катардагы угуучулардан интеллектуалдык деңгээли бир кыл болбо-
гон адамдар тарабынан, аныкталган инструкциясыз жазылып алынган. 
Тоголок Молдонун же Ысак Шайбековдун мурасындай автографтар 
такыр жок. Бул жагынан караганда, Токтогулдун поэзиясынын кадимки 
фольклордон айрымаланышы өтө кыйын.

Экинчиден, Токтогулдун поэзиялык мурасы бүт бойдон дээр-
лик эл оозеки чыгармачылыгынын көркөм каражаттарынын, даяр 



399

образдарынын мотивдеринин негизинде пайда болгон, аларды сиңи-
рип өздөштүрүп алып жумшоо жолу менен жаратылган. Ушул жагы-
нан караганда да Токтогулдун поэзиясынын фактурасын фольклор-
дукунан бөлүп алып чыгыш арзан эмес.

Бирок, Токтогул – тарыхый адам. Анын өз чыгармачылык мане-
расы, тематикасы, замандаштарына белгилүү эле. Чыгармаларынын 
айрымдары өзүнүн тирүү кезинде эле жазылып алынган (Мисалы, 
А. Затаевич жана К. Мифтаков тарабынан). Ал эми көпчүлүк чыгар-
малары замандаштарынын, айрыкча жакын көргөн шакирттеринин 
эсинде арбыныраак жана өз калыбына жакын түрдө сакталган. Мунун 
өзүнчө себептери бар. Ошол себептерди карап көргөндөн кийин Ток-
тогулдун поэзиясынын «сыйкыры» бир кыйла ачыла түшмөкчү.

Токтогулдун поэзиялык мурасынын түп нускасы, нукура өзү 
ынак бойдон, жогоруда көрсөтүлгөн жагдайларга байланыштуу, 
бизге жеткен жок. Ошондой болсо да, улуу акындын поэзиясынын 
нугу, негизги мотивдери, көркөм сөз каражаттарынын айкалышы, 
жана бүтүндөй түрмөктөрү же поэтикалык конструкциялары, образ 
түзүү ыкмалары ж. б. бизге тааныш материалдардан даана байкалат.

Бул гана эмес Токтогулдуку деп ар кимден жазылган айрым ыр 
түрмөктөрүнүн текстуалдык жактан сөзмө-сөз окшош болуп кеткен 
учурлары да кездешет. Мисалы, Токтогулдун сүргүндөн келген соң 
Эшмамбет менен учурашуусунда төмөндөгүдөй ыр жолдору бар:

Эшмамбет: 
«Каранын оозун керген бейм,
Каардуу торго кармалган
Кара жол Сибирь айдалган
Кара жаак, кайкы тил 
Кайраным Током келген бейм?1

. . . . . . . . . . . . .
Токтогул:

«Амансыңбы, карагым?
Азыраак айткан сөзүңө 
Алсырап кетип барамын,
Эч кабарын албапсың, 
Имерилип барбапсың, 
Өлгөндө турпак салбапсың 
Аркамда жалгыз баламдын»2

1 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Ырлар, 1940, 133-бет.
2 Ошондо, l45-.бет.



400 

Ушул эле ыр түрмөктөрү Коргоол Досуевден магнитофонго  
В. Виноградов жазып алган материалда мындайча берилген:

Эшмамбет: 
Каранын оозун керген бейм,
Карасам кудай берген бейм,
Кайнап күйүп чок болгон
Кайгылуу күнгө токтолгон 
Кара жаак кайкы тил 
Кайраным Током келген бейм»1 

Токтогул:
«Амансыңбы карагым
Азыраак айткан сөзүңө 
Алсырап кетип барамын.
Эч кабарын албапсың 
Аркада жалгыз баламдын»2

Салыштырылган тексттерде курсив менен берилген ыр жолдору-
нун баары бирдей деп айтууга мүмкүн экендиги көрүнүп турат.

Ушул эле сыяктуу Токтогулдун сүргүндөн качып келе жатканда-
гы бир арман ырынын К. Акиев жана А. Үсөнбаев берген эки тексти-
нин окшоштугун салыштырып көрөлү.

Токтогулдун эң алгачкы жарыяланган ырлар жыйнагында  
К. Акиев берген «Түрмөдөн кайтып келе жатып айтканы» деген наам 
менен басылган чыгармада төмөндөгүдөй ыр түрмөктөрү бар:

«Кондурбайт эч ким үйүнө 
Түшүнбөйт айткан тилиме,
Туулган карып экенмин
Кайгылуу күндүн түнүндө,
Бир түнү жатар жер таппай,
Пааналап тамдын түбүнө,
Кардым ачка, каруу жок 
Калабы жаным тириге»3

«Күкүк элем сайраган,
Күлүк элем талбаган,
Гүлү элем элдин жайнаган,
Күлдү залим бузуктар.

1 В. В и н о г р а д о в . Музыкальное наследие Токтогула. – М., 1961, – стр. 153.
2 Ошондо.
3 Токтогулдун ырлары, Фрунзе–Казан, 1938, 83-бет.



401

Күнөөсүз кармап айдаган.
Күү чертчү кайран эки кол,
Күндөлөп бекем байланган. 
Күнөөсүз жаттым падболдо 
Күн көрбөй көзүм жайнаган»1

Ал эми В. Виноградов тарабынан А. Үсөнбаевдеи «Арман» деген 
наамда обону менен жазып алынган чыгармада жогорудагы мотив-
дер мындайча берилген:

Түшүнбөйт эч ким тилиме,
Кондурбайт эч ким үйүнө. 
Туулган карып экенмин, 
Кайгылуу күндүн түнүндө. 
Пааналап жатар жер таппайм, 
Бастырманын түбүндө. 
Курсагым ачка, кубат жок, 
Карып жан калар бекен тирүүгө.
Күкүк элем сайраган 
Күлүк элем жайнаган. 
Күлдө болуш бай-манап, 
Күнөсүз кармап айдаган. 
Күрдөөлдүү кыргыз элими,

Күнөөдөн аман кутулуп 
Шордуу баш көрөр бекен кайрадан2

Жогоруда келтирилген эки тексттеги курсив менен берилген ыр 
жолдорундагы окшоштуктар, сөзмө-сөз дал келген учурлар ошол чы-
гарманын бир авторго, Токтогулга гана тиешелүү экенин далилдеп 
турат. Аны менен бирге, мындагы айырмалар (разночтение) белгилүү 
бир чыгарманын эки варианты бар экенин же ал чыгарма эки башка 
аткаруучудан алынганын жана ошол аткаруучулардын өздөрүнүн 
эсинде сакталганы, талантындагы болгон бөтөнчөлүктөрдү да көр-
сөтүп турат. Бул сыяктуу мисалдарды А. Огонбаев менен К. Акиев 
берген тексттердеги ж. б. информаторлор берген тексттердеги мотив-
дерден да байкоого болот. Булардын баары Токтогулдун поэзиялык 
чыгармаларында туруктуу текст бар экенин далилдейт. Бирок ошол 
туруктуу текст айрым учурларда бир эле аткаруучунун белгилүү мез-
гилдеги маанайына же чыгарманы аткарып жаткандагы кырдаалга 
жараша өзгөрүп кеткен учурлары да байкалат, б. а. айрым аткаруучу 

1 Ошондо, 91-бет.
2 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. М., 1962, стр. 99–102



402 

өзү көп убактарда кайталап жүргөн текстин кээде кыскартып же өз-
гөртүп берип коюшу да ыктымал эмеспи. Мисалы, Токтогул менен 
Калыктын айтыштарынын бири Калыктын өзүнүн эле аткаруусунда 
өзгөртүлүп берилгенин көрөбүз. Атап айтканда, К. Акиев өзү басма-
га берген «Анжиян тарабында» деген айтыш менен анын В. Виногра-
довго жаздырган «Алым сабагынын» ортосунда эң көп текстуалдык 
айырмачылыктар бар. «Анжиян тарабында» наамындагы айтышта 
мындайча:

Калык:		  Жүздүктөй кашка ат миндиң
			   Жүрбөйсүзбү Токтогул1. 

Токтогул:	 Жүрөктүн чери жазылды
			   Балам, жүгөндөйүн токтогун.
Калык:		  Оозу жорго жан эле,
			   Ойноктогун Токтогул
Токтогул:	 Оюмда бар менин да,
			   Балам, ооздуктайын токтогун.
Калык:		  Тобурчак берген Мамакең
			   Теңиз экен Токтогул
Токтогул: 	 Тердик салам токтогун2

Ал эми ушул эле айтышты «Алым сабак» наамында В. Виногра-
дов жазып алганда төмөндөгүчө болуп чыккан:

Калык:		  Жүрбөйсүңбү Токтогул3

Токтогул:	 Жүгөн салам токтогун.
Калык:		  Ойлонбой ырда Токтогул,
Токтогул: 	 Ооздук салам токтогун. 
Калык:		  Терип ырда Токтогул
Токтогул:	 Тердик салам токтогун.4

Мындан ары ушинтип биринчи варианттагы эки жол ырдан тур-
ган диалог экинчи вариантында бир жол ырдан турган диалогго ай-
ланып жүрүп отурат жана Калыкка тиешелүү ыр жолдоруңдагы сөз-
дөрдүн көбүрөөк өзгөргөнүн көрөбүз. 

Токтогулдун мурасынын тексттерин изилдөөчүлөрдүн оюнча 
улуу акындын чыгармаларынын тексттеринин катардагы угуучу-
лардан жазылган тексттери оригиналга жакын болушу керек деп 

1 Бул жерде 1940-жылы чыккан китептеги орфография жана пунктуация сакталды. – М. С.
2 Токтогулдун ырлары жана Калыктын эстеликтери, Фрунзе, 1940, 9-бет.
3 Бул жерде да В. Виноградовдогу орфография жана пунктуация, сакталды. – М. С.
4 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула. М„ 1961,. стр. 147.



403

болжолдонот1. Анткени, Токтогулдун өнөрүнө чындап берилип оту-
руп уккан адамдарга таланттуу акындын сыйкырдуу сөзү күчтүү таа-
сир эткендиги белгилүү. Ошондуктан поэзияны кабыл алууга шык-
туу, бирок поэзияны жаратууга жөндөмү келбеген адамдар эмоция-
лык-интеллектуалдык таасири күчтүү сөздөрдү «көкүрөгүнө түйүп» 
калышкан болуу керек да, ошол кабыл алынган формада кайталап 
бериши мүмкүн.

Андан кийин Токтогулдун поэзиялык чыгармаларынын ориги-
налына улуу акындын шакирттеринин берген тексттери жакын деп 
эсептелет. Бул пикирдин да өзүнчө жүйөсү болууга тийиш. Мына 
ушул жагдайды даректеп көрүү максатында биз кыргыздын көрүнүк-
түү акындарынын бири Калык Акиев тарабынан Токтогулдун поэ-
зиялык мурасы катары жазып өткөргөн тексттеринин тарыхына кай-
рылып отурабыз.

Токтогулдун поэзиялык чыгармачылыгын атайлап жыйноо, 
басып чыгаруу жана изилдөө 1937-жылы 14-июлдагы Кыргыз  
ССРинин Борбордук Аткаруу Комитетинин Президиуму кабыл алган 
улуу акындын 70 жылдык юбилейин белгилөө жөнүндөгү токтому-
нан кийин гана башталат. Айрым информаторлордун маалыматта-
рына караганда, Токтогулдун өз оозунан Б. Карпыков жана А. Ку-
лукеев тарабынан жыйырманчы жылдардын аягында жана отузунчу 
жылдардын башында улуу акындын көп ырлары жазылган2. Бирок, 
ал тексттер ушул күнгө чейин табыла элек. 1937-1940-жылдарда Ток-
тогулдун туулган күнүнөн бери 75 жыл толгондугуна байланыштуу 
улуу акындын юбилейине даярдануу мезгилинде анын шакирттери-
нен жана калк арасындагы кадыресе эле угуучулардан улуу акындын 
бир топ поэзиялык чыгармалары жазылып жана басма сөз-бетине жа-
рыялана баштаган. Ошондогу эң биринчи жарыяланган чыгармалар: 
«Эмгек кыл (үгүт ырларынан)» жана «Токтогулдун айдоодо жүрүп 
айткан арманы» деген наам менен «Кызыл Кыргызстан» газетасына 
(І937-жыл, 12-июль) басылган. Ошол экөөнүн тең текстин К. Акиев 
берген экен. Ушул эле сыяктуу Токтогулдун биринчи ырлар жыйна-
гы да Калык тарабынан түзүлгөн3.

1 П. И. Б а л т и н .  Произведения Токтогула в записях И. Кенджегулова. Тезисы докладов 
научной конференции Киргизского государственного университета. Фрунзе, 1956, стр. 78.

2 «Кызыл Кыргызстан» 1937, 14-июль. («Советская Киргизия», 1937, 12-июля); ТАИнин фон-
дусу, инв. № 1680 .(Ж. Жылкыбаевдин эскермеси); Кыргызстан Мамлекеттик университетинин 
экспедициясынын материалдары, -1953, № 6 дептер (С. Давлетбаев ж. б. эскермеси).

3 Токтогулдун ырлары. Фрунзе - Казан, 1938. (Бул жыйнакка А. Үсөнбаев берген бир гана 
текст киргизилген).



404 

Жалпы эле Токтогулдун поэзиялык жана музыкалык мурасын 
жыйноодо улуу акындын жакын көргөн шакирттеринин бири Калык 
Акиев чоң роль ойногондугу белгилүү, мисалы, Токтогулдун алгач-
кы юбилейине (1940-жыл) карата басылып чыгарылган ырларынын, 
айтыштарынын болжол менен алганда жарымын К. Акиев тарабынан 
берилген тексттер түзөт.

Калык Акиевден Токтогулдун төмөндөгү чыгармалары жазылып 
алынган:

Короо кайтарган кыз-келин тууралуу – 1939-жылы жазылып 
алынган (91 ыр жолу көлөмүндө).

Турумтай менен Торгой – 1939-жыл (57)1

Беш каман – 1938-жыл (73)
Эмне кызык – 1938-жыл (34)
Насыят – 1938-жыл (138)
Үлгү ырлар – 1938-жыл (137)
Курдаштын көөнүн билип өт – 1938-жыл (58)
Элиме качан кетемин – 1939-жыл. (95)
Туткун ыры – 1938-жыл (147)
Көчөдө өлчү күнүмбү? – 1938-жыл (178)
Жерди көргөндө – 1938-жыл, (109)
Эңсеген элим, аманбы? – 1939-жыл (125)
Апакем аман барсыңбы? – 1939-жыл (86)
Токтогул Сибирден келгенде Эшмамбет ырчы менен учурашка-

ны – 1938-жыл (624)
Буурул болуп карыдым – 1938-жыл (86)
Эзилдим шумдук заманда – 1938-жыл (58)
Балам жок – 1938-жыл (63)
Тегирменчинин үйүндө – 1937-жыл (284)
Бүркүтчү Мамыр, Айчаке балбан жөнүндө жана Калык ырчыга – 

1939-жыл (427)
Карымшактыкында жана Калыкты элге тааныштыруу – 1939-

жыл (496)
Тойдогу айтыш – 1939-жыл (156)
Анжиян тарабында – 1939-жыл (270)
Мындан көөнүм ишенбейт– 1939-жыл (50)
Салам бердим сагынып – 1939-жыл (133)

1 «1939-жыл» сыяктуу даталар жазылып алынган же жарыяланган мезгилди тушүндүрөт, ал 
эми кашаанын ичиндеги цифралар тексттин ыр жолу эсебиндеги көлөмүн көрсөтөт. – М. С.



405

Токтогул менен Калыктын ырдашканы – 1938-жыл (210)
Эр сайыш – 1939-жыл (71)
Жашагын, Кеңеш өкмөт! – 1938-жыл (21)
Сагындым салам бермекке – 1939-жыл (94)
Көрдүм Пишпек калааңды –1939-жыл (11)
Балам, кулак салгын чын кепке – 1939-жыл (12)
Өмүр – 1938-жыл (32)
Карылык – 1938-жыл (210)
Кедейкан.
Жаныш-Байыш.
Албетте, кийинки мезгилдерде Токтогулдун поэзиялык мурасын 

жыйноо жана жарыялоо боюнча көп иштер иштелгендиги белгилүү. 
Ошонун натыйжасында улам жыл өткөн сайын жаңы табылгалар 
улам кошулуп отуруп, улуу акындын чыгармалары сан жагынан бир 
кыйла арбыгандыгын көрөбүз. Азыркы мезгилде Токтогулдун чы-
гармаларынын эки томдук жыйнагы Ж. Таштемиров тарабынан түзү-
лүп, эки ирет басмадан чыкты. Бул эки томдук мурунку жыйнактар-
дан материалдарды жайгаштыруу жана комментарий берүү жагынан 
алда канча айырмаланат. Ушундай болсо да ал эки томдукту түзүүдө 
текстологиялык иштердин жетишсиз жүргүзүлгөндүгүн айта кетүү 
зарыл. Анткени, чоң акындын өз оозунан жазылган материалдар жок 
болгондуктан, тексттердин түп нускасын табуу, аларга текстология-
лык изилдөө жүргүзүү бир адамдын колунан келе коюшу кыйын ма-
селе жана көп убакыт талап кылмакчы.

Мына ушундай шарттардын негизинде Токтогулдун чыгармала-
рынын тексттерин берген информаторлордун ар биринин материа-
лын өз-бетинче талдап чыгуу жана аларды ошол информаторлордун 
өз чыгармачылыгы менен салыштырып изилдөө принциби пайда 
болду. Эгерде мындай принципти колдобогон күндө улуу акындын 
поэзиялык мурасын жарыялоодогу өткөндөгү кемчиликтерге, айрык-
ча 1950-1956-жылдардагы жарык көргөн жыйнактардагы негизсиз 
оңдоолорго, «колум билетке» салып текстти өзгөртө берүүлөргө жол 
берилмекчи.

Адабият таануу илиминде текстология эң татаал тармактар-
дын бири экендиги белгилүү. Советтик текстологдор марксисттик-
лениндик методологияга таянып, жемиштүү бир топ изилдөөлөрдү 
жүзөгө ашырып отурат. Айрыкча классикалык чыгармаларды текс-
тологиялык изилдөө негизинде жарыялоо маселесинде көп ийгилик-
терге жетишилди. Муну менен катар текстологиялык-эмпирикалык 



406 

тажрыйба да байыды жана аларды жалпылаштыруучу теориялык эм-
гектер пайда болду. Айрыкча фольклордук чыгармаларга текстоло-
гиялык изилдөө жүргүзүүгө арналган изилдөөлөрдүн ичинен биздин 
конкреттүү темабызга тиешеси бар эмгектердин катарына «Вопросы 
текстологии» 1 деген наам менен жарыяланган жыйнактарды жана Д. 
С. Лихачевдун2 баалуу эмгектерин, ошону менен катар жалпы мүнөз-
дөгү «Основы текстологии» (под редакцией В. С. Нечаевой, Москва, 
1962), «Принципы текстологического изучения фольклора» (Моск-
ва–Ленинград, I960) сыяктуу проблемалык макалалардын жыйнакта-
рын киргизүүгө болот. Булардан сырткары В. Я. Пропптун3 жана К. 
В. Чистовдун4 айрым макалаларын көрсөтүү керек жана башка дагы 
бир топ изилдөөлөрдү да эске алуу зарыл. Ал эми кыргыз адабияты-
нын проблемаларына белгилүү даражада жакындыгы бар изилдөө-
лөрдөн казак жана өзбек адабиятчыларынын эмгектерин, бөтөнчө 
казак акындарынын айтыштарынын үч томдугун даярдоонун таж-
рыйбасын үйрөнүү өтө маанилүү болуп эсептелет.

Анткени менен кыргыз адабият таануу илиминдс текстология 
боюнча теориялык эмгектер гана эмес, эмпирикалык изилдөөлөрдүн 
жокко эсе экендиги жана жалпылаштыруу мүнөзүндөгү эмгектердин 
жазыла элек экендиги ишти бир топ кыйындатып отурат. Кыргыздын 
акындар поэзиясынын өзгөчөлүгү, анын ичинен Токтогулдун чыгар-
маларын жыйноо шарттарынын өзгөчөлүгү изилдөөчүлөрдүн алдына 
татаал милдеттерди коёт.

Токтогулдун поэзиялык мурасын жыйнап жана бастыруучулардын 
бири Ж. Бөкөнбаевдин айтуусуна караганда, улуу акындын ырларына 
текстологиялык изилдөөлөр жүргүзүү иши алгачкы юбилейлик комис-
сиянын мүчөлөрүнүн да, жыйнактардын редколлегияларынын да мил-
деттерине кирген эмес. Алар түшкөн материалдардын идеялык багы-
тын, чыгармачылык мотивдерин аныктоо маселелерин талкуулашкан 
дагы, Токтогулдун окуучуларынын, замандаштарынын келтирген оозе-
ки далилдери боюнча тексттерди мезгилдерге, темаларга бөлүштүрүш-
көн жана «ылайыксыз» жерлерин кыскартуу жолу менен чыгармаларды 
белгилүү даражада канондоштуруп жарыялоону сунуш кылышкан5.

1 Вопросы текстологии. М„ 1957; Вопросы текстологии, вып. 2, 1960; Вопросы текстологии, 
вып. 3, 1964.

2 Д. С. Л и х а ч е в .  Текстология (на материале русской литературы X-XVII в.в.). –М. –Л., 
1962; Д. С. Л и х а ч е в .  Текстология. Краткий очерк. М,–Л, 1964.

3 Русский фольклор. Материалы и исследования, Вып. I. М.–Л., Изд- во АН СССР, 1956.
4 К. 3. Ч и с т о в .  Современные проблемы текстологии русского фольклора. Доклад на засе-

дании текстологической комиссии V Международного съезда славистов. М., 1963.
5  Дж. Б ө к ө н б а е в .  Собранный Токтогул. «Советская Киргизия», 1940. 11 декабря.



407

Ал эми 1950-1956-жылдарда чыккан Токтогулдун жыйнактарын-
да1 эч илимий негизсиз эле кошулуп же алынып ташталган материал-
дар жөнүндө түзүүчүлөр же редакторлор эч кандай комментарий бе-
ришпейт. Мындан кийинки жыйнактарда болсо, тигил жогоруда эс-
керилген «өзгөртүүлөрдү» кошуш кыйын болгон, анткени акындын 
элге белгилүү болуп калган чыгармаларына жаңыдан текстологиялык 
изилдөө жүргүзбөй туруп өзгөртүү киргизүү бир топ ыңгайсыз эле.

Азыр Токтогул менен Калыктын чыгармачылык байланышы жө-
нүндө бир аз кеп козгоп қөрөлү.

Калык Акиев тиричилик шартына байланыштуу Кетмен-Төбө 
өрөөнүндө чоңоюп, акын катары ошол жактан калыптанып келгенди-
ги белгилүү. Токтогул сүргүндөн качып келгенден кийин Калык улуу 
акындан үлгү алууга дилгир болуп жүргөн мезгилинде ага биринчи 
иретте Жанаалы тегирменчиникинен кезигет да, болочок устатынын 
сыноосунан өтөт2. Андан кийинки жылдарда жаш акын Токтогул 
менен бирге жүрүп үлгүсүн алат жана улуу акын өлгөнгө чейин экөө-
нүн ортосундагы байланыш үзүлгөн эмес3. Мына ошондуктан башка 
шакирттерине караганда Токтогулдун мурасынын Калык Акиевде 
көбүрөөк сакталып калгандыгы даана сезилет. Бул факты Токтогул-
дун музыкалык чыгармаларын изилдөрдө да байкалат4.

Албетте, Калык Акиев берген Токтогулдун поэзиялык тексттеринин 
бардыгы эле бирдей деңгээлде жана көлөм жагынан бүтүндөй сакталган 
деп айтууга болбойт. Бирок жогоруда эскерткендей, таланттуу шакирт-
тен алынган материалдар автордун чыгарманы түзүүдөгү көздөгөн мак-
сатына (замысел), идеологиялык умтулууларына, көркөмдүк табитине 
жакын экендигин танууга да тийиш эмеспиз. Мындай болгон соң Калык 
тарабынан Токтогулдуку деп берилген материалдар протограф, болбосо 
архетип катарында кабыл алынышы керек, ал эми Токтогулдун жый-
нактарында жарыяланган материалдар канбнический текст болуп эсеп-
телүүгө тийиш5. Ушул себептен Калык Акиевден, Алымкул Үсөнбаев-
ден же Коргоол Досуевден жана башкалардан алынган материалдарды 
текстологиялык аргументсиз буза берүүгө, редакциялоо иретинде өз-

1 «Казак жеринде», «Жетим балдар жөнүндө», «Көңүл айтуу», «Кедейкан», «Муратбек», «Ка-
лаадан келген чоңдорум», «Бекназарга» ж. б.

2 68 Токтогулдун ырлары жана Калыктын эстеликтери. – Фрунзе, 1940, 52-бет; К а л ы к 
А к и е в .  Тандалган ырлар. – Фрунзе. 1958, 3-4-беттер.

3 К а л ы к  А к и е в .  Баскан жол. – Фрунзе, 1965, 106-бет.
4 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула. – М. 1961, стр. 24.
5 Биздин макалабызда козголгон маселелер тезис түрүндө коюлуп жаткандыктан, текстоло-

гияга тиешелүү теориялык же терминологиялык түшүнүктөрдү ачып көрсөтүүгө биз көңүл бөл-
гөнүбүз жок жана кыргыз адабият таануу илиминде али сиңе элек түшүнүктөрдү чечмелөөнүн 
да бул, жерде кажети аз деп эсептейбиз.



408 

гөртүү киргизүүгө жол коюлбоого тийиш эле. Тилекке каршы, респуб-
ликабыздагы басма сөз практикасында ушул бүгүнкү күнгө чейин бул 
эреже колдонулбай келе жатат. Буга улуу акындын биринчи юбилейин 
өткөрүү убактысындагы редакциялык коллегиянын айрым принципте-
ри алигиче себепкер болуп жүргөн сыяктанат.

Атап айтканда, 1937-жылы Калык тарабынан даярдалып газе-
таларга жарыяланган 4 ырынын1 тек алгачкы тексттери (архетип) 
юбилейлик комитетке түшкөн эмес. Андан бир жыл өткөндөн кийин 
«Токтогулдун ырлары» деген наам менен Калык жазып берген мате-
риалдар боюнча чыккан китептеги чыгармалардын да алгачкы текст-
тери (архетип) сакталбаган. Кыскасын айтканда, ТАИнин кол жаз-
малар фондусунда Калык Акиевден алынган материалдардын көбү-
нүн түп пускасы жок. Андан «Токтогул тууралуу» (1939-жыл, инв. № 
1240) жана «Токтогул жөнүндө» (1949-жыл, инв. № 1239) деген гана 
эки папканы табууга болот. Булардын биринчисинде 1940-жылы 
«Токтогулдун ырлары жана Калыктын эстеликтери» наамында II 
бөлүк болуп чыккан китептеги Калык Акиев берген материалдары-
нын тексттери бар. Ал эми экинчисинде 1964-жылдагы басылган эки 
томдукка Ж. Таштемиров тарабынан киргизилгенге чейин «жакты-
рылбай»2 жүргөн: «Короо кайтарган кыз-келин тууралуу» жана «Ту-
румтай менен Торгой» деген эки чыгарма бар. Дагы тактап айтканда, 
бул эки папкадан башка Калыктан алынган архетип бизге алигиче 
белгисиз.

Текстологиялык тажрыйба катары биз тарабынан жүргүзүлгөн 
салыштырууда, архетиптен алынган тексттердин да бир кыйла өз-
гөрүлгөндүгүн көрөбүз. Айрым учурларда газета-журналдарга бел-
гилүү наам менен белгилүү көлөмдө жарыяланып кеткенден кийин 
да, китепке киргизгенде же улам кийинки жыйнакты даярдаганда 
«этиетсиздиктен» текстуалдык өзгөртүүлөрдүн кирип кеткени даана 
байкалат.

Мисалга атактуу «Беш каман» аттуу ырдын текстинин тагдырын 
алып көрөлү.

«Беш каман» эң биринчи жолу 1937-жылы 17-февралда «Кызыл 
Кыргызстан» газетасына жарыяланганда 73 ыр жолу көлөмүндө бол-
гон жана ошол жылы май айында чыккан «Токтогулдун ырлары» 

1 Т о к т о г у л .  Эмгек кыл (үгүт ырларынан). «Кызыл Кыргызстан», 1937, 12-июль; Токто-
гулдун терме ырлары. «Кызыл Кыргызстан», 1937, 14-июль; Токтогулдун айдоодо жүрүп айткан 
арманы, «Кызыл Кыргызстан», 1937, 29-июль. Бул чыгармалардын баары жогорудагы наамдар 
менен 1938-жылкы Токтогулдун биринчи жыйнагына кирген.

2 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 15-бет (кириш сөздүк автору белгисиз); Токтогул. 
Фрунзе, 1950, 26-27-беттерди караңыз (бир томдуктун баш сөзүн Т. Үмөталиев жазган).



409

наамындагы китепте ошол көлөм сакталган1 да, «Токтогулдун ма-
наптарга каршы ырдаган ыры» деген наам менен берилген. Ал эми 
1940-жылы акындын 75 жылдык юбилейине карата чыгарылган эки 
жыйнактын биринчи бөлүгүндө кайрадан «Беш каман» деген наам 
менен 68 ыр жолу болуп басылган2, б. а. беш ыр жолу кыскартылган 
жана мунун себеби китептин эч жеринде көрсөтүлбөгөн. Бул ырдын 
тексти ушул бойдон, 1950-жылы Т. Үмөталиев тарабынан түзүлгөн 
жыйнакта3 да жана 1956-жылы Д. Сулайманов тарабынан түзүлгөн 
жыйнакта4 да сакталган. Кийин Токтогулдун 100 жылдык юбилейине 
даярдануу мезгилинде гана Ж. Таштемиров тарабынан түзүлгөн эки 
томдуктун биринчи томунда мурунку көлөм калыбына келтирилге-
нин көрөбүз 5.

Ушундай эле «Токтогулдун ырлары» (1938-ж.) аттуу жыйнакта 
Калык Акиев тарабынан берилген материал боюнча «Токтогулдун 
терме ырлары»6 деген цикл 174 ыр жолу көлөмүнө жарыяланган. Ки-
йинки, 1940-жылдагы чыккан эки томдуктун биринчисинде бул текст 
үч ырга бөлүнүп7 «Эмне кызык», «Үлгү ырлар», «Курдаштын көөнүн 
билип өт» деген наамдар менен басылган жана алардын жалпы көлө-
мү 232 ыр жолу болуп көбөйгөн, б. а. алгачкы жарыяланган тексттин 
туптуура үчтөн бир бөлүгү кошулган, бирок китептин бир да жерин-
де ошол 58 ыр жолунун кайдан келгендиги жөнүндө маалымат бе-
рилген эмес.

Калык Акиев тарабынан берилген материал боюнча 1938-жылы 
басмадан чыккан Токтогулдун алгачкы жыйнагында «Туткундагы 
ыр» деген наам менен 145 ыр жолу көлөмүндөгү чыгарма жарыялан-
ган8. Ал эми андан эки жыл өткөндөн кийин чыккан китепте бул чы-
гарма «Туткун ыры» деген наамда 149 ыр жолу өлчөмүндө басылган. 
Баарыдан да ушул ырдын биринчи редакциясы менен андан кийин-
ки китептердеги редакцияларынын ортосунда 16 түрдүү айырмачы-
лык (разночтение) кездешкени кызык. Мына ошолордун ичинен бир 
мисал келтирип көрөлүк. Алгачкы жарыяланган текстте:

«Отуз миң солдат мен жалгыз 
Он ооз тилин билбедим.

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 16-19-беттер.
2 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в . Ы р л а р .  Фрунзе, 1940, 67-бет.
3 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Фрунзе, 1950,41-бет.
4 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Чыгармалар жыйнагы. Фрунзе,’ 1956, 32-33-беттер.
5 Т о к т о г у л .  Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1-т. Фрунзе. 1964, 70-72-беттер.
6 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 27-бет.
7 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Ырлар. Фрунзе, 1940, 35-, 201-, 139-беттер.
8 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 20-бет.



410 

Омбудагы орустун –
Ортосунда зилдедим», – 

деген ыр жолдору бар1. Ушул төрт жол ыр 1940-жылы чыгарылган 
китепте төмөндөгүчө «редакцияланган»:

«Отуз миң солдат мен жалгыз 
Он ооз тилин билбедим.
Омбудагы түрмөнүн 
Ортосунда зилдедим»2.

Бул куплетте «орустун» деген сөз «түрмөнүн» деген сөз менен ал-
маштырылганы көрүнүп турат. Бирок редколлегиянын мүчөлөрү эм-
негедир орустун ортосунда зилдөөгө мүмкүн экендигинен шек санап, 
акынды «түрмөнүн ортосунда зилдетип» коюшкан. Чындыгын автор 
куплеттин башында отуз миң солдаттын арасында алардын тилин тү-
шүнбөй кыйналгандыгын айтат да, анан ошол солдаттардын улуту, 
тили кайсы экенин жана окуя кайсы жерде болгонун тактап берип 
жатат. Демек, бул учурда акын эмгекчи эл, катардагы дыйкан же жу-
мушчу орустар жөнүндө айтпастан, конвой аскеринде кызмат өтө-
гөн солдат орустар жөнүндө кеп кылып отурганы түшүнүктүү. Бирок 
бул пикирди китептин редколлегиясынын мүчөлөрү, чамамда туура 
түшүнүшкөн эмес да, оруска шек келтирбейлик деген максат менен 
«түрмөнү» ойлоп табышкан. Мына ошонун натыйжасында жапа чек-
пестен, «түрмөнүн ортосунда зилдеп» калган. Болбосо Токтогул өзү 
эч убакта «Түрмөнүн ортосунда отурдум» деп айтууга тийиш эмес 
эле, анткени акындын башка ырларынан мындай стилистикалык ката 
кетиргени байкалбайт. Ал: «түрмөдө жүрдүм», «түрмө ичине камал-
дым» деп айтат, бирок «түрмөнүн ортосунда жүрдүм» дебейт, антип 
айтуусу мүмкүн да эмес болучу.

Жогоруда келтирилген, сыяктуу мисалдарды Токтогулдун жарыя-
ланган ырларынын ар биринен дээрлик табууга болот. Эгерде «Беш 
каман» деген кичинекей ырдан эки айырмачылыкты (равночтение) бай-
касак, ал эми 1956-жылы биринчи ирет жарыяланган «Элиме качан ке-
темин»3 аттуу ырдын экинчи эле басылышындагы текстинин ортосунда 
6 түрлүү айырмачылык кездешет4. Мына ушундан улам Токтогулдун 
ырларынын баштан аяк бардык тексттерин салыштырып чыгуу жана 
кайсы учурда кандай сөз же ыр жолу, же бүтүндөй куплет (строфа) өз-
гөртүлгөндүгүн изилдеп чыгуу зарылчылыгы туулуп отурат.

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 20-бет.
2 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в. Ырлар. Фрунзе, 1940, 28-бет.
3 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Чыгармалар жыйнагы. – Фрунзе, 1956, 56-бет.
4 Т о к т о г у л. 1-т. Фрунзе, 1964, 119-бет.



411

Бул максатка ылайык А. Затаевичтин жана В. Внноградовдун дис-
кограф же магнитофон менен жазган материалдарына да кайрылууга 
тийишпиз1. Анткени В. С. Виноградов жарыялаган тексттер акын-
дын китептеринде жарыяланган чыгармалардын тексттерине окшош 
(«идентичны») экендигин эскерткен2. Анын үстүнө В. С. Виноградов-
до айрым чыгармалар бир эле автордон кайталанып жазылган, демек 
алар текстологиялык салыштыруулар үчүн чоң көмөк бермекчи. Ми-
салы, «Эмне кызык» деген ыр 1940-жылы Калыктан да, Алымкулдан 
да, Атайдан да жазылган3. Ал эми «Санат обон» Коргоол Досуевден 
эки мертебе жазылган4. Анда төмөндөгүдөй саптар бар:

«Каз өрдөгү болбосо5

Айдың чалкар көл карып.
Бак чарбагың болбосо 
Бабаңдан калган жер карып.
Артыңда тууган болбосо 
Азамат уул эл карып»6.

Бул ыр түрмөгү Токтогулдун чыккан китептеринен кезикпейт, 
бирок идеясы, темасы жагынан ушуларга үндөшкөн ыр жолдору 
К.Акиев тарабынан Токтогулдуку деп берилген материалдарда бар.

Ушул эле сыяктуу «Токтогулдун Эшмамбет менен жолугу-
шуусу» Коргоол Досуевден бир эле күнү эки вариантта жазылган7. 
Ошол эле айтыштын дагы бир вариантын Калык Акиев 1938-жылы 
бергендиги белгилүү 8. Ушул жагдайлардын негизинде Токтогулдуку 
деп материал берген ар бир аткаруучунун текстин өз алдынча карап 
чыгуу зарылдыгы туулуп отурат.

ТОКТОГУЛДУН КАЛЫК АКИЕВДЕН ЖАЗЫЛГАН ЧЫ-
ГАРМАЛАРЫНЫН ТЕКСТТЕРИ ЖӨНҮНДӨ

Улуу акын-демократ Токтогул Сатылгановдун поэзиялык му-
расынын толугураак топтоштурулган жана аздыр-көптүр илимий 
принциптерде Ж. Таштемиров тарабынан түзүлгөн жыйнагы ком-
петенттүү редакциялык коллегиянын кароосунан кийин 1964-жылы 

1 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула. – М., 1961, стр. 23.
2 Ошондо, 27-бет.
3 Ошондо, 305-бет.
4 Ошондо, 126, 128-беттер.
5 Бул жерде да В. С. Виноградовдун орфографиясы жана пунктуациясы сакталды. – М. С.
6 Ошондо, 129-бет.
7 Ошондо, 305-бет.
8 Токтогулдун ырлары, 1938, 26-бет.



412 

«Кыргызстан» басмасынан чыккан эки томдук болуп эсептеле тур-
гандыгы жөнүндө-жогоруда айтылды. Бул жыйнакта («эдиция» маа-
нисинде алганда) Токтогулдун поэзиялык чыгармаларын алгачкы 
этапта, айдоодо жүргөн мезгилде, айдоодон кийинки мезгилде жана 
совет доорунда жаратылган чыгармалар болуп, хронологиялык прин-
ципте берүүгө далалат кылынган. Ал хронологиялык тартиптин иш 
жүзүнө ашырылышынын, өзүнчө кемчиликтери болууга мүмкүн. 
Ошондой болсо да, мындай принциптин максатка ылайык келерли-
гин эске алып, Калык Акиев тарабынан жазылып берилген Токтогул-
дун поэзиялык чыгармаларынын алгачкы этаптагыларына текстоло-
гиялык байкоо жүргүзүп көрөлүк.

I. Короо кайтарган кыз-келин тууралуу1

Бул чыгарма Токтогулдун эл оозеки чыгармачылыгы негизин-
де иштелген аңгемелеринин (икаяларынын) бири болуп эсептелет. 
Мында өткөн доорлордогу кыргыздын кыз-келиндери менен уланда-
рынын оюн-зоок куруу салтынын бири – короо кайтарганда «баштан 
таңып», «токмок салып» көңүл ачкан учурлары жөнүндө баяндалат. 
Токтогул өзүнүн угуучуларын күлдүрүш үчүн бул окуяларга тантык 
кыз менен кынтык (төкөр) кыздын жоруктарын, келиндердин кайна-
галары менен кайнилерин тергөө манераларын көрсөткөндүгү бай-
калат. Акындын бул күлкүлүү икаясында элдик поэзиянын үлгүлөрү 
менен бирге этнографиялык маалыматтардын да бар экендиги көрү-
нөт. К. Акиевдин эскермелерине караганда бул аңгемени Токтогул 
өзү чыгарган2.

Ошентип, короо кайтарган кыз-келиндер бир жигиттен белек 
(подарок) катары козу жашыртып алгандан кийин бир келин кайни-
син оюнга чакырып ырдайт. Буга жигит да ыр менен жооп кайтарат. 
Анан коңшу конгон айылдардын бирөөнө жакындаганда үрүп чык-
кан иттерден качышкан учурдагы бир «кынтык баскан» (төкөр) кыз-
дын арманы ыр менен айтылат. Кыз-келиндердин ырын жылкы кай-
тарып жүргөн уландар угуп калышат да, жакындап келишет. Ошон-
догу кыз-келиндердин ырында төмөндөгүдөй ыр жолдору бар:

41. Жылдырып жылкы айдаган,
42. Кундуздай кулун байлаган
43. Жылкычылар кайда экен?

1 Калык Акиев тарабынан жазылып берилген Токтогулдун поэзиялык чыгармаларынын текст-
терине шилтеме берүүнү оңойлоштуруу максатында. жогоруда көрсөтүлгөн эки томдуктагы  
К. Акиев берген чыгармалардын наамдарынын ирээти шаттуу түрдө рим цифралары менен бел-
гиленди да ал чыгармалардагы ыр жолдорунун ирээти (ар бир чыгарманыкы өзүнчө) араб циф-
ралары менен белгиленди.

2 К. А к и е в .  Баскан жол. Фрунзе, 1964, 3-бет.



413

44. Кыз-келиндер ырдаса
45. Кылчайып келер жай бекен?1

Ушул эле куплет (строфа) Калык Акиев кол жазмалар фондусуна 
өткөргөн текстте төмөндөгүдөй редакцияда берилген:

«Жылдырып жылкы айдаган,
Кундуздай кулун байлаган,
Шеринесине тай союп,
Жырылтып казы чайнаган 
Жылкычылар кайда экен?
Кыз-келиндер ырдаса,
Кылчайып келер жай бекен?»2.

Демек, бул тексттеги «Шернесине тай союп, Жырылтып казы 
чайнаган» деген эки ыр жолунун басмадан басылганда түшүп кал-
гандыгын көрөбүз.

Сыртынан караганда түшүп калган эки ыр жолу текстке эч кан-
дай маанилүү өзгөртүү киргизбегендей сезилет. Ал эми чындыгында 
«Шернесине тай союп» жеген оокаттуу, көөнү куунак жылкычылар 
короо кайтарган кыз-келиндердин эңсегени (идеалы) болгондугу кө-
мүскөдө калып жатат.

Экинчиден, баштаңга союуга мал өндүрүп алуу үчүн кыз-келин-
дер жылкычыларды «көтөрө чалып» мактап коюшу мүмкүн эле.

Үчүнчү жагынан алганда, Нурбүбү жеңесинин «баштаңы» үчүн 
бир козу жашырып берген «кичине баласы» – байдын уулу Жаңыбай 
экендиги жана ошол Жаңыбай дагы жылкычылардын арасында бол-
гондугу бир аз төмөнүрөөктө белгилүү болот.

Кыскартып айтканда, жогоруда келтирилген эки жол ырдын бас-
мадан чыкканда кыскартылып калышы негизсиз жана ал кыскартуу 
чыгарманын маанисин толук ачууга жолто болот. Бирок баарыдан 
мурда, кеп ушул эки жол ырдын эмне себеп менен кыскартылган-
дыгы жөнүндө эч кандай эскертүү берилбей калгандыгында болуп 
турат. Жыйнактын аягындагы (1-томдун соңундагы) комментарий-
лерде бул чыгарманын биринчи жолу жыйнакка киргизилгендиги 
жана муну К. Акиев «1939-жылы жазып тапшыргандыгы» жөнүндө 
гана айтылат3. Чындыгында ушул кол жазма 1949-жылы кол жазма-
лар фондусуна өткөрүлгөн экен. Муну кол жазманын сыртындагы 
чыгармалардын наамдарын тизмелеп жазган адамдын колу менен 
«28 II. 49» деп белгилеген дата жана кол жазманын орус алфавитинде 

1 То к т о г у л .  Эки томдук жыйнак, 1-т., 1964, 42-бет.
2 ТАИнин фондусу, инв. № 1239, 9-бет.
3 ТАИнин фондусу, инв. № 1239, 324-бет.



414 

машинкага басылышы далилдеп турат1 (1939-жылы латын алфавити 
колдонулган).

Демек, Калык Акиев берген архетип ордуна жүрүүчү, текст бүт 
бойдон сакталышы керек эле жана ага тиешелүү маалыматтар дагы 
так берилиши зарыл болучу.

Бул гана эмес ошол эле чыгарманын текстине эч негизсиз жана 
эскертүүсүз киргизилген «редакциялык» түзөтүүлөр да бар экендиги 
көрүнөт. Мисалы, архитептеги:

«Беш көкүл чачың кулпунат 
Бээжинден келген кундуздай.

Кыл чачыңыз кулпунат 
Кытайдан келген кундуздай»2 

деген ыр жолдорундагы курсив менен белгиленген сөздөр да «түзөтү-
лүп», төмөндөгүчө берилген:

Беш көкүл чачың кулпунат
Меркиттен келген кундуздай,
Кыл чачыңыз кулпунат
Кыпчактан келген кундуздай3

Ушул ыр жолдоруна байланыштуу да эч кандай комментарий же 
эскертүү берилген эмес. Мындай көрүнүштөр илимий методго жат-
пастыгы талашсыз.

Ошентип, «Короо кайтарган кыз-келиндер тууралуу» деген икая-
нын аягында жигиттер комуз чертип, ырдап, токмок салган жигит-
терге жооп катары кыз-келиндер темир комуз кагып алым-сабак ай-
тышат да, таң атканда таркап кетишет.

Калык Акиев тарабынан жазылып берилген Токтогулдун бул 
чыгармасын басмага даярдоодо жогорудагыдай текстуалдык өзгөр-
түүлөр киргизилип, 93 ыр жол 91 ыр жолу көлөмүндө чыгарылган-
дыгы байкалды. Келечектеги Токтогулдун поэзиялык чыгармаларын 
академиялык мүнөздө жарыялоо ишинде белгиленген сыяктуу кем-
чиликтер оңдолуу менен бул икая өзүнчө мааниси бар мурас катары 
толук сакталууга тийиш.

Эми Калык Акиев жазып берген Токтогул акындын экинчи поэ-
зиялык чыгармасына өтөлүк.

1 Ошондо, инв. № 1239 (кол жазманын мукабасын караңыз).
2 Ошондо, инв. № 1239, 10-бет.
3 Токтогул, 1-том, 42-бет



415

II. Турумтай менен Торгой

Бул текст дагы К. Акиев тарабынан 1949-жылы жазылып берил-
ген1 да, Токтогулдун 100 жылдык юбилейине карата даярдалган эки 
томдуктун 1-томуна 57 ыр жолу көлөмүндө жана түшүндүрмө ката-
ры прозасы менен биринчи ирет жарыяланган2.

Улуу акын Токтогул бул чыгармасында жырткыч канаттуулар 
менен карапайым канаттуулардын ортосундагы мамилелер аркылуу 
тап карама-каршылыгы бар коомдогу адамдардын турмушундагы 
мамилелерди жана адамдардын кулк мүнөзүндөгү өзгөчөлүктөрүн 
каймана сүрөттөөгө аракеттенген. Бирок муну В. Виноградов айткан-
да3 тамсил жанрынын толук формасы сакталган деп кароого болбос. 
Анткени мында автор канаттуулардын шарттуу сүрөттөлүшү менен 
катар реалдуу адамдын, боорукер койчунун да образын киргизген.

Чыгармада мындайча кырдаал көрсөтүлгөн. Жазга маал бол-
гондо тоодон кар кете элек, бөксөдө ала шалбырт болуп, жакага көк 
чыга баштаган учурда, кимибиз кыйын учаар экенбиз деп, үч Торгой 
мелдеше кетет. Жазгы күндүн нуруна кубаттанып калган Чел Тор-
гою (жака жерден байыр алган торгой) тоо өлкөсүн жана бөксө тоону 
жердеген эки Торгойдун (али жаздын «даамын» тата электигинен 
пайдаланып) жеңип алат да, тигил экөөнү «эликтеп», мактана сай-
рап отурат. Ошол мезгилде жем таппай чабыттап келе жаткан бөксө-
нүн Боз Турумтайы чечекейи чеч болуп дөбөдө отурган Чөл Торгоюн 
көрүп калат дагы, аны адатынча илип кетет. Туткунга түшкөн Чөл 
Торгою эми баягы шаттанган мүнөзүн жоготуп, Турумтайга жалы-
на баштайт, «беш балам жетим калбасын» деп Турумтайдан ырайым 
этүүсүн сурайт. Бирок ач болбогон күндө деле тиги жырткыч Турум-
тай бечара Торгойго боору оорубайт. Тескерисинче, анын «төш эти-
нен бир сугунуп, эки чеңгелдеп мыткып» кирет4. Ошондо макулук-
тун «көзү аңтарылып» дарманы кетип турганда бул эки куштун орто-
сундагы «мамилени» байкап калган койчу келип, Турумтайды таягы 
менен уруп жиберет. Турумтай эми өз жанынын айласын таппай уча 
качканда, Торгой уу чеңгелден кутула түшкөнүн али баамдай албай, 
«дале көзүн акшыңдатып жалынып жаткан» экен. Анан бечара чым-
чык бир аз эс ала түшөт да, кайра Койчунун өзүнөн чочуп уча качат, 
аңгыча болбой «үстүндө айланып турган турумтай баягы торгойду 

1 ТАИнин фондусу, инв. № 1239.
2 Токтогул, 1-том, 44-бет, 324-бет.
3 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула. М., 1961, стр. 307.
4 Токтогул, 1-том, 45-бет.



416 

кууп жөнөдү. Чоң чокою менен талпалаңдап койчу да жөнөдү. Баягы 
Торгой койчуга бааналап таш боор Турумтайдан аман калганына»1 

сүйүнүп, Койчуга жалынып сайрайт, алкышын айтат.
Жыйынтыктап айтканда, «Турумтай менен Торгой» улуу акын 

Токтогулдун артисттик талантынын бир жагын көрсөтүүчү жана 
айрым адамдардын кулк-мүнөзүндөгү жеңилдикти ашкерелөөчү күл-
күлүү аңгеме болуп эсептелет. Ушул ыкмада чыгарылган «Сары 
барпы», «Таластан ит качып, Аксыдан Ат качып – экөө Кара-Бууранын 
белинде жолугушу», «Эки Ак-кууну ата албай калган Мерген», «Эки 
Койчу жаан күнү коюн кошуп ийип мушташканы» деген сыяктуу кай-
мана маанидеги бир кыйла күлкүлүү аңгемелерди Токтогул айбанат-
тардын тилин туурап комуз чертүү менен аткаргандыгын улуу акын-
дын замандаштарынын бир тобу эскермелеринде көрсөтүшөт2.

Ошондо да белгилүү чыгармага тиешелүү маалыматтардын 
толук келтирилүүсү зарыл жана ишенимдүү даректерден алынган 
материалдардын негизинде анын текстине керектүү өзгөртүүлөрдү, 
кошумчаларды киргизүү талап кылынат. Ал эми академиялык мү-
нөздөгү жарыялоодо мындай кошумчалар же өзгөртүүлөр коммен-
тарий бөлүмүндө же белгилүү текст жарыяланган-беттин аягындагы 
эскертүүлөрдө келтирилиши керек экиндиги өзүнөн өзү түшүнүктүү. 
Ушуга байланыштуу жогоруда аталган чыгармага тиешеси бар бир 
катар маалыматтарды келтирип көрөлү.

Бул чыгарманын Токтогул тарабынан синкреттик түрдө аткары-
лышы тууралуу А. Үсөнбаев менен Б. Кененсариндин ж. б. улуу акын 
жөнүндөгү эскермелеринде3 маалымат берилет да, автор-аткаруучу-
нун артисттик өнөрү баса көрсөтүлөт.

Ушул эле чыгарманын вариантын музыка изилдөөчү В. Виногра-
дов 1940-жылы Токтогулдун шакирттеринин бири Коргоол Досуев-
ден «Турумтай» деген наам менен жазып алган4 да, чыгарманын но-
тасын жарыялап, анын мазмунун өз сөзү менен айтып келип, анан 
талкууга алган. Автор жарыяланган эмгектеринде бул чыгарманы 

1 Токтогул, 1-том, 45-бет.
2 К. Акиев. Баскан жол. Фрунзе, 1964, 3-бет; Токтогулдун замандаштарынын эскермелери. 

Фрунзе, 1959, 22, 85-беттер.
3 Токтогулдун замандаштарынын эскермелери. – Фрунзе, 1959, 22-23-беттер (А. Үсөнбаевдин 

эскермеси); ошондо 85-бет (Б. Кененсариндин эскермеси); «Ленин жолу» газетасы (Ош обл.), 
1965, 19-май (Ж. Асанбаевдин «Турумтай» күүсү наамдуу макаласы).

4  В. В и н о г р а д о в .  Токтогул Сатылганов и киргизские акыны. М., 1952, стр. 47; Ушул 
автордуку: Музыкальное наследие Токтогула. М., 19б1, стр. 192-194, 307; Ушул эмгектин 23-бе-
тинде автор Токтогулдун музыкалык мурасын 1940-ж. жана 1956-ж. жазып алгандыгын айтат. 
Анын 1952-жылы чыккан китебиндеги (жогорудагы 2-эскертүүнү караңыз) ушул чыгарма жө-
нүндөгү пикирине Караганда муну 1940-ж. жазып алган болуу керек.



417

«музыкалык тамсил» деп атайт жана анын социалдык теңсиздик-
ти ашкерелөөгө багытталгандыгын көрсөтөт, ошол ашкерелөө ба-
гытынын мүнөзү «ырдын театрлаштырылып аткарылышы аркылуу 
да ачыла тургандыгын» белгилейт1, стили жагынан ыр коркок жана 
мактанчаак торгойдун образына төп келген тамашалуу жаңылмач 
(«скороговорка») түрүндө түзүлгөндүгүн айтат. Ал эми ноталык рас-
шифровкасында мисал катары поэзиялык тексттен үзүндү келтирет.2 
Ошол үзүндүдө бул чыгарманын эки томдукта жарыяланган текстин-
деги айрым ыр жолдорунун мүчүлүш болуп сезилгендигин толуктай 
турган материал бар. Мисалы, эки томдуктун 1-томундагы тексттин 
24-25 жана 34-, 35-ыр жолдорунда муун өлчөмүнүн жетишпегендиги 
тууранды сөздөрдүн кайталанышы аркылуу толукталгандыгын көрө-
бүз. Башкача айтканда, К.Акиев берген материалда жана анын жа-
рыяланышында:

Карыныңды ач койбос,
Кагылайын бир кудай.
Бөпө турумтай
Куку турумтай.
. . . . . . . . . . . . . . . . . .
Кагылайын, турумтай,
Төрт балам жетим калбасын
Бөпө турумтай
Куку турумтай3, –

деген ыр жолдору бар. Ал эми ушул чыгарманын К. Досуев берген 
вариантында мындайча айтылган:

Куу, куу Турумтай
Чытыр-бытыр чие жол
Чымчык уя салбасын.
Чыйылдаган беш балам 
Мында жетим калбасын4.

Демек, күүнүн музыкалык ритмине ылайык муун өлчөмүнүн 
сакталгандыгын көрөбүз. Булардын баарында комуз күүсүнө ыр 
тексттери куюлушуп уйкаша кеткен кара сөз түрмөктөрү болгон. Ал 
эми «Турумтай менен Торгой» аттуу аңгемени кол жазмалар фон-
дусуна өткөрүп бергенде машинистканын байкабастыгынан кеткен 

1 В. В и н о г р а д о в .  Токтогул Сатылганов и киргизское акыны. М., 1952, стр. 48.
2 Ушул автордуку: Музыкальное наследие Токтогула. – М., 1961, стр. 192-194.
3 Токтогул, 1-том, 45-бет, ТАИнин фондусу, инв. № 1239, 2-бет.
4  В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула, стр. 194 (автордун пунктуациясы сактал-

ды. – М. С.).



418 

орфографиялык ката басылып чыккан китепте стилистикалык, логи-
калык мажүрөөлүккө айланып кеткендиги байкалат. Анын себеби, 
биздин оюбузча, мындай болгон сыяктанат.

К. Акиев жазып тапшырган ушул чыгарманын архетиби машин-
кага басылган түрдө берилген. Ошондогу кара сөз менен башталган 
тексттин биринчи эле абзацынын башында «Тоонун торгою, бөксө-
нүн торгою жана көлдүн торгою» деген атама сүйлөм бар. Андагы 
«Чөлдүн торгою» деген түшүнүктү машинистка «Гөлдүн торгою» 
деп басып койгон. Сөздүн арасында бул «Чөлдүн торгою» болуп эле 
окулушу керек эле. Жазма тамгалардын графикасы боюнча «Г» жана 
«Ч» («г» – «ч») тамгаларында окшоштук көп экендиги көрүнүктүү 
эмеспи. Ошондуктан кол жазмадагы «чөлдүн торгою» машинист-
кага «гөлдүн торгою» болуп көрүнүшү мүмкүн эле. Материал кол 
жазмалар фондусуна өткөндөн кийин К. Акиевден башка бирөөнүн 
колу менен «гөлдүн» деген сөздүн алгачкы тамгасы «к» болуп каран-
даш менен оңдолгон («гөлдүн» деген сөз «көлдүн» болуп калган)1. 
Ал эми ушул аңгемени басмага даярдаганда баягы «оңдолгон» тамга 
ошол бойдон машинкага басылган жана китепте да ошол бойдон кет-
кен. Ошентип, машинистканын механикалык түрдө кетирген катасы 
башка бир «редактор» тарабынан механикалык түрдө «түзөтүлгөн» 
болуш керек жана буга эч ким көңүл бурган эмес окшойт. Натыйжа-
да бул механикалык түрдө кетирилген ката автордун поэтикалык ой 
жүргүзүүсүнүн чаржайыттыгына, логикалык ырааттуу эместигине 
алып барып такаган. Башка сөз менен айтканда, бул икаяда автор ай-
тайын деген оюн белгилүү системада бере албаган деп шек туудура 
турган пикир келип чыгат.

Чындыгында архетиптин (К. Акиев жазып берген тексттин) ошол 
эле-бетинде «Чөлдүн торгою» деп эле айтылат жана ошол торгой-
дун сайраганын кара сөз менен түшүндүрүүчү 15 ыр жолунан кийин-
ки абзац дагы: «Чөлдүн торгойго сайрап, боз дөбөгө конуп отурду» 
болуп башталат 2.

Экинчи жагынан алганда, аңгеменин башында эле «Тоо жеринин 
кары кете элек» (ошон үчүн тоо Торгою көкөлөп уча албай, жеңилип 
калат), «бөксө жерлери ала шалбырт» (ошондуктан бөксөнүн Тор-
гою «сайраганы менен тилин тактай албай» жеңилет), ал эми «Жака 
жерлеринин кары кетип, күн ысып, көк чыгып... калган эле (андык-
тан жаканын Торгою көкөлөп да учуп, тили да так сайрагандыктан 

1 ТАИнин фондосу, инв. № 1239, 1-бет, (курсив биздики – М. С.)
2 ТАИнин фондосу, инв. № 1239, 1-бет, Токтогул, 1 том, 44-бет.



419

жеңишке ээ болот) деп көрсөтүлөт. Демек, акын адегенде үч Торгой-
дун байыр алган жерлерине жараша: «Тоонун торгою», «Бөксөнүн 
торгою», «Чөлдүн торгою» деп атап алып туруп, анан тоо менен бөк-
сөгө жаз келе электигин эскерет да, «чөл» деген сөздүн ордуна анын 
синонимин («жака жерлери») колдонот же жогорудагы «Чөлдүн тор-
гою» деген түшүнүктү мааниси окшош сөздөр менен кайталайт. Ал 
эми «Көл» жөнүндө эч жерде сөз болбойт.

Ошентип, механикалык түрдө бир эле тамганын алмашылышы 
аңгеменин-бет ачарындагы лексико-семантикалык айрымалардан 
келип чыккан стилистикалык жана логикалык чаташкандыкка алып 
келген. Бул жерде ушул бир сөздөгү бир тамганын алмашылышы-
на мынчалык көңүл бөлүп жаткандыгыбыздын себеби мында турат. 
Белгилүү автордун чыгармасынын басмага даярдоого кээде ар бир 
тамгага тиешелүү баам коюштун да мааниси бар турбайбы, эгерде тү-
зүүчү ийнесинен жибине чейин чыгарманы үйрөнүп чыкпаган болсо, 
анда калгандары (редакторлор, корректорлор) деле үстүртөн кетип 
калууга ыктымал экен да. Мына ушул жагдайдан чыгарманы басты-
руудан мурда анын идеялык-көркөмдүк жактары терең изилденип, 
майда деталдарына чейин толук өздөштүрүлүп чыгыш керек деген 
талап келип чыгып отурат. Келечекте Токтогулдун поэзиясын акаде-
миялык мүнөздө жарыялоодо ушуга окшогон кемчиликтер жоюлушу 
керек.

Жогоруда сөз болунган Токтогулдун күлкүлүү эки аңгемесине 
ушунчалык көңүл бөлүүнүн да өзүнчө бир мааниси бар деп эсептей-
биз. Себеби улуу акындын чыгармачылык жолунун алгачкы мезгили-
не тиешелүү деп жарыяланган чыгармалардын ичинен архетиптери 
барлары ушул эле экөө (калгандарынын бизге редакцияланган текст-
тери гана белгилүү). Ошондуктан булардан биздин архетип менен 
иштөөгө койгон талабыбыз көрүнүшү керек.

Эми Токтогулдун алгачкы мезгилдеги чыгармаларынын ичинен 
архетиптери жокторуна өтөлү.

III. Беш каман

Акын-демократтын бул атактуу ырынын автографы же оригина-
лы гана эмес, протографы же архетиби да жок экендиги белгилүү. 
Мунун эң биринчи үзүндүсү алгачкы жолу «Токтогулдун манаптар-
га карата ырдаган ыры» деген наам менен «Кызыл Кыргызстан» га-
зетасынын 1938-жыл, 17-февралдагы санына 35 ыр жолу көлөмүндө 



420 

жарыяланган. Андан кийин ошол эле наамда Токтогулдун Казан шаа-
рында басылган эң биринчи жыйнагына 72 ыр жолу көлөмүндө кир-
ген1 Мына ушундан тартып бул ыр акындын юбилейлерине арнал-
ган2 негизги жыйнактарына жана хрестоматияларга басылып жүрөт. 
Бирок Токтогулдун 75 жылдык юбилейине арналган жыйнактан 
ушул ырга «Беш каман» деген наам берилген, басууга даярдалган кол 
жазмада мурунку узак сөздөн турган наамдын үстүнө Ж. Бөкөнбаев-
дин колу менен (графикасын салыштырып караганда) «Беш каман» 
(«Bes qaman» – латын алфавита боюнча) болуп оңдолгон3. Ошондон 
тартып кийинки жыйнактарынын баарында ушул наам сакталып келе 
жатат. Бирок ырдын көлөмү жана айрым ыр жолдору ар бир жый-
накта дээрлик өзгөрүлүп отурган. Мисалы, 1938-жылдагы газетага 
жарыяланган редакция боюнча 35 ыр жолу болсо, биринчи мертебе 
чыккан жыйнагында 72 ыр жолу болуп, анан 1940-, 1950-, 1956-жыл-
дарда чыгарылган жыйнактарда 69 ыр жолу өлчөмүндө басылып 
келген да, 1964-жылы чыккан эки томдуктун биринчи томунда гана 
кайра 72 ыр жолу көлөмүндө жарыяланган.

Азыр биз ушул ырды, кириш бөлүмүбүздө эскертилгендей, 1964-
жылы эки томдукта жарыяланган чыгарманын наамын, көлөмүн негиз 
кылып алып туруп, анын текстинин өмүр сүрүү тарыхын көрөлү.

Ошентип, 1938-жылы жарыяланган жыйнакта бул ыр:
«Акмат, Дыйкан алдамчы 
Атакан, Миңбай жалганчы,
Эгемберди, Бактыяр 
Эл жегенге жардамчы»4, –

деген куплет (строфа) менен башталат. Бул 4 ыр жолу андан кийинки 
жайнактардын баарында өзгөртүүсүз сакталган. Эми ушунун соңунан 
келчү куплет 1938-жылда басылган жыйнакта мындайча берилген:

5. «Кол курады беш жаман5

6. Мурункудай чапмакка.
7. Короодогу кой турмак
8. Коргоол бербейт жети ата»6.

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 16–19-беттер.
2 Токтогулдун толугураак жыйнактары кийинки мезгилдерге чейин жалаң гана анын юби-

лейлерине арналып жарыяланып келген (75, 80, 85, 100 жылга толгонуна жараша). Атайылап 
илимий планда алар бир да сапар чыга элек.

3 ТАИнин фондусу, инв. № 1234, 9-бет.
4 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 16-бет.
5 «Беш каман» деген эки сөз курсив менен биз тарабынан атайылап белгинди.– М.С.
6 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 16-бет.



421

Бул 4 ыр жолунан турган куплет 1940-жылы чыккан жыйнактын 
басмага даярдалган кол жазмасында төмөндөгүчө редакцияланган:

5. Кол курады беш каман1

9. Мурункудай чапмакка.
7. Короодогу кой турмак,
8. Коргоол бербейт жети ата2.

Мына ушул эле редакция Токтогулдун чыгармаларынын кийин-
ки эдицияларынын баарында сакталган3, анын ичинде акындын туул-
ганынан бери жүз жыл толушуна арналган эки томдугунун биринчи 
томунда да ошол бойдон кеткен4.

Дал эле ошо сыяктуу тексттеги «жаман» деген сөздүн «каман» 
деген сөз менен алмаштырылышын мындан кийинки строфадан (ыр 
түрмөгүнөн) да көрөбүз. Ал строфа 1938-жылы басылган жыйнакта 
төмөндөгүчө берилген жана 1940-жылдагы 1-китепте да ошол бой-
дон сакталган:

9. Жети атанын таш баран
10. Таш баранга батпаган
11. Чаап талап жеп жүрүп
12. Букарадан айрылган
13. Ырыскулбектин беш жаман5.

Ал эми ошол эле строфаны 1950-жылы чыгарылган жыйнакта Т. 
Үмөталиев төмөндөгүчө редакциялаган:

9. Жети атанын баш баран
10.Таш баранга батпаган,
11.Чаап, талап жеп көнгөн. 6

12.Рыскулбектин беш каман 7.

Тексттин К. Акиев берген редакциясына эмне себептен өзгөртүү 
киргизилгендиги жөнүндө эч эскертүү берилген эмес.

Бул жерде жыйнакты өзү түзүп, редакцияланган, баш сөзүн жаз-
ган адамдын жөнөкөй гана «колум билеттикке» салып койгонун, ошол 
аракетке эч ким каршы келбегендигин көрүп отурабыз. Эгерде андай 

1 «Беш каман» деген курсив менен атайылап белгилөө иретинде берилди.–М.С.
2 ТАИнин фондусу, инв. № 1234, 9-бет.
3 Т о к т о г у л .  Ырлар, 1-китеп. Фрунзе, 1940,67-бет; Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Чыгар-

малар жыйнагы. Фрунзе, 1956. 32-бет.
4 Т о к т о г у л. Эки томдук, 1-т., 70-бет.
5 Токтогулдун ырлары. Фрунзе–Казан, 1938, 16-бет; Т о к т о г у л ,  Ырлар, 1-китеп, 1940, 67-бет.
6 «Жеп көнгөн» деген эки сөз курсив менен атайылап белгилөө иретинде берилди. Мындан 

ары мисалга келтирилген Токтогулдун чыгармаларынын жана башка бирөөлөрдүн чыгармала-
рынын тексттеринде курсив менен берүү бизге тиешелүү деп эсептөө керек.– М. С.

7 То кт о г у л .  Чыгармалар жыйнагы. Фрунзе, 1950, 41-бет.



422 

болбосо, жогоруда көрсөтүлгөн жыйнактардагы (1938-1940-жыл-
дарда чыккан жыйнактардагы) 10-ыр жолунан кийинки «Чаап, талап 
жеп көнгөн» болуп өзгөртүлмөк эмес жана анын соңундагы «Бука-
радан айрылган» деген ыр жолу таптакыр алынып ташталмак эмес. 
Ошол ыр жолдорундагы айрым сөздөрдү өзгөртүү же бүтүндөй кыс-
картып таштоо зарылдыгы келип чыккан учурларда да, эдициялык 
этиканы, жалпы эле чыгармаларды басып чыгаруу эрежелерин бир аз 
да болсо колдонгон адам алардын себептерин окурмандарга түшүн-
дүрө кетүүдөн эринбейт эле.

Ошентип, 1950-жылы «Кыргызстан Мамлекеттик басмасы» та-
рабынан чыгарылган Токтогулдун бир томдук ырлар жыйнагында 
опсуз «эркиндикке» жол берилген. Анткени ушундай учурлар мын-
дан башка ырлардын тексттеринен да кездешет. Мисалы, «Казак же-
риңдеги ыр» ж. б., бирок мындайлар жөнүндө өз убагында А. Током-
баев адилеттүү пикир айткандыгы белгилүү1.

Т. Үмөталиевдин дал ушул редакциясы анын өзү тарабынан тү-
зүлүп, 1954-жылы чыккан жыйнакта да жана 1956-жылы Д. Сулай-
манов түзүп бастырган жыйнакта 2 да эч өзгөртүүсүз сакталгандыгын 
көрөбүз. Бул ката К. Акиев берген редакцияга салыштыруу негизин-
де 1964-жылы чыккан эки томдуктун биринчи томунда гана Ж. Таш-
темиров тарабынан төмөндөгүчө калыбына келтирилген:

11. Чаап талап жеп жүрүп
12. Букарадан айрылган 
13. Рыскулбектин беш жаман3.

Бул өзгөртүү жөнүндө китептин аягындагы комментарийде тү-
шүнүк да берилген4. Ошондой болсо да, ушул тексттин мындан 
башка жерлеринде «беш жаман» деген образ дароо эле 35-ыр жолу-
нан тартып, бүтүндөй «беш каман» деген образ менен алмаштыры-
лып, басым түшүүчү уйкашка айланып кеткендиги окуурманга анча-
лык түшүнүктүү болбой жатат. Ушул эле образдын биринен экинчи-
си кантип келип чыкканын баамдаш үчүн кандайдыр бир «өткөөл» 
керек болуп жаткан сыяктанып турат. Анткени 13-ыр жолуна чейин 
автор ашкерелеп жаткан образ – туюнтма «беш жаман» деп эле ата-
лып келет да жогоруда айтылгандай, 35-ыр жолунан кийин «беш 
каман» болуп улам кайталанып отурат.

1 Труды ИЯЛИ Киргизского филиала АН СССР, вып. III. Фрунзе, 1952, стр. 223–229.
2 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы. Фрунзе, 1954, 35-бет; Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в . 

Чыгармалар жыйнагы. Фрунзе, 1956, 32-бет.
3 Токтогул, 1-том. Фрунзе, 1964, 71-бет.
4 Токтогул, 1-том, 326-бет.



423

35. Жетим, жесир алсызга
36. Карабадың, беш каман,
37. Жетилсин деп жардыны
38. Санабадын, беш каман.
39. Жеп-ичкенден башканы
40. Каалабадың, беш каман1.

Ал эми чыгарманын аягындагы текстте бул образ «беш канкор» 
болуп, күчөтүлгөн мааниге ээ болот2. Образдын мындай өнүүгүүсү, 
улам жаңылана өзгөрүлүп отуруп күчүнө кириши – так жана салмак-
туу туютмага айланышы закон ченемдүү көрүнүш катары сезилет. 
Бирок ушулардын динамикасын түшүнтөөр, бир-бирине өтүп отуруп 
бышып жетилишин байката турган белги же из көрүнбөй жатат да, 
жаңыланган образдын айтылуу, эмоциялык күчкө ээ болушу окур-
манды ынандыра албай жатат. Мындай күдүк ойду жойдуруш үчүн 
Токтогулдун бул чыгармасына тиешеси бар материалдарды карап 
чыкканда төмөндөгүдөй бир кошумча текст табылды.

Калык Акиев «Баскан жол» аттуу китебинде: Өткөн доорлордогу 
ырчылардын эзүүчүлөрдөн көргөн кордуктарын айтып келип3 өзүнүн 
керт башына Кетмен-Төбөдөгү манап Байгазыдан түшкөн түйшүктөн 
качып барганда Жумгал өрөөнүндөгү Байзак манаптын уулу Зарбат 
менен Чойбек манаптын иниси Абдылдабек экөөнүн ортосунан «бей 
ажал» өлүп каларындагы кырдаалды эсине түшүрөт да, анан Ток-
тогулдун өмүрүнө кайрылып мисал келтирет. Ошондон бир үзүндү 
алып көрөлү:

«Токтогулдун башына эмне иш түшпөдү? Анткени жаш кезин-
де тайманбай манаптарга каршы чыккан. Ал ырчы гана эмес 4 элдин 
уулу, элдин сыймыгы болгон.

Ошон үчүн атактуу чоң манап Ырыскулбектин «Беш датка» 
атыккан уулдары: Акмат, Дыйкан, Атакан, Миңбай, Мырзакан деген-
дерди тартынбай кордоп ырдаган:

«Ырыскулбектин беш уулу,
1 Ошондо, 71-бет.
2 Ошонун өзүндө, 72-бет. Тыянак-куплет мындайча:
	 		  Уу тырмактуу беш какор,
	 		  Өлтүрсөң да жалынбайм.
	 		  Эки келбейм жаралып,
	 		  Өлгөн соң кайра табылбайм.
3 К. Акиев эскермесинде Жумгалдык Айтыке деген ырчы Солто уруусунан чыккан Балыкооз-

Бекмурат менен айтышканда Саяк уруусун мактаганы үчүн Жангарач ысымдуу Солтонун ма-
набы аны өлөрчө кылып токмоктотконун айтат жана Музооке ырчыны Сарбагыштардын эки 
манабы сабатканын мисал келтирет («Баскан жол», 79 80-беттер).

4 Бул жерде жогоруда аталган китептеги пунктуация сакталды. – М. С.



424 

Жегениң менен шашпагын.
Ынтымак кылып букара 
Жедирбес жакка баштаган.
Жеткирбейт сени айлына 
Жети атанын ташбараң,
Ташбараңга батпайсың 
Ырыскулбектин беш жаман.
Пейлиң тар жемекей,
Беш жаман эмес – беш каман!» 1

Андан ары К. Акиев манаптардын Токтогулду «эшендин урушу-
на байланыштырып, ...Сибирге айдаткандыгын» ырастайт.

Демек, жогоруда келтирилген эскертүүдөн жана строфадан 
окурман баягыда түкшүмөлдөп жаткан «өткөөл» көрүнүп жатат: 
«беш жаман» деген образ эмгекчи элдин, саясий бийликке ээ эмес 
жарды уруулардын көкөйүнө тийген «беш датка» деген атакка ка-
рама-каршы коюлгандыгы, ошол чуулгандуу атактын терс мазмунун 
ачып берүүгө арналгандыгы байкалат – акын «беш датка эмес эле 
беш жамансыңар, ал тургай беш жемекей камансыңар» деп, акырын-
дык менен образды баамдоого алып келгендиги жана ага дагы күч 
берип отуруп, «беш канкор» деген наамга кондургандыгы көз алдыга 
элестейт. Өз доорунда наристе балдардын көңүлүнө чейин жат бол-
гон «беш датка» атагынын адам жыйрыларлык жактары бар экенине 
ыр угуучуларды ынандырыш үчүн акын ошол чуулгандуу наамдын 
кандай жол менен келгендигин ачыгы көрсөтүш керек болучу. Ушул 
максатта Токтогул Ырыскулбектин балдарынын жана туугандары-
нын калкка кылган жамандыгын санап өткөрүп берген жана андан 
ары алар тикеден-тике кара ниеттикке,-бет алганын өлүмгө кыйган-
дан кайра тартпага турган жырткычтыкка өтүп кеткендигин ашкере-
леген. Ошентип акын:

«...Күндө жейсиң айыптап
Бүтүн журттун баарысын,
. . . . . . . . . . . . . . . . . .
Тырмагын уу бүркүттөй
Тукумуң кантип жарысын?»2 –

деп, манаптардын абийрин төгөт, көпчүлүктүн алдында айыбын-бе-
тине айтып, беделин төмөн түшүрөт.

1 К. А к и е в. Баскан жол. – Фрунзе, 1964. – 80–81-беттер.
2 Токтогулдун ырлары, 1938, 18-бет.



425

Ата-бабасынан бери калкты курутуп эзип келе жаткан манаптар-
ды кадимки эле жырткыч куштай (бүркүттөй) «уу тырмаксыңар» деп 
жүйөлүү сөз менен жыгып алгандан кийин, Токтогулга аларды «же-
гичсиңер», «көркоосуңар» деп айтыш өзүнөн-өзү түшүнүктүү жы-
йынтык экени сезилет. Мына ошондон кийин акын:

«Адатыңды карматсаң,
Үй оокатым аларсың.
Канкорлугуң кармаса,
Өлтүрүп каным жалаарсың»,1 –

дейт да, бирок «өлтүрсөң да жалынбайм»2 деп эскертет. Дал ушул 
фактор К. Акиевге төмөндөгүчө адилет пикирди айтууга негиз бер-
ген: «Токтогулча айдоо-байлоого чыдап, эрдик көрсөтө албаган ыр-
чылар чоң манаптарга жамынып жан сактап «калышкан»3.

Эми «Жаман» жана «Каман» деген образ-туюнтмалар Токтогул-
дун башка поэтикалык чыгармаларында кандайча мааниге ээ экенди-
гин карап көрөлү. (Акындын ушул эле ырынын тексттерине байкоо 
жүргүзүүнү биз төмөндө дагы улантмакчыбыз. Азыркы атайлап ток-
толуп жаткан себебибиз – ырга көрк берип турган таамай образдар-
дын жаралыш этаптарын белгилеп алуу керек болуп жатат).

Эзүүчү таптардын өкүлдөрүнүн эмгекчилерге атайылап кылган 
адамкерчиликсиз мамилесин «жаман» касиет (сөздүн так маанисин-
де) катары сүрөттөгөн ыкма улуу акындын башка чыгармаларынан да 
кездешет. Мисалы, 1938-жылы эң алгачкы жолу жарыяланган жый-
нактагы «Туткундагы ыр» аттуу чыгармада мындайча строфа бар:

Жамандыгын ырдайм деп,
Жазыктуу болдум манапка,
Жазыгы жок неченди 
Манаптар чапты канатка»4.

Бул текст да К. Акиевдин жазып бергени боюнча жарыялангандыгы 
жыйнактан көрүнүп турат. Мында акын эл бийлөөчүлөрдүн өкүлдөрү-
нүн керт башындагы жаман сапаттарды, алардын моралдык, нравалык 
жана таптык касиетинин эмгекчилерге, карапайым элге жагымсызды-
гын айтып жаткандыгы түшүнүктүү болуп турат, б. а. адамдын керт ба-
шындагы кулк мүнөздүн, өнөкөттүн, акыл-эстин начарлыгы же кемчи-
лиги жөнүндө эмес, букара элге атайылап иштеген кара ниеттик жана 

1 Ошондо, 19-бет.
2 Ошондо.
3 К. Акиев. Баскан жол. Фрунзе, 1964, 81-бет.
4 Токтогулдун ырлары. Фрунзе–Казань, 1938, 24-бет. («Жаман» деген сөздүн астын сызып 

белгилөөгө туура келди. – М. С . ) .



426 

таш боордук маанисинде, коомдук тап катары эмгекчи элге жат элемент 
маанисинде айтылып жаткандыгына эч ким шек келтире албайт.

Ушул эле мотив дагы эле ошол К. Акиев жазып берген тексттин 
негизинде жарыяланган «Көчөдө өлчү күнүмбү?»1 деген наамдагы 
ырда да бар:

«Баркымды кошуп айтат деп», –
Бай-манап мага кадалган2.

Мында да жанагы эле «жамандыктын» антоними («барк») б. а. 
жемекейчиликтен, алдым-жуттумчулуктан, паракорчулуктан келип 
чыккан манаптардын даражасы (коомдогу бийик абалы) ыр түрүн-
дө макталбагандыгы үчүн акындын артынан бай-манаптардын сая 
түшүп кууп алгандыгы көрсөтүлүп жатат.

Жалпы эле адамдын жүрүш-турушунда, башкаларга кылган ма-
милесинде «жакшылык эмес» – башкаларга үлгү көрсөтөрлүк же 
пайдасы тиерлик эмес маанисиндеги «жамандык» деген түшүнүк 
Токтогулдун санат-насыят жанрындагы, ырларынан орошон кезде-
шет. Маселен, айрым куплеттерин К. Акиев жазып берген, калганда-
ры кимден жазылганы али «толук тактала элек». «Терме» аттуу ырда 
төмөндөгүдөй мотивдер бар:

Жакшы адамдын белгиси
Көңүлүңдү калтырбайт,
. . . . . . . . . . . . . . . . .
Жакшы көрүп жолдошун 
Жамандык ишке бардырбайт3.

Ошол эле сыяктуу:
Ага-инисин кор кылат 
Айткан тилге көнбөгөн. 
Акылы бар азамат 
Жаман ишти жөндөгөн4.

Же болбосо:
Далай түркүн адам бар 
Тамаша кепти сүйбөгөн,
Жамандык санап ичинен 
Жакшылык ишке күлбөгөн5.

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 88-92-беттер.
2 Токтогул, 1-том, 141-бет.
3 Ошондо, 233-бет («толук тактала элек» деген эскертүү жыйнакты түзүүчүнүкү – М. С..).
4 Токтогул, 1-том, 237-бет.
5 Ошонун өзүндө, 240-бет.



427

Жогоруда келтирилген строфалардын (куплеттердин) ичинде ки-
шинин адамкерчилик сапатынын начарлыгы жөнүндө түшүнүк ай-
тылбастан, коомдук турмушта, тиричиликте же жолдошчулук өмүр-
дө кишиге жакпас, ылайыксыз мамилелер жөнүндө сөз болуп жат-
кандыгы түшүнүктүү. Ушул эле мааниде бирөөнү «жамандап» ай-
туунун, бекеринен анын беделин түшүрүүгө аракеттенүүнүн зыяны 
тууралуу айтылган акындын пикирлерин да көрөбүз. Мисалы, ушул 
эле жанрдагы ырларда мындайча ыр жолдору кездешет:

Тууганыңды жамандап, 
Душманыңа качпагын. 
Жолдошуңду жамандап 
Абийриңди ачпагын1

Ушул эле мүнөздө төмөндөгүчө да айтылат:
Кыз алган жарды «жаман» деп 
Акылың болсо, чанбагын.
Оң колуңдун ачуусун
Сол колуң менен кармагын2.

Дагы эле К. Акиев жазып берген Токтогулдун ырларынын цик-
линен «Курдаштын көөнүн билип өт» наамындагы ырда мындай 
мотив бар:

Азамат эрдин жүрүшү 
Аргымак аттай арыштайт.
. . . . . . . . . . . . . . . . .
Жалган, жазык сөз сүйлөп,
Жамандыкка барышпайт3

Эзүүчү таптын өкүлдөрүн ашкерелеп ырдаган мотивдерди тен-
денция катары жактырганы Токтогулдун чыгармаларында текстуал-
дык жактан дал келишкен учурларын да байкайбыз..

Мисал иретинде Токтогулдун Калыкка нуска катары айткан 
акыл-насаатынан бир үзүндү келтирип көрөлү. Мында акын, Калык 
Акиевдин айтуусуна караганда, жаш ырчы баланы өзүнө кошуп 
жүрүп ырдатууну, тарбия берүүнү максат кылып, болочок өнөрпозду 
үгүттөп келип төмөндөгүчө айтат:

Кыргызда нечен ырчы өткөн,
1 Ошондо, 241-бет.
2 Ошондо, 244-бет. (Бул жерде биз 'Токтогулдун чыгармаларынын тексттерин өздөштүрүү 

максатында гана айрым образдардын, эпитеттердин же поэтикалык аргументтердин окшош кел-
ген учурларын келтирип жатабыз. Ал эми ушул тексттердеги патриархалчылык ж. б. идеяларды 
талдоо биздин азыркы милдетибизге кирбөө керек).

3 Токтогул, 1-том, 244-бет.



428 

Кыйласы муңдуу күү черткен.
Биринин жолун бири алып, 
Бара-бара күчөткөн1.

Андан кийин ошол доордогу кыргыздарга белгилүү болгон түн-
дүк жана түштүк Кыргызстандагы акындарды, жомокчуларды санак-
тап келип мындай дейт:

Угуп көргөн эл айтат:
Солтобай сонун ырчы, деп, 
«Сарбагыш солто Тынайды 
Жамандап ырдап турчу» деп,
«Шабданды кордоп ырдаган 
Жүрөгүнүн курчу» – деп2

Улуу акын бул жерде Солтобай ырчыны «сонун» деп башка уруу-
лардын үстүнөн үстөмдүк кылган уруунун өкүлдөрүн жамандап, б. а. 
ашкерелеп ырдагандыгына байланыштуу айтылганын эсепке алып жат-
каны байкалат. Демек, мындай да «жамандап ырдоо», башка сөз менен 
айтканда, манаптардын «жамандыгын ырдоо» идеясын айтып отурганы 
түшүнүктүү. Ушул жагынан караганда Токтогулдун «Беш каман» наа-
мындагы чыгармасында «жаман» деген эпитет-образ эзүүчүлөрдүн элге 
кылган зомбулугун, кара ниеттигин, көпчүлүккө атайлап тийгизген за-
лалын белгилөө максатында колдонулгандыгы даана сезилет.

Ал эми «жаман», деген образдын «каман» деген түшүнүктүн 
мазмунуна барабар коюлушу, жамандан да артык зыяндуу көрүнүш 
катары сүрөттөлүшү, башкача айтканда, эзүүчүлөрдүн жырткыч-
тык мүнөзүн ашкерелеп көрсөтүүгө умтулуш, улуу акындын мын-
дан башка поэзиялык мурасынан да кезиге тургандыгын эске алуу-
буз керек. Маселен, Токтогулга тиешелүү деп И. Кенжегулов жазып 
берген «Убайым турат башымда» наамдуу ырында да «каман» деген 
туюнтма колдонулат:

Тотукуш жайлоо жеримен,
Томсордум кетип элимден.
Кара ниет камандан 
Капканга түштүм белимден.

Ошол эле тексттен:
Бийлерден мөөр басылат,
Бир гөбөрү жазылат,
. . . . . . . . . . . . . . . . .

1 ТАИнин фондусу, инв. № 1240, 19-бет. (Оригиналдагы орфография сакталды. – М. С.)
2 Ошонун өзүндө, 64-бет. (Ушул текст атайлап өзүнчө кароону талаш кылары шексиз).



429

Ойлук салат тогуздан 
Качып жүр мындай доңуздан13 –

деген ыр жолдору кезигет.
Мындан башкача максатта, адамкерчилик сапаты начар же кыялы 

терс кишинин турпатын жырткыч айбанга салыштырып көрсөтүүгө 
аракеттениш акындын санат-насыят жанрындагы чыгармаларында 
да бар. «Терме» аттуу ырда мындайча айтылат:

Кайратсыз адам коркунчаак, 
Касташкан жоого бараалбай, 
Түрү болот наадандын 
Тоодогу жапан камандай2.

Бул учурда улуу акын начар сапат, жарабаган мүнөз эзүүчү тап-
тардын өкүлдөрүндө гана эмес, жалпы эле адамзаттын ичинен чык-
кандарда, алардын ичинде эзүүчүлөрдө да болоорлугун белгилеп 
жаткандыгын көрөбүз. Ал эми «жаман» жана «каман» деген образ, 
эпитеттердин бир эле, строфадан орун алып уйкаш түзгөн учуру да 
бар. «Курдаштын көөнүн билип өт» наамындагы ырда:

Чаң созулат тамандан 
Жакшылык келбейт жамандан
Кылчайып келип бир тийип 
Кыялы орой камандан3 –

деп Ырыскулбектин чуулгандуу «беш даткасына» арналган ырдагы 
уйкаш түзүү ыкмасын колдонот. Бул ыкма болсо акындын чыгарма-
чылыгына мүнөздүү болгон образ түзүү системасынын бири экендиги 
жана ал система баягы эле «жамандык» менен «жырткычтыкты» 
биринен сала бирин элестете турган ассоциация чакырары белгилүү.

Ошентип, Токтогулдун «Беш каман» наамындагы ырынын текс-
ти али толук канондоштурула элек экендиги айкын болду. Бул текст-
теги «жаман», «каман» жана «канкор» деген образдардын систе-
масы али толук ачыла электигин биз келтирген мисалдар далилдеп 
турат. Ушул чыгарманын текстинин тарыхын жакшы изилдеш үчүн 
В. Виноградов жазып алган вариантын4 атайылап расшифровать этап 
чыгыш керек. Бирок ал материал али биздин колдо жок.

Биз буга чейин «жаман» деген образ-эпитеттин жалаң эле эзүүчү 
таптардын өкүлдөрүнө тиешелүү айтылып келген учурларын гана карап 

13 Токтогул, 1-том, 316, 314-беттер.
2 Ошондо, 242-бет.
3 Токтогул, 1-том, 244-бет, (бул текст да К. Акиевден жазылган. Ошол китептин өзүндө, 332-

бет).
4 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула, 1961, стр. 210.



430 

чыккандыгыбыздан улам, бул образдын башкача маанисин Токтогул 
билген эмес өңдөнөт деген пикир туулушу да мүмкүн. Андыктан, бир 
жактуу болуп көрүнүп калбас үчүн, улуу акындын поэзиялык мурасы-
нан «жаман» адамдардын сүрөттөлүшүн дагы байкап көрөлү.

Токтогул өзү нускоочу акын болгондуктан, угуучуларына жо-
сундуу тарбия көрсөтүү максатында адамдардын ар түрлүү кулк-
мүнөзүн ачып сүрөттөп ырдагандыгы белгилүү. Мындай мотивдер, 
албетте, анын санат-насыят циклинен көбүрөөк учурайт. Ошолорго 
байкоо жүргүзгөндө төмөндөгүдөй тексттерди кездештирүүгө болот:

«Жакшы аялдын белгиси –
Колдогу шумкар түлөктөй.
Ар мүчөсү келишкен 
Тартып койгон сүрөттөй.
Алганың жаман жолукса,
Кулак салбайт кебине,
Туюк сойгон чаначтай 
Түшүнбөйт сөздүн жөнүнө»1.

Келтирилген эки строфа акындын «Терме» аттуу ырынан алын-
ды. Мында адамдын кулк-мүнөзүндөгү начар сапат, адамкерчиликти 
төмөндөтө турган кээ бир касиет (өзгөчөлүк) боло тургандыгы жана 
ал касиеттин таптык жикке тиешелүү эмес экендиги жөнүндө айтыл-
ганы түшүнүктүү.

Ошол эле ырда дагы эле жалпы адамзатка тиешелүү айтылган 
мындайча пикир бар.

Кыйын иш бүтпөйт ойлосоң 
Жалгыз, жарым, аз менен.
Кеңешпегин баш кошуп,
Кем акыл, жаман пас менен2.

Бул насыятта да таптык мүнөз, эзүүчүлүктү же эзилүүчүлүктү 
ашкерелөө жок экендиги көрүнүп турат. Акылы кем киши менен ке-
ңешкенден каныңа (нервиңе) гана зыян келтиресиң, башка пайда тап-
пайсың деген пикир айтылып жатат:

Жаман адам көпкөндө 
Жакшыны көзгө илбеген.
Сөзгө конок бербестен,
Өз билгенин сүйлөгөн,3 –

1 Токтогул, 1-том, 234-бет.
2 Токтогул, 1 том, 237-бет.
3 Ошонун өзүндө, 240-бет.



431

деген куплеттен (строфадан) абстракттуу мааниде баамдалган адам 
көңүлү көтөрүлүп эргип алганда өзүн мактай бере тургандыгы, адам-
дын өмүрүндө көбөөр мезгил келгенде да ченеп жүрүү керек экенди-
ги жөнүндөгү идея баамдалып турат.

Мындан башка дагы ар түрлүү жанрдагы ырларынан Токтогул-
дун төмөндөгүдөй туюнтмаларын кезиктиребиз:

«...Жаман менен баш кошсоң,
Таң атпайт да, кеч кирбейт 1.
. . . . . . . . . . . . . . . . .
«...Жаман болсо ургандан 
Кутулбаса жан тынбайт 2.
«...Жаман менен жакшыга
Жалакор болсоң ит болдуң 3.

Албетте, жогоруда келтирилген үзүндүлөрдүн баарында «жаман» 
деген образ мүнөздөмөнүн «Беш каман» наамындагы чыгармадай 
мааниге ээ эмес экендиги байкалып жатат.

Ошол эле сыятуу адамкерчилиги начар кишинин ылайыксыз са-
паттары санак иретинде айтылып келип, жалпылоочу образ жарал-
ган учурларды да көрөбүз. Мисалы, жогоруда белгиленген4 Калык 
Акиевге айткан насыятында мындайча текст кездешет:

Абийри жок жигиттер 
Агасы менен жат болот. 

Айлын күндө доо басып, 
Айран сүтүн доолашып, 
Ыркырашып ит болот. 
Аңдай жаман ургандын 
Айлына барар ким колот 5.

Азыркы текстте да пейли начар адамдардын жакындары менен 
деле мамилеси жок боло тургандыгы, жадаганда күндөлүк «көктүн 
суусу» үчүн да чатакка барыша тургандыгы көрсөтүлөт, бирок адам-
дардын арасына таптык жик жүргүзүлбөйт.

Жогоруда келтирилген мисалдарда жана булардан башка дагы 
толуп жаткан учурдагы тексттерде Токтогул «жаман» деген образ-
ды белгилүү таптын өкүлдөрүнө тиешелүү кылып да, жана жалпы 

1 Ошондо. 245-бет.
2 Ошондо, 283-бет.
3 Ошондо, 282-бет.
4 ТАИнин фондусу, инв. № 1240, 25-бет.
5 Токтогул, 1-том, 260-бет.



432 

эле адамзатка, адамдык касиетке тиешелүү кылып да колдонгондугу 
айкын болду. Ошондой эле «Баскан жол» китебинде К. Акиев кел-
тирген строфанын1 «Беш каман» наамындагы чыгарма, үчүн мааниси 
зор экендиги да көрүндү. Ошондуктан ал ыр жолдору жарыяланып 
жүргөн текстке кошулуп киргизилишин зарыл деп эсептөөгө, ти-
йишпиз. Ансыз «Беш каман» деген ырдын композициялык курулушу 
жана образ системасынын; өнүгүшү окурманга жеткиликтүү болбой 
жатат. Ал эми ошол строфаны Токтогулдун ырларын жазып берүү 
учурунда эсине тутпагандыгы үчүн К. Акиевди айыптоого жарабас 
эле жана ушул чыгарманын Токтогулга тиешелүү экендигине шек са-
ноого да мүмкүн эмес деген корутундуга келүүгө болот.

Эми ушул чыгармага байланыштуу башка даректерден алынган 
малыматтарды карап көрөлү.

Кыргыздын көрүнүктүү демократ акыны Байымбет Абдыракма-
нов (Тоголок Молдо) өзүнүн Токтогул тууралуу эскермелеринде жо-
горуда сөз болуп жаткан чыгарма жөнүндө мындайча айтат:

«Өзүм ырга зооктуу болуп жүргөнүмдө Куртка деген турган же-
римде 1889-жылы маркум акын Токтогулдун кабарын уктум... Өз 
тууганым Молдобай Чекирекей уулу: Адам баласында бул Токтогул-
дай ырчы болбойт, өзү жаш жигит, өзүң курдуу эле деди... – Токтогул 
санаттан, салттан, тарыхтан ырдаганда адам айран калып оозун ачып 
магдырап... калат. Бирге жүргөндөй, бирге тургандай кылып айтат, 
айткан ырынын эч бир кемчилиги жок, ар кайсысын ордуна кондуруп 
айтат.,. Бирок Рыскулбектин балдары менен кас. Манаптын салтанат 
менен жүргөнүн жактырбайт:

«Рыскулбектин беш каман
Пейли бузук ит жаман 
Көрөрсүң бир күн сонунду 
Күрсүлдөгөн үй каман» –

деп ырдап жүрөт. Бул тууралуу Рыскулбектин балдары Токтогулга 
жамандык кылбай койбойт. Манаптардын пейли Токтогулга жакшы 
эмес деди»2.

Бул сөздү уккандан кийин жаш акын Тоголок Молдо «баштагы-
дан кыйыныраак дегдеп» калып, Молдобайга кошулуп Кетмен-Тө-
бөгө жөнөйт. Токтогул менен кезигишкенден кийин, ал жерде «үч 
ай чамасында туруп, ырдын түйүнүн чечип, нускасын алып»3 кайтат.

1 К. А к и е в. Баскан жол, 80-81-беттер.
2 ТАИнин фондусу, инв. № 1270, 1-3-беттер. (Бул жерде Тоголок Молдонун өзүнүн орфогра-

фиясы жана пунктуациясы сакталды).
3 Ошондо, 4-бет..



433

Мындан соң Тоголок Молдо 1898-жылы «аңдып жүргөн залим-
дер Токтогулду кармап алып, эшендин аламатына кошуп айдап жи-
бергенин» айтат да, ошол сүргүнгө кетип бара жаткандагы Токтогул-
дун ырынан бир үзүндү келтирет. Андан төмөндөгүдөй ыр жолдору 
кездешет:

«Айдалып кеттим ишим ак,
Алым карып, көөнүм чак. 
Ага-ини, туугандар, 
Менин актыгымды ойлоп бак.
. . . . . . . . . . . . . . . . .
Рыскулбектин беш каман, 
Пейли бузук беш жаман!
Кеттим Сибирь айдалып,
Бизге келер бекен кең заман?»1

Ушул эскермени Тоголок Молдо 1940-жылы өз колу менен 
жазып тапшырган. Мындагы айрым ыр жолдоруна караганда Токто-
гулдун жергиликтүү манаптарга каршы багытталган чыгармасы калк 
арасында ошол мезгилде эле кеңири белгилүү экендиги далилденет 
жана андагы «бейли бузук ит жаман», «Күрсүлдөгөн үй каман» деген 
туюнтмалар «беш каман» деген образга аныктама, мүнөздөмө ката-
ры берилип уйкаш түзгөндүгү көрүнөт, б. а. ошол образды түзүүнүн 
өзүнчө бир баскычтары катары кызмат кыла тургандыгы дагы бир 
жолу байкалат.

Ошол эле эскермеде Токтогул экинчи жолу түрмөдөн келгенден 
кийинки Байымбеттин Коңур-Өгүздө кезигиши жөнүндө айтылат да, 
Токтогулдун Байымбетке учурашып ырдаган ыры келтирилет. Анда 
төмөндөгүдөй ыр жолдору бар:

«Рыскулбектин беш каман, 
Мээнетке башым чырмады. 
Бейли бузук манаптар, 
Мени Үркүтке айдап кыйнады» 2

Буга караганда дагы «беш каман» деген туюнтма менен «бейли 
бузук манаптар» деген туюнтманын окшош мааниде колдонулуп, 
бир эле көрүнүшкө аныктооч мүнөздөмө маанисинде колдонулуп 
жаткандыгын айта алабыз. Ошону менен катар, бул чыгарма дагы 
улуу акындын башка айрым ырлары сыяктуу эле, автор өзү сүргүн-
дөн келгенден кийин да кээде кайталанып аткарылып жүргөндүгүн 

1 ТАИнин фондусу, инв. № 1270, 5-беттер.
2 ТАИнин фондусу, инв. № 1270, 9-бет.



434 

жана буга байланыштуу айрым мотивдери, образдары толукталып, 
кошумчаланып келгендигин баамдайбыз.

Мына ошол айрым мотивдеринин кошумчаланган же өзгөртүл-
гөн учурларынын бирине Жаңыбай Кожеков берген текст да мисал 
боло алат. Токтогулдун музыкалык мурасын изилдөөчүлөрдүн бири 
В. С. Виноградовго бул чыгарманы обону менан 1940-жылы ал тө-
мөндөгү вариантта аткарып берген жана нота менен бирге ал текст 
мындайча берилген: 

(ы) Рыс-кул-бек-тин беш ка-ман 
Ча-лып (э-ле) кет-тин (ай) беш жа-ман 
Ай-да-лып (а) кет-тим (ай) жа-шым-да 
А-дыс-ка ай-дап ме-ни куу-га-ның 
Ай, чы-гым са-лып эл же-диң (а)
Ай, чыр-кы-ра-тып (а) жар-ды-ны (да)
Ай, жал-гыз а-тын сен же-диң 
Си-бир-ге ай-дап (а) кор бо-луп 
Э-ми та-баң кан-ды-бы1

Демек, бул текстте «беш каман» жана «беш жаман» деген образ тү-
шүнүктөр бир куплеттин ичинде айтылып уйкаш түзгөндүгүн, ошону 
менен бирге К. Акиевдин эскермесинде келтирилген текст сыяктуу эле2, 
бир образдын эки түрдүү айтылышы катары келгендигин көрөбүз. Бирок 
бул тексттин толук ыр түрмөктөрү түрүндө берилбегендиги Жаңыбай 
Кожековдун өзүнчө редакциясы экендигин белгилейт. Мүмкүн улгайып 
калган адамдын эсинде Токтогулдун тексти бүт бойдон сакталып калба-
ган чыгаар, ал эле эмес, айрым сөздөр орун алмашып айтылып (же жа-
зылып) калышы ыктымал. Себеби кадыресе логика боюнча: «Ырыскул-
бектин беш жаман, Чалып кеттиң беш каман» болушу керек эле, баш-
кача айтканда, «беш жаман» каратма сөз катары айтылып туруп, анан 
алар «беш камандын» ролун аткарып «чалып кеткени» берилиши ыкты-
мал сыяктанып көрүнөт. Ошону менен катар «Чыгым салып эл жедиң 
(Чыркыратып жардыны) Жалгыз атын сен жедиң» деген ыр жолдору К. 
Акиев берген тексттин бир куплетине дал келишет да, Токтогулдун чы-
гармаларындагы туруктуу тексттин бар экендигине далил болот. Ал эми 
ушул эле варианттагы В. С. Виноградов белгилеген «жаңы мотивдер» 
чындыгында эле бул чыгармасын Токтогул «сүргүндө да, мекенине кай-
тып келгенден кийин да эсинен чыгарбаганын»3 ырастайт.

1 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула, 67-68-беттер
2 К. А к и е в. Баскан жол, 81-82-беттер
3 В. Виноградов. Музыкальное наследие Токтогула, стр. 302.



435

Эми Токтогулдун бул чыгармасы Рыскулбек Нарбутиндин беш 
уулуна гана карты ырдоого жаратылбастан, «беш латка» деген чуул-
гандуу атакка каршы ырдаганы жөнүндөгү жана чыгарманын текс-
тиндеги «Керимбек» жана «Керимбай» деген ысымдарга кайрылалы.

Токтогулдун өмүрүнө жана чыгармачылыгына арналган эмгек-
тердин баарында «Беш каман» наамдуу чыгарма Рыскулбектин беш 
уулуна каршы ырдалган болуп жүрөт. Мындай маалымат изилдөө 
негизинде келип чыккан илимий эмгекке же тарыхый фактыга таян-
бастан туруп, айрым адамдардын информацияларынан келип чыккан 
пикирден алынган сыяктанат.

Токтогулдун өмүр жолунун, ошондой эле анын жашаган доору-
нун татаалдыгына, трагедиялуу экенине байланыштуу анын 75 жыл-
дык юбилейине даярдык көрүү мезгилинде бир кыйла кыйынчылык-
тар болгон экен. Улуу акындын дооруна тиешелүү тарыхый эмгек-
терден (даректерден) пайдалануу мүмкүнчүлүгү аз болгон үчүнбү, 
айтор Токтогулдун керт башына байланыштуу фактыларды система-
лаштыруу оңойлук менен боло коё турган иш эмес окшойт. Мына 
ушул себептен Токтогулдун алгачкы түзүлгөн өмүр баянында1 «Беш 
каман» наамдуу чыгарма «Бактыяр жана анын балдары... Керимбай, 
Акмат, Дыйкан, Атакан, Миңбайлардын зомбулуктарын көпчүлүккө 
жаман көрсөтүүгө» арналгандыгы айтылат2.

Ал эми Токтогулдун биринчи ырлар жыйнагында бул сыяктуу маа-
лымат кезикпейт. Жогоруда келтирилген маалыматтын 1939-жылы жа-
рыяланган Ж. Бөкөнбаевдин «Токтогулдун өмүрү» наамдуу эмгегинде 
бир аз өзгөртүлгөндүгүн көрөбүз. Анда төмөндөгүчө айтылат: «Ошол 
кезде Кетмен-Төбөнү тегеретип турган Ырыскулбектии балдары: Дый-
канбай, Акмат, Атакан, Миңбай жана Мырзакан деген беш манап бол-
гон... Манаптардын алдамчы, зулум экенин акын тайманбай ырдаган»3. 
Мындан кийин «Бир ата» менен «Жети атанын» ортосундагы күрөш жө-
нүндө кыскача кабар берилген.

Ушул эле маалымат 1940-жылы чыгарылган Токтогулдун ырлар 
жыйнагын кол жазмасында текстке берген эскертүү катарында, Ж. 
Бөкөнбаевдин өз колу менен жазылып кайталанган4 да, ошол бой-
дон басмадан чыккан5. Ал эми 1950-жылы жарыяланган жыйнакта Т. 

1 Токтогул (кыскача өмүр баяны. Түзгөндөр: Ж. Бөкөнбаев, А. Т о к о м б а е в – Балка). Датасы 
белгисиз. Ушул документ боюнча изилдөө жүргүзгөн М. Т о к о б а е в д и н кортундусу 1940, 
22-январда түзүлгөн (ТАИнин фондусу, инв. № 1257, 8-бет).

2 ТАИнин фондусу, инв. № 1257, 8-бет.
3 Ж. Б ө к ө н б а е в. Токтогулдун өмүрү. Фрунзе, 1940, 30-32-бет.
4 ТАИнин фондусу, инв. № 1234, 34-бет.
5 Т о к т о г у л. Ырлар, 1950,67-бет.



436 

Үмөталиев: «Керимбай... Токтогулду чакырат, өзүнө эшик ырчы кыл-
макчы болот... Токтогул... анын өзүнүн жана агаларынын зулумдугун 
айтып ырдаган. Керимбай кармагыла деп буйрук бергенде Токтогул 
качып кутулган. Ал ырдан бизге чейин жеткени... «Беш каман» деген 
15 куплет ыр» деп, маалымат берет. Андан ары мындайча кошум-
чалайт: «... болуш болуп алган Керимбай «Жети ата» тараптагылар-
ды куугунтуктай баштайт... Керимбай ошон үчүн Токтогулду «Жети 
атанын» уюштуруучусу жана башчысы деп эсептеди»1.

Мындан кийин ырдын текстине карата берилген эскертүүлөр-
дө 2 ошол жыйнакты түзүүчү Токтогулдун 1940-жылы чыгарылган 
китебинде берилген маалыматтарды кайталайт. Ошону менен катар, 
«Талап алып тентиттиң, Боромбайдын Сарысын»3 деген ыр жолдо-
руна: «Токтогул менен бирге айдалган Сары уста» деген түшүнүк 
берет. Ушул эле маалыматтар Токтогулдун мындан кийинки илим 
изилдөө институту тарабынан даярдалган жыйнактарынын баарында 
бир аз өзгөртүлгөн редакция менен кайталанат4.

Бул чыгарманы изилдөө мүнөзүндөгү айрым эмгектерде анын 
1896-1897-жылдарда ырдалгандыгы5 же ырдын 1894-жылы чыгар-
гылгандыгы6 жөнүндө айтылат. Кыскартып айтканда ушул чыгарма-
нын жаралыш себеби жана датасы жөнүндө ар түрдүү пикирлер бар 
экени талашсыз.

Ал эми «Беш каман» наамдуу чыгарманын өзү кыргыз коомчулу-
гунун Октябрь революциясынан мурда болгон тап күрөшүнө, тары-
хый адамдарына байланыштуу болгондуктан, азыр биз мүмкүн болу-
шунча тарыхый эмгектерге кайрылып көрөлү.

XIX кылымдын экинчи жарымындагы кыргыздардын саясий 
түзүлүшү жөнүндөгү кабарлардын биринде мындайча айтылганды-
гы белгилүү: «Кетмен-Төбө болушунда калктын баарын Рыскулбек 
Нарбутин башкарган, ал азыр өлгөн... Кыргыздардан ал үйлөнүү тою 
үчүн да (алым) алган... Рыскулбек балдардын старчындыгына... өзүн-
чө жаккан кишилерди шайлоого буйрук берген, ал эми болуштукка 

1 Т о к т о г у л .  Ырлар. Фрунзе, 1940, 16-17-беттер.
2 Ошондо, 41-бет.
3 Ошондо, 42-бет.
4 Кыргыз ССР Илимдер академиясы. Тил жана адабият. институту. Т о к т о г у л  С а т ы л г а -

н о в .  Чыгармалар жыйнагы. Фрунзе, 1956, 7-бет; 300-бет (комментарийлерде); Т о к т о г у л . 
Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1-т. Фрунзе, 1964, 20-, 72-беттер.

5 Токтогулдун ырлары, 1938, 7-бет.
6 В. В и н о г р а д о в .  Токтогул Сатылганов и киргизские акыны. М., 1952, стр. 48; Ошол эле 

автордуку. Киргизская музыка. М„ 1958, стр. 214. Ушул эле автордун «Музыкальное наследие 
Токтогула» деген эмгегинде «Беш каман» наамдуу ыр XIX кылымдын аягында чыгарылган деп 
айтылат (китептин 301-бетин караңыз).



437

өзүндө жигит болуп жүргөн Керимбек деген инисин дайындоого 
буйрук берген»1. Бул маалыматка караганда Рыскулбек Нарбутиндин 
Керимбек деген иниси бар экендиги аныкталат.

Азыркы күндөгү кыргыздардын санжырасын изилдеген Я. Р. 
Винниковдун билдирүүсү боюнча саяктардын бир бутагы Каба де-
генден тараган Түмөнбайдын чөбүрөсү – Сейит. Сейиттин Нарбото 
деген уулунан: Шералы, Рыскулбек, Дувлат, Арабек, Түрөкул, Ке-
римбек, Керим, Карагул, Батырбек» деген балдары болгон. Буга ка-
раганда да Рыскулбектин Керимбек деген бир тууганы бар экени да-
лилденет 2.

1898-жылдагы Анжиян козголоңунан бир жыл өткөндөн кийин 
Кетмен-Төбөгө келген пристав П. Резниктин маалыматы да ушуга 
жакын. Ал төмөндөгүчө жазат: «Саяктардын башчысы Рыскулбек 
болгон, эки аялдан анын алты баласы болгон: Дыйканбай, Акмат, 
Атахан, Мирзахан, Миңбай и Бахтияр» 3

Жогоруда келтирилген маалыматтарга караганда Рыскулбек 
Марбутиндин беш гана баласы болгон; эмес жана Токтогулдун «Беш 
каман» наамындагы ырында да сегиз адамдын ысмы аталат. Алардын 
экөө – Керимбек менен Эгемберди. Алар – Рыскулбектин иниси жана 
баласы. Андыктан Калык Акиев берген бул ырдын алгачкы текстинде:

14. Керимбек менен Мурзакан,
15. Келсең кардың жарылды.

16. Төрт миң үйлүү жети ата.
17. Төкпөй койбойт каныңды.
18. Жедирмек тургай жети ата,
19. Аралатпайт Арымды4 –

деп бекеринен айтылбаса керек.
Жалпысынан алганда, Токтогулдун манаптарга каршы ырдаган 

ырынын тагдыры үчүн «Керимбек» же «Керимбай» болуп айтыла бе-
ришинин анчалык мааниси деле жок. Кеп белгилүү бир тексттин түп 
нускасын калыбына келтирүү принциби жөнүндө болуп жатат. Ошону 
менен бирге ырдын идеялык багытын аныктасак, чыгарма Рыскул-
бек Нарбутиндин өзүнүн гана беш уулуна каршы багытталбастан, 

1 Г. З а г р я ж с к и й .  Заметки о народном самоуправлении у Кара- Киргиз. Материалы для 
статистики Туркестанского края, т. 3. Пб., 1974. стр. 363-364.

2 Я. Р. В и н н и к о в .  Родоплеменной состав и расселение киргизов. Труды Киргизской архео-
лого-этнографической экспедиции. М., 1956, стр. 146-147 (рис. 3).

3 П. П. Р е з н и к .  Кетмен-Төбө в 1899 году (кол жазма - Кыргыз ССР Илимдер академиясы-
нын китепканасында сакталат),

4 Токтогулдун ырлары. 1938. 16-17-беттер.



438 

манаптардын бүтүндөй тобуна каршы багытталгандыгын көрөбүз1. 
Бул жерде жана жогоруда келтирилген материалдардагы маалымат-
тарды биз Ырыскулбек уулунун санжырасын пропагандалоо үчүн 
пайдаланып жатпагандыгыбыз түшүктүү болуу керек. («Беш каман» 
наамдуу ырда аталган ысымдарды тактоо жана алардын баары бир 
атанын балдары эмес, жалпысынан эле «Беш датка» атыккан ма-
наптардын тобу экенин далилдөө максатында келтирилди. – М. С.). 
Эгерде ушул принципке кошулсак, анда Токтогулдун жогоруда атал-
ган чыгармасынын Калык Акиев бергендеги наамын жана анын текс-
тиндеги адамдардын ысмындарын да калыбына келтирүү керек деген 
жыйынтыкка келүүгө тийишпиз.

Ушул эле принципке байланыштуу бул чыгарманын текстине бе-
рилген натура эскертүүлөрдү да алып таштоо керек. Мисалы, 1950-
жылы чыккан бир ломдук жыйнакта Т. Үмөталиев тарабынан «Бо-
ронбайдын Сарысы» деген сөздөргө берилген түшүнүк (жогорудагы 
66-шилтемени караңыз – 92-бет) негизсиз. Анткени Токтогул менен 
бирге Сибирге айдалган атактуу Сары устанын фамилиясы Андашев 
болгондугу архивдеги матариалдарда бар2. Бул гана эмес, Токтогул-
дун эң алгачкы жыйнагында3 жана Т. Үмөталиев өзү түзгөн, редак-
циялаган жана баш сөзүн жазган бир томдуктун өзүн да4 Эшмамбет-
тин сүргүнгө кеткендердин кабарын сурап турган жерде жана Токто-
гулдун ага берген жообунда төмөндөгүчө айтылат:

Эшмамбет:
Андаштын эки баласы 
Супатай менен Сары эле 
Супатай өлдү деп уктум 
Сарысы тирүү бар беле?
. . . . . . . . . . . . . . . 
Аман болсо сенчилеп, 
Качан келер чагы эле?5

Токтогул:
Андаштын уулу Сары эле, 
Айдалып барган аделе; 

1 ЦГИА Узб. ССР, ф. 723, oп. 1, д. 23, л. 39, 40.
2 ЦГИА Узб. ССР, ф. 723, on 1, д. 31, л. 11–13.
3 Токтогулдун ырлары. Фрунзе–Казан, 1938.
4 Токтогул. Фрунзе, 1950.
5 Токтогулдун ырлары, Фрунзе-Казан, 1938, 34-бет; Токтогул. Фрунзе, 1950, 129-бет.



439

Колунан көөрү төгүлгөн 
Усталыгы бар эле1.

Демек, «Токтогулдун манаптарга каршы ырдаган ырындагы» Бо-
ронбайдын Сарысы деген ысымдын Андашев Сарыга эч кандай тие-
шеси жок экени жана Т. Үмөталиевдин ушул ысмына берген түшүнү-
гүнүн жүйөөсү жок экендиги талашсыз. Негизинен караганда Токто-
гулдун ушул ырында жана башка бардык чыгармаларында ысымда-
ры аталган адамдар жөнүндө кошумча түшүнүк берүү зарыл, бирок 
ал түшүнүктөр жогорудагы мүнөздө болбоого тийиш.

IV. Эмне кызык

Токтогулдун 100 жылдык юбилейине арналып чыккан эки том-
дугунда ушул «Эмне кызык» деген наам менен берилген бул ырдын 
негизги тексттери (ыр жолдорунун көпчүлүгү) акындын 1938-жылы 
чыккан алгачкы ырлар жыйнагында «Токтогулдун терме ырлары» 
деген циклде жарыяланган2. Анда ушул цикл 138 ыр жолунан турган, 
бирок азыркы биз бөлүп карай турган «Эмне кызыктын» мотивинде-
гилери 36 гана ыр жолу болгон.

1940-жылы басылып чыккан эки китептин биринчи томунда бул 
ыр «Эмне кызык» деген наам менен 36 ыр жолу көлөмүндө берил-
ген3. Ырдын наамы да юбилейлик комиссия жана жыйнактын ред-
коллегиясы тарабынан коюлган.

Мына ошол редакция боюнча бул чыгарма Токтогулдун 1950-, 
1954-, 1956-жылдарда чыккан жыйнактарына басылып келген жанр 
1964-жылы чыккан Токтогулдун эки томдугунун биринчи томуна 34 
ыр жолу көлөмүндө киргизилген. Ушул томдун аягында берилген 
комментарийде Ж. Таштемиров мындайча көрсөтөт: «Азыркы текст 
1940-жылкы жыйнак боюнча алынып, фондудагы материалдардын 
негизинде жаңыдан эки сап ыр кошулду жана Токтогулдун «Санат-
насыят ырларынын» циклине киргизилди»4.

Бирок бул комментарийде кайсы «эки сап ыр» кошулгандыгы 
жөнүндө маалымат жок. Анткени менен мурунку текстке караганда 
4 ыр жолу кыскартылып, 2 ыр жолу жаңыдан кошулгандыгы текстти 
салыштырууда көрүндү. Азыр ошол тексттин тарыхына өтөлү.

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 51-бет; Токтогул. Фрунзе, 1950, 135-бет.
2 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 72–73-беттер.
3 Токтогул. Ырлар. 1 китеп. 1940, 49–50-беттер.
4 Токтогул, 1-том, 73-74-беттер.



440 

1938-жылы жарыяланган китепте бул ырдын мотивиндеги текст 
мындайча башталган эле:

1. Күрбөң-күрбөң жүгүртүп,
2. Күлүктү минсең бир кызык.
3. Айдалыңды кубантып
4. Асылды кийсең ал кызык1.

Мына ушул редакция 1940-жылы чыккан биринчи китепке өз-
гөртүүсүз басылган2 жана 1950-жылы чыгарылган китепке да өзгөр-
түүсүз жарыяланган3. Бирок 1956-жылы Д. Сулайманов тарабынан 
түзүлүп басылган жыйнакта:

1. Күрпөң-күрпөң жүгүртүп
2. Күлүктү минсең бир кызык.
3. Айдалыңды кубантып
4. Асылды кийсең ал кызык4, –

болуп өзгөртүлгөн. Жыйнактын аягындагы комментарий өңдөнгөн 
эскертүүлөрдө строфанын жаңы редакциясы жөнүндө түзүүчү эч 
кабар бербейт.

Биздин оюбузча бул көрүнүш жөнөкөй гана түзүүчүнүн эрки 
менен киргизилген редакциялык өзгөртүү окшойт. Бирок муну ушул 
бойдон калтырууга болбойт эле. Ошон үчүн 1964-жылы басылган эки 
томдуктун биринчи томунда ушул строфанын 1-ыр жолунун тексте 
кайрадан мурунку калыбына келтирилген да, төмөндөгүчө берилген 
жана 5-, 6-, ыр жолдору кошулган:

1. Күрбөң-күрбөң жүгүртүп,
2. Күлүктү минсең бир кызык.
3. Ай далыңды кубантып,
4. Асылды кийсең ал кызык.
5. Адырма-адыр оттотуп,
6. Айдап жүрсөң мал кызык.
7. Азамат эрге табылса,
8. Айнектей сулуу жар кызык5

Мындагы курсив менен берилген эки ыр жолунун кайдан алынып 
кошулгандыгы комментарийден көрүнбөгөндүктөн, алардын дарегин 
издеп табуу азырынча мүмкүн болбой жатат. Негизинен алганда бул 
эки ыр жолунун мааниси жалпы эле Токтогулдун чыгармаларынын 

1 Токтогулдун ырлары. 1938, 72-бет.
2 Т о к т о г у л .  Ырлар, 1-китеп, 1940, 49-бет.
3 Т о к т о г у л. Чыгармалар жыйнагы, 1950,35-бет.
4 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы, 1956, 25-бет.
5 Токтогул, 1-том, 73-бет.



441

мотивдеринен алыс эмес. Патриархалдык-феодалдык мамилелердин 
коомдук турмушта жана экономикада өкүм сүрүп турган доорлорун-
да мал күтүү маселеси көп кишинин идеалы болгон эле. Бирок ушул 
ыр жолдорунун кайдан келгендигин дагы издеп көрүү милдети турат. 
Антпесе, идеясы туура келет деп эле бир автордун ырына «жамачы 
сала бериш» илимий негиздеги эдициянын принцибине эч жатпайт.

Ал эми чыгарманын 1-сабындагы «Күрбөң-күрбөң жүгүртүп» 
деген туюнтманы кайра калыбына келтирүү түзүк иш болгон. Кыр-
гыздарда «күрпөңдөп» жүгүрдү деп сүрөттөө чурканга эби келбей, 
ыкчам жүгүрө албай бараткан адамга же малга карата айтылса керек 
эле. «Күрбөң» жүгүргөн малдан, айрыкча жылкыдан, анын бүткөн 
боюнда күч бар экени, күүлүү чуркап бара жаткандыгын элестетмек-
чи. Ошон үчүн Токтогулдун өзүнө таандык болуп эсептелген дагы 
бир ырда да:

Күлүк элем талыбай
Күрбөң-күрбөң жүгүргөн1, –

болуп берилген.
Ал тургай Эсенаман акын менен Жеңижок (Өтө) акындын Талас-

тагы айтышуусунда да эки мертебе ушул түшүнүк кайталанат. Анын 
биринде Эсенаман өзү жөнүндө мындайча айтат:

Күрбөң-күрбөң жүгүргөн, 
Күлүгү болом жылкынын 
Күндө топко сайраган 
Күкүгү болом ырчынын2 

Экинчи мертебе ошол эле Жеңижокко казактын Майкөт акыны 
жөнүндө төмөндөгүчө айтат:

Күрбөң-күрбөң жүгүрүп,
Күүлөнүп буту бүгүлүп,
Күлүгүң келди жол бергин.
Күлүктөй Майкөт бириң бар,
Балам күнөкөр болбой кол бергин3

Буга караганда К. Акиев менен Ж. Таштемировдун редакцияла-
ры Д. Сулаймановдукуна караганда чындыкка жакын, жүйөлүү экен-
диги көрүнүп турат. Бирок К. Акиевдин өзүнүн бир ырында ушул эле 

1 Токтогулдун ырлары. Фрунзе-Казан, 1938, 67-бет.
2 Эсенаман менен' Жеңижоктун айтышуусу; ТАИнин фондусу инвк. № 393, № 2-блокнот, 

9-бет. (Бул кол жазманы К. Акиев тапшырган),
3 ТАИнин фондусу, инв. № 393, № 2-блокнот, 14-бет. (Бул жерде кол жазманын орфографиясы 

жана пунктуациясы сакталды. – М. С. ) .



442 

сөз Ш. Садыбакасовдун редакциясында кезигет. Аксыдагы Артык-
бай деген той ээси: – не Калык мындайча ырдаган экен:

Күрпөң-күрпөң жүгүртүп,
Күлүгүн күндө тердеткен.
Күүсүнө келип турат деп,
Күрмөк күрүч жемдеткен.1 

Мында да «күрпөң жүгүрүш» күлүк жылкыга тиешелүү болуп 
айтылып жатат. Бирок бул учур деле «Кыргызстан» басмасынын 
редакторлорунун иши болууга керек. Бул текстти дааналап такташ 
үчүн Калык Акиевдин архивин карап көрүүгө тийиш элек. Ал архив 
азырынча кол жетээрликте эмес. «Эмне кызык» наамындагы чыгар-
манын варианттары В. С Виноградов тарабынан 1940-, 1956-жылдар-
да К. Акиевден, Алымкул Үсөнбаевден жана Атай Огонбаевден ко-
муздун коштоосу менен дискографка жана магнитофонго жазылган2. 
«Музыкальное наследие Токтогула» деген китепке Калык Акиевден 
жазылган варианттын бир үзүндүсү келтирилет. Ал мындайча:

1. Күрпөң-күрпөң жүгүртүп
2. Күлүктү минсең (?) бир кызык
3. Айдалыңды кубантып
4. Асылды кийсең бир кызык 
5. Азамат эрге табылса
6. Айнектей сулуу жар кызык
7. Кара көз сулуу кыз сүйсөң
8. Жашчылыгың бир кызык3.

Бул жерде жогоруда келтирилген тексттен кээ бир айрымалар 
бар экендиги көрүнүп турат. Биринчиден, ырдын (үзүндүнүн) текс-
тинин 2-сабында «минтсең» деген сөз түшүнүксүз болуп турат. Чын-
дыгында бул сөз «минсең» деген эле сөз болушу керек эле. Болжолу 
В. Виноградов кыргыз тилин жакшы билбегендиктен дискографта 
жазылган сөздөрдү расшифровать эткенде бул сөздүн угулушу даана 
болбогондуктан ушундай жазып койсо керек. Анын маанисин чеч-
мелеп айтып берүүгө бул китепти басмага даярдап жаткан учурда эч 
кимден консультация ала алган эмес (бул жөнүндө музыка изилдөө-
чү бир нече жолу эскертет4). Ошондуктан ал сөз жаңылыш жазылган 

1 К. А к и е в ,  Баскан жол, 114-бет.
2 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула. М., 1961. стр. 135–142.
3 Ошондо, 137-бет (бул жерде В. Виноградовдун орфографиясы жана пунктуациясы сактал-

ды. – М. С.).
4 В. В и н о г р а д о в .  Музыкальное наследие Токтогула, 1961, 310-бет («Настурк күү» жана 

«Айдыраалынын көйрөң күү» деген чыгармаларга берилген эскертүүнү караңыз.



443

бойдон калган сыяктанат. Ал эми «Күрпөң-күрпөң жүгүртүп» деген 
биринчи ыр жолу жөнүндө да ушуну айтууга болот 1.

Ушул чыгарманын текстин тактоого байланыштуу анын А Үсөн-
баевден жана А. Огонбаевден жазылган варианттарын салыштырып 
көрүүгө тийиш элек. Бирок В. Виноградов бул эки текстти расшиф-
ровать эте албай койгондуктан китепте эч кандай тексттүү материал 
келтирилбеген2. Келечекте В. Виноградовдун жазып алган материал-
дарына кайрылыш ар бир изилдөөчүнүн ыйык милдеттеринин бири 
болуп эсептелмекчи.

«Эмне кызык» аттуу ырдын К. Акиев жазып берген вариантын-
да үчүнчү строфа 1964-жылы жарыяланган эки томдуктун 1-томунда 
төмөндөгү редакцияда берилген:

Эмгек этип жашыңдан,
Элге жаксаң эң кызык.
Эки курбу баш кошуп,
Эркелешсең сен кызык.
Эриккенге сүйөлөшүп,
Элестешсең тең кызык.
 22. Эл чогула келгенде
23. Элиришке мен кызык3.

Ушул эле строфа 1938-жылда чыккан жыйнакта мындайча ба-
сылган экен:

Эмгек этип жашыңдан 
 Элге жаксак эң кызык.
Эки курбу баш кошуп,
Эркелешсең сен кызык.
Эриккенче сүйүшүп,
Элестешсең тең кызык.
Эл чогула келгенде
Элиришке мен кызык4.

Ал эми Токтогулдун 1940-жылда жарыяланган эки китебинин 
биринчисинде ошол строфа төмөндөгүчө басылган:

Эмгектенип жашыңдан,
Элге жаксаң эң кызык.
Эки курбу баш кошуп,
Эркелешсең сен кызык.

1 Ошондо» 137-бет.
2 Ошондо, 305-бет.
3 Токтогул, 1-том, 73-бет.
4 Токтогулдун ырлары, 1938, 72-бет.



444 

Эриккенче сүйүшүп,
Элестешсең тең кызык
Эл чогула келгенде
Элиришке мен кызык1.

Мына ушундай редакция 1950-жана 1956-жылы чыгарылган 
жыйнактарында толук сакталган 2.

Жогоруда үч эдициядан келтирилген үч үзүндүдө бир эле стро-
фанын үч редакциясы (вариациясы) бар экендигин көрдүк. Чынды-
гына келгенде ошол үчөөнүн бирөөнү гана толук бойдон кабыл алуу-
га болот деп ойлобуз. Анткени алгачкы жарыяланган текстте (1938-
жылы чыккан жыйнакта) 15-ыр жолундагы «Элге жаксак эң кызык» 
деген туюнтмадагы этиш сөз («жаксак») көптүк түрүндө айтылып 
калган, ал эми калган ыр жолдорундагы каалоо этиштердин баары 
(уйкаш жол башында түзүлгөндөгү этиштер: «эркелешсең, элестеш-
сең») жекелик түрүндө айтылып жатат. Биздин болжолубузда ошол 
«жаксаң» деген сөз типографиянын катасы боюнча гана «Н» тамга-
сынын ордуна «к» басылып калган окшойт. Себеби ырды жазып бе-
рүүчү мындай логикалык жаңылыштык кетирмек деп шек саноого 
негиз жок.

1938-жылда чыккан жыйнактагы бул ырдын 14-сабында; «Эмгек 
этип жашыңдан» деген түшүнүк да 1964-жылы басылган 1-томдо өз 
калыбына келтирилгенин белгилөө керек.

1964-жылда чыккан биринчи томдогу 20-ыр жолунда «Эриккен-
че сүйлөшүп» деп айтылган түшүнүк да ушул редакция боюнча кал-
тырууга тийиш. Бирок бул өзгөртүү киргизүүнүн жүйөсү эч жерде 
көрсөтүлгөн эмес. Экинчи жагынан алганда Токтогул «сүйүшүү» жө-
нүндө ар кайсы чыгармадарында айткандары бар, анткени менен бул 
өзүнчө тема, өзүнчө бир мотив катары каралышы керек.

Мындан сырткары, ушул эле чыгарманын ар түрдүү жыйнак-
тардын бысылышында 1938-жылда чыккан китептин тексти боюнча 
8-ыр жолунун дагы анчалык маанилүү эмес өзгөрүшүн көрөбүз.

1938-жылдагы жыйнакта:
Жакшы ат минип кубанып,
Жалындуу жүрөк чыңдалып.
Жарашыктуу кийинип
Жагалданып сыланып
Жашыл жибек, шай көйнөк

1 Т о к т о г у л. Ырлар. 1-китеп, 1940, 49-бет.
2 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы, 1950, 35-36-беттер;  Т о к т о г  у л  С а т ы л г а н о в. 

Чыгармалар жыйнагы, 1956, 25-бет..



445

Жароокер сулуу кыз сүйсөк
Жашчылыгың бир кызык,1 –

деген редакцияда берилген.
Ушул эле текст 1940-жылы басылган эки китептин биринчисин-

де 8-ыр жолу «Жалындуу жүрөк чындалып» болуп сакталган2. Бирок 
1950-жылы Т. Үмөталиев тарабынан даярдалган жыйнакта 8-ыр жолу 
«Жалындуу жүрөк чыңалып»3 болуп оңдолгон. Андан кийинки басыл-
ган Токтогулдун чыгармалар жыйнактарынын баарында ушул редакция 
сакталган. Ошол ыр жолундагы бир сөздүн мынчалык өзгөрүшү текстке 
маани жагынан эч таасир тийгизбейт. Себеби мында атоочтон («чың») 
буйрук этиш жасоочу мүчө («-дал», «-ал») ушул сөзгө семантикалык 
мазмуну боюнча эч өзгөртүү киргизе албайт эмеспи. Ошондуктан бул 
ыр жолунун эки редакциясы тең колдонула бериши ыктымал, муну ко-
кусунан кеткен ката гана деп эсептөөгө мүмкүн. Анткени менен текс-
тологиялык принцип боюнча биринчи басылышындагы редакцияны 
(«Жалындуу жүрөк чындалып») сактоо ылайыктуу болор эле.

Бирок баарынан түшүнүксүз нерсе ушул ырдын эң соңку купле-
ти 1964-жылы басылган эки томдуктун 1-томунда түшүп (кыскарып) 
калганында турат. Атап айтканда, 1938-жылы алгачкы жарыяланган 
жыйнакта мындайча куплет строфа бар экен:

Келин, кыздын көркүнө
Айт, айбашы күн кызык.
Кожо, молдо эшенге
Орозо, намаз дин кызык4.

Ушул строфа акындын 1940-, 1950-, 1956-жылдарда чыккан жый-
нактарында сакталган5. Ал эми 1964-жылдагы басылыштын 1-томун-
да ошол строфа түшүп калган. Бул жөнүндө комментарийлерде дагы 
эч маалымат жок.

Ошентип Токтогулдун «Эмне кызык» деген ырында эң соңку 
строфанын кыскартылып калышы туура болмок эмес. Эгерде андай 
кыла турган болсок, Токтогулдун айрым ырларында кездешкен 
диний ишенимдин кээ бир жактарын туюндурган сөздөрдү сызып 
таштоо керек эле. Буга болсо эч ким жол бербестиги түшүнүктүү. 
Деги эле ошол строфаны сөзсүз кыскартуу зарыл болуп эсептелген 
күндө да ага аргумент керек болучу жана ал аргумент окурмандарга 

1 Токтогулдун ырлары, 1938, 72-бет.
2 Т о к т о г у л .  Ырлар, 1-китеп, 1940, 49-бет.
3 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы, 1950, 35-бет.
4 Токтогулдун ырлары, 1938, 73-бет.
5 Т о к т о г у л  Ырлар 1-китеп, 1940, 49-бет, 'Токтогул. Чыгармалар жыйнагы, 1955, 25-бет.



446 

маалимделүүгө тийиш эле. Биз жогоруда сөз кылып отурган текстке 
тиешелүү материалдарда мындай аракет байкалбайт.

Жалпысынан алганда белгилүү автордун өзүнүн чыгармасы бол-
сун же башка бирөөнүн ал тарабынан жазылып (айтылып) берилген 
чыгармасы болсун, анын текстин бөлүп жарып жарыялоо же изилдөө 
жарабаган маселе болуп эсептелет. Ушундай фактыларга байлашын-
туу советтик текстология илиминде кабыл алынган жоболордун би-
рине кайрылып көрөлү.

Көрүнүктүү советтик окумуштуу-текстолог Д. С. Лихачев, өзү-
нүн жалпылоочу мүнөздөгү баалуу эмгегинде биз козгоп жаткан ма-
селени мындайча карайт:

«Главный методический принцип современной текстологии сос-
тоит в том, что история текста произведения изучается не в разроз-
ненных «чтениях» его отдельных мест, а как единое целое. Анализ 
отдельных разночтений и чтений текста ведётся не изолированно 
в каждом отдельном случае и не для формального восстановления 
«первоначального», авторского чтения, а послойно, в составе кон-
текста с целью изучения истории текста, установления всех этапов 
его жизни. Изменение одного места текста ставится в связь с однов-
ременными изменениями других. Связь между отдельными измене-
ниями текста устанавливается через их общее объяснение в личности 
творца текста (автора, соавторов и редакторов) его идей, убеждений, 
психологии, художественного вкуса и пр.»1.

Бул жерде биз келтирген узак үзүндүдөгү талап жалаң гана тексто-
логдорго гана тиешелүү болбостон, чыгармалардын тексттерин жарыя-
лоочу басмада иштеген кызматкерлерге да түздөн-түз тиешелүү. Бирок, 
биздин Кыргызстандагы эдиция тажрыйбасында мындай маселе чечил-
мек тургай, али карала да элек экендиги өкүнүчтүү. Ошон үчүн, биздин 
жыйнак түзүүчүлөрүбүз, айрыкча редакторлорубуз «колум билеттикке» 
сала берет да, автордун чыгармачылык процессте иштелип чыккан оюн, 
поэзиянын мазмундуу деталдарын, композициялык мааниси бар жаг-
дайларын же ички мотивдерин каалашынча алмаштырып, кыстартып 
коё беришет. Мындай көрүнүштөр Токтогулдун поэзиялык мурасын 
басып чыгаруу ишине да орун алгандыгын байкайбыз.

V. Насыят
Бул чыгарманын тексти алгачкы иретте 1938-жылы басылган ки-

тепте «Токтогулдун үгүт ырларынын бир бөлүмү» деген наам менен 
138 ыр жолу көлөмүндө жарыяланган 2. Ыр түзүлүшү жана мазмуну 

1 Д. С. Л и х а ч е в. Текстология. Краткий очерк. М,–Л., 1964, стр. 6.
2 Токтогулдун ырлары, 1933, 79–84-беттер.



447

жагынан бул ыр кадимки эле санат-насыят түрүндөгү дидактика-
лык чыгармалардан болуп эсептелет. Ошону менен катар бул ырдан 
акындын дүйнөгө көз карашын, көркөмдүк табитин жана идеалдарын 
да кененирээк байкоого мүмкүнчүлүк бар. Токтогулдун 75 жылдык 
юбилейине даярдык көрүү мезгилинде 1940-жылы, чыгарылган ки-
тептердин биринчисинде 140 ыр жолу көлөмүндө «Насыят ырлар» 
деген наам менен басылган1. Акындын андан кийинки жылдарда жа-
рыяланган жыйнактарында ушул өлчөм сакталган2, бирок «Насыят» 
деп ат коюлган. Ал эми 1964-жылы чыккан эки томдуктун биринчи 
томунда 138 ыр жолу көлөмүндө ошол эле наам менен басылган3, б. 
а. алгачкы жарыяланган, тексттин көлөмү кайра калыбына келтирил-
ген. Коментарийлерде «айрым сөздөр, айрым жолдор оңдолду», – деп 
эскертүү берилген, бирок кайсы сөз, кайсы ыр жолу экени белгисиз.

1938-жылы жарыяланган китепте жана андан кийинки жыйнак-
тардын баарында бул ыр төмөндөгү строфа менен башталат:

Дениң соодо эринбей,
Бекерликке берилбей.
Эпкин менен жумуш кыл
Эринчээк жалкоо дедирбей4.

Бул строфа 1940-жылы чыккан китепте өзгөртүүсүз сакталган. 
Ал эми 1950-жылда Т. Үмөталиев тарабынан түзүлгөн жана редак-
цияланган жыйнакта ушул строфа мындайча редакцияланып жибе-
рилген жана ага эскертүү берилген эмес.

Дениң соодо эринбей,
Бекерликке берилбей,
Эркиң менен жумуш кыл,
«Эринчээк жалкоо» дедирбей5

Мына ушул редакция боюнча 1956–1964-жылдарда чыгарылган 
жыйнактарда бул строфа эч өзгөртүүсүз жиберилген 6.

Сөздүн чындыгын айтканда, Т. Үмөталиев бул строфаны редак-
циялоодо кокусунан эле жаңылыштык кетиргендир, тексттин маани-
сине үңүлүп кире баамдаган эместир. Ошол жаңылыштыктан кийинки 
эдицияларда механикалык жол менен кайталана берилиши өкүнүчтүү. 

1 Т о к т о г у л. Ырлар, 1-китеп, 1940, 53-57-беттер
2 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы, 1950, 205-209-беттер; То к т о г у л  С а т ы л г а н о в . 

Чыгармалар жыйнагы, 1956, 204-206-беттер.
3 Т о к т о г у л .  Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1-т., 1964, 83-91-беттер.
4 Токтогулдун ырлары, 1938, 79-бет.
5 Т о к т о г у л .  Чыгармалар жыйнагы, 1950, 205-бет.
6 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в .  Чыгармалар жыйнагы, 1956, 201-бет. Т о к т о г у л ,  Чыгар-

маларынын эки томдук жыйнагы, 1-т., 1964, 83-бет.



448 

Бирок негизинде ошол жыйнакты түзүүчүлөр Т. Үмөталиевдин жаңы-
лыштыгын аргасыздан кайталашкан. Ошол жаңылыштык төмөндөгү 
жагдайлардан келип чыгып жатат. Биринчиден, бул ыр 1940-жылдан 
тартып Токтогулдун поэтикалык мурасынын жыйнактарын түзүүчүлөр 
жана изилдөөчүлөр тарабынан акындын өмүрүнүн алгачкы мезгилине 
тиешелүү деп эсептелип жүрөт. Эгерде андай болсо, ушул чыгармада 
акындын ошол доордогу тиричилик тажрыйбасы, дүйнөгө көз кара-
шы жана өзү аралашып жүргөн чөйрөсүнүн адамкерчилик катнаштары 
(байланыштары) чагылдырылыш керек эле. Ал эми Токтогулдун бала-
лык жана жигиттик доорундагы тиричилик тажрыйбасы эмнелерге бай-
ланыштуу болмок? Токтогулдун эс тарткандан .баштап малай жүрүшү, 
ата-энесинин өмүр бою жалданып кара оокат үчүн эмгектениши жана 
ага туугандарынын да эптеп жан сактап жүргөн абалдары, койчу-колоң-
дордун, жатакчылардын эрксизден мээнет тартып өмүр өткөргөн тары-
хы алар эмес, байлардын балдарынын дале малайларча жүрүшү – мына 
ушулардын баары болочок нускалуу адамдын көкүрөгүнө дат болуп 
калгандыгы ачык жана ошол кырдаалдар, мотивдер Токтогулдун көпчү-
лүк чыгармаларына из калтыргандыгы көрүнүп турат. 

Экинчиден, Токтогул жаш кезинде өзүнүн курбуларын жана 
санаалаштарын «эркиңер менен эмгек кылгыла», – деп үндөй алат 
беле? Албетте, андай болмок эмес. Же болбосо Токтогул сүргүн-
дөн мурун эле эмгектин азаттыгын эңсеген деп жоромолдосок туура 
келер бекен? К. Маркстын «Капиталынан» мурун коомдогу өндүрүм-
дүү эмгектин эркин болуу шарттарын илимий негизде эч ким далил-
дей албагандыгы белгилүү. Коомдук эмгек феодализм доорунда гана 
эмес, социализм курулуп бүткөн мезгилде да чыныгы эркин эмгек 
боло албайт, ар ким каалаган жумушун иштей албайт эмеспи.

Токтогул өзү саясий мотивдер менен сүргүндө болгондон кийин 
да, аң-сезимдүү революционерлер менен бирге жүрүп келгенден 
кийин да илимий теориялык деңгээлин азыркы мезгилдеги поэтика-
лык жыйнактарды түзүүчүлөрдүн же редакциялап чыгаруучулардын 
деңгээлине жеткире албагандыгы белгилүү жана мунун объективдүү 
себептери бар эле.

Демек, падышачылык заманында, патриархалдык-феодалдык 
мамилелер коомдук турмушта өкүм сүрүп турган доордо сабатсыз 
жаш жигит эмгектин эркиндиги жөнүндөгү проблеманы коё алат 
беле? Албетте, коё алмак эмес. Эмне жумуш иштесең да тез кыймыл-
да, энергияңды аяп эринбе, физический күч жумшабасаң денең да 
чыңалбайт, өнүгүү, өркүндөө токтоп калат деп элдин кылымдардан 



449

берки тажрыйбасынан улам айтуусу мүмкүн эле. Ушул тезис мындан 
кийинки строфада улантылат да, образдуу ой даанараак ачылат.

5. Эрдин күчү – сом темир,
6. Эритүүгө эр керек
7. Эч оокатың болбосо
8. Эгин айдоо жер керек,
9. Эр жигиттин белгиси
10. Эпчил болот термелеп1

Ошол «термелеп оокат кылышка умтулуу керек» деген идея тө-
мөнүрөөк жакта конкреттүү мисалдар аркылуу түшүндүрүлөт:

Эгин айдап, чөбүң чап,
Эмгегиңден пайда тап,
Азамат болсоң ак иштеп,
Аздыр-көптүр малың бак2, –

дейт, акын. Эми малыңды бакканда да «уурулукка малынбай», арзан 
асыралып көп төл бере турган «эчки бак», же болбосо, «Үңкүйүп 
үйдө жатканча, ит агытып сал капкан», – деп үндөйт.

Эгерде Токтогул жайынча гана «эркин менен жумуш кылып, анын 
үзүрүн көр», – деп айткандыр десек, анда акын «малайларды да жакшы 
иштөөгө» үндөгөн болор эле. Мында сөз жалданып иштөөдөн ошол 
доордо кантип амал табуу жөнүндө болуп жатат. Мына ошон үчүн акын:

«Карыздар болбо, эр жигит,
Көтөрмөгө бурулуп»3

деп, андан ары мунун зыянын да көрсөтөт:
«Карыздар болсо сүткорго,
Бардык малын сүт кылат:
Бир жылда эки туудуруп,
Жарым сомун бүт кылат.
Убагында бербесек,
Бийге салат тыткылап,
Бий-болуштар башыңан 
Арылбаган жут кылат»4.

Башка сөз менен айтканда, сүткорго карыз болсоң, берген сааны 
же унаа күчү үчүн иштесең, андан түбү барып малай болосуң, башы-
ңан жут кетпейт, – деп жатат акын. Ошондуктан, бул ырды эркин эм-
гекти көксөгөн, өндүрүштөгү тең укуктуулукту, азаттыкты самаган 

1 Т о к т о г у л .  Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1 т. 1964,83-бет.
2 Ошондо
3 Ошондо, 84-бет.
4 Т о к т о г у л .  Чыгармаларынын эки томдук жыйнагы, 1 т. 1964,85-бет.



450 

даражага көтөрүүнүн зарылдыгы жок экени түшүнүктүү. Бул сыяк-
туу «редакциялык» өзгөрүүлөрдү Токтогулдун поэзиялык мурасын 
илимий мүнөздө кайра бастырууда эске алууга керек.

* * *

Макаланын көлөмүнө байланыштуу бул жерде Калык Акиевден 
жазылган Токтогулдун айрым чыгармаларынын гана тексттериндеги 
редакциялык айрымачылыктар жөнүндө сөз болду. Улуу акындын мын-
дан башка чыгармаларынын тексттеринин өмүр сүрүү тарыхын дагы 
даректеп көрүү келечектен атайын изилдөөлөрдөн күтүлө тургандыгы 
шексиз. Ошондой болсо да, жогоруда каралган тексттерге байланыштуу 
төмөндөгүдөй корутунду мүнөздөгү пикир айтууга туура келет.

1. Токтогулдун поэзиялык мурасын жыйнап, жалпы элдин кен-
чине айландырууда анын жакын шакирттеринин бири Калык Акиев 
зор эмгек сиңиргендиги көрүнөт.

2. Калык Акиев тарабынан Токтогулга тиешелүү деп берилген 
тексттер мазмуну жана формасы жагынан автордун алгачкы идея-
сына (авторский замысел) жакын экендиги байкалат. Анткени алар 
тема жана мотивдери жагынан, көркөм каражаттары жагынан Ка-
лыктын өз чыгармаларында кездешпейт, ал эми айрымдары Токто-
гулга тиешелүү деп башка кишилер берген тексттерге үндөш чыгат, 
кээ бирлери сөзмө-сөз окшош чыккан учурлар да кездешет. Мунун 
себебин Калык өзү Токтогулга жакын шакирттердин бири болгон-
дугунан издөө керек жана Калык Акиев берген тексттерди мүмкүн 
болушунча бузбай сактоону камсыз кылуу керек. Бул пикир төмөн-
дөгүдөй жүйөлөргө негизделүүгө тийиш. Биринчиден, бизге Токто-
гулдун поэзиялык мурасынан кабар берген шакирттери (өзүлөрүнүн 
көркөм чыгармалары бар болгону менен) поэзиялык уңгусу жагынан 
Токтогулдан бай болушкан эмес. Муну алардын өзүлөрүнүн чыгар-
малары жана Токтогулга баа бериши көрсөтүп турат.Ошондуктан ал 
шакирттерине Токтогул «ыйык» касиети бар адам болуп сезилген, 
анын сөзүн «бекем кармап» жүрүүнү шакирттери сыймык катары кө-
рүшкөн. Ошон үчүн алар Токтогулдан үйрөнгөндөрүн «төкпөй-чач-
пай» аткарып берүүгө умтулушкан. Муну Тоголок Молдонун, Калык 
Акиевдин, Алымкул Үсөнбаевдин, Атай Огонбдевдин жана башка-
лардын эскермелеринен даана сезүүгө болот.

Экинчиден, Токтогулдун конкреттүү фактыларга байланыштуу 
чыгармалары (арноолору, айтыштары ж. б.), айрыкча акындын керт 



451

башына, жекече өмүрүнө тиешелүү мотивдер (сүргүнгө айдалуу, 
жалгыз баласынан ажыроо, Эшмамбет ырчы менен сүргүндөн кийин 
учурашуу ж. б.) анын шакирттеринин эч кимисинин биографиясын-
да кездешпейт, алардын тиричилик жана көркөм чыгармачылык таж-
рыйбасынан өткөн эмес, демек, ошолор Токтогулдун тигил же бул 
ырларын, айтыштарын айтып (жазып) берип жаткан учурда көркөм 
чыгармачылык процесс, чыгармачылык ой толгонуулар (сөздүн тар 
маанисинде түшүнгөндө) – эч кимисинде кайталанышы мүмкүн эмес 
эле. Андыктан Токтогулдун шакирттери анын чыгармаларын жазып 
берүүдө укканын уккандай кайталоого аракеттенишкен болсо керек.

Үчүнчүдөн, Токтогулдун шакирттери анын өзү менен узак уба-
кыт бою бирге жүрүшкөн, тигил же бул чыгармасынын жаралышы-
нын же бир нече мертебе кайталанып аткарылышынын күбөсү бо-
лушкан. Ошондуктан улуу акындын чыгармаларынын көпчүлүгү ша-
кирттеринин көкүрөгүнө жөн эле жат болуп калышы ыктымал болу-
чу. Ошентип, өзүлөрү мурда кайталап аткарып жүргөн чыгармалар 
кийин жазып берүү убактысында көңүлдөрүндөгүдөй бойдон кете 
бериш мүмкүн эле.

Ал эми Токтогулдун айрым шакирттеринен жазылган кээ бир 
чыгармаларынын текстуралдык айрымалары бул улуу акындын өзү-
нүн мурасындагы көп варианттуулук менен түшүндүрүлүүгө тийиш. 
Мисалы, Эшмамбеттин Токтогул менен учурашканындагы айтыш 
К. Акиевден да, А. Үсөнбаевден да жана К. Досуевден да жазыл-
ган1. Текст жагынан үчөөнүкү үч башка (мотивдери бирдей болго-
ну менен). Бул көрүнүш Токтогул өзү жана Эшмамбет ушул айтыш-
ты ар түрлүү вариантта кайталап аткаргандыктан жана үч шакирти, 
аларды өз-бетинче жаттап калгандыгына байланыштуу болуу керек. 
Ошондой болсо да, бул айтыштын үч вариантында тең козголгон мо-
тивдерде окшоштук да бар: эки акын бири-бири менен кезигишүүнү 
самап жүрүшкөнү, сүргүнгө айдалгандардын амандыгын жана башы-
на түшкөн кордуктарын санактап суроо, ошол суроолорго санактап 
жооп кайтаруу, Токтогулдун үй-бүлөөсүнүн абалын билбей койгон-
дук үчүн Эшмамбетке таарыныч ж. б. мотивдер К. Акиев, А. Үсөн-
баев жана К. Досуев берген үч вариантта тең кайталанат. Демек мын-
дай учурлар Токтогулдун өзүнчө традициясы бар экендигин билди-
рет жана аны бүткүл колдо бар материалдардан ылгап алуу иши бо-
лочок текстологиялык изилдөөнүн милдети экенин айкындайт.

1 Ж. Б ө к ө н б а е в .  Токтогул менен Эшмамбет. «Ленинчил жаш», 1939, 29-ноябрь.



452 

Мадылбек Сырдыбаев

КОРГОЛ ДОСУЕВДЕН ЖАЗЫЛГАН ТОКТОГУЛДУН 
ПОЭТИКАЛЫК ЧЫГАРМАЛАРЫ1

Кыргыз элинин адабияты менен искусствосундагы көрүнүктүү 
фигура болуп таанылган Токтогулдун поэтикалык жана музыкалык 
чыгармаларынын баары өз оозунан жазылып калбагандыгы өкүнүчтүү 
иш. Ал эми аларды жыйноо, үйрөнүү маселеси кыргыз адабиятчыла-
рынын алдындагы орчундуу маселелердин бири болуп эсептелет.

Автордун өз оозунан убактысында жазылып калгандары жокко 
эсе болгондуктан, Токтогулдун чыгармалары текстологиялык жу-
муштарды арбын талап кылат жана Токтогулдун замандаштары 
тексттерди жыйноо, изилдөө иштерине толук тартылбай жүргөндү-
гү ишти дагы кыйындатып жатат. Ага карабастан улуу акындын му-
растарын калктын баарынын энчисине айландырууга аракеттенүүгө 
тийиш экендигибиз талашсыз маселе.

Советтик илимдин өкүлдөрүнүн, адабиятчылардын, тексттерди 
жыйноо, изилдөө боюнча бай тажрыйбасы бар.

Марксизмдин-ленинизмдин классиктеринин чыгармаларын басма-
га даярдоодо көп текстологиялык жумуштар жүргүзүлүп, мурда белги-
сиз болуп келген бир кыйла чыгармалар илимий негизде жыйнактарга 
кошулду жана революциядан мурунку цензуранын шарттарында бу-
зулган тексттер кайра калыбына келтирилди. Орус адабиятынын изил-
дөөчүлөрү тарабынан иштелген «Пушкинский временник» аттуу жый-
нактар, «Литературное наследствонун» алтымыштан ашык томунун 
чыгышы, Лермонтовдун, Гоголдун, Некрасовдун чыгармачылыктары-
на арналган «Статьи и материалы» сериясындагы жыйнактар ж. б. көп 
сандаган илимий эмгектер адабият таануу жана тил илимдерин байыт-
ты. Адабий тексттерди канондоштуруу жагынан айрыкча байыркы орус 
адабиятын изилдөөчүлөрдүн жана орус былиналарын жыйноочулардын 
баалуу салымдарын белгилебей кетүүгө болбойт.

Текстология илиминде жалаң эле орус адабияты эмес, боордош 
советтик республикалардын адабий фронтторунда да бир кыйла изил-
дөөлөр жүзөгө ашырылды. Маселен, азербайжан адабиятынын клас-
сиги Низаминин «Искендер-наме» аттуу поэмасы жарыкка чыкты, 

1Академия наук Киргизской ССР. Труды института языка и литературы. Выпуск VIII - Фрунзе, 1957. 



453

өзбек адабиятынын негиздөөчүсү Алишер Навоинин «Жүрөктөрдүн 
сүйгөнү» аттуу поэмасынын тексти калыбына келтирилди. Көрүнүк-
түү советтик жазуучу жана адабиятчы Садириддин Айни тарабынан 
тажик адабиятынын классиктеринин чыгармаларын басмага даярдоо 
иштери жүргүзүлдү, жана казак акыны Абай Кунанбаевдин чыгарма-
лары илимий негизде басылып чыкты.

Кийинки жылдарда болуп өткөн текстология маселелери боюнча 
кеңешме1 жана Чыгышты үйрөнүүчүлөрдүн кеңешмеси2 бизде текс-
тология илимине бөтөнчө көңүл бурулуп жаткандыгын далилдеди 
жана ошону менен бирге мындан наркы тексттерди изилдөө метод-
дорун өркүндөтүү боюнча маанилүү көрсөтмөлөрдү берди.

Ал эми Токтогулдун мурастарын жыйноо жана бастыруу боюн-
ча да бир канча жумуштар жүргүзүлгөндүгүн эсепке албоо жарабас 
эле. Бул иште Токтогулдун юбилейлик комитети зор эмгек сиңир-
гендигин бөтөнчө белгилөө керек. Кийинки эле жылдардын ичинде 
«Казак жериндеги ырдын» Токтогулдун жыйнагына киргизилиши 
улуу акындын чыгармачылык таржымалын бир топ фактылар менен 
толуктап отурат. Ошондой болсо дагы Токтогулдун чыгармаларын 
жыйноо жана бастыруу ишинде олуттуу кемчиликтер бар экендигин 
эскертүүгө аргасызбыз. Баарыдан мурун юбилейлик комитетке түш-
көн материалдардын опурталдуу принцип менен текшерилгендигин 
айтуу керек. Ал комитеттин активдүү мүчөсүнүн бири акын Жоомарт 
Бөкөнбаевдин билдирүүсүнө караганда,3 ырлардын тексттери жана 
Токтогулдун өмүрүнө тиешелүү фактылар бир канча информатордун 
маалыматтарында дал келген жерлер гана Токтогулдуку болуп эсеп-
телген да, калгандары алынып ташталган. Ал эле эмес, ошол мате-
риалдардын басымдуу көпчүлүгү сакталбай калган. Бул принциптин 
туура эместиги төмөндөгү фактылар менен далилденет: биринчиден, 
Токтогул массанын алдында ырдаганда тематикага, жанрга чек кой-
гон эмес жана бир ырды кайталап берүүнүн ордуна аудиториянын 
таламына жараша башкача планда аткара берген;4 экинчиден, инфор-

1 «Совещание по вопросам текстологии», тезисы докладов, М., 1954. Д. С. Л и х а ч е в, – 
Некоторые новые принципы в методике текстологических исследований древне-русских лит. 
памятников, (Известия АН СССР, отд. ЛЯ, том. XIV, вып. 5, М.. 1955).

2 «Советское востоковедение» журналы, 1955, № 3 (кеңешме жөнүндө информация). 
 Ошонун өзүндө Е. О. Б е р т е л ь с т и н  макаласы.
3 «Советская Киргизия», 11 /XII 1940 ж. (Бөкөнбаевдин макаласы).
4 Кыргызстан Мамлекеттик Университетинин кыргыз адабият кафедрасынын илимий экспе-

дицияларынын материалдары, 1953-ж. № 6 дептер, К. Кыпчакбаевдин билдирүүсү.
 (Мындан кийинки кайрылууларда экспедиция барган жыл жана дептерлердин № көрсөтү-

лөт–М. С.).
 Ошонун өзүндө, 1955, № 16 дептер (Ы. Чомоновдун билдирүүсү) ж. б.



454 

маторлордун составы талант, жаш жана кесип жагынан ар түрдүү 
болгондуктан, алардын эсинде калган материалдардын сапаты жана 
көлөмү бирдей даражада болууга мүмкүн эмес эле; үчүнчүдөн, айрым 
ырларды Токтогул аткарып жатканда аз эле киши катышып калып, 
кийин зарылдыгы жок болгондуктан эч кимге кайталанып же өзгөр-
түлүп аткарылган эместир. Ошондуктан андай тексттер айрым гана 
адамдарга белгилүү чыгар.

Мына ушул себептер жана акыркы жылдарда Токтогулга авторлу-
гу тиешелүү деп жыйналган материалдар кыргыз адабият таануу или-
минде текстология маселелерин дурустап коюуну сунуш кылмакчы.

Жогоруда көрсөтүлгөндөрдүн бардыгы көп чыдамкайлыкты 
талап кылган эмгектер менен марксисттик-лениндик көз караштан 
туруп тарыхый ык менен мамиле кылуу жолу аркылуу гана адабий 
тексттердин нак өзүн калыбына келтирүүгө мүмкүн экендиги жөнүн-
дө айтып отурат.

Марксисттик диалектика окуяларды, нерселерди түшүнүү үчүн 
аларды өзүлөрү пайда болгон жана өнүккөн тарыхый шарттардын 
байланышында, ошол байланыштардын ички-тышкы себептерин 
эсепке алып текшергенде гана максатка жетүүгө мүмкүн экендигин 
үйрөтөт. Эгерде биз оозеки адабияттын чыгармаларын же айрым жа-
зуучулардын чыгармаларын үйрөнүү, изилдөө маселесин алдыбызга 
койгон учурда бул эрежелерди толук колдонбосок, анда теориялык 
жана практикалык каталардай сактана албасыбыз белгилүү. Ошон-
дуктан, текстология ишинде бизге кезигүүгө мүмкүн болгон факты-
лардын бардыгын аралаштырып туруп, кылкандуу дан эгиндерин 
сыркаарга салып сапырганчалык катуу сыноодон өткөзгөн учурда 
гана аздыр-көптүр канааттандырарлык натыйжага ээ болмокчубуз.

Ушул негизде Токтогул Сатылгановдун эл оозунан кийинки мезгил-
дерде жыйналган поэтикалык чыгармаларынын кайсынысынын автор-
го закондуу түрдө тиешеси бар экендигин же жок экендигин далилдөө 
үчүн ошол тексттерди айтып же жазып берген адамдардын өзүлөрүнүн 
жалпы деңгээлин, поэзияга шыктуулугун жана жөндөмдүүлүгүнүн да-
ражасын аныктоонун чоң мааниси болууга тийиш. Ал турсун, акындын 
керт башынын мыкты жана начар жактары ал өзү өскөн, тарбияланган 
чөйрөнүн фонунда бизге даанараак көрүнүүгө мүмкүн.

Мына бул саптарда биз Токтогулдун чыгармаларын жыйноодо 
көрүнүктүү кызмат кылган айтуучулардын бири Коргол Досуевдин 
Токтогулга тиешелүү деп берген материалдарынын канчалык баа-
луулугун аныктоого аракеттенүүнү максат кылып койдук.



455

Токтогул өзү массага өтө жакын болгондуктан жана анын чыгар-
малары өзү чыккан массанын үмүтүн, оюн билдиргендиктен, эл алар-
дын далайын үйрөнүп алган, бирок элдин баарынын таланты бирдей 
болбогондуктан, массада алардын сапат жагынан мыктылары гана 
сакталып калууга мүмкүн эле.1 Ал эми Токтогулдун окуучуларынын 
эсинде ал чыгармалардын сөзсүз арбыныраак бар болгондугу жый-
ноочулардын материалдарынан көрүнүп турат. Мунун себеби улуу 
акындын өзүнүн максатына, мүнөзүнө ылайык, окуучуларын чыгар-
малары менен дайыма тааныштырып жүргөндүгүндө болуу керек. 
Ошондой болсо да алар берген чыгармаларга сын көз менен анализ 
жүргүзүп чыкканда гана бизди тааныштырууга үлгүргөн Токтогул-
дун стилистикалык өзгөчөлүктөрү, көркөм сөз каражаттары сактал-
ган чыгармаларды таап алууга мүмкүнчүлүк түзүлмөкчү.

Коргол Досуевдин өзүнүн чыгармалары жөнүндө атайын жазыл-
ган макалада сөз козгоону зарыл деп таптык.

* * *

Улуу акын, композитор жана аткаруучу Токтогулдун эң жакын 
окуучуларынын бири болгондуктан, Коргол Досуев кыргыз адабият 
таануусуна эл ыр-күүлөрүн, айрыкча Токтогулдун музыкалык жана 
поэтикалык чыгармаларын бизге жеткиргендердин бири катары бел-
гилүү. Токтогулдун мурастарын жыйноочулар Коргол ырчыга дайы-
ма кайрылып келишкен жана кайрылмакчы. Биз азыр ошол Коргол-
дон жазылып алынган чыгармалардын канчалык баалуу экенин ана-
лиздөөгө аракеттенебиз.

Бизге белгилүү маалыматтарга караганда Корголдон Токтогул-
дун төмөндөгү чыгармалары жазылган:

1. Кербез
2. Карылык
3. Жаш кыял (Алымканга)
4. Аккан суу
5. Бапы калпа
6. Гүлдөп ал
7. Жерди көргөндө
8. Баласын угузгандагы жооп
9. Дыйканбайдын ашында
10. Найманбай менен-беттешкени

1 Б а л т и н  П. И., Токтогулдун «Алымканы» («Советтик Кыргызстан» № 7, 1955).



456 

11. Бүбү
12. Айдап жөнөгөндө
13. Эселбай
14. Сары барпы
15. Корголго
16. Чынарбай
17. Батырактардын чогулушунда
18. Коргол каракчыдан корккондо
19. Токтогулдун басмачылар жөнүндөгү ырлары
20. Токтогулдун колхоз жөнүндөгү ырлары.

(Бул тизмедеги ырлардын көпчүлүгү атайын жарыяланбагандык-
тан, аттары биз тарабынан шарттуу түрдө берилди).

Алгачкы алты ырды акын Жоомарт Бөкөнбаев 1938-жылы жазып 
алган. Алар азыр Кыргыз ССР Илимдер Академиясынын коомдук 
илимдер бөлүмүнүн кол жазмалар фондусунда сакталып турат.1 Алар: 
«Кербез», «Карылык», «Жаш кыял», «Аккан суу», «Бапы Калпа», 
«Гүлдөп ал».

1. Булардын ичинен «Кербез», «Карылык», «Жаш кыял» (Алым-
канга) жана «Гүлдөп ал» Токтогулдун юбилейлик жыйнагына кирги-
зилген,2 «Аккан суу» Жеңижок ырчыныкы катарында жарыяланган,3 
«Бапы Калпа» болсо үзүндү түрүндө Ж.Бөкөнбаевдин «Токтогулдун 
өмүрү» аттуу китепчесине жарыяланган.4

Жогоруда тизмеленгендердин ичинен «Кербез» Токтогулдун 
өмүр баяндык ырларынын бири болуп, анда акындын сүргүндө ба-
шынан өткөн окуялары жөнүндө айтылуу менен, ата мекенине кел-
гендеги кубанычы берилгендиги бизге белгилүү. «Карылык» болсо 
Токтогулдун кейиген маанайын түшүндүрөт деген Т. Үмөталиевдин 
пикирине биз кошула албайбыз.5 Анткени бул ырда жаш өмүрү башка 
доордо, башка шартта кыйноодо жүрүп өткөндүгүнө өкүнүү менен, 
ошол өмүр азыр келсечи деген тилеги жөнүндө айтат да, карылык 
менен жаштык бири-бирине оошпой турган закон ченемдүү кубу-
луштар экендигин кайра өзү түшүндүрөт. Ырдын аягы мен өлсөм да 
элим аман болсун деген ниет менен бүтөт. 

Мында жалаң эле кейүү эмес, чоң оптимисттик мүнөздүн көрү-
нүп тургандыгын белгилеген А. Токомбаевдин пикирине кошулуу 

1 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1242 (1358).
2 Токтогул Сатылганов, – Ырлар, Фрунзе, 1940 (39, 42, 58, 222-бет).
3 Л е н и н ч и л  ж а ш, 30-июль, 1938, № 170.
4 Бөкөнбаев, Чыгармал. II том, Фрунзе, 1953.
5 Токтогул, Фрунзе, 1950, 27-бет.



457

керек.1 Ал эми «Алымканга» («Жаш кыял») деген ыр Токтогулдун 
сүйүү лирикасынын эң бийик жери катары элге кеңири таралгандыгы 
жөнүндөгү сынчы жана адабиятчы П. И. Балтиндин кеңири талдоо 
жүргүзгөн макаласындагы2 пикирге толук кошулууга тийишпиз. Бул 
ырга Корголдун киргизген кошумчаларын белгилөөчү фактыга анын 
өзүнүн күйгөн ырларына В. В. Виноградовго жаздырган бир куплет 
ырдын3 кирип кетиши дагы бир кошумча далил болсо, 1955-жылы 
барган экспедицияга Корголдун өзүнүн берген билдирүүсү аны ко-
шумчалайт. «Алымкандын» текстин обону менен ферромагниттүү 
лентага жазганда мурунку тексттерден айырмаланган жерлер жөнүн-
дөгү суроого Коргол Досуев өзү мындай жооп берди:

«Менде сөз көп. Кыялданып, көңүлүм келген убакта ашырып да 
ийгендирмин, кемитип да койгондурмун, мээси кетип калган киши».4

Демек, Коргол ырчы берген материалдарга айрыкча кылдаттык 
менен мамиле кылуу керек экендиги эми өзүнөн өзү түшүнүктүү болду.

«Бапы Калпа» аттуу ырдан биз динчилердин алдамчылык-бетин 
ачууга акын шылдыңдоо формасын да колдонгонун көрөбүз. А «Гүл-
дөп ал» деген ыр жөнүндөгү пикирди «Эселбай» аттуу ырды талда-
ганда айтмакчыбыз.

Жогоруда көрсөтүлгөн ырлардын баары идеялык багыты жана 
көркөмдүк формасы жагынан Токтогулдун бизге белгилүү акындык 
өзгөчөлүктөрүнө карама-каршы келбейт. Ошондуктан алардын Ток-
тогулга таандык экендигине шек саноо туура болбос эле. Анын үс-
түнө «Кербез» аттуу күү Токтогулдун өз оозунан музыка изилдөө-
чү А. Затаевич тарабынан жазылган жана «Кербезге» автор бөтөнчө 
маани бергендиги белгиленген.5 Бирок ушул эле изилдөөчү тарабы-
нан жазылган6 жана Коргол Досуев акын Жоомарт Бөкөнбаевге жаз-
дырган «Аккан суу» Токтогулдуку деп айтышыбыз ката болмок, се-
беби, биринчиден, бул ырдын күүсүн жаздырганда Токтогул өзүнүн 
автор экенин эскерткен эмес, ал эми кээ бир күүлөр Токтогулдуку 
деп эле көрсөтүлгөн («Токтогулдун Кербези», «Токтогулдун Бото-
йу», «Токтогулдун Тогуз кайрык» ж. б.); экинчиден, «Аккан суу» Же-
ңижок ырчыныкы катары жарыялангандыгы жогоруда көрсөтүлгөн 
жана юбилейлик комитет, айрыкча акын Жоомарт Бөкөнбаев, муну 

1 Труды ИЯЛИ Кирг. ФАН СССР, вып. III, Фрунзе, 1952, 288-бет.
2 «Советтик Кыргызстан» журналы, 1955, № 7. 
3 Виноградов В. В., Токтогул Сатылганов и киргизские акыны, Музгиз, М. – Л., 1952, 

176-177-беттер; КМУнун материалдары, 1953, № 5 дептер.
4 КМУнун материалдары, 1955, № 17 дептер (айтуучунун орфоэпиясы сакталган).
5 А. 3 а т а е в и ч. 250 киргизских инструментальных пьес и напевов. М., Музгиз, 1934, 187-бет.
6 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1928, бөлүк (Затаевичтин кол жазмасы).



458 

жакшы билген болуу керек. Ошондуктан «Аккан сууну» Токтогул-
дун философиялык көз карашын мүнөздөөчү ырлардын бири катары 
эсептеп жүргөн А. Чукубаев жана Б. Аманалиевдин пикирлери1 туура 
эмес болууга мүмкүн.

2. «Жерди көргөндө» деген ыр юбилейлик комитет тарабынан жа-
рыяланган.2 Өзүнүн негизги мотивдери боюнча бул дагы Корголдон жа-
зылган болуу керек. Кыргыз ССРнин ИАсынын кол жазма фондусунда 
бул жөнүндө из калган эмес. Анткени менен ушул ырдын ар түрдүү ва-
рианттары Коргол Токтогулдун баласын угузганы эл менен тозуп чык-
канда акындын жерди сүрөттөп келе жаткан ыры катарында Корголдон 
жазылган материалдарда кездешет.3 Мында Кетмен-Төбө өрөөнүндөгү 
топонимдер, алардын өзгөчөлүктөрү, ар кайсы чарбага ыңгайлуу экен-
диги жана табигый байлыктары тууралуу баяндалат. Кийинки жылдар-
дагы Корголдон жазылган 2 варианттан башка информатор Сапаров Са-
гындыктан жазылган вариантта да окшош жерлер көп. Албетте, көлөм 
жагынан да, мазмун жагынан да бул варианттарда айырмачылык бар 
экендиги да чын. Бул импровизациянын касиетине жараша болуу керек. 
Ошондой болсо да текстти канондоштуруу максатына ылайык окшош 
куплеттерди салыштырып көрөлүк.

Maceлен:	 а) китепте мындай строфа бар:
«Кош ийри суу биздин жер, (Ийри-Суу – М. С.).
Кой семирчү семиз бел (Семиз-Бел – М. С.).
Жаткан экен аркамда 
Аманым тилеп калың эл»4

б) Д. Сулайманов Корголдон жазганда мындай:
Е, телегейиң тегис жер.5 
Короодо коюн эгиз жер 
Көлдөлөң тартып эл токтоп,
Көзүмө ысык көрүнөт 
Кой семиртчү Семиз бел.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

1 Ч у к у б а е в  А. Автореферат М., 1954; Аманалиев, Б., – автореферат. М., 1954.
2 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в ,  Фрунзе, 1940, 111-бет.
3 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1947 (Д. Сулайманов жазган). КМУнун материалдары, 1955, № 

17 дептер (П. И. Балтин жазган).
4 Т о к т о г у л  С а т ы л г а н о в, Ырлар, 1940, 112-бет.
5 Төрө Бешкемпиров – Токтогул менен айдалгандардын бири – М. С.
 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1957.в тексте нет указания на ссылку



459

Кош Ийри-Суу биздин жер,
Козголбос багыш биздин эл 
Кошулуп биз мен[ен] кетти эле 
Кош Ийри-Суу биздин жер,

в) П. И. Балтин Корголдон жазган вариантта мындай:
«О, кош Ийри-Cyу биздин эл 
О, Кошоко карман калың эл.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Е, телегейиң тегис жер.1 
О, короодо коюн, эгис жер,
Ат чабуучу узун жол,
Кой семиртчү Семиз-Бел».2

г) Сагындык Сапаровдон жазылган вариантта мындай:
«Эки Ийри-Суу бистин жер,
Эл конуучу Семиз-Бел,
Кош Ийри-Суу бистин жер,
Кой багуучу Семиз-Бел»3

Мына ушулар сыяктанган биринин мотивин бири толуктап тур-
ган строфалардын бир нечеси кездешет. Демек, булардагы улам ар 
кайсысына оошуп кеткен саптарды, сөздөрдү тактап, аларды канон-
доштурган кезде, бир туруктуу текстке келүүгө мүмкүн. Ошондо да 
кийинки жылдарда Корголдон жазылган 2 варианттын жакын экен-
диги көрүнүп турат.

Ушул ырдын Коргол акыркы берген вариантында кездешкен:
«Өтө-Кечүү, Айыктык...
Мөмөсү бышкан жарыктык.
Башыма түштү карыптык,
Турмадан колу бошонуп,
Токовдун келгендиги аныктык.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Олуясы азыр Шамшыкал (NB! – М. С.)
Калкалай көр жарыктык» – 4

деген куплеттин канону белгилүү акын Калык Акыевден жазылган 
Токтогулдун эң биринчи жыйнагына төмөндөгүдөй берилген:

«Сары булак, Айыктык 
1 Алдындагы «С» тыбышынын таасири менен «жер» деген сөздүн айтылышы – М. С.
2 КМУнун материалдары, 1955, № 17 дептер.
3 Ошонун өзүндө, 1955, № 8 дептер.
4 КМУнун материалдары, 1955, № 17-дептер



460 

Ичи мөмө жарыктык.
Эл-журтумду көргөндө 
Кашыма түштү карыптык»1

Ушул текст өзгөрүлбөстөн юбилейлик комитет жарыкка чыгар-
ган китепке киргизилген2. Ал эми «Шамшыкал» аттуу түздүн кени 
чыккан жана мистикага ишенүүчүлөр мазар кылып сыйынып жүргөн 
топоним жөнүндө сөз бара жаткан строфа Калыктан жазылган ошол 
эле жыйнакта мындай түрдө берилген:

«Астында аккан балы бар,
Үстүндө салган тамы бар,
Күйүп турган шамы бар,
Алты миң төөгө жүктөсө,
Аяктай жери оюлбас 
Оодарма тунук салы бар 
Астында аккан шекер бал,
Айдоодон келген Токоңдун 
Армандуу сөзүн угуп ал».3

Бул жерде сөз биз көрсөткөн туздун кени жөнүндө айтылып 
жатса да, строфанын аягына кайталануучу жана логикалык, поэтика-
лык байланышы жок саптар кирип кеткени көрүнүп турат. Мүмкүн 
ушул жерде Калык мазардын атын атоодон качамын деп Токтогул-
дун ыргактуу строфасын бузуп алган болуу керек. Бирок ушул стро-
фаны юбилейлик комитет төмөндөгүдөй канондоштурган:

«...Астында аккан балы бар,
Үстүндө салган тамы бар,
Күндүзгүдөй түнүндө 
Күйүп турган шамы бар,
Алты миң төөгө жүктөсө 
Аяктай жери оюлбас,
Оодарма тунук салы бар.
Келип турам өсүнө 
Кенен жерим Шамшыкал»4

Жогорудагы тексттерди салыштыруудан мындай жыйынтыкка 
келүүгө болот.

Эл акындарынын топонимдерди санап өтүү традициясы боюн-
ча Токтогулдун өз родинасындагы жерлерди көркөм образ менен 

1 Токтогулдун ырлары, Фрунзе-Казань, 1938, 56-бет.
2 Токтогулдун ырлары, Фрунзе, 1940.
3 Токтогулдун ырлары, Фрунзе-Казань, 1938, 57-бет.
4 Токтогул Сатылганов, Ырлар, Фрунзе, 1940, 113-бет.



461

сүрөттөп өткөндүгү чын болуу керек. Бирок мунун бардыгын эсине 
кармап калбаган айтуучулар акындын строфаларынын тартибин таба 
албай калганда, бир нечесин аралаштырып жиберип, эсинде калган 
топонимди кыпчып кетип жаткан сыяктанат. Дал ушул учурда Кор-
гол Шамшыкалдын Токтогул тарткан картинасын жоготуп койгондо 
«олуясы азыр» деген эпитетти жамай койгонбу деп ойлойбуз. Ал эми 
Корголдун стилинде «а, кудайлай бериштин» мүнөздүү экендиги өз 
убагында Т. Үмөталиев тарабынан туура белгиленген эле.1 Жогоруда 
келтирилген строфанын Коргол тарабынан «жасалмалоо искусство-
сунан» өткөндүгүн далилдөөчү дагы бир факт бар. Акындык палит-
расы көлөмдүү жана ар түрдүү келген Токтогул «жарыктык» деген 
сөздү 2 жолу уйкаш түзүш үчүн пайдаланбайт эле го. Ал эми мазар-
дын олуясынан жардам сурагысы келсе, чын эле башына карыптык 
түшүп турган кездерде – айдап кетип бара жатканда, сүргүндө кор-
дук көргөн учурларда, качып келе жатып кайырчы болуп жүргөндө 
– ал тилеги жөнүндө бир ооз айтып койбойт беле?

Албетте, элди көргөндө башынан өткөн окуяларды бүт элесте-
тип келип, капалангандыгы үчүн да «карыптык» тууралуу айтуусу 
мүмкүн эле. Бирок негизинен кубанып келе жаткан адам, күчүнө күч 
кошулуп, көңүлү сооронуп турганда, алсыраган же кокусунан чочуп 
кеткен немече мазарга жалынмак эмес.

3. Коргол баласын угузгандагы Токтогулдун жообу да жарыялан-
ган жыйнактарда бар2 жана алар Д. Сулайманов менен КМУнун экс-
педициясы тарабынан 1953, 1955-жылдарда кайра жазылган.3 Булар-
дагы бир топ строфалар сапма-сап окшошуп кетет жана айырмалар 
да кездешет. Бирок, айырмалары көп жана ар түркүн. Маселен, бул 
варианттардагы: «Түнүндө жарык панарым», «Мууну болот жалбыз-
дын», «Ат арытып жол келсе»4 деген саптар менен башталган стро-
фалардын окшоштугуна карабастан Д. Сулайманов жазган вариантка 
төмөндөгүдөй 10-12 муундуу строфа кирип кеткен:

«Тырмагына так салбаган тынарым,
Бутагына кол тийбеген сыргагым (NB! – М. С.)
Мен ойлонуп акыл менен байкасам 
Дүнүйөдөн өчкөн окшойт чырагым,
Соолгонсуйт аккан дайра булагым,
Азаптан келсем ажал тооруп алыптыр,

1 Т. Үмөталиев. «Токтогулдун динге көз карашы», «Ленинчил Жаш» 1933, 21/VIII.
2 Токтогул Сатылганов, Ырлар, Фрунзе, 1940, 153-155-беттер.
3 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1547, 155-бет; КМУнун материалдары, 1955, № 17-дептер.
4 Токтогулдун көрсөтүлгөн жыйнагы, 153, 155-беттер.



462 

Шум өлүм кандай айла кыламын».1

Обон менен тыкыс байланышкан текстте ыр өлчөмүнүн ушун-
чалык ар түркүн болушу мүмкүн эмес эле. Ошондуктан бул строфа 
Корголдун өзүнүн кошумчасы болуу керек. «Сыргагым» деген сөз 
болсо жаңылыш жазылган деп ойлойбуз, анткени анын эпитети баш-
каны көрсөтүп жатат.

Ушул эле «угузууга» байланыштуу дагы бир айырмачылык жө-
нүндө айта кетелик. Бизге белгилүү бардык маалыматтарда Коргол 
эл менен кошо тозуп чыгып, Токтогул үйүнө келе электе жолдон 
угузган деген түшүнүк бар. Бирок Т. Тыныбековдун Коргол жөнүн-
дөгү макаласында2 Корголду эл «күүгүмдө ээрчитип» барышканда, 
Токтогул энесинин жанында отурган экен деп жазылат. Эгерде бул 
туура болсо, анда үйүнө небак келип, баласынын өлгөнүн билип 
алган адамга «угузуунун» кандай зарылдыгы бар эле? Мындай болсо 
угузуу жанрындагы ыр пайда болбойт болучу. Бул жерден да Коргол-
дун Т. Тыныбековго жаңылыш маалымат бергендиги сезилип жатат.

4. Дыйканбайдын ашындагы ыр Д. Сулайманов тарабынан 1953-
жылы жазылган.3 Мында ашка Таластан келген Сырдуу Комуз аттуу 
ырчыны Акмат ызалап койгондугу үчүн таластыктар таарынып кетип 
бара жатканда Токтогул манаптарга каршы ырдаган – деп жазылган. 
Ыр мындай башталат:

«Чогулган жыйын турусун,
Ашын жыйып өзү жеп,
Чолтоктун иши курусун.
Көлдөлөң жыйып турусуң,
Келгендерди итче каап 
Көрсөткөн иши курусуң».4

Андан ары ыр ушул эле мотивде кожон формасындагы редифтер 
менен улантылат. Токтогул мындай мүнөздөгү ырларды чыгаргандыгы 
бизге белгилүү. Бирок, ушул ырдын өзүн Токтогулдуку деп айтууга бол-
бойт. Анткени ырда, биринчиден, төмөндөгүдөй строфалар кездешет:

«...Чеки келген экенбиз
Атасы жаман жал к .....н
Акылсыз саяк кунасы, (NB! – М. С.)
Атасы жаман төлөккө (NB! – М. С.)
Атасы тентек болгон соң

1 Көрсөтүлгөн фонду, инв; № 1547.
2 «Кызыл Кыргызстан», 1955, 13/VIII
3 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1547.
4 Ошонун өзүндө.



463

Жетилбейт жөн чыңаса.
Ардагым саяк эл түгүл 
Ар кимге калбайт мунаса!».1

Мунун биринчисинде ыр кандайдыр бир төлөк уруусунан чык-
кан адамга багытталгандыгы ачык. А кийинкисинде болсо, «атасы 
жаман», «акылсыз саяк» деген кемсинтүү бар, «кунасы» деген сөз 
такыр эле бизге түшүнүксүз жана ошол замат эле жанагы саяктарды 
«ардагым» деп жибериш көз көрүнө карама-каршылык туудурат. Ло-
гикасы күчтүү Токтогул мындай түшүнүксүз пикирди айтпайт эле.

Экинчиден, ушул ырдын аягы Корголдун өзүнүн ырларында кез-
дешүүчү: «энди кеттик биз энди, эсен болгун сиз энди» деген кон-
цовка менен бүтөт. А Токтогул саяктарды, эзүүчүлөрдөн башкасын, 
бөлөк ырларында жамандабайт, өзүнүн сарттары менен катар коёт.2

Булардын бардыгы үзүндүсү келтирилген тексттин Токтогулга тие-
шеси жок экенин, эгер болсо дагы башка бир текст менен абдан чаташып 
кеткендигин көрсөтөт. Д. Сулайманов жыйнаган материалдар менен ки-
йинки гана күндө таанышууга мүмкүндүк болгондуктан ушул факты-
нын өзүн башка информаторлор аркылуу тактоого да үлгүргөнүбүз жок.

5. Токтогулдун Найманбай менен-беттешкени тууралуу ырын 
дагы Д. Сулайманов 1953-жылы жазган.3 Тер-Жайлак аттуу жай-
лоодо (азыркы Токтогул р-ну, Толук сельсовета) Райымбек деген 
манаптын ашында Найманбай өлгөн кишини мактап жатканда Ток-
тогул ага каршы ырдагандыгы Коргол тарабынан көрсөтүлөт. Ток-
тогулдун ошол ашка катышкандыгын башка информаторлор да ай-
тышат,4 бирок Найманбай менен «беттешкенине» толук далил жок. 
Ырдын текстинде болсо Токтогулга жат позициядагы ырчынын идея-
сы көрүнөт. Муну төмөндөгү саптардан байкоого болот:

«Балыктын уулу Найманбай,
Баркылдап ырдап турусуң 
Бакырган тоодо айбандай.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Жоор аттай кыйшактап,
Арып калган экенсиң.
Азууңа жем тийбей 
Найманбай, чалып калган экенсиң. 

1 Ошонун өзүндө.
2 Т о к т о г у л ,  Ырлар, Фрунзе, 1950, 88, 174-беттер ж. б.
3 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1547.
4 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1563, (А. Чоробаев жыйнаган материалдар); КМУнун 

материалдары, 1955, № 2 дептер ж. б.



464 

Ырдаган ырдан адашып 
Танып калган экенсиң.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Тайган болсоң бок салам,
Айбан болсоң чөп салам».1

Келтирилген саптар кадимки кордоо ырларынан экендиги түшү-
нүктүү. Ал эми Токтогулду изилдөөчүлөрдүн маалыматтарына ка-
раганда ал киши ырчыларды кордоп, кемсинтүүгө каршы экендиги 
жана кордоо ырларына таптык мүнөз бергендиги бизге белгилүү.2 
Ушуну Токтогулдун өзүнүн Карамурзага айткан ыры да далилдейт:

«Анжыяндык, аркалык 
Баш кошконун айталык.
Алышкан итче кабышпай,
Аман-эсен кайталык,
Карамурза сөзүңдүн 
Калпы чыкты байкалып.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Кадырлансаң болбойбу, 
Кабыргадан чымчыбай.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Ырчыны мээнет чырмаса, 
Бирине бири асылат »3

Бой көтөрүүнү, кемсинтүүнү сүйбөгөн акындын карыган Най-
манбай ырчыны жогорудагыдай ызалоосуна ишенүү кыйын. Ошон-
дуктан бул ыр дагы ага тиешелүү болбоо керек. Токтогулдун «Калык 
ырчыга» деген ырында Найманбай Меркидеги бир тойдо аны «бет-
теп» калгандыгы тууралуу, Найманбайдын оройлугу тууралуу сөз 
болот.4 Бирок айтышкан күндө да Токтогул жогорудагыдай чогоол-
дук кылбайт эле го деп ойлойбуз.

6.«Бүбү» аттуу ырды 1953-жылы биз жазганбыз. Кыргыздын 
оозеки поэзиясында сюжеттүү ыр аз кездешет. Бул ырда болсо сю-
жеттин тарамышы бар. 19 саптан турган ырда акын бир Бүбүнүн өзү 

1 Көрсөтүлгөн фонду, инв. № 1547.
2 М а л и к о в ,  «Токтогулдун алым-сабак ырлары» (Токтогулга эстелик, Фрунзе, 1940, 

100-110-беттер).
 М а м ы р о в, М., «Токтогулдун сатиралары жөнүндө бир эки сөз» («Советтик Кыргызстан» 

журналы, 1955, № 2).
 М у с а е в, С.,«Кыргыздын XIX кылымдын экинчи жарымындагы эл акындары жана алардын 

чыгармалары» («Мугалимдерге жардам». 1954, № 9).
3 Токтогул, Ырлар, Фрунзе, 1950, 264, 265, 267-беттер.
4 Ошонун өзүндө, 261-262-беттерде



465

чочуткан аттан жыгылып, элге шылдың болгонун сүрөттөйт да, санат 
формасында «Бүбүлөргө сүйөнүп болбойт» – деген пикирди берет.

«Мунарыңкы шамалга
Буулуп булут айланды,
Көк кашка атка минем – деп,
Токтогул менен жүрөм – деп,
Бүбүнүн багы байланды».1

Бул куплетте акын психологиялык параллелизмди колдонуп, бу-
лутту шамал кандай алакетке салса, Бүбүнү да автор ошондой ала-
кетке салганын жана Бүбү ошол бойдон кесибин таштап койгонун 
айтып жатат.

Көркөмдүк өзгөчөлүгү жана мистиканы мыскылдоо идеясы жа-
гынан бул ыр Токтогулга тиешелүү экенин Токтогулдун замандаш-
тары, жакындары да айтышат да, ырдын дагы узунураак экендигин, 
күлкүлүү саптары арбындыгын белгилешет.2

Ушул ыр жөнүндө КМУнун филология факультетинин эмгекте-
ринде жарыяланган биздин макалада тийиштүү пикир айтылган.3 

7. «Айдап жөнөгөндө» аттуу ырды дагы биз 1953-жылы 62 ыр 
сап өлчөмүндө жазып алганбыз. Мында Токтогулдун «Кош, элим», 
«Кош, апаке» ж. б. ырларындагы туулган жери, сүйгөн эли менен 
коштошуу мотивдери бар. Аталып кеткен ырлардагы зулум Керим-
байды «Оёрмун сенин көзүңдү», «..алармын Керимбай сенден өчүм-
дү»4 сыяктуу саптар бул ырдан дагы кездешет. Мындан башка өзү 
менен туушкандарынын жоктугунан жардамдашар адам болбогон-
дугу жөнүндөгү Эшмамбет менен айтышууда кезиге турган мотив 
да бар.5 Бирок мында акын Керимбайды «тубаса макоо», «жалакор» 
деген күчтүү эпитеттер менен ашкерелейт.

Көркөмдүк формасы жагынан да бул ыр жогоруда аталгандардан 
дурус.

«Сары-Бурчун, Дендерим,
Сандаган сарттар элдерим,
Сандалтып айдап кетти – деп,
Санаба, калган эрмегим!
Санамдан асти кетпейт ко.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1 КМУнун материалдары, 1953, № 2 дептер.
2 КМУнун материалдары, 1953, № 5, 6 дептерлер,
3 Ученые записки филологического факультета Киргосуниверситета, вып. III, Фрунзе, 1956.
4 Токтогул Сатылганов, Ырлар, 1940, 73, 78-беттер
5 Ошонун өзүндө, 164-бет.



466 

Саякат кылчу жерлерим»1–
деген строфадагы фонетикалык анафоралар жана аттама уйкаштар 
Токтогулга мүнөздүү ыкмалардын бири экендиги бизге белгилүү.

Азыркы келтирилген строфа жана анын Кожондун кошогу дагы 
Коргол өзү 1954-жылы жаздырган «Түрдүккө конгондо» деген ыры-
нан кездешет.

Жогорудагы көрсөтүлгөн фактылардын бардыгы бул ыр Токто-
гулдун коштошуу ырларынын бир варианты экендигин далилдейт. 
Мүмкүн муну Коргол Токтогулдун өзү бирөөлөрдүн суроосу боюнча 
айтып берип жүргөнүндө үйрөнүп алган чыгар. 

8. «Эселбай» аттуу чыгарманы биз 1953-жылы жазганбыз. Мунун 
кыскача мазмуну төмөндөгүдөй: айтуучунун күбөлөмөсү боюнча, 
Эселбай деген бай абышка Чаткалда жашаган. Ал 83 жакша чыккан-
да малынын күчү менен кедейдин 16 жаштагы кызын алат. Теңдиксиз 
нике шылдың формасында ашкереленет. Ал үчүн текстке кедейдин 
кызынын жеңелери жана теңтуштары киргизилген. Алар үн кошуп 
ырдап, Эселбайды шылдыңдашат да, чалды таштап качууга кызды 
үндөшөт. Мына ушул жерде алдын сызып кетүүчү 2 момент бар:

1) Элдик оозеки чыгармаларда жана профессионалдуу адабият-
тан башка чыгармаларда катышуучулар жекече баяндашат же экиден 
кайым айтышат. Бул жерде болсо кыз-келиндер үн кошуп ырдашат. 
Демек, коллективдин пикири берилет. Речь тизмеги да коллективдик 
ырга ылайыктуу. Биздин оюбузча, бул акын-демократтын коллек-
тивдүү түрдө социалдык теңсиздикке каршылык көрсөтүүнү берейин 
деген аракети болушу керек.

2) Бизге белгилүү арман жанрында түзүлгөн чалга барган кыз-
дын баяны, Тоголок Молдонун «Каптыгайдын кызынын арманы» 
деген ырынан башка учурларда, зарлоо, муңкануу менен гана бүтөт, 
угуучуларда аянычтан башка эч нерсе туудурбайт. Ал эми Калыктын 
Күлүсүнүн туткундан Совет бийлиги бошотот. Бул ырда болсо кол-
лективдин үнү теңсиз никеден баш тартууга, кыргыз элинин геогра-
фиялык жана үрп-адат чегинен чыгуу жолу менен болсо да, кордук-
тан кутулуп, өз бактысын ачууга чакырат.

Коргол бул ырды Токтогул айдоого бара электе эле укканмын жана 
билүүчүмүн дейт. Корголдон башка информаторлор бул тексттин Ток-
тогулга тиешелүү экенин ачык айта алышпайт. Бирок бул сюжетке кир-
гизилген, өзүнүн жаштык күндөрү соолуунун алдында турган кедейдин 
кызынын монологу – «Гүлдөп ал» деген ыр. Чынында эле «Гүлдөп ал» 

1 КМУнун материалдары, 1953, № 1-дептер.



467

ушул жерде шайыр, эркин турмушту эңсеген адамдын оозунан чыкка-
ны өтө эле мүнөздүү жана өз мотивин актап турат. Ушул планда Токто-
гул айдоого чейин эле көпчүлүктүн ролун түшүнө билген, аң-сезимдүү 
түрдө «жети атага» кошулган деп айтууга укугубуз бар.

Тексттин композициясы кыз-келиндердин «күйөө-чалга» тама-
шалап кайрылуусунан, аларды аягансып жаш кезде ойноп күлүүгө 
үндөгөн жаңы келиндин монологунан (кадимки «Гүлдөп ал»),1 анан 
Эселбай карылыкка таарынып, кыздарга ачууланган бөлүмдөн жана 
кыз-келиндердин чалды мыскылдоосу менен жаңы келинди качып 
кетүүгө чакырган корутундудан түзүлөт. Мында бири-бирине коош-
погон бөлүктөр эмес, улам беркисин талап кылып турган бөлүктөр. 
Бизге белгилүү майда эпостордогудай, бул бөлүктөрдүн арасы кара 
сөз менен баяндаган өтмөлөр аркылуу кошулушат. Чыгарманын тону 
утуру күчөп отурат. Анын көркөмдүк жагына көңүл бөлүү мүмкүн-
дүгүн алыш үчүн азыр ар бир бөлүктөн мисал келтирип көрөлү.

Чыгарма кыз-келиндердин чалга мындайча кайрылуусунан баш-
талат: 

«– Ойдо кимдин жылкысы?
– Осмон, Субан жылкысы.2 
Жылкы айдаган жылкычы 
Түнкүсүн келбейт уйкусу.
Кыл мурутту кубанткан 
Кызыктуу кыздын күлкүсү».3

Мындан кийин бул строфанын кошогу келет да, «күйөө чалды» көңүл 
ачууга алар какшыктап чакырышат. Бул жерде чыгарманын элдик жомок 
менен байланышы көрүнүп турат, анткени жөө жомоктордо да окуя баш-
таларда геройдун ал жайын түшүндүрүш үчүн анын малынын санынан, 
анын кызматын кылгандардан кабар берилет эмеспи. Бирок, дароо эле 
жаштардын чалга кыр көрсөтүүсүнүн башталышы окуяны туюкка же 
бырс этип жарылып кетүүгө алып келет го деген пикир туудурат. Чынды-
гында андай болуп чыкпайт. Чалдын көңүлүн уламыш болгон жаш келин 
оптимисттик күчкө толгон, көңүлдүү текст – «Гүлдөп ал» деген ырды бир 
аз редакциялык өзгөрүүлөрү менен аткарат. Эми чалда кандай реакция 
туулар экен? – деген суроо пайда болот. Аңгыча чал өзүнүн жаш кезе-
гин эсине түшүрүп, мактанып кирет да, ошол замат эле карылыгына кай-
гырып, кыздар менен уруша баштайт, «кырылган кыздар» деп каргайт. 
Ушул жерде эки контрасттын топтошконун көрөбүз: эгерде жаш келин 

1 Токтогул Сатылганов, Ырлар, 1940, 42-бет.
2 Эселбайдын балдарынын аттары (эскертүү Корголдуку)
3 КМУнун материалдары, 1953, № 1-дептер.



468 

өзүнүн өмүрүнүн жабыгып тургандыгына карабастан романтикалык 
идеалын көрсөтүп жатса, анда чал өзүнүн турмушка жараксыздыгын, чи-
риген таштандыга айланып калгандыгын көрсөтөт. Демек, бул контраст 
тигил эки адамдын ортосундагы айырмалыкты психологиялык белгилер 
аркылуу дагы бир ирет көрсөтүп жатат. Ал эми «Гүлдөп ал» аттуу ырда 
кыздардын сүйүүгө, турмуштагы жыргалчылыкка укуктуулугу жөнүндө-
гү философиялык ой жүргүзө турганы менен анын композициялык тыя-
нактарындагы контрасттык ыкманын колдонулушу астыртан абышканы 
көз менен ныкып коюп ырдап жаткандай сезилет. Ошондуктан «Гүлдөп 
ал» аттуу ырдын бул тексттин составында турушу көркөмдүк каражаттар-
ды жайлаштыруу максаты менен да акталып турат.

Эселбай карылыкка кайгыргандыгын билдирүүчү строфалардын 
уйкаш системасында да кыргыз адабиятынан өтө сейрек кездешүүчү 
ыкма бар. Маселен, төмөндөгү сапаттарды алалы:

(А) Кыйыгы кеткен көзүмдүн, (А)
(А) Кызыгы кеткен сөзүмдүн, (A)
(А) Кыртышы кеткен этимди, (А)
(А) Кызылы кеткен-бетимдин, (А)
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
(А) Тунугу кеткен көзүмдүн, (А)
(А) Туругу кеткен сөзүмдүн, (А)
(В) Илеби кеткен этимдин, (А)
(В) Иреңи кеткен-бетимдин, (А)
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1

Бул строфаларда басым саптардын башына да, аягына да бирдей 
түшүп, сөздүк анафора менен ассонанстардын дал келишип калган-
дыктарын көрөбүз. Мында саптын ортосуна түшкөн сөз да уйкаштын 
милдетин аткарып турат. Ушул сыяктанган ар тараптан келген терең 
уйкаш Токтогулдун өзүнүн «Карылык» деген ырынан да кезигет. Са-
лыштырып карасак да болот:

«Ысыгы кетти койнумдун,
Кызыгы кетти ойнумдун.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2

Бул саптардын кимден жазылып алынганы белгисиз, бирок Кор-
голдон жазылган материалдардын ичинде жок. Ошондуктан Токто-
гулдун өзүнүн поэтикалык техникасынын бир үлгүсү катарында Кор-
голдон башка окуучуларына да белгилүү болгон деп айтууга болот.

1 КМУнун материалдары, 1953, № 2 дептер.
2 Т о к т о г у л С а т ы л г а н о в, Ырлар, 1940, 225



469

Мындан кийинки бөлүмдө, жогоруда белгиленгендей кыз-келин-
дердин чалды шылдыңдоосу башталат. Алар:

«Сен, Эселбай, Эселбай,
Өмүрүң өттү бекерге-ай!
Элик кылып келгенбиз,
Эрке кыз көөнүн кече албай.
Калың берип, кыз алып,
Кадырына жете албай,
Байлыгыңа байпагым!
Шерменде болдуң кетерде-ай.
Кедейдин бир жаш баласын 
Кантип алдың уялбай!»1–

деп ырдашат.
Бул жерде кыздар абышканын көңүлүн ачыш үчүн келбестен, 

атайын, өзүлөрүнүн теңтушунун суроосу боюнча «эликтеп» кетиш 
үчүн келгендиктери жана алар кедейдин кызынын таламын тала-
ша тургандыктары даана билинип турат. Строфага ыргактуу өлчөм 
бериш үчүн мында уйкашы келбей калган, бирок айтылууга зарыл 
керек болгон сөздөрдөн кийин эмоционалдык сөздөрдү жетишпеген 
муундардын ордуна пайдаланган. Бул ыкма дагы оозеки чыгармалар-
да көп кездеше тургандыгы белгилүү.

Андан нары:
«Көлөкөлүү саябан,
Мунар эле биздин кыз,
Көк сарай үйдүн жарыгы,
Чырак эле биздин кыз!
Колунан келер иш болсо,
Коржойгон чалдын колунда 
Турар беле биздин кыз!– 

деген строфа менен улантышат. Мындагы кыздын образын «мунар», 
«чынар» аркылуу бериштин кыргыз адабияты үчүн жаңылыгы жок. 
Элдик поэзияда, айрыкча кошоктордо, бул эпитет колдонулат. Жомок-
тордо болсо тентиген, адашкан же кырсык менен эл-жеринен, турак-жа-
йынан адашкан геройлор бийик чынардын астына келип түнөшөт да, кө-
бүнчө ошол жерден «бактыга» жолугушат. Демек, мунар, чынардын об-
раздарын да акын элдик казнадан алып пайдалангандыгы сезилип турат. 
«Көлөкөлүү саябан» деген метафора дагы ошондой. Ушул эле каражат-
тар Токтогулдун башка чыгармаларында да кездешет. Топчубайды акын 

1 КМУнун материалдары, 1953, № 2 дептер.



470 

«чырагым» деп айтат. Демек, бул көркөм каражаттар Токтогулдун поэ-
тикалык запастарына өтүп калгандардан экендиги далилденет. Жакшы-
накай кыздын сыпаттарын айтып келе жатып, анан «коржойгон чал» жө-
нүндө сөз болушу болсо, баягы эле контрасттык ыкманы пайдаланган-
дыкка байланыштуу да. Токтогул бул ыкманы көп пайдалангандыгынын 
себеби, оркоюп турган карама-каршылыктарды дааналап көрсөтүш үчүн 
болуу керек. Чыгарма элге түшүнүктүү болуш үчүн, элди анын мотивде-
рине ишендириш үчүн акын типтүү шарттарды, геройлордун мүнөздө-
рүн, көнүмүштөрүн кадиреседегидей кылып пайдаланат. Кыз-келиндер-
дин ичинде күйөөгө берген кызды тергей тургандар болгондуктан, акын 
«биздин кыз» деп айтат. Эгерде жеңелери анын атынан айтып койгон 
болсо, анда элге Токтогулдун заманында одоно учурамакчы.

Тексттин акырында эрксиздикке камалып турган жаш келиндин 
теңтуштары ага кайрылышат да, анын ата-энеси кордукка ыраа көр-
гөндүгүн түшүндүрүшөт, Андан нары:

«Таалайы жок биздин кыз,
Төшөк салбай талпак сал:
Тамталаңдап – жатам деп,
Тайгылып өлсүн көк мээ чал»1–

деп акыл айтышат.
Акырында аны качууга үгүттөшөт.

«..Бизде боштон – азат жер жокпу,
Боорукер кыргыз эл жокпу?
Болбостон качып кеткендей
Сага бир боз бала жигит – эр жокпу?»2–

деген сөздөр менен көкүтүшөт, анан кийин:
«Мунун буурулу жок сакалын, букага буйла» эшип туруп, «Бу-

карга качып» кете бергин – деген строфа келет. Чалды өлтүргөн соң 
сакалын кыркып, элге-журтка шылдың болгондой кылгын – деген 
кыз-келиндердин кеңешин мындан түшүнүп турбайбызбы.

Ушундан кийин кыздын жөн эле өзү кетпей, чалга да, башкалар-
га да сабак таштап кеткендиги сезилип жатат.

Мотивдери, көркөм каражаттары элдик чыгармалар менен тыкыс 
байланыштуу болсо да, социалдык протест жана малына эсирген 
чалды шылдыңдоо жагы өтө күчтүү бул чыгарма Токтогулдан талан-
ты кем эмес гана адамдын колунан келмекчи. Эл чыгармаларына тап-
тык мүнөз берип, кайра иштеп чыккан Токтогулдун чыгармачылык 
тажрыйбаларынын бири ушул чыгарма болуу керек.

1 КМУнун материалдары, 1953, № 2-дептер.
2 Ошонун өзүндө.



471

Ал эми Корголдун өзүнүн карылыгы жөнүндөгү ырга ушул поэ-
мадагы Эселбайдын монологунан кездешкен:

«Кыйыгы кеткен көзүмдүн,
Кызыгы кеткен сөзүмдүн,
Кыртышы кеткен этимдин,
Кызылы кеткен-бетимдин,
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . » – 

деген строфанын1 кирип кетиши Корголдун өзүнүн чаташтырып жи-
берүүсү болуу керек.

Жогоруда уйкаштык системаларын талдоого алган строфалардын 
аягы жана алардын кожондук кошокторунун аягы цензуралык эмес сөз-
дөр менен бүтүп отурат. Бул дагы Корголдун өзүнүн кошумчалап кой-
гон жерлери деп ойлойбуз. Кошумчалаган мотивдер жөнүндөгү пикир-
ди макаланын аяк жагында далилдөөгө аракеттенмекчибиз.

9. «Сары барпы»
Бул музыкалык пьесанын тексти Коргол Досуевден биз тарабынан 

1953-жылы жазылган. Экинчи жолу бул текст музыкасы менен бирге 
КМУнун экспедициясы тарабынан 1955-жылы ферромагниттүү лентага 
жазылды. Мазмун жана мотив жагынан бул эки жолку жазуунун айыр-
масы жок. Бирок биринчи жолку жазууда текст арбыныраак болучу.

Аталган пьесанын Токтогулга таандык экендиги жөнүндө так маалы-
мат жок, бирок аны Токтогул аткаргандыгы белгилүү. Тексти музыкасы 
менен тыкыс байланыштуу болгон бул чыгармада балдарын жыл сайын 
жыланга жедирип жиберген чымчыктын тарыхы баяндалат. Чымчыкты 
балапандары менен бир койчу куткарат. Токтогулдун палитрасында жана 
репертуарында турмуштан кордук көргөндөрдүн тарыхы дайыма бел-
гилүү орунду ээлегендигин байкайбыз. Бирок, азыр бул текст тууралуу 
адабий аспектиде талдоо жүргүзсөк, музыкалык жагы кала берип, чыгар-
манын баасын төмөндөткөн болор элек. Ошондуктан музыканы жакшы 
билген адам тарабынан атайын талдоо жүргүзүүнү талап кыла турган чы-
гарма катарында муну азырынча калтырып кете беребиз.

10. «Корголго» аттуу ырды 1953-жылы 39 ыр сап өлчөмүндө биз 
катышкан экспедициянын мүчөсү Т. Касымбеков жазып алган. Бул 
өзү Токтогулдун окуучуларына айткан көп сандаган кеңештеринин 
бири. Мында автор эл сүйө турган ырчылардан болууга Корголду ча-
кырат. Бирок, «ырыңа эсирип кетип», ага-туугандарың жана курбу-
ларың менен жат болуп кетпегин деген акыл айтат, «эринчек болбой 
элпек бол» деп үйрөтөт. Ушул ырдын башталышындагы:

1 КМУнун материалдары, 1954, № 3 



472 

«Акын болсоң анык бол –
Оозунан шекер төгүлгөн,
Кашаң болбой ылдам бол –
Чү! деген жерден бөлүнгөн.
Эңсеген элдин ичинде 
Эрмек болуп, чер жазсаң,
Эл чыгарбайт көңүлдөн» –1

деген строфа Алымкул Үсөнбаев Токтогулга биринчи жолуккан-
да айткан кеңешинин бир строфасына өтө жакын турат.

Мисал үчүн ошол үзүндүнү келтирип көрөлү. Анда:
«Ырчы бол ылдам элирген,
Ылдамдан кашаң чыгалбайт,
Камчы берип теминсем
Кадимки күлүк мен элем 
Кайырган жерден бөлүнгөн.
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
«Ээ» дегизбей шок ырда,
Эл кубансын кебиңден,
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2  – деп айтат.

Демек, жогоруда көрсөтүлгөн ыр дагы Токтогулга тиешелүү 
экендиги байкалат.

11. «Чынарбай»
Бул чыгарма да 1953-жылы Т. Касымбеков тарабына жазылган.3 

Анын кыскача мазмуну эл оозунда айтылып жүргөн «Чык татырбас 
Чынарбай» аттуу жомок менен тыкыс байланыштуу. Элден бөлөк 
көчүп жүрүүчү зыкым байдын өлүгү талаада көмүлбөй калганды-
гы жөнүндө баяндалат. Чыгарманын башталышы да дал жомоктой 
болуп башталат.

«Илгерки өткөн заманда 
Каардуу бай болуптур.
Жайдыр, жаздыр, кыш болсун 
Жалгыз түтүн конуптур,
Үйүнө эч ким келбептир.
Кокус келген жан болсо 
Бир татым туз бербептир»4

1 КМУнун материалдары, 1953, № 4-дептер.
2 Токтогул Сатылганов, Ырлар, Фрунзе, 1940, 179-бет.
3 КМУнун материадары, 1953, № 4 дептер.
4 Ошонун өзүндө.



473

Ушул түрдө баяндоо улантылат. Көркөмдүк каражаттары жана 
композициясы эң жөнөкөй. Эгер бул чыгарма Токтогулга тиешелүү 
болco, анда акындын жаш кезиндеги тажрыйбаларынан болуу керек. 
Кыскартып айтканда Токтогул үчүн элдик жомокторду кайра иштеп 
чыгуу «баштооч мектеп» болуп кызмат кылгандыгын ушундан дагы 
көрүүгө болот.

12. Батрактардын чогулушунда ырдалган ырды биз 1953-жылы 
жазганбыз. Көлөмү анчалык чоң болбогондуктан анын текстин толук 
келтирүүгө болот.

«Байланып кул болдуңар 
Бай-манап, бий-болушка:
Алсыраткан денеңди 
Аёосуз кан соргучка.
Бир жылы кызмат кылдырчу,
Бир күнү кардың тойгузса,
Ыракмат айт, алкыш айт,
Адилет эл – оруска.
Кедейлер келди кезегиң 
Мурунку залим-кууларды 
Жаныңа жакын конгузба,
Көзүңдү ачып кат тааны,
Элим, билимдин кени оруста,
Колуңдан келсе сүйлөй бил 
Ушул баштан орусча.

* * *

Кечээ манаптан азап тартканда,
Айдалып кетип Сибирге,
Күнү-түн жөө басканда,
Жонуман кайыш тилинип,
Жүрбөй калган жеримде 
Камчы менен чапканда,
Үркүткө барып, турганда 
Алсырап ачка жатканда,
Акылыман адашып,
Амалым кетип шашканда,
Ага-ини таптым орустан 



474 

Алтындын кенин касканда.
Айланайын Семонум!
Ошол берген жардамды 
Элиме кайра качканда».1

Келтирилген эки строфанын мотивдеринин көбү Токтогулдун 
башка чыгармаларынан да тааныш эмеспи. Ошондой болсо да бул 
ыр менен Токтогул акындын башка тексттеринин ортосундагы бай-
ланышты карап көрөлү.

Бай-манап, бий-болуштарды санактап келип, алардын кан соргуч 
эзүүчүлөр экендигин көрсөткөн текст «Замана» аттуу ырда да кезде-
шет. Мисалы:

«Ажыдаардай залимге 
Арбаткансың замана,
Желмогуздай байларга 
Жалматкансың замана,
. . . . . . . . . . . . . . . . . . .2–

Же болбосо:
«. . . . . . . . . . . . . . . . . .
Кедейге байды кыйкыртып 
Унчуктурган, замана.
Бий, старчын, болушун 
Курчуттурган замана
. . . . . . . . . . . . . . . . . .»3–

сыяктуу дагы строфалар бар. Ушул эле мазмунда жана ушундай эле 
түшүнүктөрдүн жардамы менен түзүлгөн саптарды «Кандай аял 
тууду экен Лениндей уулду!» аттуу ырдан да көрөбүз.

Анда:
«Баягыда чайналдың,
Бай-манаптын тишинде,
Кантээр айла табалбай 
Кан жуткансың ичиңде, –
. . . . . . . . . . . . . . . . . .»4–

деп берилген.
Ал эми талданып жаткан строфанын экинчи бөлүгүндө айтылган 

идея дагы мурун эле белгилүү болучу. Азыр эле үзүндү келтирген 
ырда кедейлерди тозоктон Ленин куткаргандыгы тууралуу айтылат. 

1 Ошонун өзүндө.
2 Токтогул Сатылганов, Ырлар, Фрунзе, 1940, 245-бет.
3 Ошонун өзүндө, 246-бет.
4 Ошонун өзүндө, 249-бет.



475

Мында Токтогул, сөзсүз, В. И. Ленин орус элинин өкүлү, орус про-
летариатынын жетекчиси катарында түшүнгөндүгү белгилүү. Орус 
элинин адилеттигин, боорукердигин, алар билимге бай болорун 
баяндаган тексттер да мурунку чыгармаларынан кездешүүчү. Масе-
лен, «Казак жериндеги ыр» аттуу казак акыны Узакбайдан1 жазылган 
ырда мындай саптар бар экенин белгилөө керек:

«Боорукер эл оруска 
Комуз чертсем орусча,
Жай беришти конушка.
. . . . . . . . . . . . . . . . . .»2

Ушул мотивди толуктай турган саптар Калык Акыевден жазыл-
ган «Терме ырлар» аттуу текстте:

« . . . . . . . . . . . . . . . . .
Оройлук белги доңузда 
Окуунун кени оруста.
. . . . . . . . . . . . . . . . . .»3

деген контрасттык формада берилген. Мындай мисалдарды көп та-
бууга болот. Баарынан да талданып жаткан строфанын экинчи бө-
лүгүндөгү уйкаштарды түзгөн «орус» деген уңгу сөзгө 2 учурда тең 
«кон» деген уңгунун пайдаланылганы кокустан эмес.

Салыштырып көрөлү:
Коргол берген текстте:		  Узакбай берген текстте:
. . . . . . . . . . . . . . . . .		  . . . . . . . . . . . . . . . . .
. . . . . . . . . . кон гузба		  . . . . . . . . . . .орус-ча
. . . . . . . . . . орус-та		  . . . . . . . . . . .кон-ушка
Биздин оюбузча бул окшоштук бир адамдын туруктуу лексика-

сынан гана чыгууга мүмкүн. Андай болбосо, бирин-бири тааныбаган, 
эки тилде сүйлөгөн адамдарда бул өңдүү киши таң каларлык дал ке-
лишкен уйкаштыруу ыкмасынын болушу кыйын маселе. Бул эки ай-
туучуну бириктирген Токтогулдун гана керт башы болуу керек.

Ырдын 2 строфасында Токтогулдун өзүнүн башынан өткөн окуя-
ларды дагы ушул жерден айта баштаганы акындын сөз таппаганды-
гынан эмес. Ал декларативдүү туюнтмаларды кыйкыруу менен поэ-
зияга жармашкан акын сөрөй эмес, – мисалдар, турмуштан алынган 
фактылар менен массаны ынандыруучу нукура акын болгон. Аги-
тациялык ырда бул ыкманы билгичтик менен пайдалангандык Ток-
тогулдун улуу адам экендигин дагы бир мертебе көрсөтүп турат. 

1 Токтогул, Ырлар, Фрунзе, 1950, 90-бет.
2 Токтогул, Ырлар, Фрунзе, 1950, 90-бет.
3 Токтогулдун ырлары, Фрунзе–Казань, 1938, 76-бет.



476 

Мындагы орустардан бир тууган таптым, Семен бошотту деген мо-
тивдер «Казак жериндеги ырдан» да кезигет.

Бул ыр улуу акындын Совет бийлигинин жылдарында уюшту-
руу-агитациялык ишмердигин далилдөөчү факт болуп саналат. Өз 
убагында Токтогулдун революциядан кийинки коомдук жана чыгар-
мачылык иштери жөнүндө материал аз жыйналган.

Чындыгында Токтогул үчүн Совет бийлигинин жылдарында 
уюштуруучулук жана акындык жөндөмдүүлүктүн өрчүшү закон че-
немдүү нерсе эле жана иш жүзүндө ошондой болгон. Бул жөнүндө 
кийинки жылдарда жыйналган материалдар көп негиз берет.

Жаңы доордо батырактарды уюмдашууга, сабатсыздыкты жоюу-
га, билим алууга, айрыкча улуу орус эли менен тыкыс жакындашууга 
чакырган бул ыр саясий жана көркөмдүк белгилер менен Токтогул-
дун авторлугун далилдейт.

Биздин бул пикирди информаторлор С. Давлетбаев, К. Кыпчак-
баев ж.б. дагы бекемдешет.1

13. Коргол каракчыдан корккондогу ыр 1953-жылы Т. Касымбеков 
тарабынан жазылган.2 Мында да Токтогул менен бирге жолоочу келе 
жаткан Коргол кеч кирип калганда бирөө карактап кетпесин деп эси 
чыкса, ага акыл айтат. Өзүнүн башынан каракчылар эле эмес, алардан 
коркунучтуураак, эки буттуу жырткычтар менен кармашуу өткөндүгүн 
Токтогул түшүндүрөт. Көркөмдүк жагы анчалык жогору эмес, бул ырды 
башка информаторлордон биз кезиктиргенибиз жок, анткени бул ыр эки 
гана киши жолдо келе жатканда ырдалгандыктан, башкалар билбөөгө да 
мүмкүн эле да. Бирок текстте төмөндөгүдөй саптар бар:

«Эл ичинде жүргөндө 
Элирчү элең жорголоп,
Ойку-кайкы күү чертип 
Ордуңа турбай ойдолоп,
Эми экөөбүз бара жатканда
«Каракчы келип кокустан 
Кетеби – деп – олжолоп»,
Капчыгайдын ичинде 
Калдыңбы Коргол корголоп?».3

Булар Корголдун мүнөзүнүн бир тарабын белгилеп жатат. Өзүн 
кыйгыл юмор менен шакабалаган сөздөрдү Коргол ойлоп чыгара 

1 КМУнун материалдары, 1953, № 5 дептер.
2 Ошонун өзүндө, №, 4 дептер.
3 КМУнун материалдары, 1953, № 4 дептер.



477

койбойт эле го. Ошондуктан бул ыр да Токтогулга таандык болушу 
ыктымал.

14. «Түрдүккө конгондо» деген ыр 1954-жылы КМУнун экспе-
дициясы тарабынан жазылган.1

Бул ыр мазмуну жагынан Токтогулдун айдоого бара жаткандагы 
коштошуу ырларына жакын. Бирок, мында Токтогулдун башка ин-
форматорлордон кездешкен ырларындагы күчтүү кекти, родинасын 
сүйгөндүктү суфизмдик мотивдер чегиндирип жиберет. Адилетсиз-
диктен кетип бара жатканын айтуу менен бирге, жалпыбыз кудайга 
жалынсак тилегибиз орундаар деген жыйынтык чыгарылат. Көркөм-
дүк жагы да төмөнүрөөк. Ошон үчүн бул чыгармада, белгилүү дара-
жада, кошумчаланган элементтер бар деп айтуу керек.

15. Басмачы жана колхоз жөнүндөгү ырлар дагы КМУнун экспе-
дициясы тарабынан 1954-жылы жазылган.2

Булардын да негизги мотивдери акындын Совет бийлигинин 
жылдарындагы коомдук жүзүн көрсөтүүчү материалдарга жакын. 
Бирок негизги пикир өтө чачкын, көркөм каражаттары суйдаң. Масе-
лен, басмачылар жөнүндөгү ырда:

«Баатырдык кылып турарсың,
Барганда олжо жыярсың.
Барчын куштай чамынып,
Бартия келип турганда
Сен, падышанды тартуу кыларсың».3–

сыяктуу куплеттер менен бирге:
«. . . . . . . . . . . . . . . . 
Өнөрү ашык өкмөт,
Өөнүн өзүң табарсың,
Өлгөн дөбөт өңдөнүп 
Кең дөбөдө каларсың...
. . . . . . . . . . . . . . . . . »4

деген арсар жерлери да бар. Колхоз жөнүндөгү ырда:
«Tywy Сталин бузулбаган кара тow
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Баары калкоз байда кенин табасың,
Өзүм өлсөм нускам болуп калсын – деп,

1 Ошонун өзүндө, 1954, № 3 дептер
2 Ошонун өзүндө.
3 Ошонун өзүндө.
4 Ошонун өзүндө.



478 

А жаш балдар менден үлгү алсын – деп,
Маалымдарга бир кагазга жаздырып,
Туубаса да тутунгандай уулум деп 
Корголуна таштап кеттим карачың»1–

деген эң акыркы куплети бар.
Булардагы ыкмалар да, лсксикалык, синтаксистик обороттору да 

Токтогулдун башка чыгармаларынан кезикпейт. Демек, аларды Коргол 
Досуевдин өзүнүн эле жамай койгондору деп айтууга мүмкүнчүлүк бар.

Корголдун мындай чаташтырып, кошумчалап жиберүүлөрү жө-
нүндө С. Давлетбаевдин, К. Кыпчакбаевдин, Ж. Кабылбековдун, С. 
Бурхановдун жана башкалардын маалыматтарына2 жогоруда келти-
рилген фактылар да кошумча боло алат.

Кыскача корутундулар:

1. Келтирилген фактылар Коргол Досуевде улуу акын Токтогул-
дан өздөштүрүлгөн көп материалдар бар экендигин далилдейт жана 
мындан ары да андан жыйноону улантуунун зарылдыгын көрсөтөт.

2. Корголдон жазылган материалдарды кылдаттык менен кароо 
керек жана бардык жыйналган материалдар менен салыштыруу 
керек. Ансыз карама-каршылыктын келип чыгышы мүмкүн, себеби 
Корголду билген элдин бардыгы анын «кошумчалоону сүйө» турган-
дыгын айтышат. Айрыкча диндик жана цензуралык эмес мотивдер 
Корголдун кийинки жылдарга деквалификацияланып кетишине бай-
ланыштуу болуу мүмкүн.

3. Импровизациялык жол менен аткарса да, негизги идеялык-
көркөмдүк багыттарда Токтогулдун туруктуу тексттери болгон жана 
ал тексттерди сөзсүз башкалардыкынан ажыратып алууга мүмкүнчү-
лүк бар.

1 Ошонун өзүндө.
2 КМУнун материалдары, 1953, № 5 дептер; ошонун өзүндө, 1955, № 2, № 12, № 16 дептер; 

«Ленинчил жаш», 1938, 21/VIII (Т. Үмөталиевдин макаласы).



479

МАЗМУНУ

Жаки Таштемиров
ТОКТОГУЛДУН ЧЫГАРМАЧЫЛЫГЫНДАГЫ ТРАДИЦИЯЛУУЛУК 
ЖАНА НОВАТОРДУК МАСЕЛЕСИ............................................................................3

Жаки Таштемиров
АКЫНДЫН ТАБИГАТ ЛИРИКАСЫ...........................................................................81
ПОЭЗИЯДАГЫ ӨМҮР..................................................................................................96
ТОКТОГУЛДУН САНАТ-НАСЫЯТТАРЫ...............................................................123
АКЫНДЫН АШКЕРЕЛӨӨЧҮ ЫРЛАРЫ ................................................................144
ЖАНА ЧЫНДЫК ТУРМУШ......................................................................................144

Жаки Таштемиров
ТОКТОГУЛ ЖАНА АНЫН ОКУУЧУЛАРЫ............................................................175

Жаки Таштемиров
ТОКТОГУЛ – АЙТЫШ ЫРЛАРЫНЫН ЧЕБЕРИ.....................................................236
ТОКТОГУЛДУН АЙТЫШТАРЫНДАГЫ
АДАМГЕРЧИЛИКТИН БЕРИЛИШИ.......................................................................251
УЧУРАШУУ ТҮРҮНДӨГҮ АЙТЫШТАР................................................................256
ТОКТОГУЛДУН АЛЫМ САБАК АЙТЫШТАРЫНЫН
ӨЗГӨЧӨЛҮГҮ.............................................................................................................266
ТОКТОГУЛДУН САТИРАЛЫК ЖАНА 
БАШКА ТЕМАДАГЫ АЙТЫШТАРЫ......................................................................276

Раиса Кыдырбаева
ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВ.......................................................................................292

Муңдук Мамыров
ТОКТОГУЛДАН АЛГАЧ ЖАЗЫЛГАН ЫРЛАРЫ ЖӨНҮНДӨ...............................304

Муңдук Мамыров
ТОКТОГУЛДУН САТИРАСЫ ЖӨНҮНДӨ БИР-ЭКИ ООЗ СӨЗ ...........................317

Шаршенбек Үмөталиев
АЙТЫШ ЫРЛАРЫ ЖАНА ТОКТОГУЛДУН АКЫНДЫК ЧЕБЕРЧИЛИГИ........324

М.Сырдыбаев, С. Тургунбаев
ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВДУН ЧЫГАРМАЛАРЫН
ТЕКСТОЛОГИЯЛЫК ИЗИЛДӨӨГӨ КАРАТА.........................................................351
ТОКТОГУЛДУН А. ҮСӨНБАЕВДЕН ЖАЗЫЛЫП
АЛЫНГАН ЧЫГАРМАЛАРЫ....................................................................................370
ТОКТОГУЛ СИБИРДЕН КЕЛГЕНДЕ 
ЭШМАМБЕТ ЫРЧЫ МЕНЕН УЧУРАШУУСУ.......................................................378
ТОКТОГУЛДУН КАЛЫК АКИЕВДЕН ЖАЗЫЛГАН
ПОЭЗИЯЛЫК МУРАСЫ ЖӨНҮНДӨ.......................................................................396

Мадылбек Сырдыбаев
КОРГОЛ ДОСУЕВДЕН ЖАЗЫЛГАН ТОКТОГУЛДУН
ПОЭТИКАЛЫК ЧЫГАРМАЛАРЫ............................................................................452



480 

Илимий-популярдуу басылма

«Классикалык изилдөөлөр жана тексттер» 
сериясы

АКЫНДАР ЧЫГАРМАЧЫЛЫГЫ,
4-КИТЕП

ТОКТОГУЛ САТЫЛГАНОВ

Түзгөндөр 
Абдылдажан АКМАТАЛИЕВ 

Мээрим КӨЛБАЕВА

Тех. редактору Н. Тилекматова
Корректорлору М. Көлбаева, А. Кыдыралиева

Компьютерде терген А. Карыпбекова
Компьютердик калыпка салган Б. Өмүров

Терүүгө 10.10.2018-ж. берилди. 
Басууга 10.12.2018-ж. кол коюлду. 

Кагаздын форматы 70х100. 1/16
Көлөмү 30,0 б.т. Нускасы 500. Заказ №  _____

_____________________________________
«Полиграфбумресурсы» басмаканасында басылды.

720071, Бишкек ш., Сїйїнбаев кєч., 144/23
Тел.: (0 312) 43-20-75, (0 312) 43-19-51


