

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



FL 0/11

# КНИГА ДЛЯ ЧТЕНІЯ по исторіи СРЕДНИХЪ ВѢКОВЪ

# СОСТАВЛЕННАЯ КРУЖКОМЪ ПРЕПОДАВАТЕЛЕЙ

подъ редавцікй профессора

Л. Г. Виноградова.

Удостоена большой премін имени Императора Петра Великаго.

выпускъ второй.

Москва. - 1897 г.

ANLY





Типографія и цинкографія. Леонтьевскій пер., х. Маховтова.



## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Во второмъ выпускѣ "Книги для чтенія по исторіи среднихъ вѣковъ" соединены статьи по наиболѣе характернымъ явленіямъ средневѣковой жизни: въ немъ разсматриваются феодализмъ, папство и имперія, крестовые походы, рыцарство и духовная культура этого періода. Разнообразіемъ и важностью затронутыхъ предметовъ оправдывается, смѣемъ надѣяться, значительный объемъ выпуска. Къ очеркамъ, посвященнымъ искусству, приложены иллюстраціи. Это немного удорожило изданіе, но читатели, вѣроятно, не посѣтуютъ на насъ за то, что рядомъ съ описаніемъ памятниковъ искусства мы поставили изображенія, безъ которыхъ описанія сказали бы очень мало. При этомъ составители считаютъ долгомъ выразить благодарность типографіи А. И. Мамонтова, которая приложила всѣ старанія, чтобы исполнить цинкографіи какъ можно лучше и какъ можно дешевле.

Первый выпускъ "Книги для чтенія" былъ благосклонно принятъ критикой и публикой. Будемъ надѣяться, что и второй найдетъ подобный же пріемъ. Позволяемъ себѣ лишь разъяснитъ одно недоумѣніе, которое иноѓда высказывалось по поводу нашихъ ссылокъ на источники и пособія. Мы никоимъ образомъ не имѣли въ виду представить ученую или педагогическую библіографію по различнымъ вопросамъ исторіи среднихъ вѣковъ. Составленіе такой библіографіи было бы дѣломъ крайне полезнымъ, но она потребовала бы самостоятельной и немалой работы. Наши же указанія на лите-

Digitized by Google

ратуру отсылаютъ лишь къ тѣмъ источникамъ и пособіямъ, которыми по тѣмъ или другимъ соображеніямъ преимущественно руководствовались составители статей.

Статья о римскомъ правѣ въ средніе вѣка и болонскомъ университетѣ была доставлена авторомъ нѣсколько поздно и потому помѣщена не вслѣдъ за № XLIII, какъ предполагалось, а въ концѣ тома.

Москва, 1 ноября 1897.



# XIX.

### Подготовка феодализма.

Чтобы судить о великихъ историческихъ перемѣнахъ, лучше Европа I в. всего сравнить состоянія одного и того же общества въ періоды, и Европа отдѣленные другъ отъ друга большимъ промежуткомъ времени XI BERA. Европа около Рождества Христова и Европа тысячнаго года представляють едва ли меньшій контрасть, чѣмъ общество тысячнаго года и общество нашего времени. Съ одной стороны могучая, почти всемірная монархія, подъ защитой которой разноплеменныя области входять въ живое общеніе другь съ другомъ, обмѣниваются произведеніями и идеями, вырабатывають общую гражданственность, общее право, общую духовную культуру. Съ другой - безчисленное множество мъстныхъ кружковъ – бароній, духовныхъ княжествъ, городовъ; каждый изъ этихъ кружковъ обособляется какъ въ политическомъ, такъ и въ хозяйственномъ отношении; а духовная жизнь, хотя и отличается однообразіемъ, но поражена скудостью и сведена на поддержание нъсколькихъ простъйшихъ идей. Вмъсто подданства всёхъ единой власти и закону-сложная сёть вассальныхъ отношеній, основанныхъ на личной върности; вмъсто равенства гражданъ въ правахъ --- цълый рядъ сословныхъ ступеней, завершающихся рыцарской аристовратіей. Противоположность рѣз-

**Пособія.** Waitz, Deutsche Verfassungsgeschichte, II, III, IV; Roth, Feudalität und Unterthanverband; Fustel de Coulanges, Histoire des institutions de la France; Duruy, Histoire des Romains, VI, VII; Burckhardt, Das Zeitalter Constantins; Gröber, Grundriss der Romanischen Philologie; Monumsen въ Hermes, XXIV; Blumenstock, Eutstehung des deutschen Immobiliareigenthums; Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte; Виноградовъ, Происхожденіе содализма въ дангобардской Италіи.

хрестом. по ист. сред. въковъ. в. н.

1

кая, а между тѣмъ путь отъ одного состоянія къ другому-прямой, и переходы на этомъ длинномъ пути постепенны и едва замѣтны.

При изученіи этихъ переходовъ прежде всего возникаетъ вопросъ — почему остановилось движеніе впередъ, почему общественное совершенствованіе замѣнилось распаденіемъ государства и культуры? А къ этому первому вопросу примыкаютъ другіе: съ какихъ поръ начинается упадокъ, не слѣдуетъ ли искать его пер выхъ признаковъ еще въ римской имперіи, задолго до побѣды варваровъ? Нѣтъ надобности въ настоящемъ случаѣ перечислять всѣ иричины паденія Западной Римской имперіи. Но можно попытаться указать на черты въ бытѣ имперіи, въ которыхъ подготовлялись характерныя явленія среднихъ вѣковъ.

Двѣ стороны романиза-

цін.

Смыслъ и значение имперіи заключались въ томъ, что она съ помощью греко-римской культуры объединила и переработала народности, жившія вокругъ Средиземнаго моря. Но разрѣшеніе этой задачи совершалось, если можно такъ выразиться, процессомъ двухстороннимъ. Кельты, иберы, реты, мавры, иллирійцы, еракійцы цивилизовались до извѣстной степени, подвигались впередъ въ хозяйствъ, гражданскомъ устройствъ и образовании; сирійцы, египтяне, племена Малой Азіи измѣнили отчасти свои привычки и воззрѣнія, приноравливаясь къ требованіямъ имперіи. Но если смѣшеніе племенъ и проникновеніе ихъ греко-римской культурой было, съ одной стороны, великимъ прогрессомъ, то, съ другой, оно составляло регрессъ, сопровождалось понижениемъ уровня самой преобразующей культуры. Осиливая варварство и инородные элементы, греко-римская культура воспринимала множество черть отъ побъжденныхъ противниковъ, сама понижалась и грубъла. Процессь, который совершался въ странахъ, покоренныхъ римлянами, можно сравнить съ тѣмъ, что произойдетъ, если къ жидкостямъ разнаго цвъта примъшать яркій окрашивающій составъ. Густая примѣсь передастъ свою окраску всѣмъ веществамъ, которыя придуть съ ней въ соприкосновение; но чъмъ больше будеть количество этихъ веществъ, чъмъ шире разольется новый составъ, тъмъ слабъе и блъднъе будетъ достигнутая окраска, тъмъ сильнъе будутъ сказываться въ ней оттънки, напоминающие первоначальные цвъта, съ которыми боролась новая примъсь. Римъ объединилъ Италію, римскія учрежденія и латинскій языкъ вытъснили этрусскія, самнитскія, оскскія наръчія и учрежденія. Италія романизовалась, стала римской, и въ свою очередь сдѣлалась очагомъ романизаціи для провинцій. Ея населеніе культурно, такъ сказать, переливалось въ провинціи и преобразовало ихъ на римскій ладъ, такъ что различія въ образованности постепенно сглаживались. Распространеніе однообразной культуры въ политической жизни сопровождалось постепеннымъ уравненіемъ въ правахъ Италіи и провинцій, постепеннымъ уничтоженіемъ италіанскихъ привилегій — своеобразнаго мъстнаго самоуправленія, свободы отъ военнаго постоя легіоновъ, освобожденія отъ земельнаго налога и т. п. Въ началъ Ш-го въка Каракалла призналъ равноправность провинціальнаго и италіанскаго населенія, распространивъ права римскаго гражданства на все свободное населеніе имперіи.

Подобная же работа выпала въ восточныхъ провинціяхъ на долю греческаго языка и греческой культуры, но для простоты мы ограничимся разсмотрѣніемъ того, что происходило на западной половинѣ имперіи, въ романизованныхъ земляхъ.

Объединенію и переработків народностей, стоявшихъ первона- Регрессивчально на низкихъ ступеняхъ гражданственности, отвъчаетъ инте- ное движение ресный рядъ явленій во всѣхъ областяхъ жизни, и всѣ эти явле- въ имперіи. нія отм'вчены одной общей чертой съ точки зр'внія развитія высшей культуры, получившей преобладание надъ остальными: они сводятся къ понижению уровня, къ упрощению задачъ, къ вырожденю. Этотъ процессъ замаскировывается успѣхами и пріобрѣтеніями, достигнутыми, благодаря политическому прогрессу времени имперіи: созданіе прочной власти, обезпеченіе мира (Рах Romana) и гражданскаго оборота, соединеніе различныхъ странъ въ одну экономическую систему съ свободной торговлей и живымъ обмѣномъ благъ и услугъ, привлеченіе все болѣе и болье широкихъ круговъ общества къ гражданственности и къ гражданству — всъ эти условія произвели благосостояніе, промышленный и духовный прогрессъ, который, повторяю, выкупалъ и прикрывалъ неблагопріятное отягощеніе культурнаго общества варварскими, слабо переработанными элементами. Но довольно скоро, уже въ III въкъ наступило время политическихъ невзгодъ: вторженія варваровъ, усобицы изъ-за императорской власти, соревнование армий и провинций подорвали порядокъ и благосостояніе и стали угрожать самому существованію имперіи. И вмѣстѣ съ тъмъ все сильнъе стали обнаруживаться варваризація римской культуры, регрессивное движение во встахъ областяхъ, регрессивное движение, которое однако совстьмъ не было возвращениемъ къ

1\*

старымъ привычкамъ и жизненнымъ условіямъ, а приводило къ образованію новыхъ, своеобразныхъ формъ.

Перерожде-

Достаточно взглянуть хоть на имена римскихъ гражданъ вревіе явыка. менъ имперіи, чтобы почувствовать, что мы находимся въ очень смвшанномъ обществѣ. Вмѣсто классическихъ короткихъ фамилій и cognomina передъ нами странныя, нагроможденныя другъ на друга варварскія клички, плохо прикрашенныя надставками из и ег въ концѣ именъ. Какie-нибудь С. Vigellius Raius Plarius Saturninus, T. Flavius Romanus Ulpio Noviomagi Bataus явно выдають себя за слабо романизованныхъ варваровъ. Эти варвары должны были, конечно, прежде всего учиться латинскому языку, какъ общему языку Западной имперіи: они и научались пользоваться латынью вместо своихъ местныхъ наречий, но какая же это была латынь! "Латинскій языкъ видоизм'вняется и по областямъ, и по эпохамъ", -- замъчаетъ блаженный Іеронимъ. Просторъчье, lingua vulgaris, становилось мало-по-малу въ устахъ бывшаго кельта какъ бы новымъ романскимъ языкомъ, звуки и формы котораго въ значительной степени отклоняются отъ латинской рѣчи подъ вліяніемъ физіологическихъ особенностей и привычекъ кельтовъ.

> Вліяніе кельтскаго языка на латинскій началось съ той минуты, какъ кельты стали говорить по-латыни. Самое устройство органовъ рѣчи обусловливало рядъ особенностей произношенія. Отсюда началось развитіе романскихъ языковъ; на первоначальной почвѣ замѣтно на ряду съ измѣненіями, зависящими отъ роста и развитія языка, вліяніе варваризаціи и вырожденія. Для примъра укажемъ на нъсколько общеизвъстныхъ особенностей французскаго языка, которыя объясняются проникновеніемъ кельтскихъ привычекъ въ вульгарную латынь Галліи. Латинское и сохранилось въ италіанскомъ, но смягчилось въ ü (durus-dur) во французскомъ, и немудрено, потому что галльское население уже въ то время, когда оно говорило по-кельтски, произносило именно ü, a не u. Французская liaison, тъсная связь между двумя словами, при которой беззвучная конечная согласная перваго слова возстановляется во избѣжаніе hiatus'a, восходить къ кельтской привычкъ сливать связанныя по содержанію слова какъ бы въ одно сложное слово. Въ кельтскихъ наръчіяхъ удареніе такъ сильно выдвигаетъ тотъ или другой слогъ въ словъ, что остальные слоги становятся несовсъмъ ясными и легко стираются. Во французскомъ это подчеркиванье слога съ удареніемъ и стушевыванье остальныхъ вызвало рядъ существенныхъ измѣненій.

Подъ его вліяніемъ выпадають группы согласныхъ въ слогахъ безъ ударенія (augustus — août), подъ его вліяніемъ заглушаются и отпадають конечныя части словъ, слѣдующія за удареніемъ, такъ что всъ слова, за исключеніемъ оканчивающихся на е muet, беззвучное е, становятся какъ бы охуtona и perispomena. Многія и существенныя измѣненія при переходѣ отъ датинскаго языка къ романскимъ не могутъ быть съ точностью объяснены вліяніемъ того или другого нар'вчія, предшествовавшаго латыни въ романскихъ странахъ. Но въ цѣломъ рядѣ даже такихъ измѣненій выражается во всякомъ случаѣ распаденіе латинской рѣчи: формы затемняются, спутываются, пропадають. Латынь Варварскихъ Правдъ V и VI вѣковъ представляетъ полнъйшую путаницу въ склоненіи: творительный является вмёсто винительнаго, винительный замёняетъ именительный и т. п. Но вырождение склонения и замѣна падежей предлогами начались гораздо раньше: уже въ вульгарной латыни I-II въковъ исчезаетъ родительный падежъ, затъмъ стушевывается дательный. Точно также уже въ эпоху римской имперіи наступають такія явленія, какъ обходъ сравнительной степени при помощи прибавки magis и plus къ положательной и исчезновение превосходной степени; исчезновение страдательнаго залога 1), замѣна будущаго времени неопредъленнымъ наклоненіемъ съ habeo (је feraifacere habeo, "имъю сдълать" вмъсто "сдълаю"). Повторяю, это перерождение латинскаго просторѣчія въ романские языки-процессъ сложный и обусловленный многими причинами; онъ не всецъло объясняется изъ варваризаціи римскаго общества. Относительно отдъльныхъ явленій не всегда видно или не всегда доказано, что они сводятся на проникновение варварскихъ элементовъ въ римскую среду, но сколько бы мы ни оговаривались и ни ограничивали наше исходное положение, все-таки остается несомнвннымъ, что въ любопытной исторіи возникновенія романскихъ языковъ мы имѣемъ, между прочимъ, яркое обнаружение того культурнаго процесса, которымъ характеризуется переходъ отъ римскаго міра къ эпохѣ варварскихъ государствъ.

Начто подобное совертается въ области искусствъ. Вступленіе Иокусство. христіанства въ міръ создало новую могучую силу въ художественной области: работа этой силы передъ нами въ живописи катакомбъ, въ зарожденіи византійскаго и романскаго стилей архитектуры. Такимъ образомъ, дъло идетъ далеко не о простомъ

<sup>1)</sup> Librum vendunt nan liber se vendit BN. liber venditur.

измельчании или упадкъ, но въ цъломъ рядъ фактовъ все-таки дають себя чувствовать понижение культурнаго уровня и варварская грубость. Когда въ Римъ воздвигли тріумфальную арку побъдителю Лицинія, покровителю христіанства, значительную часть украшающихъ ее рельефовъ просто перетацили съ арки Траяна, но часть художники IV въка прибавили отъ себя и при этомъ увъковѣчили упадокъ скульптуры и эстетическаго чувства. Фигуры искажены, лица безобразны. На такъ называемомъ дискъ Өсодосія символическія фигуры внизу скопированы съдревнихъ образдовъ и красивы; на верхнихъ изображенияхъ, списанныхъ съ живыхъ людей, върно схвачены грубыя, плоскія, уродливыя и варварскія лица, върно переданы тижелые, расшитые мундиры, замънившіе тунику и тогу, а посадка и постановка фигуръ останавливаетъ вниманіе неуклюжимъ, неправильнымъ рисункомъ. Главное теперь не красота и не выразительность, а колоссальность и драгоцѣнный пестрый матеріаль. Галліень, жалкое царствованіе котораго заслужило название времени "тридцати тиранновъ", заказалъ себъ статую въ 200 фут. вышины; предполагалось, между прочимъ, сдѣлать для этой статуи копье такихъ размѣровъ, чтобы ребенокъ могъ подняться внутри его по лёстницё. Для изваяній стали употреблять вмъсто мрамора ръдкій, драгодънный, но крайне неудобный для обработки порфиръ; при изготовлении статуй изъ этого матеріала поставщики и полировщики имѣли больше значенія, чѣмъ скульпторъ.

Ховяйство.

Для нашей ближайшей цёли особенно важно обратить вниманіе на это постоянное вырождение или перерождение древней культуры въ экономической области. Въ началъ нашей эры подъ покровительствомъ имперіи составился кругъ торговаго и промышленнаго обмѣна, напоминающій намъ современный всемірный рынокъ. Различныя области свободно обмѣнивались произведеніями и вырабатывали спеціальности, поддерживавшія другъ друга; прекрасные пути сообщенія облегчали быстрый обмѣнъ, значительные капиталы искали помѣщенія въ производительныхъ предпріятіяхъ, твердая власть и взаимное дов'єріе способствовали развитію формъ кредита. Надо только прибавить, что это процвътаніе не только мирилось съ рабскимъ трудомъ и эксплуатаціей провинціальнаго населенія, но въ сильной степени. обусловливалось ими. Уже III вѣкъ представляетъ иную картину. Подавление побъжденныхъ народностей римскими гражданами прекратилось-населеніе имперіи вошло въ составъ римскаго гражданства. Тёмъ самымъ порабощенныя массы, надъ которыми когда-то

свободно оперировали намъстники, откупщики и предприниматели, выступили изъ тѣни со своими стремленіями и правами: ослабѣлъ авторитеть центральной власти, зашевелились провинціальныя силы, въ хозяйственной дъятельности получили преобладание мъстныя нужды и потребности мелкихъ людей; уже потому широкая организація производствъ на началѣ мірового обмѣна уступаетъ мѣсто болье скромнымъ и непосредственнымъ экономическимъ задачамъкаждая общественная группа прежде всего заботится сама о наиболве необходимомъ въ пищъ, одеждъ, жилищъ, обстановкъ. Наконецъ, съ другой стороны, снабжение римскаго міра рабами становится все затруднительнъе 1), такъ какъ завоевательныя войны прекратились, а если и удается временами захватить въ пленъ германцевъ, славянъ, гунновъ, то они слишкомъ непокорны и грубы для роли рабовъ. Поневолѣ приходится предоставлять рабочимъ значительную долю самостоятельности и вместе съ темъ разбивать крупныя имѣнія на мелкія, оброчныя хозяйства, крупныя предпріятія на мелкія эксплуатаціи. Наконецъ, усиленіе провинціальной и мъстной жизни совпадаетъ съ великими политическими невзгодами -- страшными вторженіями варваровъ, постоянными мятежами войскъ, соперничествомъ императоровъ. Государственная неурядица подрываетъ увѣренность общирныхъ хозяйственныхъ расчетовъ и содъйствуетъ съ своей стороны стремленію каждой отдъльной мъстности жить и трудиться для себя, поставить себя внъ зависимости отъ воздъйствія со стороны. Въ совокупности получается попятное движение общества отъ сложной мѣновой системы къ простымъ формамъ натуральнаго хозяйства. Движеніе это не прекращается, а скоръе усиливается послъ реставраціи имперіи въ IV вѣкѣ. Власть, правда, возстановлена, но она держится только крайнимъ напряженіемъ всѣхъ общественныхъ силъ, напряженіемъ, которое устраняетъ свободу передвиженія и соглашенія, прикрѣпляетъ каждаго къ опредъленнымъ занятіямъ и опредъленной мъстности. Экономическій организмъ имперіи въ IV и V вѣкахъ уже распался на областные и мъстные кружки, которые всъ похожи другъ на друга-всѣ обращаются къ разрѣшенію простѣйшихъ хозяйственныхъ задачъ и всъ выдвигають впередъ земледъліе и отношенія по земль.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ началъ III въка цъна раба опредъляется въ 200 золотыхъ или 500 динаріевъ (Dig. IV, 4, 51). Цъна высокая, и вто даетъ поводъ думать, что рабовъ было трудно достать.

Аристократія позлией подготовляють среднев ковыя формы. Несмотря на тягость подаимперін.

- 8 -

На этомъ общемъ фонъ выдъляются явленія, которыя прямо

тей, государство не имѣло возможности покрыть деньгами всѣ расходы по содержанію и вознагражденію войскъ, и чёмъ дальше, темъ больше распространяется обычай отводить земли войсковымъ частямъ и отдѣльнымъ воинамъ, обязывая ихъ въ отплату выступать въ походъ и защищать границы (agri limitanei). Участки эти переходять по наслёдству въ томъ случаё, если наслёдники беруть на себя отбывание воинской повинности на границахъ; ни въ какомъ случаѣ эти земли не переходятъ къ частнымъ людямъ и не становятся частными владъніями. Въ концъ имперіи мы встръчаемся съ цѣлыми племенами варваровъ (gentiles), въ положеніи которыхъ земледѣліе неразрывно соединяется съ воинской повинностью. Въ Галліи эти отряды распредълены по всей странъ и носятъ названіе лэтовъ (laeti).

Другая характерная черта поздне-римскаго порядка - это политическое значение помъщичьей аристократии. Крупное плантаціонное хозяйство составляеть рѣдкое исключеніе въ эту эпоху, потому что такое хозяйство требуетъ какъ разъ обезпеченнаго обширнаго рынка, которато не было. Но крупная земельная собственность была чрезвычайно распространена, и собственники эксплуатировали свои имѣнія, раздавая ихъ по частямъ въ долгосрочное и наслѣдственное пользование арендаторамъ, колонамъ и рабамъ. Имперія IV и V въковъ признала собственника посредникомъ между собою и земледѣльческимъ населеніемъ. Она не только обращалась къ магнату съ требованіемъ, чтобы онъ собиралъ подать съ своихъ арендаторовъ и колоновъ, но поручала ему ставить изъ нихъ рекрутъ въ войска, судить ихъ по второстепеннымъ дѣламъ, завѣдывать сельской полиціей, назначать священниковъ въ сельскіе приходы. Такимъ образомъ, къ аристократіи переходила значительная доля вліянія, которое собственно должно было принадлежать чиновникамъ, представителямъ государственной власти. И немудрено, что на ряду съ формальными уступками правительства появляются незаконные захваты власти могущественными аристократами: императоры считають долгомъ законодательствовать противъ такъ называемыхъ patrocinia, т е. противъ патроната землевладъльцевъ, военныхъ вождей и высокопоставленныхъ чиновниковъ, къ которымъ обращаются мелкіе люди, чтобы достигнуть какойнибудь незаконной льготы, большею частью, чтобы избавиться отъ податей или заручиться повровительствомъ въ службъ.

Въ военной организаціи особенно сильно замѣтно сближеніе и сліяніе между римскими и варварскими элементами. Армія является могущественнымъ орудіемъ романизаціи, поглощаетъ и перерабатываеть массы варваровъ, но въ то же время это поглощение совершается не безнаказанно: составъ войска и военные порядки глубоко изменяются. Начать съ того, что пехота легіоновъ уступаеть все болѣе и болѣе мѣсто конницѣ, въ которой служили преимущественно варвары. Въ эпоху междоусобныхъ войнъ, предшествовавшихъ образованію имперіи, на 10 пѣхотинцевъ приходился одинъ всадникъ — кавалерія является совершенно второстепеннымъ родомъ оружія. Въ III въкъ конница по числу равняется пъхотъ. Соотвътственно этому наступилъ рядъ измъненій въ командованіи и въ тактикѣ. Наиболье характернымъ признакомъ наступленія средневъковыхъ порядковъ можно считать появление такъ называемыхъ буцелларіевъ, и я позволю себѣ остановиться нѣсколько обстоятельные на этомъ факть. Мы знаемъ о немъ болье всего изъ вестготскихъ и византійскихъ источниковъ, но онъ вполнѣ засвидътельствованъ уже для римской имперіи начала V въка. Буцелларій, въ буквальномъ переводъ-"сухарникъ" (bucella-солдатскій сухарь), - это нахлъбникъ, дружинникъ какого-нибудь варварскаго вождя на римской службѣ или римскаго полководда. Буделларій вступаеть на службу не римскаго государства, а частнаго человѣка, обязуется передъ своимъ вождемъ клятвой и ожидаетъ отъ него содержанія, подарковъ, земельныхъ пожалованій. Онъ можетъ оставить своего вождя и перейти къ другому, но въ такомъ случаъ полученные подарки и пожалованія должны быть возвращены. По смерти буделларія его наслёдники получають пожалованныя земли только, если продолжають службу умершаго. Если умершій оставить послѣ себя дочь-наслѣдницу и она желаеть сохранить пожалованья вождя, то она должна при выход в замужь испросить его согласія. Готы и галаты особенно часто упоминаются въ качествѣ бупелларіевъ. Иногда они образуютъ многочисленныя дружины при римскихъ полководцахъ. Велизарій повелъ за собой въ Италію 7000-й отрядъ такихъ дружинниковъ.

Нетрудно видѣть, до какой степени всѣ указанныя явленія, и общія, и спеціальныя, сближають послѣдніе вѣка римской имперіи съ средневѣковымъ бытомъ. Имперія постепенно впадала въ варварство, и такъ называемое переселеніе народовъ лишь завершило процессъ, начавшійся задолго до V вѣка. Во всякомъ случаѣ появленіе германскихъ королей на мѣстѣ римскихъ императоровъ и

Военный строй.

римскихъ намъстниковъ, наводненіе западныхъ областей франками, готами, саксами и т. п. рѣзко усилили центробѣжныя движенія въ государственномъ быту и окончательно опредълили переходъ къ натуральному хозяйству.

Правда, число свободныхъ людей сильно возросло вначалѣ вслѣд-

Коммендація

тетъ.

и вассали. ствіе появленія въ предблахъ имперіи цілыхъ племенъ, пришедшихъ изъ-за Рейна и изъ-за Дуная, притока племенъ воинственныхъ, способныхъ и готовыхъ защищать свою свободу оружіемъ. Это увеличеніе числа свободныхъ людей ослабило обострившуюся въ последние века империи противоположность между аристократами, крупными пом'вщиками, и зависящимъ отъ нихъ мелкимъ и полусвободнымъ людомъ. Но очень скоро отношенія попали въ прежнюю колею: среднее сословіе свободныхъ германцевъ стало быстро таять, потому что не всъмъ имъ достались равныя доли добычи при завоеваніи провинцій, а кто захватиль меньше и оказался слабье, тоть скоро почувствоваль, какъ было трудно защищать жизнь, честь и собственность въ эту эпоху ожесточенной общественной борьбы. Жизнь общества протекла бурно: войны, усобицы, натазды, разбои, насилія были явленіями повседневными, а между тѣмъ государ. ственная власть была слаба, старые же родовые и общинные союзы разстроились. Болѣе слабымъ оставалось одно — искать покровительства болѣе сильныхъ, становиться, если не ихъ подданными, то ихъ подручниками, помогать имъ устраивать себъ маленькія государства въ государствѣ. Частное покровительство такого рода уже очень замътно въ меровингской Галліи. Оно носило названіе mundium, mundeburdis; искавшие его препоручали себя магнату свътскому или духовному, иногда самому королю<sup>1</sup>). Кто коммендировался, имъя землю, тотъ обыкновенно передавалъ ее своему патрону, чтобы темъ пріобрести какъ бы его благоволеніе и покровитель. ство. Весьма часто кліентъ испрашивалъ при этомъ у патрона,

<sup>1)</sup> По Турской формулъ (43), нъкто поручаетъ себя въ виду крайней нужды «in mundoburdum» другого. Дълается это на токъ условія, «чтобы вы помогали и оказывали мив содвйствіе пищей и одеждой, насколько я заслужу и буду того достоинъ. Пока буду живъ. долженъ я вамъ, какъ свободный, оказывать службу и подчинение, и не имъю права въ течение всей моей жизни выйти изъ-подъ вашей власти и покровительства, а долженъ оста-... ваться подъ вашей властью и охраной во всъ дни моей жизни». Ср. въ рим-.ское время Salvianus, De gubernatione Dei, V: «Многіе покидаютъ свои поля и хижины, отдають себя подъ защиту и покровительство более сильныхъ людей, становятся подручниками богачей и какъ бы переходятъ подъ ихъ власть и управление».

или, какъ стали говорить въ средніе въка, у сеньёра, разръшенія пользоваться этой землей до своей смерти (precaria). Конечно, сплошь и рядомъ коммендировались люди слабые, захудалые, бѣдные, но могло быть и иначе. Магнаты не только окружали себя вооруженными слугами, но держали цѣлые военные отряды, и въ подручники къ нимъ шли предпріимчивые, энергическіе люди средняго и мелкаго состоянія, которымъ хотблось пожить вольнѣе, заслужить подарки и пожалованья. Отношение это напоминало древнюю дружину, описанную Тацитомъ. Скрѣплялось оно клятвою подручника въ върности и готовности служить. Главной формой этой связи была дружинная служба королю (антрустіоны, лейды у франковъ, гезиды, тены у англосаксовъ) 1). Дружинниковъ и подручниковъ такого рода называли латинскими терминами "pares", "amici", или германскими "gasindi", "vassi". Послъдній мало-по-малу особенно распространился и вытёснилъ другіе, такъ что такого рода дружинную коммендацію стали называть вассалитетомъ.

Само собою нонятно, что, разъ въ обществъ появились такія своеобразныя соединенія между гражданами, эти соединенія должны были въ сильной степени затруднить дъйствія государственной власти, равномърное и повсемъстное ся примъненіе.

Каждый свѣтскій и духовный сеньёръ старался отвоевать себѣ кругъ вліянія, въ предѣлахъ котораго онъ становился какъ бы царькомъ, и королю нельзя было не считаться съ нимъ при осуществленіи королевскаго верховенства и проведеніи государственныхъ требованій. Чтобы взять ратныхъ людей, чтобы взыскивать поборы, чтобы произвести судъ и привести въ исполненіе приговоръ въ предѣлахъ такого круга вліянія, приходилось принимать въ расчетъ значеніе сеньёра, приходилось даже обращаться къ носредничеству и помощи. Слабыя, несовершенныя государства варваровъ стали формально признавать обособленность такихъ круговъ частнаго вліянія: впервые были дарованы такіе формальные "иммунитеты" церквамъ. Тотъ или другой благочестивый король за-

•) Клятва антрустіона по формуль Маркульфа (1, 18): "Справедляво. чтобы тоть, кто обвщаль намъ пенарушимую върность, пользовался бы нашей защитой. А такъ какъ такой-то върный намъ человъкъ явился, по повельнію Божію, въ нашъ дворецъ и поклялся сь оружіемъ въ рукахъ слъдовать за . . нами и хранить намъ върность, то мы постановляемъ и прикозываемъ настоящей грамотой, чтобы вышеназванный впредь считался въ числъ нашихъ антрустіоновъ. И если бы кто дерзнулъ его умертвить, то пусть знаетъ, что приговоренъ будетъ къ уплатъ вергельда въ размъръ 600 солидовъ".

Иммунитотъ.

Digitized by Google

прещалъ своимъ судьямъ и полицейскимъ вступать въ церковныя владънія и производить въ нихъ какія-либо взысканія въ пользу государства; налоги, взносы, пошлины отмѣнялись и переходили къ духовному сеньёру-епископу или аббату. Первоначально имълось въ виду лишь поручить этому сеньёру производить всякаго рода поборы въ пользу государства. Но, сдълавшись обязательнымъ посредникомъ при взимани, сеньёръ вскорѣ сталъ присванвать себѣ самую выручку. Мало того, самыя права, связанныя съ сборами, цѣнились прежде всего, какъ доходныя статьи, и стали отчуждаться вмъстъ съ отчужденіемъ доходныхъ статей. Владьлецъ иммунитета, который сначала долженъ былъ взыскивать судебныя пошлины въ пользу государственнаго судьи, сдълался самъ судьей, какъ скоро ему удалось захватить судебныя пошлины въ свою пользу, - къ тому, кому досталась выручка, естественно перешли и обязанности. Такимъ образомъ, на государственной тер риторіи образовались и быстро стали расширяться какъ бы острова независимыхъ властей – иммунитеты.

Бенефицій.

Всв упомянутыя явленія тьсно переплетались съ земельными отношеніями, потому что послѣ нашествія варваровъ хозяйство окончательно возвратилось къ натуральной системѣ - земледѣліе стало важнъйшей его отраслью, а землевладьние сдълалось главной основой всей общественной жизни. Всякій сколько-нибудь продолжительный и значительный обмень услугь между двумя лицами сводился въ концъ концовъ не на денежные расчеты, а на кормленіе при извъстномъ имъньъ или на пожалованіе имънія въ вознаграждение за службу. Денегъ было мало видно въ гражданскомъ оборотѣ, за то натуральныя повинности и сборы натурой были самымъ обычнымъ явленіемъ. Такъ было въ частномъ быту, такъ было и въ государственномъ. Помъщикъ вознаграждалъ своихъ помощниковъ по управленію имѣніями, своихъ слугъ, подручниковъ выдачами изъ своихъ амбаровъ и кладовыхъ, предоставленіемъ участковъ земель въ пользованіе, иногда пожалованіемъ участковъ. Тотъ, кто шелъ на службу и обязывался вѣрностью, разсчитываль на такого рода вознаграждение, хотя оно ръдко оговаривалось въ опредѣленныхъ выраженіяхъ. Король по отношенію къ государственной службѣ держался тѣхъ же пріемовъ, что остальные пом'вщики. Онъ не имълъ въ своемъ распоряжении обширной податной системы, потому что деньги собрать было не откуда; приходилось довольствоваться выдачами натурой и доходами съ им'вній. При этихъ условіяхъ вознагражденіе за государствен-

ную службу графовъ, антрустіоновъ, духовныхъ лицъ, писцовъ, счетчиковъ, полицейскихъ, дружинниковъ, тѣлохранителей и вассаловъ всякаго рода сводилось преимущественно на продовольствованіе натурой, а также на предоставленіе участковъ земель въ пользование и въ наслъдственное владъние. Такого рода вознагражденія считались щедротами, благодъяніями, "бенефиціями" короля; предполагалось, что они даруются по свободному рѣшенію и безъ видимаго обусловливанія той или другой службой. Въ дъйствительности все-таки вышло, что важнъйшіе виды службъ завистли отъ выдачи въ вознаграждение имъний и участковъ. Обратно, при самой выдачь сначала не оговаривалось прямо, что участокъ данъ за такую-то службу, но фактически пожалование обусловливалось именно этою службою и, будучи полнымъ и безусловнымъ по формѣ, становилось условнымъ по существу. Если человъкъ переставалъ служить или служилъ дурно, у него можно было отнять пожалование; если онъ умиралъ, переходъ пожалованья къ наслѣднику не разумѣлся самъ собою, а наступалъ въ зависимости отъ того, продолжалъ ли наслъдникъ нести службу. Въ концъ концовъ, условность бенефиціальнаго или леннаго владёнія стала оговариваться опредъленно и была обставлена опредъленными юридическими положеніями.

Два историческихъ факта особенно содъйствовали ускоренію Секуляризапроцесса феодализаціи въ западной Европѣ. Въ VIII-мъ вѣкѣ по- ція и рыцарлитическія отношенія на Западъ представляли величайшій хаосъ; CESS въ главномъ изъ основанныхъ германцами государствъ-въ франколужба. скомъ королевствѣ-государственная власть пришла въ упадокъ, средства для земельныхъ раздачъ истощились, областные начальники сдълались какъ бы самостоятельными князьками, остатки центральной власти перешли отъ королей къ начальникамъ дворцоваго правленія и дружины-къ палатнымъ мерамъ. А между Тымъ надвигалась грозная сила ислама, и вестготское королевство въ Испаніи уже пало подъ ея ударами. Подъ водительствомъ Каролинговъ франкское государство оправилось и отразило арабовъ, а затемъ при Карлъ Великомъ оно соединило вокругъ себя всъ главныя страны, занятыя романо-германскимъ населеніемъ, и продвинуло границы христіанской культуры далеко на востокъ. Но для такихъ необыкновенныхъ подвиговъ требовались и чрезвычайныя средства. Каролинги, начиная съ Карла Мартелла, массами захватили церковную недвижимую собственность и обратили ее на раздачи воинамъ. Однако на этихъ секуляризованныхъ земляхъ все-

таки признавалось высшее право церкви: онъ считались лишь уступленными государямъ и ихъ слугамъ во временное и условное пользование по особой нуждъ. Оттого именно на земляхъ, взятыхъ у церквей, условность бенефиціальнаго владенія была ранев всего обставлена опредъленными юридическими формами. Вообще Каролинги, и въ особенности Карлъ Великій, не считали нужнымъ бороться противъ описанныхъ нами выше отношеній, въ которыхъ подготовлялся феодализмъ. Они предпочли упорядочить ихъ и воспользоваться ими, насколько возможно, для государственныхъ цълей. Такъ, они признали сеньёратъ, но усилили отвѣтственность сеньёровъ за ихъ подручныхъ друзей. Постоянныя наступательныя войны Карла Великаго способствовали, кромѣ того, коренному измъненію военной системы. Поголовное ополченіе свободныхъ было слишкомъ тяжеловѣсно и плохо вооружено, чтобы оказать существенную пользу въ такихъ войнахъ. Нужно было имъть подъ рукой особый военный классъ, способный переносить тягости ежегодныхъ походовъ. Въ связи съ этимъ появляется правило, что одни лишь владъльцы 4 надъловъ обязаны участвовать въ походахъ. Остальные свободные люди складываются, чтобы выставить одного ратнаго человъка съ каждыхъ 4 надъловъ. Иначе говоря, войско аристократизируется. Главной его составной частью становятся всадники, одътые въ кольчуги. Это превращение закръпляется окончательно вслъдствіе норманнскихъ набъговъ IX и X въковъ. Неповоротливыя, плохо снаряженныя массы ополченія не выдерживали столкновений съ съверными разбойниками и не могли слъдовать за ихъ быстрыми переходами. Въ отпоръ норманнамъ западное общество строить замки и вырабатываеть рыцарскую конницу. Но отъ этого превращенія выиграла не центральная власть, а сеньёры областей. Общество уже не въ силахъ группироваться около отдаленныхъ центровъ, каждая часть его ищетъ защиты вблизи, у болъе или менъе могущественнаго мъстнаго магната, и для удовлетворенія самыхъ настоятельныхъ потребностей такого рода охрана оказывается наиболье полхолящей.

Въ заключеніе можно сказать, что подготовка феодализма сводится, въ сущности, на развитіе трехъ основныхъ положеній: 1) постепенность культурнаго роста не допускаетъ быстраго появленія обширныхъ и сложныхъ государственныхъ системъ у молодыхъ, невоспитанныхъ исторіей народовъ. Если уже въ поздней имперіи вліяніе варваровъ сказывается въ пониженіи государственныхъ требованій и возрастаніи центробъжныхъ силъ, то нашествіе германцевъ привело къ окончательному распаденію на мелкіе политическіе кружки. 2) Организація этихъ мѣстныхъ кружковъ на аристократическомъ началѣ обусловливается тѣмъ, что германскія племена не просто подвигались отъ простѣйшихъ формъ къ болѣе сложнымъ, а попали на почву, подготовленную римскимъ соціальнымъ строемъ и сами прошли военную исторію, благопріятствовавшую развитію аристократическихъ неравенствъ. 3) Въ извѣстной мѣрѣ феодализмъ былъ приспособленіемъ государственной организаціи къ условіямъ натуральнаго хозяйства, и въ этомъ отношеніи онъ не только установился въ западной Европѣ, завоеванной германцами, но проникъ и въ восточную, византійскую Европу, гдѣ военная служба и помѣщичья власть получили постановку, напоминавшую каролингскіе порядки и восходившую въ сущности къ быту имперіи IV и V вѣковъ.

Павелъ Виноградовъ.



Digitized by Google

## XX.

1

#### Альфредъ Великій.

Ангдія Въ наше время многіе жалуются, что пришла тяжелая пора, въ римовое что жить трудно и невесело. Безъ сомнѣнія, у каждой эпохи свои заботы и затрудненія — немало ихъ и у насъ; но намъ грѣшно было бы горевать или отчаиваться, потому что мы живемъ и дѣйствуемъ въ такой обстановкѣ, о которой и помышлять не могли наши предки. Чтобы оцѣнить по достоинству, что даетъ намъ крѣпкое, благоустроенное государство, утвердившіяся правила христіанской нравственности, запасъ знанія и искусства, чтобы не относиться къ этимъ великимъ благамъ культуры безотчетно и безучастно, лучше всего оглянуться назадъ, послѣдить за тѣмъ, какъ медленно и болѣзненно все это вырабатывалось, или хотя бы справиться, каково жилось людямъ въ ту или другую отдаленную эпоху, чѣмъ они пользовались, что имъ угрожало и что давало силы для борьбы.

> Современная Европа занимаеть особое положение въ жизни земного шара. Она меньшая и главная изъ частей свъта. Ея образо ванность дала ей перевъсъ матеріальный и духовный — она направляетъ всемірную торговлю и промышленность, ея государства широко распространили свое вліяніе на другія части свъта, ея идеи проникаютъ въ жизнь дикарей и народовъ чуждой культуры. Духовная сила Европы проявляется въ внъшнихъ ръзкихъ формахъ, наперскоръ многимъ невыгоднымъ условіямъ мъстности и климата. Маленькая Англія съ ея малоплодородной почвой и тяжелымъ кли-

> **Hocobis**, **R**DON'T CARCONCKOÙ XDONUKU H GIORDADIN ACCEPA. Pauli, The life of Alfred the Great, translated by B. Thorpe; Winckelmann, Geschichte der Angel-sachsen; Du-Chaillu, The Viking age; Steenstrup, Normannerne, II.

> > Digitized by Google

матомъ, напр., сдълалась повелительницей населенія въ 200 милліоновъ, разбросаннаго по всему земному шару, сдълалась величайшей торговой державой и великимъ средоточіемъ науки, литературы, практической мудрости.

Не то было 1000 леть тому назадъ. Мало того, что безлюдье и пустырь дарили тамъ, гдъ теперь тъснится и работаеть энергическое население: гдъ появлялись люди, имъ приходилось заботиться о самыхъ необходимыхъ условіяхъ существованія, пріучаться къ самымъ первоначальнымъ основамъ общежитія. Первую попытку внести порядокъ и образованность на островъ сдѣлали римляне, которые господствовали тамъ болѣе 3 вѣковъ <sup>1</sup>). Они покорили дикое кельтское население, пріучили его къ осъдлости и земледълю, построили города Лондонъ, Іоркъ, Линкольнъ, Батъ и многіе другіе <sup>2</sup>). Визсть съ городомъ появилась торговля, проведены были великолѣпныя дороги, слѣды которыхъ сохранились до сихъ поръ. Наконецъ, по странъ появились имънья римскихъ помъщиковъ съ общирными хозяйственными постройками и прекрасными жилыми помъщеніями. Римскіе владъльцы устраивались въ нихъ съ комфортомъ и даже роскошью.

Но римское вліяніе было все-таки поверхностнымъ — оно не привело къ коренному преобразованію кельтскаго населенія. Когда въ началѣ V вѣка легіоны ушли изъ Британіи, чтобы защищать другія провинціи Западной имперіи, римская культура быстро пришла въ упадокъ, и повсюду появилось прежнее кельтское варварство. На западъ, напр., въ теперешнемъ Уэльсъ, важнымъ центромъ римской жизни былъ городъ Иска — онъ до сихъ поръ носитъ названіе Caerlon, т. е. castra legionis -- лагерь легіона, - но, несмотря на название, вся эта мѣстность совершенно утратила римскую образованность и вернулась къ языку и патріархальнымъ обычаямъ кельтовъ.

Еще ръзче былъ переворотъ на востокъ острова, потому что Завоеваніе туда вторглись германскія племена англовъ и саксовъ, которыя опустошали страну и избивали население. Въ Саксонской льтописи записано, напр., подъ 491 годомъ: "Въ этомъ году Элле и Цисса

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪВОВЪ. В. П.

2

AHFIOCAR-

60B%.

<sup>1)</sup> Отъ царствованія Клавдія въ половнить І в. по Р. Х. до царствования Аркадія и Гонорія въ началь У в.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Англіи много городовъ, имена которыхъ оканчиваются на честерь: Leicester, Gloucester, Chichester, Cirencester, Chester и т. п. Названія ихъ взяты отъ латинскаго castra (дагерь), потому что они выросли изъ римскихъ лагерей.

осадили Андредечестеръ и убили всёхъ, кто жилъ въ немъ; ни единаго бритта не осталось въ живыхъ". Въ южной Англіи римляне построили богатый, прекрасный городъ, называвшийся Verulamium. Послѣ нашествія саксовъ отъ него осталась груда развалинъ, и въ XI вѣкѣ монахи с.-альбанскаго монастыря, находившагося по близости, построили громадный соборъ, для котораго матеріалъ добывали изъ этихъ развалинъ: оттуда брали мраморъ, тесаные камни, черепицы.

Пришло однако время, когда даже англы и саксы перестали грабить и опустошать, а стали заводить постоянныя поселенія и такъ или иначе устраиваться на завоеванной почвѣ. Такъ какъ римская культура была почти уничтожена, то приходилось начинать сначала. Полудикіе германцы усѣлись, наконецъ, по мѣстамъ, раздѣлили между собой землю и рабовъ—порабощенныхъ кельтовъ, и мало-по-малу, несмотря на смуты и войны, стало складываться общество. Этотъ ростъ общества совершался, какъ всегда, въ трехъ направленіяхъ: появлялся и развивался правильный трудъ, хозяйство — вмѣсто грабежа и захвата; появлялись и развивались новые взгляды на міръ, на жизнь человѣка и его назначеніе —являлся запросъ на знаніе, стремленіе къ возвышеннымъ религіознымъ идеаламъ; наконецъ, укрѣплялся порядокъ отношеній между людьми законъ и правительство, которые заботятся о томъ, чтобы люди не истребляли и не притѣсняли другъ друга, а помогали бы другъ другу.

Успвин хозяйства.

Въ устройствъ труда и хозяйства приходилось бороться съ дикой, дъвственной природой: лъса и болота покрывали еще большую часть англійской почвы-бобры и рыси разгуливали тамъ, гдъ теперь стучатъ фабричныя колеса и работаютъ усовершенствованныя земледѣльческія машины. Англы и саксы отчасти примѣнились въ своемъ хозяйствѣ къ характеру лѣсной мѣстности. Для рогатаго скота не было еще хорошихъ пастбищъ; овецъ, которыми впослъдствіи такъ славилась Англія, также еще разводили мало. За то великое значение пріобрѣло разведение свиней. Это неприхотливое животное легко находить себъ кормъ въ лъсныхъ мѣстностяхъ, и громадныя стада свиней составляли главное богатство знатныхъ саксовъ; свинопасы были немаловажными людьми въ этомъ обществѣ, и нѣкоторые изъ нихъ достигали высокаго положенія даже при дворъ. Понемногу расчищалась мъстность и для хлѣбонашества, при чемъ пользовались, конечно, остатками обработки еще отъ римскаго времени, а отчасти даже пріемами, перенятыми у римлянъ.

Digitized by Google

Также изъ Рима пошли начатки духовнаго просвъщенія. Образовались среди варварства острова духовнаго просв'ящения при просв'ящения церквахъ и монастыряхъ. Подъ вліяніемъ папы трудами италіанскихъ и греческихъ миссіонеровъ проникло христіанство къ англосаксонскимъ язычникамъ, а вмъстъ съ нимъ проснулось уваженіе къ духовной жизни и къ знанію, пониманіе того, что есть высшія силы, чемъ сила оружія, высшія цели, чемъ матеріальное могущество или удовольствіе. Уже въ VII и VIII вѣкѣ среди англійскаго духовенства встрѣчаются ревностные и образованные люди, которые пользовались извъстностью во всей западной Европъ. Беда Преподобный на крайнемъ съверъ саксонскихъ поселеній, въ Ярроу, въ Нортумберландъ, составлялъ свои объемистыя поясненія къ Священному Писанію, пользуясь при этомъ трудами латинскихъ и греческихъ отцовъ церкви, составлялъ и руководства по свътскимъ наукамъ – по грамматикъ, ариомотикъ, астрономия, музыкѣ, наконецъ, составилъ замѣчательную исторію церкви у англосаксовъ, которая служитъ драгоцѣннымъ источникомъ свѣдѣній о прошедшемъ этого народа и привлекаетъ читателя искренностью, здравымъ смысломъ, образностью своего разсказа. А когда Карлъ Великій въ концѣ VIII в. дълалъ попытку поднять образованіе и улучшить бытъ своихъ франковъ, то лучшаго своего помощника въ дълъ просвъщенія онъ нашелъ опять-таки на томъ же британскомъ островъ, въ лицъ діакона іоркской церкви Алкуина. При разрѣшеніи спорныхъ богословскихъ вопросовъ франкскіе спископы обращались къ совътамъ и указаніямъ англосаксонскаго духовенства.

Всего затруднительные оказалось дыло государственнаго устрое- Государство нія. Варвары не уміли подчиняться общей власти: жертвовать в дружива. своей свободой, стъснять себя ради какого-то дальняго правительства они не хотъли. Если они и признавали надъ своей личной волей чью-либо власть и авторитеть, то искали этой власти и авторитета вблизи отъ себя, въ какомъ-нибудь тѣсномъ и хорошо знакомомъ кругу. Родство, сосъдство, союзъ дружинниковъ вокругъ любимаго вождя были доступны ихъ пониманію, и потому соединеніе людей въ группы началось съ образованія сплоченныхъ родовъ, сельскихъ общинъ, дружинъ. Эти союзы были сильны, люди были къ нимъ привязаны и готовы были жертвовать рали нихъ даже жизнью, между тъмъ какъ общирныя княжества и королевства колебались и распадались. Чтобы показать, какую силу имъла, напримъръ, связь дружинниковъ съ вождемъ, приведу одинъ

SAVATER V ABLIO-01K00BЪ.

Digitized by Google

21

отрывокъ изъ Саксонской летописи. Дело было въ 784 году; одного изъ королей западныхъ саксовъ, Киневульфа, убилъ этелингъ <sup>1</sup>) Кинегардъ. Когда тены (дружинники) короля узнали о бунтв, они поспътино побъжали къ замку, гдъ убили короля. Этелингъ предлагалъ имъ сдаться, объщая жизнь и деньги, но ни одинъ изъ нихъ не согласился; они бились до тъхъ поръ, пока ихъ всъхъ перебили, кромѣ одного, да и тотъ былъ заложникъ изъ бриттовъ и притомъ весь израненъ. На другое утро тены, оставшіеся позади, услышали, что короля убили; они прибыли къ мъсту и нашли этелинга въ замкъ; онъ и его люди заперли ворота. Тогда этелингъ сталъ уговаривать дружинниковъ взять, сколько сами захотять, земель и денегъ, только бы они отдали ему королевство; и онъ сказалъ имъ, что съ нимъ ихъ родственники, которые не хотятъ его покинуть. Тены отвѣчали: "Нѣтъ у насъ родни дороже нашего вождя, и не пойдемъ мы за его убійцей". Люди этелинга сказали дружинъ: "Уходите съ миромъ; такъ предлагали мы и товарищамъ вашимъ, которые были съ королемъ". Дружина отвѣчала: "Не хотимъ васъ слушать, какъ не слушали наши товарищи, которыхъ вы убили вмѣстѣ съ королемъ". И начался бой у воротъ, и тены ворвались и перебили этелинга и его людей, встахъ, исключая одного.

Общество, разбитое на маленькіе кружки родичей, сосѣдей, дружинниковъ, не могло жить въ мирѣ и порядкѣ: междоусобная борьба постоянно тревожила его и мѣшала успѣхамъ хозяйства и просв'ещения. Мало-по-малу однако и эти грубыя отношения стали улучшаться. Правительство становилось крѣпче и начало стѣснять усобицы. Многочисленныя племена и княжества англовъ и саксовъ слились въ семь королевствъ, затъмъ въ три королевства, наконецъ, въ одно королевство. Въ областяхъ сложилось самоуправление: дъла обсуждались и ръшались на собраніяхъ сотенъ и графствъ. въ которыхъ участвовали свободные землевладъльцы округа. Въ общемъ порядка и правосудія стало больше, и можно было ожидать дальнъйшаго прогресса въ хозяйствъ, просвъщении и государственной жизни.

Набъги

И какъ разъ въ это время, въ IX вѣкѣ, обрушилось на Бриноржавновъ. танію новое бъдствіе, худшее, чъмъ голодъ или моровая бользнь.-появились норманны. Какъ набъги англосаксовъ разрушили римскую культуру, такъ начинающаяся культура англосаксовъ чуть

1) Этелингами назывались члены королевскихъ окмилій.

не была стерта съ лица земли набъгами норманискихъ викинговъ.

Слово "викингъ" значитъ-морской король. Оно собственно примънялось къ начальникамъ добровольныхъ дружинъ, которые выселялись изъ Даніи, Норвегіи и Швеціи и на своихъ лодкахъ отправлялись грабить европейскія страны. Появлялись они въ Балтійскомъ морѣ и въ Сѣверномъ, въ Атлантическомъ океанѣ и въ Средиземномъ моръ, проникали въ Англію, Францію, Испанію, въ Россію, въ византійскую имперію. Еще въ концъ VIII въка началось движение выходцевъ, и въ течение 2-хъ столътий оно не останавливалось. Поводомъ къ этому "второму переселению народовъ" быль недостатокь пропитанія на родинь и неохота къ мирнымъ занятіямъ. "Молодежь, говоритъ одинъ лѣтописецъ, часто составляла заговоры противъ отцовъ и дъдовъ, чтобы завладъть ихъ имуществомъ. Поэтому существовалъ древній обычай — собирать молодыхъ людей по жребію и изгонять ихъ изъ государства, чтобы они сами добыли себъ государство, а прочее население могло жить въ мирѣ. Изгнанники приносили жертву Тору и поднимали на корабляхъ своихъ военное знамя". По преданію, викингъ бросалъ вверхъ копье, и смотря по тому, куда оно падало, направлялся въ ту или другую сторону.

О судахъ, на которыхъ совершались эти дальніе походы, мы можемъ составить себѣ точное понятіе, потому что ихъ сохранилось нѣсколько экземпляровъ. Въ Гокстадѣ, въ Норвегіи, напр., нашли зарытою въ землѣ отлично сохранившуюся лодку, въ которой былъ похороненъ витязь. Она имѣетъ по 16 уключинъ для веселъ съ каждой стороны, длина ея 75 ф. при 15 ф. въ ширину. Помѣщалосъ на ней, вѣроятно, около 60 — 70 человѣкъ. Самый спускъ корабля сопровождался странной церемоніей, которая предвѣщала его кровавое дѣло: къ скалкамъ, по которымъ судно скользило въ воду, привязывали людей, такъ что киль обагрялся кровью.

Изъ такихъ утлыхъ суденышекъ составлялись разбойничьи флоты викинговъ. Множество гибло во время переходовъ, и все-таки изъ года въ годъ записываютъ западныя лѣтописи, что пришло 60, 100, 200, 300 судовъ; иногда собиралось до 1000. Въ сраженіи норманны строились на носовой части корабля, прикрываясь щитами, такъ, чтобы составить непроницаемую стѣну. Но суда служили для нихъ только средствомъ передвиженія. Прибывъ въ несчастную страну, которую они избрали мѣстомъ своихъ дѣйствій, они проникали въ нее какъ можно дальше по какой-нибудь рѣкѣ, укрѣплялись на островѣ или возвышеніи и начинали грабежи и наѣзды. Въ сухопутныхъ сраженіяхъ они строились клиномъ или свиной головой. Главное дѣло было, впрочемъ, не въ корабляхъ и не въ военномъ строѣ, а въ желѣзномъ характерѣ и свирѣпой храбрости этихъ воиновъ.

Рагнаръ

Лодброгъ.

Во многихъ сагахъ воспѣвали они свои подвиги. Вотъ разсказъ о погибели Рагнара Лодброга, одного изъ знаменитъйшихъ викинговъ, который, между прочимъ, разграбилъ Парижъ въ 845 году. Сага полна вымысловъ и неточно передаетъ событія, но ея характеристика быта върна и красноръчива. "Рагнаръ думалъ, какъ пріобръсть въчную славу. И вотъ онъ сдълалъ 2 корабля больше всѣхъ, какіе когда-либо дѣлались въ сѣверныхъ странахъ. Жена спросила его, куда онъ хочетъ итти. Онъ сказаль, что пойдеть въ Англію. Тогда жена сказала: "Опасенъ твой походъ-лучше возьми больше судовъ, хотя бы каждое было поменьше". Онъ отвѣчалъ: "Что за подвигъ покорить страну со многими кораблями! А вотъ покорить Англію съ двумя кораблямитакого примъра еще не было". Передъ уходомъ жена дала ему рубашку, приговаривая: "Вотъ тебъ рубашка, не шитая, а тканая, вытканная съ любовью; не пойдетъ кровь изъ ранъ и не порѣжетъ тебя клинокъ въ чудной одеждѣ, посвященной богамъ". Во время путешествія разразилась буря, и корабли потерпѣли крушеніе, но люди спаслись и высадились на берегахъ Англіи. И Рагнаръ сталъ брать деревни и замки. Тогда король англійскій Элла созваль всѣхъ людей своего царства-встахь, кто только могъ держать щить и вздить на лошади. Рагнаръ вышелъ на битву въ шлемъ и въ рубашкъ, которую дала ему жена. Цълый день бились враги. Всъхъ людей Рагнаръ перебилъ. Противъ него никто не могъ устоять, но когда всв его товарищи пали, то его окружили щитами и взяли въ плънъ. И бросили его въ яму, наполненную змъями, но змъи не трогали его. И народъ говорилъ: "Это великій челов'ъкъ – его не ранило оружіе сегодня и не кусають змви". Тогда Элла вельть снять съ него рубашку. А Рагнаръ запълъ: "Я бился въ 51 сражении, о которыхъ идетъ великая слава. Многихъ я ранилъ, но не думалъ я, что придетъ мнѣ смерть отъ змѣй. Часто случается то, о чемъ меньше всего думаешь". Змѣи впились въ него, и онъ умеръ. Но на родинъ остались его сыновья, и они явились мстить за отца. Старшій, Иваръ, разбилъ и взялъ въ пленъ Эллу. И Иваръ сказалъ: "Надо припомнить, какой смертью онъ уморилъ отца нашего. Пусть тотъ изъ моихъ людей, кто лучше всѣхъ рѣжетъ по дереву, вырѣжетъ орла на его спинѣ, и пусть орелъ этотъ будеть красенъ отъ крови". Элла умеръ отъ раны, и они рѣшили, что достаточно отомстили за отпа".

Жажда борьбы и крови у этихъ страшныхъ людей иногда порождала душевную болъзнь. Норманны считали храбрыми изъ храбрыхъ такъ называемыхъ берсеркеровъ. Самое имя показываетъ, что они выходили на бой въ одной рубашкъ, безъ всякихъ оборонительныхъ доспѣховъ (ber-serk — голая рубашка). Нѣкоторые изъ нихъ дълали это не изъ удали, а подъ вліяніемъ какого-то безумія или бѣшенства. У одного викинга было 12 сыновей берсеркеровъ. Они ходили всегда на одной лодкъ и никого посторонняго къ себѣ не пускали. Они знали за собой бъшенство и чувствовали приближение припадка. Если не предстояло сражения или грабежа, то они высаживались на берегъ и тамъ бросались на деревья и скалы-иначе они перебили бы своихъ же друзей.

Съ 789 г. начинаются въ Саксонской лътописи скорбныя записи о норманнскихъ набъгахъ. Однимъ изъ первыхъ дълъ викин- набъги на говъ было сожженіе монастыря въ Ярроу, гдъ дъйствовалъ Беда. Но особенно частыми и разрушительными сдълались набъги при королѣ Этельвульфѣ, во 2-й половинѣ IX в. Во всѣхъ направленіяхъ искрестили викинги англійскую территорію. Не одинъ разъ саксы одерживали верхъ въ битвахъ противъ датскихъ отрядовъ, но это не останавливало новыхъ пришельцевъ, да и побитые не падали духомъ, а при первой возможности возобновлялись набъги. Въ 869 году образовалось на востокъ первое постоянное поселеніе норманновъ. Грабежи и истребленіе однако продолжались. Не буду распространяться объ ихъ ужасныхъ подробностяхъ-надо только отмѣтить, что особенно свирѣпствовали язычники противъ церквей и монастырей.

Сыновья Этельвульфа упорно продолжали бороться и одинъ за другимъ умирали во время отчаянныхъ попытокъ защитить свою родину. Корона, наконецъ, досталась въ 871 г. младшему изъ нихъ, Альфреду. Онъ былъ человъкъ слабаго здоровья, но сильный духомъ. Онъ пріучилъ себя не обращать вниманія на припадки бользни и принималь участіе во всьхь упражненіяхь и подвигахь своихъ витязей, сдълался неутомимымъ охотникомъ и всегда былъ впереди, во главѣ войска. Уже при старшихъ братьяхъ ему пришлось принимать участіе въ дълахъ правленія. 22-хлѣтнимъ юношей онъ вынесъ на своихъ плечахъ всю тяжесть большого сраженія съ датчанами. Начальствовалъ войскомъ король Этельредъ,

Датокіе Англію. ,

но онъ не хотвлъ начинать битвы прежде, чъмъ кончится объдня, и Альфреду пришлось нъсколько часовъ одному стоять противъ норманновъ. Наконецъ, кончилась объдня, явился на подмогу Этельредъ, и викингамъ нанесено было сильное пораженіе. Къ несчастію, и эта побѣда только на минуту отвратила опасность. Датчане тотчасъ оправились и черезъ двѣ недѣли сами разбили Этельреда и Альфреда. Вскор' посл' этого поражения Этельредъ умеръ, а Альфредъ сдълался королемъ. Положение было отчаянное. Англичане выбились изъ силъ. Большая часть ихъ войскъ состояла изъ плохо вооруженныхъ земледъльцевъ и мелкихъ помъщиковъ. Людей приходилось вновь и вновь отрывать отъ хозяйства, чтобы отражать неутомимыхъ разбойниковъ. Помимо того урона, который наносили норманны битвами и грабежами, постоянный страхъ передъ нападеніемъ, необходимость ежечасно поднимать на ноги население, гонять его изъ области въ область, отрывать отъ занятій на долгіе сроки — приводили государство къ совершенному разложенію. У самыхъ энергичныхъ дъятелей опускались руки, народомъ начинала овладъвать безнадежная апатія. И вотъ, первые годы царствованія Альфреда, несмотря на всю его храбрость и искусство, сложились крайне печально. Въ 876 году "войско", какъ называли датчанъ, поселившихся въ восточной Англіи, ворвалось въ Уессексъ. Альфредъ встрътилъ ихъ и предложилъ выкупъ. Они согласились помириться, выдали заложниковъ и дали присягу на ожерельѣ, смазанномъ кровью, что не будуть тревожить подданныхъ Альфреда. Эта присяга считалась у нихъ особенно священной, и тъмъ не менъе они ее нарушили. Большая часть войска тайкомъ ушла на западъ, захватила тамъ важный городъ Экзетеръ и какъ ни въ чемъ не бывало возобновила свои грабежи. А въ 878 году датчане прошли черезъ всю южную часть острова, разбили всѣ отряды, которые имъ попадались навстр'вчу, и, повидимому, положили конецъ англосаксонскому государству. Король Альфредъ съ небольшой кучкой дружинниковъ принужденъ былъ бъжать въ Ательне, мъстечко, заброшенное среди Сомерсетскихъ болотъ. Пользуясь недоступностью этой мъстности, Альфредъ укръпился тамъ и началъ, въ свою очередь, дълать набъги изъ своего убъжища на появлявшихся вблизи датчанъ. Послъ нъсколькихъ удачныхъ стычекъ онъ ръшился, наконецъ, выйти въ поле и кликнуть кличъ всему саксонскому народу. Съ восторгомъ отозвались на этотъ призывъ его върные подданные. Патріотизмъ и настойчивость англичанъ оказались, наконецъ, сильнѣе дикой отваги норманновъ.

На краю погибели удалось удержаться и оправиться. Послѣ ряда столкновений датский король Гутрумъ заключиль миръ съ Альфредомъ. Не могло быть и ръчи о полномъ освобождении Англи-"войско" слишкомъ глубоко пустило корни на востокъ острова. Пришлось подълить Англію почти пополамъ: Лондонъ остался за датчанами, но впослъдствін Альфредь отбиль его у нихь. Лучшимъ подтвержденіемъ договора было то, что датскій король принялъ христіанство и крестнымъ отцомъ его былъ Альфредъ.

Разсчитывать на прочное замирение все-таки было нельзя, и въ продолжение царствования Альфреда много разъ еще пришлось отбивать нападенія. Въ концѣ вѣка, напр., высадился въ Англіи знаменитый викингъ Гастингъ, который долго опустошалъ Францію и Нидерланды. Англію онъ тоже исходилъ вдоль и понерекъ, но встрѣтилъ повсюду энергический и хорошо организованный отпоръ.

Дѣло въ томъ, что долгія бѣдствія отъ первыхъ нападеній мно- Измѣненія гому научили англійскій народъ, а въ лицъ Альфреда нашелся за- въ военномъ мѣчательный руководитель, который умѣлъ не только распоряжаться на пол'в сраженія, но и подготовлять защиту издалека. Вниманіе и предпріимчивость его не ослабъвали. Съ разныхъ сторонъ заботился онъ объ укрѣпленіи своего государства. Прежде всего, конечно, надо было подумать объ улучшении военныхъ силъ и военнаго устройства. Англы и саксы почти совершенно отвыкли отъ мореплаванья, хотя когда-то сами пришли на островъ Съвернымъ моремъ. Альфредъ устроилъ флотъ изъ "длинныхъ" судовъ, который долженъ былъ следить за морскими разбойниками и мешать ихъ высалкъ.

Затъмъ произошла реформа сухопутнаго войска. Альфредъ только въ крайнихъ случаяхъ прибъгалъ къ вызову въ ополченіе всего свободнаго населенія; какъ мы видбли, это не достигало пѣли. потому что собиралась неумълая и плохо вооруженная толпа, а между тёмъ тягость такихъ сборовъ была великая. За то король обратилъ особенное вниманіе на усиленіе, хорошее снаряженіе и выучку отборныхъ отрядовъ, составленныхъ изъ дружинниковъ изъ такъ называемыхъ теновъ. Они обыкновенно являлись въ кольчугахъ, съ шлемомъ и на коняхъ и приводили съ собой каждый по нъскольку пъшихъ, легковооруженныхъ воиновъ. Такимъ образомъ составлялись войска, способныя выдержать натискъ норманновъ въ открытомъ полѣ, быстро собиравшіяся по вызову и легко передвигавшіяся съ мъста на мъсто. Это преобразованіе военнаго строя совершалось въ силу роковой необходимости и глубоко вліяло

на всю жизнь народа, на занятія, привычки и права населенія. Льло въ томъ, что для составленія такихъ хорошо вооруженныхъ дружинъ, своего рода постояннаго войска изъ служилыхъ людей, какъ говорили у насъ въ старину, надо было обезпечить военный классъ и выдвинуть его изъ остального общества. При Альфредъ опредѣляется именно выдѣленіе такого военнаго, служилаго класса. Англійское населеніе распадается на двѣ части. Одна посвящаетъ себя мирнымъ занятіямъ-земледѣлію, промышленности, и отвыкаеть оть оружія; другая спеціально занимается военнымъ дѣломъ и требуетъ отъ рабочаго класса прокормленія и услуженія. Каждый тенъ становился помѣщикомъ, на доходы съ имѣнія содержалъ своихъ военныхъ помощниковъ, а собиралъ эти доходы, благодаря труду многочисленнаго рабочаго населенія, которое воздѣлывало его поля, приносило ему въ оброкъ разные припасы и продукты, иногда платило ему деньги, хотя денегъ вообще въ то время было мало. Водъ, напр., что обязанъ былъ дълать крестьянинъ въ одномъ изъ дворцовыхъ имѣній короля Альфреда. "Каждая семья платить 40 пенсовъ въ осеннее равноденствіе и даетъ 6 боченковъ пива, 3 мъры пшеницы и 3 фунта ячменя; они обязаны вспахать 3 десятины и посъять на нихъ хлъбъ изъ собственныхъ сѣмянъ и въ свое время снять и убрать его; скосить полдесятины и убрать съно; наколоть 4 охапки дровъ и уставить въ поленницу, и провести изгородь на 8 саженей, а въ Пасху дать 2 овецъ и 2 ягнять, и помогать мыть и стричь овецъ". Подобныя же повинности несли крестьяне въ имъніяхъ церквей, монастырей и частныхъ владъльцевъ.

Такимъ образомъ, въ борьбѣ съ датчанами общество раздѣлилось на два слоя или пласта. Образовывалась наверху своего рода верхняя корка или броня, которая должна была защищать рабочій людъ отъ нашествій и избавить его отъ необходимости постоянно бросать плугъ и браться за мечъ. За то рабочій людъ попалъ въ зависимость и подчиненіе отъ своихъ защитниковъ— теновъ или рыцарей.

Заботы о просв'вщенів.

Итакъ, мы видимъ, что возрожденіе общества не ограничивалось ни удачными битвами, ни чисто военными мѣрами. Чтобы сопротивляться, общество перестроивалось на новый ладъ во всей своей внутренней жизни, и король Альфредъ по мѣрѣ силъ содѣйствовалъ этому переустройству. Онъ говорилъ, что король имѣетъ свое ремесло и что ему нужно три орудія, чтобы заниматься имъ. Эти орудія—три сословія: священники, воины и рабочіе. Безъ нихъ король не можеть показать искусства въ своемъ ремеслѣ. Но онъ пошелъ еще дальше, понялъ и провелъ еще болѣе глубокую идею. понялъ, что для истиннаго успъха мало оружія и могущества, мало матеріальнаго порядка и благосостоянія, а нужно духовное улучшеніе. Этотъ человѣкъ, который въ продолженіе цѣлой жизни не сходилъ съ коня и бился съ норманнами, удѣлялъ при всемъ томъ время на труды литературные и написалъ болѣе, нежели многіе изъ нашихъ самыхъ плодовитыхъ литераторовъ, несмотря на то, что его мучила неизлѣчимая, страшная болѣзнь. И эти занятія литературою были не забавой поверхностнаго любителя, не развлеченіемъ государственнаго человѣка, который уходитъ отъ наскучившей политики въ иную, привлекательную область. Они были серьезнымъ дъломъ дальновиднаго и глубоко-совъстливаго правителя, которыя вполнъ понялъ, что просвъщение не роскошь, не излишество, а величайшая сила, къ которой рано или поздно приложится все остальное. Чтобы стало больше порядка, закона, нравственнаго долга въ государствъ, надо больше свъта. У этого великаго воина была одна страсть, которая не всъмъ будетъ понятна въ настоящее время, - страсть учиться и учить. Какъ онъ учился, разсказалъ его сподвижникъ, кельтский монахъ Ассеръ. Въ дътствъ онъ жадно прислушивался къ роднымъ саксонскимъ пѣснямъ и сказаніямъ. Мальчикомъ онъ былъ вмъсть съ отцомъ въ Римъ, видълъ тамъ остатки великой исторіи и великой красоты древняго міра, присмотрѣлся къ понятіямъ и манерамъ образованныхъ италіанцевъ папскаго двора, но это пребываніе на свътломъ югь прошло быстро, какъ сонъ. Опять очутился онъ на своемъ туманномъ островъ, и пошли долгіе годы битвъ, засадъ, бъгства, приключеній. Только на 40 году отъ роду нашелъ король время, чтобы научиться латинской грамоть, и, едва научившись, онъ уже сталъ хлопотать о томъ, чтобы перевести съ латинскаго на англійскій сочиненія, которыя казались ему особенно замѣчательными и назидательными. Такъ какъ знаніе было для него не капризомъ и не забавой, то онъ горячо стремился тотчасъ передать его другимъ, распространить свъть вокругъ себя. Всякій другой отступился бы въ отчаянія оть непосильнаго дъла. За время датскихъ набъговъ Англія одичала, зачатки культуры, насажденной Августиноми и Өеодоромъ тарсскимъ, Бедой и Алкуиномъ, заглохли. Вотъ какъ говоритъ самъ Альфредъ о положении образования въ его время (предисловіе къ Григорію, Cura pastoralis). "Часто приходилось мит думать, что въ прежнее время было много мудрыхъ людей въ Англіи, какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ; то было благословенное время для Англіи. Тогдашніе короли повиновались Богу и его заповѣдямъ. Внутри государства они поддерживали миръ, нравственность и власть, извнѣ расширяли свою страну. Удача имъ была и въ войнѣ, и въ просвѣщеніи. Духовенство ревностно занималось и ученіемъ, и учительствомъ, и всѣмъ тѣмъ, что церкви должны дѣлать ради Бога. Иностранцы искали мудрости и наставленія въ нашей странѣ, а мы теперь сами принуждены обращаться къ иностранцамъ. Все это пришло въ такой упадокъ, что едва немногіе священники понимали богослужебныя книги или могли перевести письмо съ латинскаго на англійскій. Когда я вступилъ на престолъ, къ югу отъ Темзы я не зналъ ни одного такого. Благодаря всемогущему Богу, мы имѣемъ теперь хоть нѣсколько учителей".

Усилія Альфреда и въ этомъ случаѣ принесли плоды. Онъ содѣйствовалъ тому, что англійское духовенство возобновило прекратившіяся-было заботы объ образованіи какъ въ своей средѣ, такъ и среди свѣтскаго общества. Вновь начались терпѣливые труды монастырскихъ отшельниковъ надъ переписываньемъ текстовъ Священнаго Писанія, отцовъ церкви, иногда древнихъ авторовъ, надъ посильными переводами, объясненіями, пересказами, даже самостоятельными обработками.

Переводы

Альфреда

Но вернемся къ самому Альфреду, къ его литературнымъ интересамъ и работамъ; онъ дадутъ намъ нъкоторую возможность познакомиться съ самымъ содержаніемъ тѣхъ идей, которыя руководили образованными людьми того времени. Онъ такъ дорожилъ всякой свътлой мыслью и новымъ свъдъніемъ, что постоянно носилъ при себѣ записную книжку и вписывалъ въ нее интересныя сообщенія своихъ собесѣдниковъ. Кельтъ Ассеръ, германскій саксъ Іоаннъ, франкъ Гримбальдъ были главными его помощниками и совътнивами по части литературы. Ихъ услугами пользовался онъ и при составленія своихъ переводовъ. Переводилъ онъ не слово въ слово, а старался лишь схватить мысль писателя. Главная цёль была составить своего рода энциклопедію свъдъній и поученій для духовенства и народа. Беда тоже стремился къ этому въ свое время, но Беда прошелъ правильную школу классическаго и церковнаго образованія и потому остался въ старой, налаженной рамкъ семи свободныхъ искусствъ и богословія. Онъ такъ и пишетъ-грамматику, риторику, ариеметику, астрономію, музыку, толкованіе Священнаго Писанія. Альфредъ-геніальный самоучка, удивляющій свѣжестью, широтою и оригинальностью взгляда. Его энциклопедія

совсёмъ другая. Онъ переводить всеобщую исторію испанскаго священника Павла Орозія, затёмъ родную, англійскую исторію Беды, трактатъ италіанца Боэція "Объ утёшеніи въ философіи", и "Пастырское правило" папы Григорія Великаго—руководство для священниковъ въ ихъ сношеніяхъ съ паствой. Энциклопедія Альфреда имъетъ, такимъ образомъ, гораздо болѣе практическій характеръ, ближе къ жизни и не вдается въ безплодныя ученыя мелочи.

Что особенно для насъ цённо. Альфредъ приноравливалъ тексты переводимыхъ писателей къ интересамъ и потребностямъ своего времени: многое опускаль, измѣняль порядокъ, дѣлаль вставки и дополненія. Въ Орозіи онъ особенно внимательно останавливается на географическомъ введеніи, такъ что обзоръ всемірной исторіи становится въ то же время обзоромъ извъстнаго во время Альфреда міра. Одна часть земной поверхности была гораздо важнѣе и извъстиве переводчику, англичанину IX в., чъмъ автору-испанцу V вѣка, — именно, сѣверная Европа. И у Альфреда мы находимъ цѣнныя вставки — разсказы 2 путешественниковъ, датчанина Отгера, который обошелъ берега Норвегіи и Мурманъ и дошелъ до Бълаго моря, и англичанина Ульфстана, который изъ Щлезвига проплылъ Балтійскимъ моремъ и описалъ быть эстовъ, жившихъ по его юго-восточному берегу. Очень характерна также переработка Боэція. Авторъ былъ знатный римлянинъ, писавшій вскорѣ послѣ паденія Западной имперіи, когда въ Италіи господствовали остготы. Онъ не могъ примириться съ униженіемъ своей родины, хотя правиль ею мудрый и гуманный король Теодорихъ Великій. Душа римлянина ищетъ утъшенія отъ превратностей и случайностей жизни въ наслъдіи древняго міра-въ его литературъ и философіи. Подобно философамъ-стоикамъ, Боэцій удаляется въ себя, въ свои мысли и воспоминанія, и такимъ способомъ находить твердость и спокойствіе, чтобы переносить невзгоды. Альфредъ вполнѣ становится на сторону просв'ъщеннаго римлянина. Въ историческомъ очеркъ, прибавленномъ къ сочиненію Боэція, онъ рисуетъ своего соплеменника Теодориха кровожаднымъ тиранномъ, гонителемъ христіанства и просв'єщенія. Родство по духу съ Боэціемъ оказалось сильнъе родства по крови съ Теодорихомъ. "Утъшеніе въ философіи" было особенно понятно Альфреду: вѣдь онъ всѣмъ былъ обязань твердости своего духа, мужеству въ борьбѣ противъ превратностей и козней, которыми судьба осаждаеть и мучаеть людей. А затьмъ, какъ просвътитель Англіи, Альфредъ видълъ въ Боэціи какъ бы посредника между образованностью древняго міра

и обществомъ варваровъ, которое, блуждая во мракѣ, ловило послѣдніе отблески, доходившіе отъ древняго просвѣщенія. И въ этомъ случаѣ однако Альфредъ не слѣдуетъ рабски за Боэціемъ, а поступаетъ своеобразно. Боэцій былъ православный христіанинъ, но и на содержаніи, и на формѣ его сочиненія сказалось преимущественно вліяніе языческой философіи. Для Альфреда просвѣщеніе неразрывно связано съ христіанствомъ, и при всякомъ удобномъ случаѣ онъ выдвигаетъ значеніе религіи. Оттого и посвятилъ онъ много времени и старанія на переводъ "Пастырскаго руководства" папы Григорія. Въ духовенствѣ онъ находилъ главныхъ помощниковъ въ просвѣтительной своей дѣятельности и видѣлъ въ ней средство не для простого увеличенія знаній, а для воздѣйствія на нравственность и поведеніе.

Нѣтъ въ исторіи болѣе трогательнаго и величаваго образа, чѣмъ этотъ неутомимый боецъ, который стоялъ на стражѣ противъ разбойниковъ и не одичалъ, не отдалъ душу насилію, а полюбилъ свѣтъ и правду. Самъ Альфредъ лучше всего передалъ сущность своего характера въ одной изъ своихъ прибавокъ къ Боэцію. Слова его необыкновенно просты. "Теперь могу сказать: я стремился жить достойно, пока живу, и оставить память о себѣ въ добрыхъ дѣлахъ тѣмъ, кто будетъ жить послѣ меня".

Павелъ Виноградовъ.

- 30 -



## XXI.

## Набъги викинговъ.

Съверная часть европейскаго материка была населена норман- Норманновіе нами. Они занимали территорію современныхъ государствъ Норвепираты. гін, Швецін и Данін, т. е. Скандинавскій полуостровъ и Ютландію. Въ Норвегіи горы, покрытыя вѣчнымъ снѣгомъ и льдомъ, тянутся вдоль всей страны, множество озеръ и быстрыхъ ръкъ покрываютъ ее какъ бы водяною сътью, а море со всъхъ сторонъ връзывается въ материкъ. Въ Даніи многочисленные острова разбиваютъ страну на отдъльныя, болъе или менъе общирныя области, раздъленныя водой, и только Швеція носить въ значительной своей части характеръ равнины. Такимъ образомъ, всъ эти страны различны между собою, и это различіе м'вшало объединенію отдѣльныхъ племенъ, населявшихъ ихъ, въ одно пѣлое государство. Въ Норвегіи и Данін даже природныя условія гораздо болье способствовали развитію обособленныхъ мелкихъ государствъ, управлявшихся каждое своими вождями, конунгами.

Добываніе средствъ къ жизни нелегко давалось "съвернымъ людямъ", норманнамъ; правда, густые лѣса одѣвали склоны горъ, заливные луга были покрыты обильной травой, видъ страны не производилъ впечатлѣнія безплодной пустыни; но хлѣбныя растенія плохо выростали подъ холодными лучами скандинавскаго солнца,

Пособія. Annales Bertiniani; Steenstrup, Normannerne, I и II; Depping, Histoire des expéditions maritimes des Normands; Стринюльно, Походы викинговъ; Тенерь, Фритіовъ, въ руссконъ переводъ Я. Грота.

земля давала скудное пропитаніе ея обитателямъ. Неурожаи и голодъ постоянно посѣщали норманновъ, и многимъ изъ нихъ волеюневолею приходилось искать средствъ къ жизни внѣ своей родины. По свидѣтельству средневѣковыхъ лѣтописцевъ, у норманновъ черезъ извѣстные промежутки времени достигшіе совершеннолѣтія юноши покидали родину и отправлялись искать счастія на чужой сторонѣ. Это были младшіе братья, не получавшіе доли въ отцовскомъ наслѣдіи, обездоленные люди, которымъ дома нечего было терять, и, наконецъ, лица, жребіемъ обреченныя на оставленіе отечества. Родная земля не могла прокормить ихъ, и всѣмъ этимъ пасынкамъ земли давала пріютъ другая великая "свободная стихія"—море.

Было бы однако ошибкою думать, что подобное удаленіе изъ отечества было связано у норманновъ съ умаленіемъ личнаго достоинства, что ремесло пирата считалось у нихъ позорнымъ. Въ числѣ такихъ изгнанниковъ бывали люди очень знатнаго происхож. денія. Не только "ярлы", представители аристократическаго слоя норманнскаго общества, но и сыновья конунговъ, носившіе королевскій титуль, стояли во главѣ подобныхъ дружинъ. Младшій сынъ короля, не получившій власти надъ страною, имѣлъ въ своемъ распоряжении безграничное королевство на волнахъ оксана, которое давало ему больше доходовъ, чъмъ королевские домены его старшему брату. Золото и серебро и богатая добыча были его удъломъ, а его отважные подвиги на морѣ воспѣвались въ пѣсняхъ "скальдовъ"; имя его дѣлалось именемъ національнаго героя въ устахъ народа. И викинги любили свое водное королевство и умирали въ борьбѣ за обладаніе имъ съ неменьшимъ одушевленіемъ, чъмъ герои, жертвовавшіе жизнью за свое отечество. На своихъ легкихъ судахъ викинги совершали самыя отважныя плаванія, не только появлялись у съверныхъ береговъ Германіи и Франціи, высаживались на великобританские острова, но проникали и въ Средиземное море, Архипелагъ и достигали даже до Іерусалима; на съверъ они доходили до Гренландіи и береговъ Съверной Америки. Многіе гибли отъ бури въ морскихъ волнахъ, многіе падали въ кровавыхъ схваткахъ; но смерть въ бою или во время похода не пугала поклонниковъ религіи Одина.

Уставъ

викинга.

"Мы не признаемъ другого права, кромъ права меча, у насъ нътъ иной цъли, кромъ какъ умерицвлять враговъ и грабить добычу", говорилъ предводитель викинговъ, разорявшихъ замокъ одного скандинавскаго ярла; но при всемъ томъ среди этой воль-

Digitized by Google

ницы съ теченіемъ времени сложился цѣлый рядъ обычаевъ, которые, хотя и не имѣли значенія закона, но тѣмъ не менѣе свято сохранялись викингами. Одинъ изъ шведскихъ поэтовъ нашего столѣтія (Тегнеръ) слѣдующими стихами охарактеризовалъ "уставъ викинга":

> Ни шатровъ на судахъ, ни ночлега въ д махъ: Супостатъ за дверьми стережетъ; Спать на ратномъ щитв, мечъ булатный въ рукахъ, А шатромъ-голубой небосводъ. Какъ у Фрея 1), лишь въ локоть будь мечъ у тебя: Маль у Тора гремящаго млать. Есть отвага въ груди-ко врагу подойди-И не будетъ коротокъ булатъ. Какъ взысраетъ гроза, подыми паруса: Подъ грозою душъ веселъй. Пусть гремить, пусть реветь: трусъ-кто парусъ совьетъ! Чвиъ быть трусомъ, погибни скоръй. Ты купца, на пути повстрѣчавъ, защити; Но возьии съ него должную дань. Ты владыка морей, онъ же прибыли рабъ: Благороднъйшій промыселъ-брань. Ты по жребью добро на помоста дали, И на жребій не жалуйся свой; Самъ же конунгъ морской не вступаетъ въ дълежъ: Онъ доволенъ и честью одной.

Но вотъ викинтъ плыветъ: нападай и рубись; Подъ щитами потъха бойцамъ; Кто отстанетъ на шагъ, тотъ не нашъ: вотъ законъ; , Поступай, какъ ты въдаешь самъ.

Побъдивъ, укротись: кто о миръ просилъ, Тотъ не врагъ уже болъ тебъ.

Дочь Валгаллы мольба; ты дрожащей внимай; Тоть презрань, кто откажеть мольба.

Рана – прибыль твоя: на груди, на челъ То прямая украса мужамъ: Ты чрезъ сутки, не прежде ее повяжи, Если хочешь собратомъ быть намъ.

1) Фрей-богъ плодородін. хрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

3



По мъръ того, какъ походы викинговъ захватывали все болъе Brignie походовъ на широкіе преділы, по мірів того, какъ они становились дійствительными королями моря и встръчи съ ними боялись флоты викинговъ. всѣхъ государствъ тогдашней Европы, измѣнялся и самый характеръ норманнскихъ мореплавателей. Доля викинга стала гораздо завиднъе доли мирнаго обитателя континента; слава, богатство и почести сдѣлались по преимуществу ихъ удѣломъ. Не одни только люди, которыхъ не могла кормить родная земля, стали принимать участіе въ отважныхъ экспедиціяхъ викинговъ: всѣ, кого воодушевляло стремленіе къ славѣ и подвигамъ, поступали въ ихъ дружины или собирали вокругъ себя новыя. Вскорѣ только тотъ могъ выдвинуться среди норманновъ, кто пользовался репутаціей отважнаго викинга, а молодой человѣкъ, не извѣдавшій счастія на морѣ, считался трусомъ и пользовался всеобщимъ презрѣніемъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ самыя экспедиціи викинговъ, кромѣ богатства и военной славы, доставляли имъ богатый запасъ свъдъній, которыхъ они не могли бы получить у себя на родинъ. Благодаря этимъ экспедиціямъ, норманны приходили въ соприкосновеніе съ самыми отдаленными странами, знакомились съ бытомъ и нравами различныхъ племенъ, стоявшихъ выше ихъ на уровнѣ культурнаго развитія. Они не только грабили и разоряли европейскія государства, они учились у ихъ обитателей и приносили съмена чужеземной культуры къ себѣ на родину. Такимъ образомъ, походы викинговъ имѣли образовательное значение для норманновъ, которое они и сами сознавали; въ различныхъ сагахъ мы находимъ указанія на то, что викинги, кромѣ военныхъ подвиговъ и добычи, намѣчали себѣ и болѣе возвышенныя цѣли: они стремились узнавать нравы и обычаи "другихъ вождей", хотъли подражать примъру своихъ великихъ предковъ, "которые далеко ѣздили и желали извѣдать все, за то и получили себъ великую извъстность и славу". Отважные пираты мало-по-малу становились наиболѣе свѣдущими людьми въ своемъ отечествъ, покровительствовали національной поэзіи скальдовъ, нерѣдко сами бывали такими поэтами.

> Походы викинговъ оказали на норманновъ благотворное вліяніе и въ другомъ отношеніи. Выше мы говорили о той обособленности, которая составляетъ важную черту норманнскихъ гражданскихъ общинъ. Не существовало единаго норманнскаго государства: и Норвегія, и Швеція, и Данія представляли группы отдъльныхъ государствъ, между которыми не было никакой солидарности. Люди, раздъленные между собою горными хребтами и ръками, не могли

нитьть живыхъ и правильныхъ сношений другъ съ другомъ. Вотъ почему на стверт Европы долгое время не возникало никакой прочной государственной организации. Но эти естественныя преграды, воздвигнутыя между отдёльными союзами людей на сушть, исчезали, когда они отправлялись на море. Опасности плаванія и военной жизни тесно связывали ихъ между собой и объединяли подъ властью какого-нибудь отважнаго вождя. Между самими вождями часто устанавливались отношенія "названнаго братства". Отношенія эти ознаменовывались символическимъ обрядомъ. Вступавшіе въ подобный союзъ дълали себъ легкій надръзъ на рукъ, кровь ихъ, капая на землю, смѣшивалась, и это смѣшеніе крови служило залогомъ образовавшагося между ними братства. Названные братья по воспитанію или по оружію были связаны между собою узами еще болѣе тесными, чемь родство по крови, и вместе съ темъ устанавливалась связь также и между ихъ дружинами. Такъ образовывались большіе союзы викинговъ, которые не только были въ состояніи дълать завоеванія на самомъ континентъ Европы, но и основывать на почвъ этихъ завоеваний прочныя государства.

Посмотримъ теперь, какое впечатлѣніе производили набѣги нор- Впечатлѣвіе манновъ на европейскія государства, и остановимся на нѣкоторыхъ набѣговъ на наиболѣе замѣчательныхъ ихъ экспедиціяхъ. европейскія

Разсказывають, что Карлъ Великій, находясь въ одномъ изъ государства. приморскихъ городовъ южной Франціи, замътилъ, что къ гавани города приближаются какіе-то корабли. Окружавшіе Карла принимали ихъ за купеческія суда, но самъ Карлъ догадался, что это былъ флотъ викинговъ, и сказалъ: "Эти суда не съ товарами, а съ ратными людьми". Между тъмъ викинги, узнавъ о присутствіи самого Карла, быстро уплыли снова въ море. Тогда Карлъ покачалъ задумчиво головой и сказалъ вслъдъ удалявшимся викин. гамъ: "Меня мучитъ великая скорбь: я предвижу, сколько зла причинять они моимъ дътямъ и ихъ потомкамъ". Мы не знаемъ, насколько справедливъ этотъ разсказъ, насколько старый императоръ дъйствительно предугадалъ ужасное бъдствіе, грозившее имперіи послѣ его смерти. Во всякомъ случаѣ, въ основѣ этого разсказа лежить совершенно върный исторический факть: одно только имя Карла Великаго удерживало при его жизни викинговъ отъ предъловъ франкской монархін. И дъйствительно, вскоръ послъ смерти Карла флоты викинговъ появляются у береговъ Голландіи, Фландріи и Франціи, дълають попытку подняться вверхъ по Сенъ. Одинъ изъ прирейнскихъ городовъ, Дорштадть, въ теченіе трехъ лѣтъ

3\*

трижды былъ разграбленъ норманнами. Въ то же самое время въ англосаксонскихъ лѣтописяхъ находимъ извѣстія: "Послалъ всемогущій Богъ толпы свирѣпыхъ язычниковъ — датчанъ, норвежцевъ, готовъ и шведовъ; они опустошали грѣшную Англію отъ одного морского берега до другого, убивали народъ и скотъ, не щадили ни женщинъ, ни дѣтей". — "Викинги не щадятъ никого, пока не дадутъ слова щадить. Одинъ изъ нихъ часто обращаетъ въ бѣгство десятерыхъ и даже больше. Бѣдность внушаетъ имъ смѣлость; скитанія дѣлаютъ невозможной правильную борьбу съ ними; отчаяніе дѣлаетъ ихъ непобѣдимыми".

Послѣ смерти Людовика Благочестиваго, когда усилившіяся междоусобія между его сыновьями привели къ распаденію монархіи Карла на три самостоятельныя государства, Франція больше всего пострадала отъ нападеній норманновъ. Король французскій Карлъ Лысый былъ совершенно неспособенъ оказать сильный отпоръ отважнымъ дружинамъ викинговъ; онъ большею частію предоставлялъ защиту страны самому населенію; королевскія войска рѣдко выходили навстрѣчу норманнскимъ отрядамъ. Карлъ предпочиталъ покупать за деньги миръ у норманновъ и, уплачивая имъ огромныя для того времени денежныя суммы, облагалъ тяжелыми поборами церковь, въ рукахъ которой находилось тогда наибольшее количество золота и серебра. Храмы и монастыри чаще всего разграб. лялись норманнами, и лица, принадлежавшія къ клиру, такимъ образомъ больше всвхъ страдали отъ жестокостей, которыми сопровождались норманнскія разоренія. Поэтому въ хроникахъ той эпохи, писавшихся монахами, мы встрвчаемъ многочисленные разсказы о набъгахъ викинговъ, которые представляются, какъ послѣдствія гнѣва Божія на Францію за грѣхи ея населенія. Подобныя же мысли высказывались и на церковныхъ соборахъ. Такъ, на одномъ соборъ епископы говорили мірянамъ: "Вы видите, что въ наказаніе за неповиновеніе христіанъ заповѣдямъ Божіимъ и постановленіямъ церкви Господь допустилъ въ самое сердце королевства, до самаго Парижа, самыхъ жестокихъ язычниковъ и заклятыхъ враговъ христіанства".-.,Печально время, въ которое мы живемъ", пишетъ одинъ епископъ", ибо неистовства язычниковъ вызвали всеобщее оъдствіе и разореніе. Королевства, нъкогда столь славныя, лишились своей славы; короли, нѣкогда столь сильные, лишились своего могущества. Воды ръкъ еще окрашены кровью жертвъ и покрыты разлагающимися трупами; кости пленниковъ норманискихъ гніютъ безъ погребения на островахъ Сены; берега, нъкогда прекрасные,

какъ рай, совершенно опустошены огнемъ и мечемъ". — "Грѣхи наши виною во встахъ бъдствіяхъ", восклицаютъ другой монахъ: "несправедливости священниковъ и князей превзошли всякую мѣру; они исказили правосудіе, потворствовали пролитію крови, исполнили все гръха и преступленія. Чтобы заставить насъ плакать о нашихъ прегръшенияхъ, Господь попустилъ варварамъ обнажить мечъ отомщенія, обратиль ихъ въ орудіе противъ насъ".

Въ тъхъ мрачныхъ краскахъ, которыми французские монахи описывають набыти викинговъ, иыть преувеличения. О кровавыхъ разореніяхъ и безпощадности викинговъ къ своимъ врагамъ свидътельствуютъ намъ и скандинавскія саги. Но та своеобразная поэзія, которая была присуща смёлымъ подвигамъ "морскихъ королей", не могла не ускользнуть отъ средневѣковыхъ лѣтописцевъ, современниковъ норманискихъ набъговъ. Послъдствія варварства викинговъ были у всъхъ передъ глазами: викинги оскорбляли христіанскія святыни, разоряли и сожигали города и монастыри, обращали въ пустыни плодоносныя поля, - вполнѣ естественно, что въ памятникахъ той эпохи они характеризуются однъми только отрицательными чертами. Свободолюбивый духъ викинговъ, ихъ отважная предпріимчивость, высокое представленіе о силѣ и могуществѣ человѣка видны тѣмъ не менѣе и сквозь эту призму разсказовъ о насиліяхъ и жестокостяхъ, совершенныхъ норманнами.

Однимъ изъ наиболье выдающихся викинговъ той эпохи былъ Гаотингъ. Гастингъ. Онъ явился во Францію вм'есть со своимъ воспитанни. комъ Бьёрномъ-Іерисидой (Желѣзный бокъ), сыномъ конунга Лодброга, во второй половинъ IX въка во главъ многочисленнаго флота норманновъ. Имя Гастинга навело ужасъ на всю Францію. Подъ его начальствомъ викинги проникли во Францію сначала черезъ устье Лоары и, поднявшись вверхъ по ръкъ, опустошили всю страну, лежавшую по ея теченію, подвергли страшному разгрому городъ Нанть; также дъйствовали они въ областяхъ по Гароннъ. Наконецъ, по теченію Сены Гастингъ дошелъ до Парижа и занялъ этотъ городъ. Карлъ Лысый со своимъ войскомъ стоялъ въ это время около Сенъ-Дени и не смълъ выступить противъ грознаго врага. "Кто бы подумалъ, кто бы вообразилъ", пишетъ одинъ монахъ, "видимое нынъ нашими глазами, предметъ нашихъ вздоховъ и слезъ? Орда, составленная изъ морскихъ разбойниковъ, проникла до Парижа и сожгла церкви и монастыри на берегахъ Сены! Кто бы представиль себь, что простые разбойники отважатся на такія предпріятія и что, увы! такое славное и сильное, великое и населенное коро-

левство постигнетъ участь позора в униженія отъ грабительства этихъ варваровъ? За нѣсколько передъ симъ лѣтъ не ожидали увидѣть, что они награбятъ такое множество сокровищъ въ нашихъ областяхъ, опустошатъ ихъ, а жителей уведутъ въ рабство; даже и не предчувствовали, что они осмѣлятся занести ногу во внутренность королевства". По счастію для Франціи, среди норманновъ открылась въ то время какая-то болѣзнь, и Карлу удалось купить у нихъ миръ за 7000 фунтовъ серебра.

Взятіе

Луны.

Изъ всѣхъ предпріятій Гастинга наиболѣе характернымъ для этого викинга является его походъ въ Италію (около 859 г.). "Всъ государства міра", говорилъ Гастингъ, "должны увидѣть нашу славу. Сотни тысячъ уже пали отъ нашего меча; но всякій воинъ, достигнувъ одной цъли, стремится къ высшей; если ны подаримъ римскую корону Бьёрну-Іернсидь, наша слава разнесется по всему свѣту". Флотъ викинговъ достигъ города Луны, въ бухтъ Спецціи. Городъ этотъ со своими высокими ствнами и башнями сильно подъйствовалъ своимъ внъшнимъ видомъ на воображение норманновъ. Они подумали, что это и есть самый Римъ. Приблизившись къ городу, Гастингъ увидълъ, что укрѣпленія его слишкомъ сильны и едва ли удастся взять городъ приступомъ. Поэтому онъ придумалъ хитрость. Послы Гастинга явились въ Луну во время праздника Рождества Христова и заявили, что флотъ викинговъ пришелъ въ гавань города съ мирными цълями: онъ занесенъ сюда бурей, вождь викинговъ опасно боленъ и хочетъ передъ смертію принять христіанство. Извѣстіе это было принято съ восторгомъ населеніемъ Луны; графъ города былъ воспріемникомъ викинга, а самъ епископъ совершилъ надъ нимъ таинство крещенія Ночью жители города услышали громкій плачъ на корабляхъ норманновъ: пришла въсть, что Гастингъ умеръ, завъщалъ всъ свои богатства церкви и выразилъ желаніе быть погребеннымъ въ городскомъ монастыръ. Въ торжественной похоронной процессии, устроенной Гастингу, участвовало большое число норманновъ; они наполнили церковь, куда собрались также и графъ и знатнъйшіе граждане Луны. Но когда былъ оконченъ погребальный обрядъ и готовились опустить гробъ въ могилу, крышка его поднялась, изъ гроба всталъ Гастингъ въ полномъ вооружении и мечемъ своимъ убилъ епископа, совершавшаго богослужение. Примъру его послъдовали остальные норманны: графъ и вся знать Луны были перебиты. Викинги отворили ворота города своимъ товарищамъ. Норманны безъ труда овладъли Луной и предали городъ грабежу и

разрушению. Только тогда узнали они, что взятый ими городъ былъ не Римъ.

Въ старости Гастингъ, утомленный трудами военной жизни, пожелаль окончить спокойно свои дни и воспользоваться плодами своихъ победъ. Онъ принялъ христіанство и получилъ отъ короля Карла Лысаго графство шартрское. Отважный викингь, гроза морей, сдълался мирнымъ феодальнымъ барономъ. Эта перемъна въ личной судьбъ Гастинга вполнъ соотвътствовала новому характеру, который получили набъги викинговъ въ концъ IX въка. Викинги не довольствовались болье одной военной добычей и славой-они стремились сдълать прочныя завоеванія на континентъ Европы. Отряды ихъ никогда не покидали совершенно Франціи; тотъ или другой городъ, та или другая мъстность находились въ течение продолжительнаго времени въ рукахъ норманновъ; туда прибывали къ нимъ весной новыя дружины, отсюда они совершали свои набъги вглубь страны. Какъ на подобную попытку прочно основаться на французской почвъ, слъдуетъ смотръть на продолжительную осаду Парижа норманнами, длившуюся десять мъсяцевъ, —быть можетъ, самое упорное и трудное военное предпріятіе норманновъ.

Знаменитая осада Парижа началась въ концъ ноября 885 года и тянулась до октября 886 года. Огромныя силы норманновъ поднялись вверхъ по Сенѣ и подступили къ Парижу. Самый городъ былъ расположенъ въ то время на островѣ Сены, предмѣстья его лежали на обоихъ берегахъ ръки. Эти предмъстья не были ничѣмъ укрѣплены, но городъ былъ хорошо защищенъ стѣною и башнями, а главное, кръпкими мостами черезъ ръку. Защитою Парижа руководили графъ Эдъ, сынъ знаменитаго Роберта Смѣлаго, мужественно защищавшаго свою страну отъ норманновъ, и епископъ парижский Гослинъ. Франціей управлялъ въ то время Карлъ Толстый, который снова соединилъ въ рукахъ своихъ всѣ владѣнія Карла Великаго и носилъ императорскій титулъ, но былъ человъкъ совершенно ничтожный, занятый однъми придворными интригами и къ тому же страдавшій постоянными головными болями, близкій къ умопомѣшательству. Парижъ долженъ, былъ обороняться собственными силами, помощь отъ императора пришла только въ самомъ концъ. У норманновъ не было умънія вести правильную осаду, не было необходимыхъ осадныхъ орудій; этимъ объясняется успътная оборона Парижа. Мужество оборонявшихся при скудномъ запасѣ съѣстныхъ припасовъ и открывшихся среди осажденныхъ болѣзней не спасло бы города, если бы норманны

Осада Парижа.

могли вести свои действія болев энергично. Вст ихъ многочисленныя попытки овладъть Парижемъ ограничивались приступами противъ отдѣльныхъ укрѣпленій и постоянно разбивались объ отчаянное сопротивление оборонявшихся. Тучи стрель и камней сыпались на нихъ съ башенъ, ихъ попытки поджечь деревянныя укр'впленія города за немногими исключеніями оканчивались неудачно. Среди оборонявшихся господствовало сильное религіозное воодушевленіе, благодаря увѣщаніямъ епископа Гослина; воодушевленіе это еще усиливалось разсказами о виденіяхъ, бывшихъ нъкоторымъ благочестивымъ гражданамъ Парижа, и о чудесахъ, совершавшихся при мощахъ св. Германа и св. Женевьевы, защитниковъ Парижа. При всемъ томъ къ концу осады силы осажденныхъ истощились, запасы съёстныхъ припасовъ приходили къ концу, и городъ не могъ бы держаться долѣе, если бы не подоспѣли, наконецъ, войска императора. Но Карлъ Толстый, по примъру своего предшественника, избъгнулъ ръшительнаго столкновенія съ норманнами: онъ за деньги купилъ у нихъ миръ и побудилъ снять осаду Парижа.

Въ слѣдующемъ году Карлъ Толстый былъ свергнутъ съ престола, и французская корона по праву должна была перейти къ послѣднему мужскому потомку Каролинговъ во Франціи, малолѣтнему Карлу (впослѣдствіи король Карлъ Простоватый). Но французскій народъ избралъ королемъ героя обороны Парижа, графа Эда. Несмотря на мужество Эда и его отважную борьбу съ норманнами, королевская власть во Франціи была слишкомъ слаба, чтобы остановить вторженія викинговъ. Ихъ нападенія на Францію были такъ же часты, какъ и прежде, и сопровождались еще большими жестокостями. Въ это время на соборѣ въ Мецѣ (888 г.) были установлены особыя молитвы объ освобожденіи страны отъ норманнскихъ набѣговъ, а въ нѣкоторыхъ церквахъ на эктеніяхъ стали возглашать прошеніе: "А furore Normannorum libera nos, Domine!" Не менѣе Франціи страдали отъ набѣговъ викинговъ въ концѣ IX и началѣ X вв. Германія и Англія.

Одинъ изъ главныхъ героевъ этой эпохи норманнскихъ набъговъ, датчанинъ Рольфъ, былъ основателемъ нормандскаго герцогства во Франціи (911 г.). Такъ отважные пираты сдълались основателями государствъ: начался новый періодъ въ исторіи норманновъ. Періодъ этотъ лежитъ внѣ предѣловъ нашей статьи. Въ эту эпоху роль норманновъ въ исторіи европейскихъ государствъ становится значительнѣе и почетнѣе: изъ разрушителей они обра-

Digitized by Google

щаются въ созидателей государственнаго порядка; но этому новому періоду недостаетъ того, что привлекаетъ насъ въ очерченной только-что бъглыми чертами эпохъ. Смълые викинги, свободные, какъ стихія, на которой выросло ихъ могущество, становятся въ тъсныя рамки феодальнаго государства, и вмъстъ съ тъмъ исчезаютъ въ ихъ жизни тъ черты, которыя сохранились до нашего времени въ пъсняхъ скандинавскихъ скальдовъ.

Б. Гольденвейзеръ.

Digitized by Google

## XXII.

## Феодъ и сеньёрія.

Обычан

и запноя

обычаевъ.

Феодальный строй, какъ самобытная соціально-политическая система, засвидѣтельствованная историческими памятниками XI-XIII вв., противополагается обыкновенно государственному быту античнаго міра и общественной жизни европейскихъ народовъ новыхъ временъ. Система феодальныхъ отношеній была закрѣплена, какъ обязательная правовая "норма" (т. е. узаконенное правило поведенія и обязательный для подражанія образець), но не писанными законами въ род в римскаго права, а долгое время только живучимъ обычаемъ (coutume), устно или силою примѣра передававшимся отъ предковъ къ потомкамъ. Членъ феодальнаго общества терялъ чувство собственной безопасности и обезпеченной собственности почти каждый разъ, когда отъ него требовали "письменнаго документа" для доказательства одного изъ его обычныхъ правъ, и могъ сослаться въ защиту обыкновенно только на свидътельство старожиловъ въ околодкъ, спрошенныхъ подъ присягой (enquête, recognitio). Но этотъ способъ установленія обычнаго права посредствомъ опроса сосъдей подъ присягой не могъ спасти ни свободы, ни имущества средневъковому человъку, если какой-нибудь законникъ, воспитавшійся на римскомъ правѣ, начиналъ къ общественному положенію и способу владънія француза или нъмца XIII в. примѣнять опредѣленія и мѣрки римскаго права для понятій "свободнаго человѣка", "собственника" и т. п., потому что значе-

**HCTOTHEREN.** Luchaire, Manuel des Institutions Françaises; Waitz, Deutsche Verfassungsgeschichte; Stubbs, The Constitutional History of England; Vinogradoff, Villenage in England.

нія этихъ понятій въ римскомъ правѣ и въ средневѣковомъ обычав невсегда совпадали. Итакъ, обязанности и права средневъковаго человъка держались только голосомъ народа, взаимной порукой среди каждой сословной группы, иногда просто силой честнаго слова, а иногда грубымъ самосудомъ. Если сосъдъ нарушалъ въ средніе вѣка права другого, то обиженному недостаточно было установить передъ судомъ или общественнымъ мнѣніемъ свою правоту, чтобы возстановить утраченное или возмѣстить потери; ему нужно было еще самому найти "принудительную силу" и заставить обидчика вернуть захваченное неправдою. Такую принудительную силу средневъковый истецъ находилъ чаще всего опять-таки среди равныхъ себѣ, т. е. въ той же самой общественной группѣ, которая по требованію суда формулировала обычай и засвидѣтельствовала давность его права. Если "равные" не поддержать, то истцу оставалось только въ первую половину среднихъ въковъ прибъгнуть къ самоуправству, т. е. на несправедливость отвѣтить насиліемъ и отнять то, чего отвѣтчикъ не хотѣлъ вернуть по доброй волѣ; во вторую половину среднихъ въковъ, когда у всъхъ европейскихъ народовъ стала кръпнуть центральная правительственная власть, истецъ могъ отказаться отъ кулачнаго права и обратиться къ суду короля, князя или ихъ чиновниковъ.

Чѣмъ болѣе колебалась сила обычая и преданія, тѣмъ сильнѣе сказывалась потребность и въ сильной правительственной власти съ многочисленными агентами, и въ писанномъ законѣ. Но первыя записи обычаевъ отдѣльныхъ странъ и провинцій, по которымъ можно воскресить всю феодальную систему, исходили часто не отъ офиціальныхъ властей, а отъ частныхъ юристовъ; онѣ должны были служить руководствомъ для судей и тяжущихся сторонъ въ эпоху, когда устное право по памяти стало разлагаться и измѣняться подъ вліяніемъ новыхъ вѣявій. Таковы, напр., для Франціи обычаи Анжу, Мэна и Орлеанэ, сводъ которыхъ ошибочно приписанъ св. Людовику (такъ называемые Etablissements de St.-Louis), или записи обычаевъ Бовэзи, сдѣланныя бальи Бомануаромъ (Coutumes de Beauvoisis).

Въ періодъ полнаго расцвъта феодализма, въ XI—XIII вв., у отдъльныхъ европейскихъ народовъ можно было еще найти три вида права собственности: аллодъ, бенефицій, феодъ.

Алдодъ.

Аллодомъ (allodium, alleu) называлась земля совершенно свободная, находившаяся въ полной собственности лица; собственникъ не несъ за нее службы, не платилъ повинностей и по своему про-

изволу распоряжался ею; никакой высшій сеньёръ не имълъ надъ нею права суда или полнцейской расправы. Переходъ по наслёдству отъ отца къ сыну, безъ всякаго вмѣшательства со стороны какого-либо сеньёра, составляль отличіе аллода какъ отъ временнаго бенефиція, который послѣ смерти пользовавшагося имъ возвращается къ собственнику, такъ и отъ феода, который послъ смерти ленника, хотя и переходить къ его наслъднику, но только съ согласія сюзерена, покупаемаго за извъстный денежный взносъ. Аллодъ всегда оставался какъ бы за предълами собственно феодальнаго строя. Аллодіальныя земли существовали въ небольшихъ количествахъ въ теченіе всѣхъ среднихъ вѣковъ и встрѣчались не только въ рукахъ знати, но иногда и въ собственности у простыхъ людей. Въ особенности много было ихъ на югѣ Франціи, въ областяхъ герцогства Аквитаніи и графства тулузскаго, гдѣ германскія начала потонули въ нѣдрахъ латинскаго населенія, писанное право взяло верхъ надъ обычнымъ, а города сохранили значительную долю политической самостоятельности; въ центральныхъ и съверныхъ провиндіяхъ Франціи аллоды въ видѣ исключенія удержались до конца XIII в. Поучительна феодальная перепись, произвсденная въ 1272-73 гг., по повелѣнію герцога Аквитаніи-короля англійскаго, въ его континентальныхъ владъніяхъ на югъ Франціи. Собственники аллодовъ должны были здъсь являться заодно съ ленниками передъ герцогскими чиновниками и объявлять форму и условія своего владѣнія (tenure); многіе ленники были одновременно и собственниками аллодовъ. Тутъ нашлись аллоды настолько свободные, что ихъ собственники не признавали даже права за королевскимъ чиновникомъ требовать какихъ-либо свъдъній и отказывались давать отвѣты. Другіе собственники объявляли, что никакими повинностями ровно ни передъ къмъ не обязаны. Въ древнихъ городахъ, какъ Бордо, аллодіальная собственность оказалась общимъ правиломъ, а феодализмъ-исключеніемъ, между тѣмъ какъ въ новыхъ городахъ-въ коммунахъ-преобладала форма леннаго владънія. Горожанс Бордо утверждали, что ихъ дома, виноградники, поля-по большей части аллоды, все равно, кому бы они ни принадлежали, и что они никому не обязаны отчетомъ за нихъ. Въ нъкоторыхъ провинціяхъ дъйствовало даже юридическое правило, становившееся въ спорныхъ случаяхъ на сторону аллодіальной собственности: nul seigneur sans titre, т. е. всякая земля, надъ которой никто не могъ путемъ письменнаго документа доказать свое феодальное верховенство, считалась тёмъ самымъ за аллодъ

ся владъльца '). Побужденія къ превращенію аллодовъ въ феоды были у собственниковъ XII-XIII вв. все тѣ же, какъ и въ періодъ зарожденія ленной системы: боязнь остаться изолированными и безъ покровителей, давление и запугивание со стороны сосъднихъ сюзереновъ, политика королей, которые враждебно смотръли на независимую собственность и распространяли на нее верховныя права, выработавшіяся собственно надъ феодами. Въ особенности при описяхъ леновъ (recognitiones feodorum) сеньёры удачно прибъгали къ устраненію аллодіальныхъ владбльцевъ и вынуждали у нихъ согласіе на признаніе феодальныхъ узъ. При аквитанской описи 1272-73 гг. собственники аллодовъ спѣшили отвѣтить на призывъ чиновниковъ, что они превратили уже свою землю въ феоды или что они дѣлаютъ это теперешнимъ своимъ заявленіемъ; нѣкоторые просто передають аллоды герцогу, и простая запись, которую дёлаютъ комиссары въ регистрахъ описи, получаетъ силу настоящей дарственной записи. Дело въ томъ, что аллодіальные собственники были, правда, свободны отъ всякой феодальной службы, но за то и были предоставлены однъмъ своимъ силамъ при защитъ земсль въ случаѣ войны или насильственнаго захвата. Не имѣя возможности разсчитывать на поддержку сюзерена, они (напримъръ, въ Лангедокъ) образовали иногда въ своей средъ союзы ради цълей взаимной охраны. Такъ исчезаютъ аллоды передъ совокупнымъ натискомъ феодальнаго принципа и монархической власти въ большинствъ французскихъ провинцій. Раньше конца XIII в. Бомануаръ удостовъряетъ уже, что въ области Бовэ формы аллодіальнаго владения более не существуеть, а столетие спустя этоть итогь иноговѣкового процесса закрѣпляется формулой: nulle terre sans seigneur, которая на дълъ чаще всего примъняется въ пользу короля.

Собственностью бенефиціальной (beneficium) называется та- Венефецій. кое имущество, которое въ сущности находится только въ пользованіи владъльца. Превращеніе бенефиціевъ въ лены совпадаетъ съ происхожденіемъ самой ленной системы. Въ періодъ сложившагося феодализма бенефиціи, которые всегда могуть быть взяты собственникомъ обратно, не встръчаются, и даже бенефиціи срочные, не наслѣдственные, рѣдки, хотя изъ XI в. можно привести еще достаточно примъровъ. Съ Х в. феодъ становится преобла-

<sup>1)</sup> Въ отличіе отъ правила другихъ провинцій, болъе благопріятнаго для осодализма: nulle terre sans seigneur, т. е. всякій владвлець, который не могъ доказать права полной собственности надъ землей, долженъ былъ признать зависимость отъ верховнаго сюзерена смежныхъ леновъ.

дающимъ типомъ условной собственности. Крупные бенефиціи, съ которыми связана была политическая власть и широкое право суда, сдълались наслъдственными ленами еще въ періодъ Каролинговъ. Но маленькие бенефиции долъе всего сохраняли характеръ временнаго пользованія; напр., участки земли, которые большіе бароны раздавали рыцарямъ или министеріаламъ подъ условіемъ рыцарской службы (beneficia militaria), послѣ смерти воина возвращались къ барону и не могли отчуждаться. Сеньёры, графы, герцоги, короли пытались сохранить за зависимыми отъ нихъ землями бенефиціальный характеръ, но сами владѣльцы настойчиво стремились къ превращенію ихъ въ передаваемые по наслъдству лены. Такому превращенію подвергались не только земли, но даже должности, которыя по своему смыслу должны бы быть временными. Вообще же отъ прежняго права собственности сюзерена надъ зависимымъ бенефицісмъ осталось въ эпоху Капетинговъ только нѣсколько закрѣпленныхъ обычаемъ привилегій --- формальное согласіе на переходъ лена по наслѣдству, сильно оспариваемое право отбирать ленъ въ извѣстныхъ, строго опредѣленныхъ случаяхъ и нѣкоторыя матеріальныя выгоды.

Феодъ.

Слово феодъ (feodum, feudum) появляется въ актахъ различныхъ французскихъ провинцій задолго до XI в., а съ конца этого столѣтія вытѣсняетъ слово "бенефицій". Въ наиболѣе распространенномъ смыслѣ феодомъ называется земля, за которую вассалъ, или знатный наслѣдственный владѣлецъ (vassalus, homo), несетъ въ пользу собственника сеньёра (dominus) особыя обязанности, почитаемыя благородными, напр., военную службу. Такой феодъ отличенъ отъ бенефиція, который не отягощенъ обязанностями службы, и отъ "оброчной земли" (censive), которая находится въ рукахъ простолюдина, уплачивающаго ежегодно денежный оброкъ (cens) или несущаго неблагородныя служебныя повинности въ родѣ барщины.

Среди земель знати, составлявшихъ наслъдственные лены подъ условіемъ службы сеньёру, различались простые феоды и сеньёріи. Сеньёріями назывались тѣ феоды, съ которыми связана какаялибо власть государственнаго, административнаго или политическаго характера, принадлежавшая при Карлъ Великомъ исключительно государю или его агентамъ. Эти феоды-сеньёріи <sup>1</sup>) воз-

<sup>1)</sup> Въ терминологія французскаго феодалязна "сеньёръ" (seigneur) означаеть то феодала вообще, въ смысла "господина" (dominus, Herr), которому вассалы, министеріалы, вилланы несутъ свои повинности, то лишь феодала (сира, виконта, графа, герцога), надъленнаго, кромъ фискальныхъ правъ,

никли по преимуществу изъ смъшенія права собственности съ государственною властью. Ихъ собственники часто бывали наслёдниками древнихъ общественныхъ должностей или занимали опредъленное мъсто въ феодальномъ обществъ. Всъ феодальныя земли, подчиненныя одна другой, были вѣдь расположены какъ бы въ лъстницу: одни феоды господствовали надъ другими, но большинство ихъ одновременно бывало и подчиненнымъ, и господствовавшимъ; такъ получалась цёпь леновъ, зависимыхъ одинъ отъ другого, начиная отъ простого вавассера (подвассала) или экюйэ (оруженосца) и кончая герцогомъ, который самъ зависитъ уже отъ короля. Но эта лествица систематизирована для Франціи только теоріями феодальныхъ юристовъ XIII в., а въ XI в. она менте сложна, не такъ выдержана и опредълена не столь точно. Большинство знатныхъ феодовъ-только части сеньёрій; ихъ владъльцы несутъ только обязанности по отношенію къ сеньёру, а сами не пользуются важными правами административными или судебными; они могуть отдать часть своего лена третьему лицу и подчинить его своимъ феодальнымъ правамъ, но сюзеренами они все-таки не стануть.

Въ лены отдавались не только земли. Сеньёры раздавали на Дены безъ ленныхъ условіяхъ: 1) должности, начиная съ самыхъ важныхъ административныхъ и судебныхъ и кончая чисто ремесленными обязанностями, -- повара, мельники приносять "присягу" и называють леномъ свою кухню или мельницу, за которую несуть службу; 2) свои доходы и права надъ другими лицами и чужими землями: какой-нибудь вассаль графа Шампаньи держить на ленныхъ условіяхъ отъ него (fief-lige) половину пчелъ, которыя онъ найдеть въ лесахъ; на юге Франціи ленъ иногда состоялъ изъ комнаты въ замкѣ или части укрѣпленной площадки; 3) церковныя десятины или части десятинъ церквей, аббатствъ, каеедральныхъ соборовъ и епископскихъ каоедръ. Начиная съ XII в., вошло въ обычай раздавать въ ленъ суммы денегъ или постоянныя ренты изъ казны сеньёра. Рядомъ съ fief-terre и fief-office становится fiefargent. Въ XIII в. случаи денежныхъ инфеодацій крайне многочисленны; сеньёры стремятся деньгами увеличивать число зависимыхъ людей. Какъ феодами должностями сеньёры добывали себъ администраторовъ, сборщиковъ податей, судей для отправленія сво-

**вемельной** основы.

Digitized by Google

еще госудврственными и политическими правами, т. е. "феодального государя" (сюзеренъ, Fürst), то спеціальный титулъ ("сиръ") низшаго слоя этихъ •содаловъ (въ противоположность графамъ и герцогамъ).

ихъ феодальныхъ правъ, такъ денежными ленами они пріобрътали военную силу для защиты отъ враговъ. Денежные феоды облегчили возможность быть ленникомъ нѣсколькихъ сеньёровъ сразу, и короли могли, раздавая пенсіи, вступать въ феодальную связь съ вассалами второй руки (аррьеръ-вассалами), которые по своимъ землямъ были уже непосредственными ленниками графовъ, герцоговъит. п.

Среди незнатныхъ людей наиболѣе распространеннымъ видомъ

Переходъ земель по наслъдованія въ средніе въка быль раздъль земли посль смерти

наслъдотву собственника отца поровну между всъми дътьми, безъ различія пола. Въ средъ знати надо по отношенію къ порядку наслъдованія отличать аллодіальную собственность оть феодальной. Аллоды первоначально делились поровну, какъ и земли простолюдиновъ. Южная Франція, гдъ аллодіальная собственность была особенно распространена, примъняла долго тотъ же равный раздълъ и къ феодамъ. Но въ большей части французскихъ областей право первородства взяло верхъ и распространилось даже на заллоды. Въ XI-XIII вв. право первородства было уже преобладающимъ признакомъ феодальной земли. Но надо, впрочемъ, дълать различіе между крупными сеньёріями, или баронствами, и простыми феодами. По кутюмамъ Орлеанэ и Анжу XIII в., простой феодъ дълился между наслъдниками, но не поровну. Старшій получалъ обыкновенно <sup>2</sup>/, недвижимости и отцовский очагъ. Но когда дъло идетъ о бароніи, то право первородства строже: баронія вся цѣликомъ переходитъ къ старшему, а младшіе получаютъ только какую-либо доходную статью во временное пользование (узуфрукть). Смыслъ такого установленія ясенъ: баронія, какъ крупная политическая единица, не могла идти въ раздълъ безъ утраты своего значенія; военный феодъ могъ свободно дробиться до тѣхъ поръ, пока доходовъ каждой выдъляемой части хватало на содержаніе коннаго рыцаря. Чъмъ болъе кръпнетъ политический смыслъ въ средъ баронскихъ семействъ, тъмъ строже они сами соблюдаютъ эти привилегіи старшихъ.

> Но и въ тѣхъ случаяхъ, когда феодъ раздроблялся, слѣды его прежняго единства не исчезали, и между родственниками, участвокавшими въ. раздълъ, устанавливалась опредъленная обычаемъ солидарность, "равенство" (parage, paragium). Младшіе братья не были, правда, обязаны приносить старшему присягу за свою долю, но на дёлъ это было обычнымъ во многихъ семьяхъ. Въ другихъ случаяхъ младшіе наслѣдники приносили присягу прямо верховному

сюзерену лена. Соучастники въ раздѣлѣ (coseigneurs) должны были блюсти между собой дружбу, не заводить войнъ въ своей средъ; никто изъ нихъ не могъ строить себъ замка безъ согласія остальныхъ; если одинъ продавалъ свою долю, то всѣ остальные сохраняли на нѣкоторое время право выкупа; если соучастникъ признавалъ свою зависимость отъ какого-либо новаго сеньёра, то другіе могли принудить его порвать эту новую зависимость. Встръчались случаи, гдъ сеньёрія не дробилась между родственниками, а всъ владъли ею сообща поперемънно, каждый въ свою очередь. Изгои первоначально устранялись отъ правъ, которыя принадлежали бы ихъ отцамъ. Но по мъръ того, какъ отъ устнаго права Франція переходить къ праву письменному, предпочтение боковыхъ линий исчезаетъ, а изгои вступаютъ въ права наслъдства. Въ XIII в. это становится правиломъ и въ странахъ кутюма, и въ областяхъ писаннаго закона<sup>1</sup>). Но боковые родственники не сразу примирились съ этимъ, и борьба дядей изъ-за наслъдства отъ брата со своимъ племянникомъ, въ особенности въ XI вѣкѣ, - не рѣдкость.

Древнее германское право, въ отличіе отъ римскаго, исключало женщину отъ наслѣдства недвижимостью, землей. Феодальное право тщетно старалось удержать это правило. Съ конца X в. и на сѣверѣ Франціи, и на югѣ, гдѣ вліяло римское преданіе, женщины наслѣдуютъ феоды, распоряжаются ими, а въ XII в. это становится повсемѣстно общимъ цравиломъ; но наслѣдницы феодовъ несли, конечно, нѣкоторыя обязанности черезъ наемныхъ замѣстителей.

Если при смерти феодала его наслѣдникъ еще несовершеннолѣтній, то и феодъ, и малолѣтній собственникъ его поступали подъ опеку (en bail, in ballio). Права опекуновъ надъ феодалами (bailles, baillivi), въ противоположность простой опекѣ надъ землями простыхъ людей (tutelle), очень обширны; бальи ставится какъ бы замъстителемъ малолѣтняго, пользуется всѣми его доходами, несетъ за него всѣ обязанности. Опекуномъ становится или кто-либо изъ родичей умершаго, или его сюзеренъ. Изъ родичей сначала берутся восходящія линіи (опека отца, дѣда), затѣмъ боковыя (напр., старшій братъ); боковые родичи, вступая въ опеку, должны были

') Франція съ XIII-XVIII вв. дълилась на двъ неравныя полосы: одна, съверная, охватыкала области обычнаго права (les pays de droit coutumier) гдъ обычан германскаго происхожденія по преимуществу лежали въ основанія гражданскаго права; другая, южная полоса обнимала области, гдъ писанное римское право не переставоло прияъняться въ сферъ гражданскихъ отношеній (les p ys de droit écrit).

хрестом. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

купить это право у сюзерена. Каждый опекунъ, совершенно какъ если бы ленъ перешелъ къ нему самому по наслъдству, приноситъ сюзерену присягу на вассальную зависимость и вмъстъ съ доходами лена беретъ на себя и всъ обязанности за него. Чтобы оградить жизнь опекаемаго малолътняго отъ алчныхъ покушеній боковыхъ наслъдниковъ, которые зачастую дълались и опекунами, создана была "двойная опека". Одинъ опекунъ оберегалъ личность ребенка, другой его собственность. Возрастъ совершеннолътія колебался въ различныхъ областяхъ между 14—15 годами и 21 годомъ.

Отчужденіе

лена.

Право отчужденія леновъ (продажи, дара, залога) было тоже ограничено и обставлено различными формальностями. Даже собственникъ аллода могъ продать его только съ согласія ближайшихъ родственниковъ, въ особенности братьевъ. Такое же разръшеніе родственниковъ требовалось при продажѣ своей доли въ какомъ-либо феодѣ, поступившемъ въ раздѣлъ. Но, кромѣ того, для продажи любого феода требовалось въ XI столътіи разръшеніе сюзерена, какъ верховнаго собственника участка. Въ XII-XII вв. въ актахъ о продажѣ уже не считали необходимымъ упоминать о согласіи сюзерена-оно подразум валось само собою, но за то ему уплачивалась извъстная сумма при каждомъ переходъ лена изъ рукъ въ руки вслъдствіе отчужденія; эти поборы назывались quinte, lods et ventes и т. п. На югь Франціи право сеньёра отличалось большей строгостью: сеньёръ могъ долго спустя послѣ продажи уплатить покупщику заплаченныя за феодъ деньги и взять назадъ ленъ въ силу своихъ верховныхъ правъ (retrait féodal).

Согласіе сюзерена требуется и на всякое дъйствіе вассала, которое можетъ обезцівнить ленъ. Сюда относили случаи, когда вассалъ заміщалъ себя другимъ человъкомъ, стоявшимъ ниже его по положенію, но въ особенности освобожденіе рабовъ и вклады въ церкви. Такъ какъ рабъ входилъ въ самый составъ феода, то въ древнъйшія врсмена его освобождалъ не ленникъ, а сюзеренъ; но въ XIII в. это право сюзерена перешло просто въ согласіе на освобожденіе раба ленникомъ, которое въ концъ концовъ дазалось послѣ освобожденія въ видъ утвержденія. Наиболье ущерба приносилъ феодальнымъ интересамъ переходъ земель въ руки церкви. Клерики и монахи считались какъ бы "мертвой рукой" (gens de mainmorte<sup>1</sup>): церковь не умираетъ и не отчуждаетъ, къ тому же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ mainmorte въ общемъ смыслъ слова разумъется положение земельной собственности, собственникъ которой не можетъ распоряжаться ею,

она пользуется многими привилегіями; земли, отданныя ей, утрачены навсегда для феодальнаго общества. Бывали сеньёріи, гдѣ такое "умершвленіе лена" (amortissement) было вообще запрещено; въ другихъ оно дозволено только съ согласія ближайшаго сюзерена, который болѣе всего теряеть отъ такихъ вкладовъ. Но въ виду того, что ленъ въ рукахъ церкви никогда не могъ стать выморочнымъ, отъ amortissement страдала вся лѣствица сюзереновъ, начиная съ ближайшаго и кончая королемъ. Въ XII в. герпоги и графы предъявляли свои права—запрещать вклады земель въ церкви, а въ XIII вѣкѣ короли, какъ верховные сюзерены, стали утверждать, что безъ ихъ разрѣшенія нигдѣ во Франціи земли не могутъ отторгаться въ пользу духовенства. Юристы прямо утверждали, будто бы право amortissement — привилегія королевской власти.

Знатными людьми (nobles) считались въ XI въкъ собственники Знатность. знатныхъ вемель, т. е. феодовъ (fief-terre). Тамъ, гдѣ, какъ, напримъръ, въ южной Франціи, было много аллодовъ, граница между знатными и простыми людьми сглаживалась. Вторымъ признакомъ знатности стало допущение къ посвящению въ рыцари. Хоть и простые люди, и даже рабы попадали иногда въ рыцари, но преобладающимъ правиломъ было, что въ рыцари попадалъ преимущественно знатный, т. е. владълецъ лена. "Рыцарь" почти всегда "знатный", но знатный невсегда рыцарь. Наслъдственность въ дъл доступа къ рыцарству рано стала приниматься въ соображение и давала право на посвящение даже безъ лена. Это сословіе, владъющее феодами и посвящаемое въ рыцари, т. е. noblesse, и жило сообразно своему особому частному праву, отличному отъ обычаевъ среди простыхъ людей (Lehnrecht и Landrecht, gentilshommes и coutumiers). Въ началъ феодальнаго періода XI--XIII вв. всѣ различныя названія для отдѣльныхъ группъ знати были еще не установившимися и смѣшивались. Въ XII в. вошло во всеобщее употребление название "бароновъ" (barones); такъ назывались группы всвхъ сеньёровъ, владбющихъ значительными ленами на правахъ первородства и зависящихъ непосредственно отъ одного и того же сюзерена. Конечно, была значительная разница между группами бароновъ короля, герцога, графа и группой баро-

т. е. не нижетъ права ни отчуждать, ни завъщать ее. Отсюда homme de mainmorte типъ тъсной кръпостной зависимости, при которой сеньёръ наслъдоволъ своему кръпостному, если у того не было примыхъ наслъдниковъ мужского пола.

новъ вокругъ простого сеньёра. Непосредственные вассалы каждаго сюзерена принимаютъ также название его равныхъ (pares), которое остается впослѣдствіи только за самыми важными баронами среди группъ, окружающихъ короля, герцога или сеньёра <sup>1</sup>). Въ одномъ регистрѣ Филиппа-Августа изъ начала XIII в. перечисляются по разрядамъ всѣ знатные, зависящіе прямо или посредствомъ другихъ ленниковъ отъ короля Франціи. Въ этой ранней классификаціи французская знать ділится на 5 слоевъ: 1) графы и герцоги короля Францін (comites et duces regis Franciae). Здъсь, кромъ главъ феодальныхъ государствъ, на которыя распадалась Франція, т. е. пэровъ короля, помъщены и непосредственные вассалы меньшаго значенія (графъ де Суассонъ) и даже вассалы второй руки (аррьеръвассалы-графъ де Баръ-сюръ-Сэнъ, Bar-sur-Seine и т. д.). 2) Бароны короля Франціи (barones regis Franciae). Здѣсь подъ баронами понимаются второстепенные сеньёры. Такіе бароны не имъють права чеканить монету, но они пользуются вездь, кромь Нормандіи, гдѣ высшая юрисдикція-привилегія герцога, правомъ высшаго и низшаго суда. Большинство бароновъ въ регистръ Филиппа-Августа титулуются, какъ "сеньёры" и "виконты" (сиръ де Монморанси, де Монфоръ, виконтъ де Тюреннъ и т. д.), но здъсь также "видамъ" де Пикиньи и коннстабль Пормандія. 3) Кастелляны (castellani). 4) Рыцари (milites), т. е., въроятно, тъ, кто имълъ право идти на битву съ собственнымъ отрядомъ и знаменемъ (bannierets, vexillarii). 5) Вавассеры (vavassores), владъльцы рыцарскихъ леновъ, вся низшая знать, живущая въ городахъ и сельскихъ округахъ. Вавассеръ или вовсе не имъстъ права суда, или пользуется только низшей юрисдикціей. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ къ вавассерамъ приравниваются надъленные ленами министеріалы, т. е. люди несвободныхъ состояній (sergent fieffé, serviens) и башелье, т. е. рыцари безъ леновъ, напр., младшіе сыновья.

Пока владъніе феодомъ было главнымъ признакомъ знатности, богатые горожане и даже крестьяне могли пріобрътать знатность простой покупкой леновъ. Кутюмы XIII в. признавали это право, хотя съ теченіемъ времени и стали его ограничивать. Ордонансъ

<sup>1)</sup> При Филипив-Августв насчитывали только 12 пэровъ французскаго короля - шесть свътскихъ (герцоги Нормандіи, Бургони, Гівнии, графы Фландріи, Тулузы, Шампани) и шесть духовныхъ (архіепископъ реймскій, епископы Лана, Лангра, Бовэ, Шалона и Нойопа). Тринадцатымъ былъ, конечно, самъ король, какъ герцогъ Иль-де-Франса. Поздиве титулъ пэра сталъ распространяться путемъ пожаловапія и на другія феодальныя государства.

Филиппа Смѣлаго отъ 1275 г., облагавшій незнатныхъ людей при покупкѣ феодовъ тяжелымъ поборомъ (droit de franc-fief) затруднилъ этотъ способъ пріобрѣтенія знатности. Но съ конца XIII вѣка въ знать можно было попасть и по пожалованію (lettre d'anoblissement) суверена; это становится постепенно привилегіей короля, и парижскій парламентъ перестаетъ признавать за главами крупныхъ феодальныхъ государствъ право жаловать виллана въ рыцари.

Первой и самой существенной обязанностью вассала былопризнать по отношенію къ сеньёру свою вассальную зависимость (hommage, hominium) по землѣ и принести ему присягу въ своей личной върности (foi, fidelitas). Этими двумя обрядами какъ бы устанавливалась феодальная связь между каждымъ, новымъ поко-, лѣніемъ сюзереновъ и вассаловъ, хотя въ сущности начало такой насл'ядственной связи относилось къ отдаленнымъ временамъ ихъ предковъ. Очевидно, что коммендація эпохи Каролинговъ легла въ основание фуа и оммажа, но только вмъсто тогдашнихъ терминовъ beneficium, vassus, senior, стали господствующими названія feodum, homo, dominus. Hommage кладеть начало вассальной зависимости по лену. Сперва онъ приносился за землю, позднѣе за всякую должность или сумму денегь. Форма самаго обряда тоже была заимствована у древней коммендации. Вассаль являлся къ своему сеньёру, опускался на колѣни, влагалъ свои руки въ руки сеньёра и объявлялъ себя его "человъкомъ" (homme), т. е. вассаломъ, за извъстный ленъ. Сеньёръ даетъ ему поцълуй мира въ губы и поднимаетъ его. Первоначально можно было становиться въ зависимость вассальную или министеріальную, не получая сразу лена, а служить только въ надеждъ на будущее. Но позднъс, въ эпоху расцвъта феодальной системы, съ присягой на вассальную зависимость соединялось обыкновенно требование лена. Дарование лена, или инвеститура, совершались сеньёромъ посредствомъ символическаго врученія какойлибо вещи – перчатки, посоха, копья со знаменемъ и т. п. Этимъ обрядомъ завязывается связь между двумя лицами и двумя землями; вассалъ принимаетъ въ то же время на себя извъстныя обязанности, соблюдать которыя онъ долженъ объщаться подъ присягою. Таково именно назначение (foi, fides), или клятва въ върности, которую вассаль произносить, положивь руку на Евангеліе или на ковчегъ съ мощами.

Древнъйшее свидътельство эпохи Капетинговъ объ обязанностяхъ, связанныхъ съ клятвою въ върности, даетъ письмо Фульберта щартрскаго къ герцогу Аквитаніи изъ начала XI въка. Епи-

Hommage n foi.

скопъ обозначаетъ эти обязанности словами: incolume, tutum, honestum, utile, facile, possibile; это означаеть, въроятно, что вассаль не долженъ злоумышлять ни противъ жизни, ни противъ здоровья своего сеньёра, не долженъ выдавать его тайнъ, ни вредить безопасности его крѣпостей, не долженъ наносить ущерба ни его чести, ни справедливости его суда; не долженъ дълать затрудненій или препятствій твмъ предпріятіямъ, которыя возможны или даже легки для сеньёра, а, напротивъ, всюду стараться помогать ему. Все это отрицательныя обязанности; положительный долгь вассала Фульберть опредѣляетъ словами consilium et auxilium, conseil и aide. Изъ этихъ обязанностей "совъта" и "помощи" вытекли постепенно вст служебныя и денежныя повинности, въ частностислужба въ набъгъ и на походъ, въ судахъ и совътахъ и т. д. Въ силу оммажа вассалъ входилъ, какъ звено, въ феодальное общество, но обязанность вѣрности (фуà) существовала и до утвержденія феодальной системы въ отношеніяхъ между подданными и главой государства, а въ эпоху феодализма она распространялась не только на вассаловъ, но и на все свободное населеніе сеньёріи. Аллодіальный собственникъ былъ связанъ этой обязанностью, по крайней мъръ, по отношенію къ высшему сюзерену. Оммажъ приносится при каждой перемънъ ленника (обыкновенно дается срокъ въ 40 дней), а въ нъкоторыхъ областяхъ даже и при перемънъ сюзерена. Различали не менъе двухъ видовъ оммажа -- обыкновенный hommage, который влечеть за собой только обязанности, перечисляемыя Фульбертомъ, и hommage lige (ligeitas), "ближнюю зависимость", какъ связь болье тысную. "Ближній вассаль" (homme lige) несеть всь обязанности, связанныя съ обыкновоннымъ оммажемъ, но, кромъ того, и нѣкоторыя усиленныя повинности; напр., онъ долженъ служить сюзерену на своихъ издержкахъ въ течение всего времени войны, которую тоть ведеть противъ своихъ враговъ, тогда какъ обыкновенный вассалъ обязанъ по кутюмамъ только къ 40 днямъ службы и притомъ на содержании сюзерена. "Ближняя зависимость" (ligence)--это какъ бы оборонительная и наступательная лига между сюзереномъ и вассаломъ. Засвидътельствованіе своей зависимости по лену и личной вѣрности не ограничивалось обоими обрядами оммажа и фуд, а закръплялось часто письменнымъ актомъ, удостовърявшимъ, что обряды состоялись, и перечислявшимъ взаимныя обязанности вассала и сюзерена.

Во многихъ грамотахъ фуа̀ и оммажа вассалъ обѣщаетъ вѣрность сеньёру, "мужемъ" (homme) котораго онъ себя признаетъ, оговаривая, впрочемъ, долгъ върности по отношенію къ одному или нъсколькимъ другимъ лицамъ, которымъ ранъе далъ такую же присягу. Въ особенности при заключеніи оборонительнаго и наступательнаго союза въ формъ ligence вассалы часто дълаютъ въ пользу перечисляемыхъ поименио лицъ изъятіе изъ обязанности поддерживать своего новаго сеньёра противъ его враговъ. Чаще всего такая оговорка дълается вассалами второй руки (arrière-vassaux) въ пользу верховнаго сюзерена.

Какія же обязанности въ частности падали на вассала въ силу его долга "совътовать" и "помогать" сеньёру? Военная служба вассала вытекала изъ его присяги (foi) защищать жизнь, члены и честь сюзерена, а не только изъ ленной зависимости (hommage). Высшіе сюзерены могуть поэтому требовать ее не только отъ непосредственныхъ вассаловъ, а отъ всъхъ подданныхъ (напр., министеріаловъ и горожанъ) сеньёрія: это называется ban. Въ извъстныхъ случаяхъ, когда всей странъ угрожаетъ опасность, сюзерены могутъ призвать къ службъ на защиту Франціи подданныхъ второй руки и аррьеръ-вассаловъ, т. е. людей, зависимыхъ отъ нихъ черезъ посредство другихъ сеньёровъ: это и есть arrière-ban. Военная обязанность спеціально вассаловъ сводится къ тремъ покинностямъ: 1) собственно военная служба, т. е. въ походѣ и въ набъгъ; 2) сдача своихъ замковъ по первому требованію сюзерена; 3) охрана замка сюзерена. На дълъ военныя обязанности вассаловъ крайне разнообразны, какъ это видно изъ заявленій вассаловъ, призванныхъ къ военнымъ дъйствіямъ въ 1272 г. при Филиппъ III Смъломъ. Одни связаны обычной обязанностью служить 40 дней на своемъ иждивении, другіе на иждивении сеньёра, третьи обязаны только зацищать замокъ; нъкоторые вносятъ деньги (auxilium) на войну, но избавлены отъ личнаго участія. Военная служба опредълялась словами ost (войско) и chevauchée (набътъ). Ost-это правильный походъ большой арміи, собранной для важной войны, чаще всего для осады крѣпости. Chevauchée-это легкая экспедиція, кратковременный набътъ на непріятельскую страну. Вся масса вассаловъ созывается обыкновенно только для крупной войны, а для небольшого предпріятія обращаются лишь къ ближайшимъ. Сообразно количеству земли въ ленъ измънялся и размъръ военной повинности. Первоклассная баронія ставить сюзерену нісколько сотень рыцарей, иной феодъ-только одного, а случается, что 10 или 12 свободныхъ, но незнатныхъ людей, надъленныхъ землями за службу, сообща выставляють одного воина въ рыцарскомъ вооружении (homme

Военная олужба.

d'armes) Служба рыцаремъ въ походъ или въ экспедиціи длилась чаще всего 40 дней, но въ иныхъ мъстахъ долгое время не было постояннаго предъла для требованій сюзерена. Уже съ XII в. вассалы стремятся перевести личную военную повинность на денежную. Если исключить случаи призыва всъхъ зависимыхъ людей на защиту страны (arrière-ban), то рыцари, отправляющіеся въ XIII в. въ походъ, — по большей части воины по ремеслу, нанятые на службу тъмъ, кто обязанъ выставлять отрядъ за свои лены. Рыцарство, нанятое за жалованье, всюду замъняетъ въ это время войско феодаловъ, несущихъ личную повинность. Бароны сами путемъ fiefs-argent и contrats de ligence добываютъ себъ отряды такихъ рыцарей-наемниковъ, служба которыхъ надежнъе вынужденной помощи ленниковъ.

Олужба

въ курія.

Гражданскія обязанности, падающія на вассала въ силу его присяги (foi), обозначаются словомъ "совътъ", consilium. Вассалы обязаны по требованію сюзерена являться къ его двору и судить или подавать совътъ по дъламъ, касающимся государства. Изъ этой обязанности помогать сеньёру въ его "феодальномъ дворъ", палатъ вассаловъ (curia), произошли съ теченіемъ времени всъ государственныя учрежденія, окружавшія въ средніе въка монархическую власть Право графовъ, герцоговъ, королей созывать вокругъ себя вассаловъ для совѣта ограничивалось, по обычаю, чаще всего тремя разами въ годъ, т. е. праздниками Рождества, Пасхи и Пятидесятницы. Эта обязанность совъта въ "куріи" (le service de cour) вытекала изъ присяги въ върности (fidelitas), а не изъ вассальной зависимости (homagium, hominium), а потому сюзеренъ могъ бы призывать и всъхъ свободныхъ людей своей сеньёріи, но чаще всего онъ ограничивался только вассалами, да и изъ ихъ среды требовалъ къ себъ только наиболъе близкихъ ему. Въ собраніи такого двора сеньёра, или его палаты (curia), происходиль и судь. Всякій судь феодальной эпохи покоился на принципь, что каждый можеть быть судимъ только своими равными. Поэтому дворъ сеньёра (cour du seigneur) состоитъ изъ вассаловъ или просто изъ подданныхъ (fideles), смотря по положенію подсудимыхъ. Чтобы такой "дворъ" считался состоявшимся, требовалось, по крайней мѣрѣ, три участника, не считая самого сеньёра. Судебная палата, т. е. дворъ, созванный не для совъта, а для суда, со бирается подъ предсъдательствомъ сюзерена или его должностного лица (офисье), но судять пэры; они выслушивають свидътелей, приводять ихъ къ присягь, требуютъ иногда судебнаго поединка и, наконецъ, произносять приговоръ. Если сторона, проигравшая дъло, считаетъ приговоръ несправедливымъ, то она заявляетъ свое неудовольствіе (fausser le jugement) не противъ сеньёра, а противъ пэровъ, которые должны быть готовы сами выйти на поединокъ съ челобитчикомъ. Если сеньёръ отказывается созвать пэровъ для суда по требованію истца, то въ силу такого отказа въ справедливости (défaut de droit, déni de justice) теряетъ феодальное право суда на этотъ разъ, и истецъ можетъ обратиться уже въ судъ сюзерена своего сеньёра (demander la cour). Судъ пэровъ разбираетъ всякія распри какъ между перами, такъ и между вассаломъ и сюзереномъ.

Изъ обязанности "помощи" (auxilium) вытекали и всъ денежныя Денежныя повинности вассала. При установлении феодальныхъ отношений новый вассалъ всегда платилъ что-либо за инвеституру, иногда просто пару перчатокъ, копье, желѣзную шпору, иногда золотую шпору или лошадь. Съ конца XIII в. этотъ подарокъ замѣняется денежнымъ взносомъ. Такой же взносъ дълался также при каждой перемѣнѣ сюзерена или вассала вслѣдствіе смерти и перехода правъ по наслъдству; въ этомъ случат взносъ назывался на съверъ Франціи "рельефомъ" (relief). Чаще всего онъ уплачивался только при перемънъ сеньёра, но съ нъкоторыхъ леновъ рельефъ брался и при вступленіи во владѣніе наслѣдника умершаго вассала. Различенъ бываль и размѣръ рельефа. Въ Нормандіи рельефъ брался въ сто ливровъ съ бароніи и 15 ливровъ съ fief de haubert, т. е. съ лена, за который владълецъ несетъ службу въ кольчугъ. Затъмъ сеньёръ бралъ денежные поборы и въ случаѣ отчужденія лена, напримъръ, при его продажъ, при освобожденіи рабовъ на волю, при переходъ земель къ церкви. Ордонансъ Филиппа Смълаго отъ 1275 г. опредълялъ, что при пожертвовании лена въ пользу церкви король долженъ былъ получать доходъ съ него за два года.

Денежная помощь вассаловъ при опредъленныхъ обычаемъ случаяхъ называлась первоначально таліей (taille, tallia). По опредъленію древнихъ юристовъ, "феодальная помощь" (aide féodale)---это помощь деньгами, собираемая сеньёромъ съ его вассаловъ и "людей обычнаго права" (hommes coutumiers '), т. е. со всего населения сеньёріи, съ людей какъ знатныхъ, такъ и простыхъ, съ церковныхъ и городскихъ общинъ, составляющихъ какъ бы часть фео

1) Т. е. всѣ не-вассалы и свободные, держащіе участки на правахъ виллановъ.

ПOBEH-HOOTH. дальной іерархіи. Трудно сказать, падали ли эти поборы когда-либо всей своей тягостью на знатныхъ людей, потому что непосредственные вассалы сюзерена тотчасъ слагали талію на зависимыхъ отъ нихъ простыхъ жителей феода. Феодальная талія ведетъ свое начало оть той древнъйшей, произвольной по размъру таліи, которую сеньёры брали при началь среднихъ въковъ, со всего, преимущественно рабскаго населенія сеньёріи (tallia ad voluntatem, ad placitum). По отношенію къ свободнымъ, но незнатнымъ людямъ эта произвольная талія (taille à merci) превратилась затёмъ въ талію постояннаго размѣра (taille abonnée), уплачиваемую въ видѣ ежсгодной ренты селами и городами, или вовсе исчезла въ силу хартій о привилегіяхъ. Но талія сохранилась въ видъ поборовъ, пріуроченныхъ къ опредѣленнымъ случаямъ и падающимъ на воѣхъ владъльцевъ леновъ и оброчныхъ земель. Такихъ случаевъ (сая féodaux) для феодальной помощи обычай насчитывалъ чаще всего четыре, но, впрочемъ, кутюмы крайне разнообразны и въ этомъ вопросв. Напр., графъ Прованса, по статуту 1235 г., требовалъ феодальной помощи: 1) когда онъ въ первый разъ безъ вооруженія отправлялся во двору императора; 2) когда онъ призывался императоромъ въ вооружении; 3) когда онъ или его сынъ посвящались въ рыцари; 4) когда онъ выдавалъ замужъ своихъ дочерей; 5) когда онъ отправлялся въ крестовый походъ; 6) когда онъ попадалъ въ пленъ и долженъ былъ платить выкупъ. Кроме того, помощь собиралась иногда, когда сюзеренъ покупалъ новую землю, а епископы и аббаты требовали ее отъ своихъ людей, когла папа собиралъ съ нихъ самихъ какой-либо поборъ. Въ сущности такимъ же фискальнымъ поборомъ было и право "постоя" (le gite и la procuration, gistum и procuratio), которое падало не только на монастыри, города и крестьянъ, но и на знатныхъ вассаловъ. Феодалъ обязанъ былъ принимать и содержать на свой счетъ сеньёра и его свиту во время ихъ передвиженій. Высшіе бароны, герцоги, графы и король широко пользовались этимъ правомъ и съ особенной строгостью слъдили за его соблюденіемъ. Кутюмы до мелочей опредъляли размъры этой повинности. Напр., въ гердогствѣ Аквитаніи сеньёры Соммьсра (Sommières) должны были при посъщении ихъ замка подавать герцогу и десяти его рыцарямъ мясо поросять и коровъ, капусту, горчицу и жареныхъ цыплять. Если среди сеньёровъ Соммьера былъ на лицо рыцарь (sic!), то онъ долженъ былъ безъ голенищъ, въ пурпуровыхъ чулкахъ и съ золотыми шпорами на ногахъ прислуживать герцогу за столомъ.

Въ лѣсистыхъ мѣстностяхъ право procuration примѣнялось ради охоты. Въ Аквитаніи, въ превото Марсанъ, Бернаръ де Кастеларъ долженъ былъ принимать у себя шестерыхъ охотниковъ, сопровождающихъ герцога, давать имъ хлъбъ, вино, мясо и на слъдующее утро вести ихъ въ лѣсъ подъ условіемъ, чтобы его предупредили за три дня. Феодалы стремились ограничить эти тяжелыя для нихъ права или превратить ихъ въ опредъленный денежный взносъ. Въ XII в. сеньёръ могъ пользоваться правомъ gite не чаще трехъ разъ въ году. При переводъ повинности на деньги она уплачивалась или разъ въ годъ сразу, или только въ случав, когда самъ сеньёръ являлся лично и требовалъ постоя. Будучи превращено въ денежную ренту, право постоя могло передаваться, жаловаться или продаваться.

Обязанности вассаловъ въ сущности составляютъ въ то же время Возвращение права сеньёровъ. Но бываютъ случан, когда сеньёръ прямо-таки вступаеть во владение зависимымъ отъ него леномъ. Въ Лангедокъ въ случав смерти вассала сеньёръ распускалъ свое знамя надъ встыи землями феода, въ особенности на вышкть самой высокой башни замка. Это возвращение феода къ сюзерену, конечно, фиктивно и прекращалось въ тотъ день, когда наслъдникъ умершаго или его опекунъ принесутъ hommage и foi. Но сюзеренъ вступалъ иногда и въ дъйствительное обладание леномъ-какъ опекунъ, въ случать конфискаціи или если ленъ становился выморочнымъ имуществомъ. Съ XI в. обычай вознаграждаетъ сюзерена правомъ опеки надъ леномъ за утрату той службы, которой еще не можетъ нести его малолѣтній наслѣдникъ. Въ рукахъ нѣкоторыхъ сюзереновъ право опеки превращалось въ средство увеличивать свои доходы въ ущербъ интересамъ наслѣдниковъ и вело къ хищническому хозяйству въ опекаемомъ феодѣ. По мѣрѣ того, какъ наследственный характеръ леннаго владения укореняется, въ борьбу съ сюзереномъ изъ-за права опеки съ успѣхомъ вступаютъ боковые родичи малолѣтняго ленника. Но въ нѣкоторыхъ сеньёріяхъ опека сеньёра удержалась, несмотря на усилія родичей, напр., въ герцогствѣ нормандскомъ и въ графствѣ Бретань. Опека наступала иногда и при жизни совершеннолѣтняго вассала, если онъ отправлялся надолго въ путешествіе, паломничество или крестовый походъ. Любопытный случай опеки сюзерена дошель отъ 1268 г. въ грамотв графа де Форэ (Forez), сеньёра Боже (Beaujeu), къ королю Людовику Святому. Баронъ заявляетъ, что онъ кругомъ въ долгахъ и близокъ къ банкротству, которое поведетъ къ раздробленію сень-

лена сеньёру.

Digitized by Google

ёріи. Онъ проситъ короля ради сохраненія бароніи въ цѣлости взять ее въ свои руки, получать съ нея доходы и довърить опытнымъ людямъ трудную ликвидацію его дѣлъ; когда кредиторы будуть удовлетворсны, тогда ленъ безъ препятствій долженъ былъ вернуться къ законнымъ наслъдникамъ. Еще въ одномъ случаъ возвращается ленъ къ сюзерену - когда онъ становится выморочнымъ, т. е., если у умершаго нътъ законныхъ наслъдниковъ (la déshérence). Право сеньёра отобрать у вассала ленъ въ случаѣ нарушенія върности (déloyauté) оставалось теоретически въ полной силь въ теченіе всего феодальнаго періода. Каждое нарушеніе одной изъ многочисленныхъ обязанностей вассала могло повлечь за собой конфискацію лена. Принципъ наслѣдственности феода внесъ на дълъ и сюда нъкоторыя ограниченія. Различные проступки, которые могли повлечь утрату лена, сводились въ сущности къ четыремъ: 1) отказъ въ оммажѣ; 2) отказъ отъ военной службы и неисполненіе требованія сеньёра сдать ему замки; 3) нарушеніе законовъ и постановленій палаты (curia) сюзерена, грабежи и т. п. преступленія противъ общаго права; 4) возстаніе и открытая война противъ сюзерена. Впрочемъ, сеньёръ не могъ одинъ безъ постановленія пэровъ конфисковать ленъ у одного изъ своихъ вассаловъ. Виновнаго требовали поэтому прежде всего на судъ равныхъ. Если "измѣна" была доказана и пэры постановили конфи-.скацію, то тогда только приводиль ее сеньёрь въ исполненіе. Епископы-сеньёры могли, впрочемъ, до конфискаціи отлучить невърныхъ вассаловъ и этимъ, можетъ быть, заставить ихъ одуматься. Если вассаль, который совершиль преступление противь общаго права, влекущее за собой конфискацію леновъ, зависѣлъ сразу отъ нѣсколькихъ сюзереновъ, то являлся вопросъ, кто же изъ нихъ начнеть преслѣдованіе, кто воспользуется конфискованными землями. Въ 1217 г. герцогъ Бургони, графъ Шампаньи, графъ Невера разрѣшили, напр., этотъ копросъ для своихъ общихъ вассаловъ въ томъ смыслѣ, что конфискацію производить тотъ сюзеренъ, котораго виновный въ своихъ записяхъ върности и вассальной зависимости оговаривалъ, какъ "перваго" между всъми своими сеньёрами. Первоначально конфискація производилась на вѣки вѣчные, но понятіе наслъдственности леновъ стало съ конца XI в. смягчать ее. Сюзеренъ удерживалъ теперь ленъ непокорнаго вассала только, пока тотъ не раскается и не принесетъ снова присягу на върность и зависимость. Часто сюзеренъ ограничивался тъмъ, что отбиралъ или разрушалъ замокъ вассала.

Феодальная связь держалась, конечно, болѣе всего вѣрностью Обязанности вассала, его точностью въ отправлени обязанностей, но въ сущности самый договоръ, былъ ли онъ записанъ или только предполагался при обрядъ оммажа и фуа, всегда считался взаимнымъ: онъ связывалъ обоюдно и вассала, и сеньёра. Сеньёръ несетъ свои собственныя обязанности по отношенію къ вассалу и соблюдаетъ съ своей стороны върность ему. Уже Фульбертъ шартрскій, перечисливши обязанности вассала, прибавляеть: "Сеньёръ долженъ за всѣ эти обязанности воздавать равное своему вассалу. Если онъ не сдълаетъ этого, то по справедливости будетъ считаться невернымъ сеньёромъ, подобно тому, какъ невърнымъ и клятвопреступнымъ станетъ считаться и вассаль, если будеть поймань при нарушении обязанностей дъйствіемъ или попущеніемъ". Отождествляя обязанности сеньёра и вассала, епископъ шартрскій впадаеть въ преувеличеніе. Въ дъйствительности сюзеренъ обязанъ только охранять вассала, т. е. не вредить ни его жизни, ни членамъ, ни собственности и защищать его отъ враговъ. Въ XIII в. Etablissements de St.-Louis точнѣе перечисляютъ возможные случан нарушенія обязанностей со стороны сюзерена. Если сеньёръ откажетъ вассалу въ судѣ своего двора и это будетъ доказано, то вассалъ съ своимъ леномъ будетъ зависѣть уже не отъ него, а отъ сюзерена своего прежняго сеньёра <sup>1</sup>). Въ средневѣковой исторіи особенно извѣстны два примѣра "измѣны" со стороны сеньёра, а именно англійскаго короля Іоанна Безземельнаго. Въ 1200 году Іоаннъ похитилъ невъсту у своего вассала Гюга Х Ле Брёнъ, графа де Ла-Маршъ, и женился на ней. Это "нарушение върности" (déloyauté) вызвало общее возстание всъхъ вассаловъ герцогства аквитанскаго, которые и перенесли свою вассальную зависимость (hommage) по обычаю на короля Филиппа-Августа, сюзерена для Іоанна Безземельнаго за земли въ предълахъ Франціи. Вассалы Пуату и Нормандіи вскорѣ послѣдовали примѣру аквитанцевъ; это было причиной тому, что въ началъ XIII в. Плантагенеты утратили свои владънія на материкъ. Преступленіе, совершенное тъмъ же англійскимъ коро лемъ противъ своего вассала и племянника Артура, графа Бретани, подало снова поводъ вибшаться Филиппу-Августу и окон-

сеньёра.

<sup>1)</sup> Итакъ, déni de justice ведетъ теперь къ полному разрыву феодальной связи между сеньёромъ, отказавшимъ въ судъ, и его вассаломъ; прежде сеньёрь, отказавшій въ судь, утрачиваль свое феодальное право суда надъ вассвлоиъ только на этотъ частный случай, который и переносился въ высшую нестанцію, т. е. на судъ верховнаго сюзерена.

чательно отобрать анжуйскіе лены. Итакъ, déloyauté сюзерена, "вѣроломство", тоже вело къ нарушенію леннаго договора, но феодъ конфисковался тогда уже не у вассала, а у сеньёра. Прекращеніе hommage'a символизировалось въ церемоніи exfestucatio; обрядъ этотъ состоялъ въ томъ, что ломали и бросали на землю пукъ соломы (festuca), изображавшій вассальную связь. Фламандскій хроникеръ Гальберть брюггский (Galbert de Bruges) разсказываеть подъ 1128 г. примъръ подобнаго разрыва вассальной зависимости при столкновении фландрскихъ бароновъ съ ихъ графомъ Гильомомъ Клитономъ (Cliton). Одинъ изъ бароновъ, Иванъ д'Ало (Iwan d'Alost), произнесъ въ общемъ собрания знати и горожанъ Фландріи горячую рычь противъ всъхъ въроломствъ графа и потребоваль его въ назначенный день на судъ бароновъ Фландріи. Гильомъ Клитонъ, не желая являться на судъ, собралъ въ Ипрѣ войско наемныхъ рыцарей и простолюдиновъ и предложилъ Ивану судебный поединокъ. Баронъ Иванъ отказался и въ день, назначенный для суда, послалъ графу Гильому отъ имени бароновъ и горожанъ Гента черезъ герольдовъ слъдующую въсть: "Сеньёръ графъ, на. сталъ день, когда ты долженъ былъ явиться мирно, безъ обмана и оружія, чтобы дать отчеть въ своемъ поведеніи; ты не сдѣлалъ этого, а, напротивъ, угрожаешь нашимъ людямъ своими вооруженіями. Вслѣдствіе этого Иванъ д'Ало, Даніэль де Терремонтъ и жители Гента, обвиняя тебя въ томъ, что ты въроломно идешь ръзать ихъ, поручили намъ возвѣстить тебѣ, что они сбрасывають съ себя оммажъ и фуа, которые върно соблюдали до этого дня, и совершить за цихъ эксфестукацію". Герольды тутъ же преломили солому отъ имени ихъ повелителей и удалились.

У сеньёра были еще нѣкоторыя отрицательныя обязанности по отношенію къ вассалу. Онъ не могъ, напр., требовать болѣе тяжслыхъ вассальныхъ повинностей, нежели какъ онѣ опредѣлены кутюмомъ или леннымъ договоромъ; не могъ безъ согласія вассаловъ вводить въ своихъ земляхъ новыхъ обычаевъ (exactiones et consuetudines novae). Это ограниченіе фискальной и законодательной власти сюзерена повело къ образованію въ областяхъ провинціальныхъ штатовъ (états provinciaux), которые давали согласіе на налоги и часто добивались при этомъ отмѣны злоупотребленій или изданія новыхъ ордонансовъ.

Разрушение Хотя теоретически взаимныя обязанности сюзереновъ и вассафеодальной ловъ точно опредълены, но на дълъ все феодальное общество сдерзависимости. живается по преимуществу силой. Вассалы исполняютъ свой долгъ, только пока сеньёръ достаточно силенъ, чтобы принудить ихъ къ повиновенію; при первой возможности начинаются нарушенія встахъ объщания. Но связь между сеньёромъ и вассаломъ всегда можетъ быть порвана по взаимному согласію или, когда вассаль можеть. доказать выроломство сеньёра, отказаться отъ него (désavouer) и избрать себѣ новаго. "Отказы", въ особенности въ пользу верховнаго сюзерена, встрѣчались часто и безъ вины непосредственнаго сеньёра. Вернувъ ленъ или отказавшись отъ ренты, вассалъ всегда могъ сдълаться свободнымъ (deguerpissement). Наконецъ, вассалы, пользуясь какимъ-либо затруднительнымъ положеніемъ сеньёра часто просто начинали возстаніе и отказывались оть зависимости (refus d'hommage); тогда начиналась война между сеньёромъ и его "мужемъ". Если узы вассальной зависимости не могли дать обществу мира, то и іерархія между ленами и сеньёріями соблюдалась далеко невсегда. Въ теоріи между сюзереномъ и ленниками его вассаловъ, т. е. аррьеръ-вассалами не должно быть никакихъ сношеній; это выражено въ положении: vassallus vassalli mei non est meus vassallus 1). Верховный сюзеренъ не долженъ вмѣшиваться въ дъла зависимаго отъ него сеньёра и не долженъ безъ его согласія привлекать къ себѣ его мужей въ непосредственные вассалы. Но на дълъ сюзерены часто вставляли новыя звенья въ феодальную іерархію или сокращали число прежнихъ ступеней. Во второй половинѣ XI в. Эсташъ, графъ де Булонь, числился, напр., сюзереномъ леновъ Гэненъ и Эклюзъ (Hénin u Écluse, около Дуэ) и уступилъ свое ненадежное право на оммажъ въ этихъ мъстахъ сеньёру д'Ардръ на ленныхъ условіяхъ; сеньёръ д'Ардръ (d'Ardres) сдълался такимъ образомъ новымъ звеномъ въ феодальной цѣпи, а сеньёры Гэнена и Эклюза изъ непосредственныхъ вассаловъ графа Булони стали его аррьеръ-вассалами. По Etablissements de St.-Louis, сеньёръ могъ передать власть надъ вассаломъ только своему пэру, такъ чтобы не вырастало надъ нимъ новой ступени феодальной іерархіи. Но во вторую половину среднихъ въковъ гораздо сильнъе было въ феодальномъ обществъ противоположное теченіе, уничтожившее промежуточныя звенья между верховнымъ сюзереномъ и вассалами второй руки. Это теченіе повело къ образованію крупныхъ провинціальныхъ сюзереновъ-графовъ и герцоговъ, а впослъдствіи и къ сосредоточенью встахъ вассальныхъ зависимостей въ руки короля. Такому уничтоженію посредствующихъ звеньевъ ("иммедіатизація",

1) Вассаль моего вассала мнв не вассаль.

immédiatisation) содъйствовали сами вассалы мелкихъ сеньёровъ, обращаясь за защитой чаще всего къ болье могущественнымъ сюзеренамъ-герцогамъ, графу, королю; а верховные сюзерены видъли въ иммедіатизаціи средство увеличить свое войско и охотно пользовались встии случаями, когда феодальный обычай давалъ имъ право входить въ сношенія съ вассалами второй руки, т. е. напр., правомъ призывать аррьеръ-банъ или тѣми случаями, когда непосредственный сеньёръ отказывалъ сеньёру въ судъ или умиралъ безъ наслъдниковъ. Во многихъ провинціяхъ аллодіальные собственники, стоящіе внъ феодальной іерархіи, блюдуть долгь "върности" по отношенію къ верховному сюзерену, герцогу или графу провинціи, а не мъстному сеньёру, съ феодомъ котораго переплетаются ихъ аллоды. Многія хроники рисують картину этого безпрестаннаго передвиженія изъ вассаловъ второй руки въ ряды испосредственныхъ ленниковъ; напримъръ, въ концъ XI въка сеньёры д'Ардра стремятся перескочить черезъ своихъ прямыхъ и сстественныхъ сюзереновъ-графовъ де Гинь (Guines) и принести присягу прямо верховному сюзерену, графу фландрскому, который, конечно, всячески поддерживаетъ ихъ. Но сеньёры д'Ардра были наказаны въ свою очередь: ихъ собственные вассалы, сеньёры

Гэнена и Эклюза, подражая ихъ примъру, въ обходъ сеньёріи ардрской, стали давать присягу тъмъ же верховнымъ сюзеренамъ, т. е. графамъ фландрскимъ. Хроникеръ Ламбертъ негодуетъ во имя феодальнаго права, попранваго въ ущербъ ближайшимъ сеньёрамъ "безъ стыда и узды". Сеньёръ ардрскій отомстилъ за уменьшеніе своихъ правъ и обратилъ въ рабство всѣхъ людей изъ Гэнена и Эклюза, которыхъ схватилъ въ своей сеньёріи. Замътивъ однажды при дворъ графа фландрскаго Эсташа де Гэненъ, своего непокорнаго вассала, тотъ же Арнуль ардрский громко сталъ обвинять его въ измѣнѣ за переходъ съ своей присягой къ графу Фландріи и вызвалъ его на дуэль; онъ забылъ, что его предки совершили то же самое преступление относительно графовъ де Гинь. Правда, графы де Гинь и сами не задумались прибъгнуть къ такому же въроломству; съ конца XII в. они отдъляются отъ сюзеренитета Фландріи и начинаютъ тяготѣть къ верховному сюзеренукоролю Франціи Филиппу-Августу: въ 1211 г. графъ де Гинь принялъ ленную присягу королю Франции и его сыну. Такъ идетъ въ теченіе стольтій эта скачка вассаловъ, разумѣется, не безъ препятствій, и конечная ціль ея-сюзеренитеть короля. Это ті центростремительныя силы феодализма, которыя сначала дъйствують одновременно съ силами центробъжными (т. е. раздачей феодовъ, мятежами ленниковъ и т. п.), но къ XIV в. берутъ верхъ и подготовляютъ новую монархію.

Итакъ, подъ покровомъ обычнаго права дъйствовала въ феодальную эпоху, какъ живой законъ, все-таки сила, въ особенности открытая, въ видъ войны и поединка. Война была главнымъ занятіемъ феодальной аристократіи. Феодалъ ведетъ войну съ своими сеньёрами, съ епископами и аббатами, если ихъ владънія соприкасаются, съ вассалами, равными ему, съ вассалами, отъ него зависимыми, наконедъ, со своими родичами. Каждый разъ, когда феодаль не находить защиты для своихъ правъ у сеньёра, онъ прибъгаетъ къ оружію. Цъль войны однако невсегда самозащита, а часто хищничество, желаніе воспользоваться затрудненіями состдей или сеньёровъ и округлить свои владтнія на ихъ счеть. Иногда феодалъ шелъ на войну безъ опредъленной цъли, почти какъ на турниръ, только изъ ненависти къ покою. Частныя войны (феды) не только фактъ и привычка: даже въ конпъ XIII в. это все еще право феодала (droit à la guerre privée). Правда, при Людовикъ Святомъ оно уже не такъ широко, какъ въ XI в.: съ XII в. составители записей обычнаго права до мелочей опредъляють подробности войны и судебнаго поединка и ограничивають немного грубую силу. Изъ кутюмовъ Анжу, вошедшихъ въ Еtablissements de St.-Louis, слѣдуеть, что частная война была дозволена подъ условіемъ соблюдать предписанныя обычаемъ формы и притомъ между вассалами одной и той же ступени и вообще противъ всѣхъ, кромѣ сюзерева. Но въ сущности кутюмъ не выдерживаетъ и этого запрещенія, а, предполагая возможность войны вассала съ сюзереномъ, безусловно запрещаетъ только призывать себѣ на помощь противъ сеньёра еще кого-либо, кромѣ членовъ своей семьи. Право частной войны принадлежить только знати, а простые люди должны были разбирать свои распри передъ судомъ.

Чтобы начать войну "согласно съ закономъ", слѣдуетъ передъ началомъ враждебныхъ дъйствій послать противнику вызовъ (défi), письменно или устно черезъ глашатая Послѣ вызова должна пройти, по крайней мѣрѣ, недѣля или двѣ до начала самой войны. Родственники обѣихъ враждующихъ сторонъ до 4-го колѣна могутъ принять участіе въ войнѣ, но на нихъ нельзя нападать, пока не пройдетъ сорока дней послѣ открытія враждебныхъ дѣйствій (quarantaine le roi); однако они могутъ остаться и въ сторонѣ, нейтральными, если откажутся отъ своего родственника, ведущаго

жрестом. по ист. сред. въковъ. в. н.

5

Война.

войну, и стануть подъ охрану его противника. Нъкоторые разряды лицъ всегда остаются неприкосновенными для воюющихъ-духовенство, женщины, несовершеннолѣтніе, паломники. Война прерывается иногда временнымъ перемиріемъ (trêve, treuga) по обоюдному договору, заключенному передъ друзьями, по приговору суда равныхъ или требованію сюзерена; конецъ войнъ полагается миромъ. Вредъ феодальныхъ войнъ живо чувствовался уже съ XI в., и церковь сдѣлала первыя попытки ограничить или даже вовсе прекратить ихъ посредствомъ Божьяго перемирія или мира (trêve de Dieu, paix de Dieu). Не довольствуясь духовнымъ орудіемъ отлученія, она стремилась создать и матеріальную силу для насильственнаго подавленія всѣхъ междоусобій. Во второй половинѣ XI в. каждая епархія могла стать округомъ для особой лиги мира подъ руководствомъ епископа. У такого общества мира бывалъ свой уставъ, своя казна, магистратура и что особенно важно, вооруженная сила, способная возстановлять порядокъ и карать виновныхъ. Нарушители спокойствія и мира призывались на судъ "мировыхъ судей" (judices pacis) подъ предсъдательствомъ епископа. Бароны, которые не подчинялись приговору добровольно и не боялись отлученія, подвергались преслѣдованію вооруженной силыарміи мира, состоявшей изъ приходскихъ милицій подъ знаменемъ епископа. Миролюбивыя усилія церкви только отчасти увѣнчивались успѣхомъ, пока къ ней не примкнула королевская власть, начиная съ Людовика Толстаго. Въ XIII в. королевская власть чувствуеть себя уже достаточно сильной, чтобы рядомъ ордонансовъ подавлять турниры, судебные поединки и частныя войны. Теперь и само общество приходить на помощь деркви и королю: возникаеть обычай "обезпеченія" (assurement, assecuramentum). Если одна изъ враждующихъ сторонъ въ разгаръ непріязненныхъ дъйствій или еще до начала войны хочеть прекратить ее или обезопасить себя отъ угрожающей опасности, то она обращается къ суду короля, сеньёра или коммуны и просить "обезпеченья". Противникъ принужденъ явиться къ судьѣ и клятвенно обѣщать не вредить ни жизни, ни собственности противника. Согласится ли противникъ или вътъ дать требуемое объщание, это все равно: если онъ начнетъ враждебныя дъйствія, то будетъ считаться виновнымъ въ нарушении перемирія или обезпеченія. Итакъ, "обезпеченіе" -- это миръ, насильственно навязанный одной изъ воюющихъ сторонъ судомъ. Отвергнуть обезпеченье особенно трудно, когда его требуетъ королевскій бальи или самъ парламентъ. Впрочемъ,

всѣ эти мѣры ограничили, но не истребили междоусобій. Частная война исчезла только вмѣстѣ съ феодализмомъ.

Нѣкоторые изъ крупныхъ феодовъ были въ то же время и политическимъ цълымъ, а ихъ владъльцы, находясь на вершинъ феодальной іерархіи, пользовались правами чисто государственными. Среди такихъ феодовъ съ политическимъ значеніемъ можно различить, во-первыхъ, "крупныя сеньёріи", или "феодальныя государства". Эти государства находились въ рукахъ родовъ, прочно укоренившихся въ той или другой провинціи. Родоначальники такихъ феодальныхъ династій перехватили и раздробили между собой ту политическую власть, которую упустили изъ рукъ слабые преемники Карла Великаго. Наиболъе важные между ними и по общирности владений, и по размерамъ власти носили титулы герцога и графа; но и другіе подъ болье скроинымъ названіемъ виконта или сеньёра (сира) держать все еще значительные лены у себя въ рукахъ и имъють власть государей. Многіе изъ главъ такихъ феодальныхъ государствъ отличаются отъ королей только титуломъ; большинство имветь въ предълахъ своихъ владъній чисто "королевскія права" (droits régaliens), т. е. высшую власть законодательную и административную, юрисдикцію въ послѣдней инстанція, власть надъ церковью въ смыслѣ вліянія на выборы духовныхъ лицъ и право пользоваться доходами епископскихъ каеедръ во время вакансій, право войны и мира, начальство надъ войскомъ всей провинци и т. п. Главы маленькихъ сеньёрій сводились на положеніе очень зависимыхъ вассаловъ и пользовались менъе полными, сильно ограниченными политическими правами; сюда относятся кастелляны, виконты, видамы, авуэ (фохты).

Сюзерены рѣдко давали вассаламъ право строить замки. Замокъ (castellum) становился обыкновенно самъ по себѣ центромъ юридической и политической власти, простиравшейся на всю сосѣднюю территорію. Вокругъ замка возникало "кастеллянство"; на обязанности кастелляна лежало охранять замокъ и судить зависимое населеніе, за что онъ и получалъ доходы съ земель. Во многихъ частяхъ Франціи кастелляны (châtelains) назывались и виконтами. Но въ сущности чаще всего виконты (vicecomites) бывали первоначально только замѣстителями своихъ графовъ (вице-графы) и лишь съ теченіемъ времени становились наслѣдственными феодалами второго порядка и начинали называться не по графству, а по имени главнаго изъ своихъ удѣловъ. Правда, нѣкоторымъ изъ виконтовъ удавалось иногда расширить свою власть на цѣлую про-5\*

Мелкія сеньёрів. - 68 -

винцію и подняться въ ряды высшихъ сеньёровъ, соперничая съ графами и герцогами. Авуэ и видамы (advocati и vicedomini) должны быля первоначально защищать свътскіе интересы церковныхъ имуществъ и управлять ими, при чемъ авуэ состояли при монастыряхъ (advocati), а видамы при епископахъ (vicedomini). Адвокаты брались часто изъ крупныхъ бароновъ и охрану монастырскихъ интересовъ только присоединяли къ своему прежнему сюзеренитету, между тѣмъ какъ видамы -- мелкіе феодалы въ зависимости отъ епископовъ. Адвокатство надъ монастыремъ часто оставалось должностью или, какъ въ Нормандіи, принадлежало герцогу надъ всѣми обителями его феодальнаго государства; но иногда оно превращалось въ наслъдственный ленъ, и авуэ замвнялъ собой аббата во всвхъ случаяхъ, когда тотъ долженъ былъ дъйствовать, какъ вассаль сюзерена или какъ феодальный сеньёръ своихъ собственныхъ вассаловъ и зависимыхъ людей. Напримъръ, аббатъ не можетъ идти на судебный поединокъ, и за него выходитъ адвокатъ. Видамъ (vicedominus) былъ первоначально замѣстителемъ епископа изъ среды духовенства епархіи, но феодализація всего среднев'вковаго общества отразилась и на немъ и превратила его въ свътскую должность, дававшуюся въ наслъдствевный ленъ. Видамъ охраняетъ епископскія земли, замъняетъ епископа въ судѣ сюзерена, самъ отправляетъ епископскій судъ во владъніяхъ казедры, ведеть епископскій отрядъ въ лагерь сюзерена и т. п. Сеньёріей видама бываль обыкновенно домъ вблизи епископскаго дворца или земля въ городъ и сельской округъ.

Происхожденіе крупныхъ феодальныхъ государствъ (сеньёрій,

Крупныя

графствъ, герцогствъ) и ихъ династій различно. Родоначальники севьёрів. нъкоторыхъ изъ нихъ были высшими должностными лицами при Каролингахъ и превратили временную должность въ наслъдственную собственность. Но другіе поднялись въ среду графовъ и герцоговъ изъ мелкихъ должностныхъ лицъ или просто изъ собственниковъ бенефиціальныхъ и аллодіальныхъ, благодаря энергіи, хищничеству или случаю. Напримъръ, въ Германій національная герцогская власть выростаеть у отдѣльныхъ нѣмецкихъ племенъ въ эпоху паденія Каролинговъ, прикрываясь сначала то титуломъ маркграфовъ, то пословъ государевыхъ, то герцоговъ въ смыслѣ IX в., т. е. постоянныхъ должностныхъ лицъ, поставленныхъ съ военной властью во главъ крупныхъ территорій. У саксовъ герцогская власть ведетъ начало отъ Ліудольфа, потомка одного саксонскаго героя изъ временъ борьбы противъ Карла Великаго. Ліудольфъ и по происхожденію, и по земельной собственности пользовался большимъ вліяніемъ во всей территоріи саксонскаго племени, породнился съ Людовикомъ нѣмецкимъ и получилъ отъ него подъ титуломъ маркграфа власть болѣе широкую, нежели какъ у простого графа. Его сыновья Бруно и Оттонъ фактически пользуются уже герцогской властью въ новомъ смыслѣ князей національныхъ территорій и феодальныхъ государствъ, а последній получаетъ отъ короля Конрада и офиціальный титулъ герцога. Въ Баваріи герцогская власть Ліутпольда выростаетъ прямо изъ полномочій пограничнаго графа (маркграфа) въ борьбъ противъ чеховъ и моравовъ. Во Франконіи поднялись-было одновременно два рода-потомки двухъ графовъ изъ эпохи Людовика Благочестиваго, графовъ Поппо и Гебегарда, которые называются чаще Бабенбергерами и Конрадинцами. Послъдняя вътвь, члены которой чаще всего носили имена Конрадовъ, при поддержкъ королевской власти и майнцскаго архіепископа взяла верхъ и достигла герцогскаго положенія. Нъмецкіе герцоги посль паденія Каролинговъ уже не должностныя лица короля, а признанные имъ территоріальные князья съ наслъдственною властью. Они являются на съъзды, которые собираетъ король (colloquium), и обязаны ему военной службой, но все-таки отъ нихъ исходитъ теперь по преимуществу непосредственное воздъйствіе на отдъльныя германскія племена. Оть ихъ поддержки зависятъ короли, которые сами избираются изъ среды герцогскихъ родовъ (саксонскаго, франконскаго, швабскаго). При случаѣ герцоги могутъ даже становиться опасными для центральной монархической власти Германіи. Въ попыткахъ сдерживать дальнъйшее развитіе герцогской власти и парализовать ихъ вліяніе, короли должны были опираться на другую территоріальную власть---на епископовъ и на своихъ министеріаловъ. Точно также и во Франціи въ основу крупныхъ государствъ ложилась иногда какая-нибудь національная группа (герцогства Нормандія, Гасконь, графство Бретань). Въ X-XI вв. одинъ и тотъ же баронъ безразлично называлъ себя здъсь то герцогомъ, то графомъ и даже маркизомъ. Въ XII в. герцогская корона стала, наконецъ, очитаться выше другихъ, и главы феодальныхъ государствъ съ титуломъ графовъ перешли въ разрядъ герцоговъ (Бретань только въ 1297 г.), потому что и простые сеньёры стремились теперь къ графству. Съ этихъ поръ къ титулу стали всегда прибавлять и название опредъленнаго лена, чего въ Х в. не дълали: сначала dux Normannorum, comes Andegavorum и т. д., а затъмъ dux Normanniae и т. п. Какъ и во всъхъ крупныхъ ленахъ, въ феодальныхъ государствахъ раньше всего установились недѣлимость и право первородства при наслѣдованіи. Въ самыхъ важныхъ изъ феодальныхъ государствъ власть герцога или графа освящалась религіозной церемоніей коронаціи, напоминающей вѣнчаніе на царство королей. Иногда, чтобы укрѣпить право старшаго сына, графы и герцоги уже при своей жизни короновали его и брали себѣ въ соправители.

Судьба крупныхъ сеньёрій была во Франціи различна въ зависимости отъ географическаго положенія, отъ степени развитія въ каждой сеньёріи отдъльныхъ соціальныхъ элементовъ, отъ характера мелкихъ вассаловъ и т. п. Самый законченный типъ феодальнаго государства представляло собой въ XI-XII вв. герцогство Нормандія. Герцогъ нормандскій былъ самымъ полновластнымъ изъ бароновъ и лучше встхъ другихъ умълъ добиваться повиновенія. Только въ Нормандіи высшая юрисдикція, опека надъ малолѣтними знатными или вакантными аббатствами составляли исключительную монополію герцога; только здѣсь удалось главѣ сеньёріи ввести свои гарнизоны въ замки вассаловъ и сохранить непосредственное вліяніе на ленниковъ второй руки. Его власть надъ церковью не была ограничена другой, болѣе высшей: онъ, а не французскій король, вліялъ на выборы архіепископа руанскаго или епископовъ Нормандіи вообще, онъ получалъ доходы каеедръ во время вакансій. Городскія общины тоже не могли играть въ Нормандіи самостоятельной роли: онъ были основаны преимущественно самими герцогами (Генрихомъ II и Іоанномъ Безземельнымъ), получили сильную военную организацію, но мало независимости и политическихъ правъ. Судебныя и административныя учрежденія герцогства сложились еще въ XII в. и служили образцомъ для Капетинговъ XIII в. Размъры, которые приняла герцогская власть въ Пормандіи, завистли въ значительной степени отъ того, что герцогами нормандскими бывали могущественные короли англійскіе. Въ графствъ фландрскомъ, которое при альзасскихъ графахъ одновременно зависъло и отъ Капетинговъ, и отъ имперіи, уже съ XII в. пышно развились города; демократическая партія въ коммунахъ стала съ XIV в. распоряжаться судьбами родины. По географическому положенію вдали отъ Парижа и по силѣ римскаго государственнаго преданія графство тулузское могло бы, казалось, выработать сильную графскую власть. Дъйствительно, долгое время графы тулузскіе ничтыть не связаны съ главой монархіи: они не приносять ему оммажа, не присутствують при коронаціи, не посылають отряда въ войско и свою вассальную зависимость проявляють только въ томъ, что въ своихъ грамотахъ ведутъ счетъ по годамъ царствованія французскаго сюзерена. Но, несмотря на свою независимость отъ короля, графы тулузскіе у себя въ государствѣ пользовались лишь малой долей власти надъ зависимыми вассалами

Къ барону перешли всѣ права, которыми пользовались нѣкогда Ордонаном Каролинги надъ землями его сеньёріи, между прочимъ, и власть за- в штаты. конодетельная, т. е. право издавать ордонансы. Это право принадлежитъ барону безъ всякихъ ограниченій въ предълахъ его домсновъ, т. е. земель, которыми онъ владъетъ непосредственно. Но онъ стремится распространить право законодательства и на ть части сеньёріи, гдъ онъ только феодальный сюзеренъ, т. е. на лены своихъ вассаловъ. Однако здъсь онъ ограниченъ уже своими вассалами, которые имѣютъ тоже право издавать постановленія для леновъ, находящихся у нихъ въ прямомъ владеніи и т. д. Etablissements de St.-Louis говорять: "Ни король не можеть связывать законами (mettre ban) земли барона безъ его согласія, ни баронъ-земли вавассера безъ согласія (assantement) вавассера". Отсюда ордонансъ, общій для всей сеньёріи, долженъ быть утвержденъ всъми феодалами сеньёріи и издается только въ торжественномъ собрании всѣхъ вассаловъ, составляющемъ "полный дворъ" сеньёра (la cour plénière, curia plena). Иногда въ такомъ ордонансъ (ordinationes, assisiae, constitutiones) отмъчается просто, что онъ изданъ сюзереномъ по требованію и съ совѣта его прелатовъ и бароновъ, но иногда упоминается согласие аррьеръвассаловъ, вавассеровъ, кастелляновъ и рыдарей. Нѣкоторые ордонансы перечисляють встхъ вассаловъ и аррьеръ-вассаловъ, участвовавшихъ въ curia plena или даже подписавшихся подъ постановленіемъ и скрѣпившихъ его своими печатями. Всѣ тѣ совѣтники сюзерена, которые не входять въ составъ феодальной іерархіи сеньёріи, т. е. чиновники изъ мірянъ или клериковъ, не упоминаются въ ордонансахъ. Но на собраніяхъ "полнаго феодальнаго двора" р'вако р'вшаютъ вопросы правильнымъ счетомъ голосовъ, а чаще всего согласіе дается большимъ количествомъ вассаловъ перваго и второго разряда, находящихся на лицо, и постановление считается тогда обязательнымъ для всѣхъ. "Полныя" собранія рѣдко бывали таковыми на дълъ, и голоса пріъхавшихъ не столько считаются, сколько взвѣшиваются. Бароны, подписавшіеся подъ закономъ, какъ бы берутся твмъ самымъ осуществлять его и принуждать къ тому же лицъ, не прівхавшихъ на засвданіе двора.

- 71 -

Иногда ордонансъ прямо упоминаетъ о присягѣ подписавшихся бароновъ - силой добиваться повиновенія закону со стороны лицъ, которыя бы попытались нарушить его. Съ XII въка города постепенно организуются въ коммуны, т. е. въ свободныя и привидегированныя общины, изъ которыхъ каждая входитъ въ составъ феодальной іерархіи на правахъ "коллективнаго" вассала и составляетъ одинъ ленъ, одну феодальную единицу. Тогда черезъ своихъ представителей этотъ новый типъ вассаловъ начинаетъ появляться и въ "полныхъ" куріяхъ герцоговъ и графовъ. Большая часть древнъйшихъ постановленій касается установленія общественнаго мира. По мъръ того, какъ задачи законодательства осложняются, на ряду съ полной куріей (cour plénière), которая собирается въ чрезвычайныхъ случаяхъ или въ опредъленные праздники (Рождество, Пасха, Троицынъ день), начинаетъ съ XII в. законодательствовать "ограниченная курія" (cour restreinte) изъ чиновниковъ и избранныхъ прелатовъ и бароновъ, особенно преданныхъ династіи. Это совпадаетъ съ ростомъ герцогской власти вообще: въ законодательной дѣятельности сеньёра и его приближенныхъ масса второстепенныхъ вассаловъ начинаетъ видъть залогъ порядка и охотно подчиняется имъ. Такимъ образомъ, съ одной стороны крѣпнетъ, какъ постоянное учрежденіе, ограниченная курія аристократическаго характера изъ избранныхъ вассаловъ или даже просто частный совѣтъ сеньёра (conseil privé), а съ другой изъ полной куріи (cour plénière) сеньёріи вырабатываются къ XIV в. періодическіе провинціальные чины. Правда, не вездѣ cour plénière прямо переродились въ провинціальные чины. Чаще всего états provinciaux XIV в. зарождаются, какъ новыя образованія по своимъ цѣлямъ, преимущественно финансовымъ, но они собираются на тъхъ же феодальныхъ началахъ, какъ и ихъ образецъ, т. е. сътвадъ встать вассаловъ. Провинціальные чины XIV в. созываются преимущественно для утвержденія чрезвычайныхъ субсидій, или aides; подають при этомъ случав ходатайства и часто ценою налоговъ добиваются обнародованія ордонансовъ съ какими-либо льготами. Въ своей организаціи провинціальные чины вообще подражали "генеральнымъ чинамъ" (états généraux), которые созывались со всей Франціи, и преемственно примыкаютъ къ cour plénière верховнаго сюзерена, т. е. французскаго короля.

Оудъ.

Графы, герцоги и простые сеньёры отправляють судъ, или какъ крупные земельные собственники въ предълахъ удъловъ, или какъ феодальные сюзерены — надъ своими непосредственными вассалами,

или какъ преемники должностныхъ лицъ Каролинговъ-въ предълахъ всей сеньёріи. Въ Нормандіи вся высшая юрисдикція находилась въ рукахъ герцога; онъ судитъ (haec placita ad ensem ducis pertinent): за убійство тайное и явное, за ув'ячье, грабежъ, разбой, поджогъ, вооруженное нападеніе, всв двла, касающіяся войска, монеты, перемирія, скрѣпленнаго передъ королевскими судьями и т. д. Нормандскіе бароны, вассалы герцога, вѣдають только гражданскія дъла да мелкіе проступки. Но въ другихъ герцогствахъ и графствахъ юрисдикція сюзерена болье ограничена въ пользу его непосредственныхъ вассаловъ. Напримъръ, въ Бретани XI и XII в. отъ двора вассаловъ нельзя было аппелировать ко двору сюзерена, хотя бы рѣчь шла о сознательно несправедливомъ рѣшеніи или отказъ въ судъ. Первоначально въ судебныхъ собраніяхъ вассаловъ (т. е. тъхъ же cour plénière и cour restreinte, но засъдавшихъ ради судебныхъ дѣлъ) предсѣдательствовалъ и велъ судъ самъ сюзеренъ; но съ умноженіемъ дѣлъ эта обязанность передавалась важному должностному лицу, сенешалу или бальи. Для такого суда сюзерена и его двора не было ни положеннаго времени, ни постояннаго мъста, ни опредъленнаго состава; даже названія его были различны (curia, assisia; въ Нормандіи scaccarium, échiquier; въ Шампаньи grands jours; въ XIII в. во Франціи parlamentum). Составъ съѣзда вассаловъ ко двору сюзерена при отправленіи суда постепенно суживается, какъ и cour plénière вообще, которая превращается въ простой совѣть, который законодательствуеть, управляеть, судить. При всей измѣнчивости состава этихъ совѣтовъ въ нихъ замътны двъ группы-вассалы сюзерена и его должностныя лица, чиновники (офисье). Постоянной составной частью судебнаго совъта бывали тъ мелкія должностныя лица изъ рыцарей, клериковъ, буржуа (съ конца XII в.), которые занимали въ немъ сначала второстепенное мъсто; но вслъдствіе ихъ преданности нсключительно сюзерену, ихъ спеціальныхъ свѣдѣній (многіе изъ нихъ юристы по ремеслу), ихъ способности къ усидчивой работъ, они становятся подъ именемъ justiciers душой судебныхъ засъданій и переростають аристократическую часть совѣтовъ, прелатовъ и бароновъ, отбывающихъ свою "судебную повинность"; эти "судьи" вознаграждаются уже жалованьемъ. Впрочемъ, и изъ среды вассаловъ выдъляется группа conseillers barons, т. е. бароновъ-совътниковъ, которые, благодаря близости къ сеньёру, чаще всего или почти всегда на лицо въ его совътъ. Въ провинціяхъ, гдъ судебная власть сюзерена была особенно обширна, рано стали облег.

чать судъ для отдаленныхъ уголковъ и приближать засъданія совъта къ мъсту жительства тяжущихся. Въ Нормандіи возникли для этой цёли "странствующіе суды" (tribunaux itinérants). Сенешалъ Нормандіи каждые три года объёзжалъ все герцогство и держалъ, по порученію сюзерена, "ассизы верхней палаты" (assises de la haute cour) во всъхъ главныхъ мъстечкахъ. Кромъ того, герцоги нормандскіе рано усвоили обычай посылать одинъ или два раза въ годъ въ каждое графство комиссіи изъ трехъ-четырехъ бароновъ или рыцарей (barones и milites jurati), дававшихъ присягу судить честно и по закону; они собирали ассизы изъ сеньёровъ, виконтовъ, духовенства и судили отъ имени герцога. Но въ отдельныхъ местечкахъ существовали и постоянные представители судебной власти сюзерена. Въ концѣ XIII в. большинство бароновъ, по примѣру королей, учреждають для этого grands baillis, которые предстальтельствуютъ на ассизахъ вассаловъ для суда надъ знатью (assises des chevaliers), а для суда надъ разночинцами созываютъ свои собственныя ассизы.

Должностныя лица. Для цёлей управленія вообще вокругъ каждаго сеньёра стоятъ тѣ же должностныя лица, какъ и у короля, — сенешалъ, шамбрье, коннетабль, бутелье, шанселье (канцлеръ); послѣдній берется изъ духовенства. Должности эти, въ особенности сенешала и бутелье, первоначально составляли какъ бы наслѣдственные лены въ рукахъ извѣстныхъ семействъ, тѣмъ болѣе, что онѣ влекли за собой пользованіе извѣстными доходами съ земель, общинъ горожанъ, корпорацій ремесленниковъ и т. д. Короли раньше всего, уже съ начала XII в., подавили у себя наслѣдственный характеръ этихъ должностей. Самымъ важнымъ сановникомъ былъ въ феодальномъ государствѣ сенешалъ. Въ Нормандіи и Анжу онъ какъ бы второй сеньёръ сеньёріи: онъ вѣдаетъ судъ и мѣстную администрацію, командуетъ арміей, руководитъ домашнимъ управленіемъ у государя.

Сюзеренъ въ исключительныхъ случаяхъ вмѣшивается въ управленіе тою частью своихъ земель, которая находится въ рукахъ его вассаловъ. Его собственные удѣлы (домены, pays d'obédience), въ которыхъ онъ хозяйничаетъ непосредственно, расположены отчасти крупными гнѣздами въ одной какой-либо мѣстности, отчасти разбросаны повсюду между ленами вассаловъ, иногда даже въ чужихъ сеньёріяхъ Съ конца XII в. сюзерены стремятся округлять всю массу своихъ удѣловъ путемъ обмѣна, покупки, захвата и упорядочить въ нихъ систему мѣстнаго управленія. Представителями герцогской власти въ городахъ и сельскихъ областяхъ были

офисье (чиновники), которые на стверт Франціи чаще назывались прево (prévôt, praepositus), а на югъ baile (bajulus); подъ этимъ верхнимъ слоемъ чиновниковъ стояли уже на низшихъ ступеняхъ приказные люди, представлявшіе власть сюзерена въ отдѣльныхъ коммунахъ, селахъ, деревушкахъ, хуторахъ: это всевозможные дойены (decani), мэры (majores), фермье (villici), между которыми многіе сами принадлежали еще къ крѣпостному сословію. Чаще всего каждый представитель герцогской власти былъ и сборщикомъ доходовъ, и судьей, и полицейскимъ, и главой милиціи, и админи. страторомъ. Должности прево и бэлей носили бенефиціальный характеръ, т. е. давались пожизненно подъ условіемъ присяги въ върности, для знатныхъ-даже оммажа, и со всъми подробностями обряда инвеституры. Но стремление превратить и ихъ въ наслѣдственные лены для незнатныхъ не удалось; чаще встрѣчалась наслъдственность среди низшихъ приказныхъ людей, дойеновъ, мэровъ и т. п. Какъ въ юрисдикціи, такъ и здъсь герцоги старались тьснье связать съ собой мъстныя власти. Поэтому въ XIII в. надъ прево начинаеть создаваться еще слой чиновниковъ высшаго разряда, которые называются то бальи (во Франціи, Нормандіи, Фландріи н т. д.), то сенешалы <sup>1</sup>) (въ Анжу, Пуату и т. д.). Филипиъ-Августь около 1190 г., кажется, первый установиль les grands bailliages въ своихъ доменахъ. Вмъстъ съ созданіемъ такой ісрархіи въ администраціи началась и спеціализація; напр., сборы доходовъ какъ съ доменовъ (чаще всего натурою), такъ и съ вассаловъ сдавались на откупъ особымъ сборщикамъ (receveurs), иногда наслъдственнымъ. Съ теченіемъ времени эти финансовые агенты сюзереновъ стали тоже выстраиваться въ јерархическую лестницу. и при дворъ герцога появился "главный сборщикъ", или "казначей" (receveur général или trésorier), къ которому стекались всъ сборы. Въ XIII в. такой сановникъ встръчается въ большинствъ крупныхъ сеньёрій. Надзоръ за всѣми сборщиками и повѣрка ихъ счетовъ поручались сюзереномъ сначала кому-либо изъ членовъ феодальнаго двора безъ всякаго порядка. Но затъмъ эта обязанность принимаетъ характеръ правильной и постоянной службы. Изъ среды сов'вта (curia) сюзерсна выдъляется тогда и для контроля надъ финансовымъ управленіемъ особая палата, совершенно какъ и для суда. Въ концѣ XIV в. это финансовое учрежденіе называется

<sup>1)</sup> Этихъ сенешаловъ не слъдуетъ смъшивать съ офиске (должностными лицами) королевскаго двора.

"счетной палатой" (chambre des comptes), а совътники, отряжавшіеся для повърки счетовъ и суда въ случать финансовыхъ злоупотребленій, назывались, напр., въ Нормандін "баронами казначейства" (barons et clercs de l'échiquier). Очень выгодно было право чеканки монеты, предоставленное сюзеренамъ главныхъ феодальныхъ государствъ и сеньёрамъ меньшей важности; каждый изъ нихъ могъ запретить доступъ въ свою сеньёрію для монеты другихъ бароновъ.

Церковь.

Отношенія сеньёровъ къ церкви пережили два періода-ранній, до Григорія VII, и второй, послѣ реформъ этого папы. Еще до восшествія на престолъ Гюго Капета произошло раздъленіе епископствъ на епископства королевскія и сеньёріальныя. Къ сеньёрамъ, заступившимъ мѣсто короля эпохи Каролинговъ, перешло, напр., право вліянія на выборы епископовъ. На югѣ Франціи это право приняло характеръ собственности, воторую легко можно передавать и другимъ. Сеньёръ иногда самъ прямо назначаетъ епископа и затъмъ право утвержденія передаетъ собранію, болъе или менъе набранному изъ народа (такой порядокъ часто примънялся въ Нормандіи), а то онъ уступаеть свое право духовенству и народу, а самъ только предсъдательствуетъ на собраніи и утверждаетъ избранника. Во всякомъ случаѣ, по феодальнымъ воззрѣніямъ, сеньёръ даритъ (donat) епископство, т. с. земли, связанныя съ каеедрой, самую каеедру и санъ епископа съ принадлежащей ему юрисдикціей. Взам'внъ онъ требуетъ отъ епископа выраженія подданства, которое называется то hominium, то fidelitas. Сеньёры XI в. сильно злоупотребляли этимъ правомъ выбора: захватывали сами санъ епископа, расхищали церковныя земли, раздавали каеедры родственникамъ. Церковная реформа XI и XII вв., проведенная соединенными усиліями папства и монашества, ограничила это вліяніе св'ятскихъ сеньёровъ на церковь. Папамъ удалось искоренить старую инвеституру (инвеституру кольцомъ и посохомъ), вмѣсто назначенія сеньёромъ установить выборъ капитуломъ собора, епископскій оммажъ замѣнить простой присягой на вѣрность. Но въ Пормандіи, гдъ власть герцога была такъ сильна реформа мало что измѣнила. Точно также и аббатства раздавались сюзеренами въ наслъдственные бенефиціи до реформы, которая исходила изъ монастыря клюнійскаго и Рима. Иногда феодалы сами захватывали аббатства силой или по договору съ монахами. Значительная часть обителей съ ихъ землями и оброчными статьями попала, такимъ образомъ, въ руки свътскихъ семействъ, передававшихъ ихъ по наслъдству (abbates laici, abbates milites, irreligiosi). Послъ реформы XI в. многіе свътскіе бароны сохраняли титулъ аббатовъ, но дъйствительными настоятелями были уже дойены. Усилія папъ и монаховъ-аскетовъ сломили чисто феодальное право собственности сюзереновъ надъ аббатствами.

Таковъ строй французской сеньёріи. Въ сущности и вся Франція, какъ феодальное государство съ королемъ (герцогомъ Иль-де-Франса) во главъ, мало чъмъ отличалась отъ зависимыхъ герцогствъ и часто подавала имъ примъръ, такъ какъ верховный сюзеренъ Франціи раньше своихъ пэровъ выступилъ на путь переработки феодальныхъ учрежденій въ государство; только Нормандія составляла въ этомъ отношеніи исключеніе. Но нъкоторыя стороны феодальнаго строя развились характернъе въ Германіи и Англіи и для своей исторіи оставили тамъ гораздо больше памятниковъ; таково сословіе министеріаловъ въ Германіи, а въ Англіи—вотчинные (маноріальные) суды.

Въ Германіи на церковныхъ земляхъ, въ особенности среди земледъльческаго населенія епископскихъ территорій, раньше всего произошло сытшение и уравнение всякихъ сословныхъ противорѣчій, различныхъ ступеней рабской и крѣпостной зависимости, существовавшихъ на лицо въ началѣ среднихъ вѣковъ. Это уравненіе клонилось къ установленію смягченнаго вида крѣпостной зависимости (Hörigkeit), основанной на системъ оброчныхъ повинностей отчасти самого лица, отчасти его собственности. Здъсь наследственность отступила назадъ передъ фактическимъ положеніемъ; вопросъ шелъ не о свободѣ или рабствѣ, а о принадлежности къ церковной землѣ или лену свѣтскаго феодала; важенъ былъ не офиціальный актъ отпуска раба на волю, а зачисленіе зависимаго отъ церкви человѣка въ разрядъ ли "поденщиковъ" (дагевардовъ, dageward), "оброчныхъ людей" (цензуаловъ, Zinsleute) или "слугъ" (Dienstleute) въ болъе высокомъ смыслъ, т. е. министеріаловъ. И среди оброчныхъ людей (censuales, tributarii, vectigales), конечно, есть ступени. Переходъ на церковную землю вообще былъ уже первой ступенью смягченія рабской зависимости, а переводъ крѣпостного (Knecht'a) на оброкъ есть какъ бы освобожденіе. Большинство "оброчныхъ" — люди свободные, будутъ ли то рабы, освобожденные на волю съ переводомъ на оброкъ, или искони свободные люди, съвщіе на церковныя земли подъ охрану епископа съ обязательствомъ платить. Какъ разъ изъ среды оброчныхъ людей возвышается къ половинѣ XI в. привилегированная группа

Министеріалы.

министеріаловъ (Dienstmannen). Ихъ тягломъ является не барщина, не оброкъ, а извъстная "служба". Чаще всего это служба по хозяйству, въ качествъ лъсничихъ, конюшенныхъ, ключниковъ (cellerarii) и т. п. "Служебное положеніе" при королевской, монастырской, епископской или частной владъльческой мызъ повышало положеніе этихъ зависимыхъ людей; они получали большіе надълы землей, носили оружіе, постепенно стали призываться къ конной службъ въ войскъ, что освобождало ихъ уже отъ всякой другой "низкой" повинности. Высоко поднимала человъка изъ среды оброчныхъ и служба при "дворъ" какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ господъ, въ качествѣ конюшенныхъ, стольниковъ, кравчихъ и т. п. (Marschalk, Truchsess, Schenk, Kämmerer). Но такія службы бывали всегда малочисленны, а потребность въ военной защить заставляда господъ поднимать сразу цёлые слои зависимыхъ людей чуть не до положенія вассаловъ. Генрихъ I пользовался службой министеріаловъ и для увеличенія конницы, и для укрѣпленія и защиты бурговъ. Съ распространеніемъ рыцарства цълыя группы министеріаловъ, уже раньше служившихъ въ рыцарскомъ вооруженіи, получали посвящение и пополняли ряды рыцарей. Сообразно различію въ службѣ министеріалы скрывались подъ разнообразными названіями—servientes (слуги), domestici (при дом'ѣ), curiales (при двор'ѣ), militares ministri (несущіе рыцарскую службу), clientes (подручные, зависимые люди) и т. д. Даже ть слои, которые постепенно вырабатывались въ средъ самихъ министеріаловъ, были отмъчены у народа особыми названіями: различали "лучшихъ", "высшихъ", "знатныхъ" министеріаловъ (meliores, optimi, nobiles и т. д.). Различіе въ положеніи господъ отражается, конечно, и на министеріалахъ; "слуги" короля, архіепископовъ, имперскихъ монастырей пользуются преимуществами особенно высокаго положенія. Если первоначально отъ произвола господина завистьло, приставить ли зависимаго человтка ко двору или къ военной службъ, то съ теченіемъ времени укореняется начало наслѣдственности, и принадлежность министеріала къ тому или другому слою становится прочной, а каждый слой пріобрътаетъ въ силу обычая извъстныя права; такъ вырабатывается особое "право министеріаловъ", напр., еп. Бургарда вормсскаго (Dienstrecht). Юридически министеріалы не принадлежали ни къ свободнымъ, ни къ крѣпостнымъ. Они наравиѣ со свободными допускаются, напримъръ, въ свидътели, но господинъ отчуждаетъ ихъ наравнъ съ другими зависимыми людьми, чаще всего вмѣстѣ съ землей. Служба министеріаловъ не была даровой. Тъ, кто служилъ при господнить,

получали кровъ и содержаніе. Другіе вознаграждались земельными бенефиціями, которые становятся затьмъ наслъдственными, не хуже знатныхъ леновъ, витеств съ опредъленнымъ служебнымъ тягломъ. Между министеріалами и ихъ землями установилась такая связь, что и тв и другія раздаются сразу. Но рядомъ съ наслѣдственными бенефиціальными землями, которыми они могуть распоряжаться только въ рѣдкихъ случаяхъ и съ разрѣшенія господъ, министеріалы обзаводятся и другими землями, купленными или пожалованными въ полную собственность. На такихъ земляхъ у министеріаловъ бывали и зависимые люди, изъ которыхъ они набирали себъ воиновъ въ помощь на войнъ. Какъ разъ военная служба всего чаще отслаивала отъ всего сословія министеріаловъ группы чисто рыцарскаго характера. Другіе слои министеріаловъ наполняли, по указанію господъ, ихъ города то въ качествѣ гарнизоновъ, то ради мирныхъ занятій мёнялъ и другихъ промысловъ.

Сельская Англія разд'влялась въ феодальную эпоху на единицы, Англійскій которыя назывались "пом'встьями" (manors), и кажцый маноръ состоялъ изъ центральной части-помъщичьей экономіи (demesne) и группы надъловъ (holdings), которые во всемъ, что касается повинностей, находятся въ разнообразныхъ отношеніяхъ къ центру (вилланы, свободные поселенцы и т. д). Demesne-это та часть владъній лорда, которая разрабатывается преимущественно для его собственнаго потребления и только въ небольшихъ количествахъ для продажи. Demesne обрабатывается хозяйственнымъ способомъ, т. е. плугами экономіи, но почти везд'в упряжкамъ экономіи на помощь приходять consuetudines villae, т. е. барщинная работа крестьянъ. Отсюда тъсная связь между всей тяглой землей (tributary land) и барской, доманіальной землей, которая лежить не отдѣльными участками, а полосами переплетается съ пашнями села. Хозниство въ экономіи, сборъ доходовъ, надзоръ за работами, маноріальная полиція требуютъ значительнаго числа приказчиковъ и рабочнихъ. Крупные сеньёры, у которыхъ въ различныхъ графствахъ насчитывались иногда десятки маноровъ, поручали заввдывание своими имѣньями обыкновенно сенешалу, и тотъ во всѣхъ случаяхъ долженъ былъ представлять собой лорда-предсъдательствовать на маноріальномъ судѣ (manorial courts), выслушивать отчеты, руководить разследованіями подъ присягой и оценкой и рѣшать всѣ главные вопросы хозяйства. Въ каждомъ отдѣльномъ манор'в мы всегда находимъ два лица, надъленныхъ властью: бэлифъ (bailiff или beadle) былъ человѣкомъ, котораго лордъ бралъ

маноръ.

иногда со стороны и который былъ поставленъ слѣдить за выгодами хозяина; онъ собиралъ ренты и вынуждалъ барщины, велъ обработку фермы, заботился о скотѣ, о постройкахъ и всемъ инвентарѣ экономіи. Эти обязанности часто сдавались на откупъ (firma) за опредѣленную ренту, и тогда управляющій назывался firmarius. На ряду съ управляющимъ стоитъ всегда гееve (староста), или praepositus, взятый изъ среды крестьянъ села и чаще всего избранный ими самими. Ривъ дѣйствуетъ, какъ представитель общины и по отношенію къ лорду, и въ дѣлахъ общественныхъ; онъ долженъ помогать управляющему во всѣхъ его обязанностяхъ, слѣдить за исполненіемъ крестьянами возложенныхъ на нихъ работъ, за пахатьбой, жнитвой и т. д. За управляющимъ и ривомъ идутъ уже различные спеціальные приказчики: messor, на отвѣтственности котораго лежитъ уборка хлѣба, akermanni, или сагисагіі, которые вмѣстѣ съ погонщиками направляютъ плуги, пастухи для всякаго рода скота и т. д. На ряду съ приказчиками по хозяйству стоятъ и служащіе люди съ чисто полипейскими обязанностями; напримѣръ, иногда существуетъ особый "turnbedellus", собирающій людей на собранія сотни и графства. Третій отдѣлъ министеріаловъ составляетъ домашняя челядь, служащая при особѣ лорда, при его гардеробѣ, его кухнѣ и т. п. Военныя

пастухи для всякаго рода скота и т. д. На ряду съ приказчиками по хозяйству стоятъ и служащіе люди съ чисто полицейскими обязанностями; напримъръ, иногда существуетъ особый "turnbedellus", собирающій людей на собранія сотни и графства. Третій отдѣлъ министеріаловъ составляетъ домашняя челядь, служащая при особъ лорда, при его гардеробъ, его кухнъ и т. п. Военныя обязанности и потребность въ охранъ заставляютъ лорда держать при себѣ вооруженныхъ слугъ. Въ Англіи всѣ три разряда министеріаловъ называются sergeants и servants (servientes). Всѣ они избираются первоначально изъ массы населенія манора и вознаграждаются то долей доходовъ, порученныхъ ихъ завѣдыванію, то иждивенісмъ, то освобожденіемъ отъ повинностей за свои надълы, а то въ XIII в. служатъ и за жалованье. Обычай освобожгать надълы "слугъ" отъ повинностей создаетъ группу совершенно свободныхъ земельныхъ владъній; это путь къ свободъ. Итакъ, въ маноръ всегда на лицо: 1) масса, состоящая изъ лицъ различныхъ несвободныхъ состояній (виллановъ); 2) барская экономія; 3) группа людей, которая приводитъ всю машину въ движеніе. Но въ каждомъ маноръ всегда есть и кучка свободныхъ людей, и группа свободныхъ надъловъ; хотя, можетъ быть, свободные и платятъ ренту или даже несутъ работу за землю, но они живутъ по добровольному договору и всегда могуть уйти. Происхождение участковъ для свободныхъ весьма различно. Иногда это издревле свободные участки, подпавшие съ теченіемъ времени суду лорда, иногда они выдълены изъ "барской" земли (demesne), иногда это уголки отъ земель села, которые не

Digitized by Google

умъщались въ общую дълежку на виргаты (размъръ обычнаго надъла виллана) и розданы на особыхъ условіяхъ въ аренду; то это новыя заники, которымъ лордъ покровительствуетъ льготами, то участки "слугъ", то надълы виллановъ, откупившихся отъ повинностей, и т. п. Свободные люди, а часто и свободные участки принадлежатъ къ манору не на правахъ собственности, а въ силу того, что входять въ судебно-административный округъ манора и подчинены суду лорда. Вилланы и участки, отягощенные повинностями виллана, распадаются обыкновенно на обширныя группы, и въ средѣ каждой группы всѣ крестьяне и всѣ надѣлы несуть уже совершенно тождественныя повинности; свободные же поселенцы (фригольдеры) держать землю каждый на особомъ условіи: одинъ за 10 акровъ платитъ 3 шиллинга, другой за 81/, акровъ-фунтъ перцу и т. д. Но въ положении всъхъ этихъ свободныхъ людей есть одна общая черта: они держать свои участки по особому договору съ собственникомъ. Достается ли свободный надълъ (frechold) виллану въ добавокъ къ его крестьянской виргать, или дается онъ въ награду министеріалу, или свободный участокъ образовался изъкръпостного вслъдствіе выкупа, -- всегда и вездъ держание свободной земли покоится на особомъ договорѣ.

Село (township) составляло единицу, объединенную фискально, хозяйственно, административно, юридически, что-то отдѣльное отъ манора и все-таки включенное въ него. Такая сельская община ограничивала на собраніяхъ манора (manorial courts) власть лорда, но она не была силой прямо противоположной ему; напротивъ, лорды очень часто искали въ ней опоры противъ своихъ министеріаловъ, учетъ которыхъ былъ труденъ. Позднее средневѣковое право различало два типа сеньёріальныхъ курій въ манорѣ — the Court Baron и the Custumary Court<sup>1</sup>); Court Baron—это "дворъ" сеньёра для свободныхъ поселенцевъ (free tenants): онъ вѣдаетъ ихъ мелкія сдѣлки и тяжбы между ними; the Custumary Court вѣдаетъ все несвободное населеніе манора. Но первоначально такого раздѣленія не существовало, и еще въ XIII в. былъ только одинъ "маноріальный дворъ", который назывался "галимотомъ" (halimot). Обыкновенно галимотъ собирался разъ въ три недѣли, но иногда

1) Первоначальное значеніе слова "baron" (баронъ) — вообще свободный человъкъ. Подъ "custum" (обычай) разумълись поввиности виллановъ, державшіяся обычаемъ. Consuetudinarii вли costumarii – это тъ, которые несутъ "обычвыя повинности" (custumary services), т. е. и вилланы, и свободные, держащіе участки на условіяхъ виллановъ.

жрестом. по ист. сред. въковъ. в. и.

6

Сельскій

сходъ.

созывался и по произволу лорда. Постоянными членами его были крестьяне сельской общины (township) и владъльцы участковъ на поляхъ манора вообще. Для важныхъ дѣлъ (напримѣръ, когда выпають крыпостного) изрыдка призываются по уговору нысколько свободныхъ людей со стороны. Мъстомъ собранія бывалъ замокъ манора (manoria hall, отсюда hali - mot). Вся курія или 12 присяжныхъ изъ ея среды указывають тутъ всвхъ, кто провинился дурнымъ поведеніемъ или совершилъ какой-либо опредъленный проступокъ. Пахари, которые дурно выполнили свою ра. боту на пашняхъ лорда, вилланъ, бѣжавшій изъ села и жившій на чужой земль, человъкъ, не исполнивший приказа лорда, женщина, сорвавшая замокъ, который бэлифъ повъсилъ на ея коттэджв, неисправимый распутникъ, неразъ оштрафованный уже въ церковныхъ судахъ, --- всѣ они подвергались по приговорамъ галимота штрафу или заключенію въ колодки. Такимъ образомъ, эта маноріальная курія ограничивала произволъ лорда или его управляющаго, потому что всв члены галимота, а не лордъ и не его управляющій опредѣляли проступки противъ интересовъ лорда. Можетъ быть, и самый размѣръ штрафа даже для виллановъ устанавливался собраніемъ, а не лордомъ. Галимотъ разбираетъ и всѣ гражданскія дъла по владънію, наслъдству, приданому, арендамъ и т. п. Но и по гражданскимъ судамъ лордъ или его замѣститель остаются тоже только предсъдателями суда, а самое обслъдование вопроса и постановление приговора находится въ рукахъ 12 присяжныхъ или всего "двора".

Особенно важно участіе полной куріи во всѣхъ сдѣлкахъ по переходу крестьянскихъ участковъ земли изъ рукъ въ руки. Такой переходъ могъ происходить только черезъ посредство лорда (или его замѣстителя), который будто бы вновь вступаетъ (reenters) во владѣніе отчуждаемымъ участкомъ и передаетъ его затѣмъ новому крестьянину-владѣльцу, какъ если бы это дѣйствительно было совершенно новымъ пожалованіемъ (surrender and admittance). Въ этомъ участіи лорда при отчужденіяхъ сказывается его верховное право на землю сельской общины; но и это верховное право опять-таки было ограничено маноріальнымъ дворомъ, который въ сущности своимъ свидѣтельствомъ только и обезпечиваетъ отчужденіе. Для владѣльца на правахъ крестьянина (base tenure) существовали особыя названія— "держащій въ силу записи въ свиткахъ двора" (tenant by copy of court roll) или "держащій въ силу трости" (tenant by the rod, par la verge). Названіе это

Digitized by Google

происходить оть того, что и для крестьянскаго надъла существовала своя символическая инвеститура: лордъ или управляющій передаваль надъль посредствомъ врученія трости или вътки. Во многихъ местностяхъ вилланъ, получая надёлъ, долженъ былъ приносить присягу на върность (oath of fealty, per fidelitatem costumarii), но безъ оммажа, и въ присягу входили слова: "Я ищу защиты у васъ для жизни и для имущества" (I will be justified by you in body and goods). Но этоть обрядь передачи земельной собственности вовсе не предполагаетъ непремѣнно за лицомъ, вручающимъ трость, верховную собственность на землю. Обрядъ коренится еще въ правъ салическихъ франковъ; тамъ въ каждой передачъ земли должно было участвовать третье лицо, посредникъ или свидътель, который береть символически (посредствомъ трости, festuca) землю у прежняго собственника и передаеть ее затъмъ новому лицу путемъ того же символа. Этотъ древній германскій обрядъ и былъ перенесенъ традиціей на средневѣковую инвеституру, при чемъ на лорда или управляющаго перешла роль посредника. Но такое вручение крестьянскаго надъла въ средневъковой Англи должно быть засвидѣтельствовано не однимъ только лордомъ или управляющимъ, а всѣмъ дворомъ<sup>1</sup>) и заносится въ протоколъ засѣданій куріи (отсюда tenant by copy of court roll). Свободный человѣкъ можеть вступать въ сдѣлки отъ своего имени и притомъ посредствомъ хартій, но вилланы должны довольствоваться символическими обрядами передъ "plena curia", т. е. маноріальной палатой. Ссылка на "свитки куріи" (rotuli curiae) или на свидѣтельство всей маноріальной палаты, а то и 12 присяжныхъ изъ ея среды — единственное средство для виллана, если надо удостовърить, что извъстный участокъ принадлежить ему, хотя у него и нътъ хартіи (verificare per recordum rotulorum seu 12 juratorum ejusdem curiae per voluntatem domini et senescalli). Вообще составъ маноріальной куріи-смѣшанный, изъ виллановъ и фригольдеровъ. По воззрѣніямъ среднихъ вѣковъ, маноріальная курія не можетъ состояться, если въ ней не будетъ на лицо хоть нъсколькихъ свободныхъ людей. Часто требуется для законности куріи не менъе четырехъ фригольдеровъ, такъ какъ четырехъ бывало достаточно, чтобы въ случав надобности составить какъ бы отдельный "дворъ свободныхъ" въ средъ "полнаго двора" (напр., для удостовъренія ка-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сущности и пожалованіе лена происходитъ въ феодальной куріи изъ вассаловъ сеньёра, которые, напр., по Іерусалимскимъ Ассизамъ, и могутъ всегда удостовърить фактъ инфеодаціи.

кого-либо факта, касающагося свободнаго человѣка манора). Вообще надъ такимъ "полнымъ" маноріальнымъ дворомъ носится идея "свободнаго двора", исключающаго рабовъ, но не отождествляющаго съ ними виллановъ, которые стоятъ какъ бы ближе къ свободнымъ.

Министеріалы и помѣстныя куріи достигли въ Германіи и Англіи особенно характернаго развитія, но они существовали и во Франціи, а въ той или другой формѣ и всюду, гдѣ только былъ феодализмъ.

Евг. Щепкинъ.



## XXIII.

## Сельское население Германии въ XI и XII вв.

Прежде, чъмъ говорить о положении сельскаго населения въ ХП Овободные въкъ, необходимо вкратцъ изложить исторію землевладънія въ Гер- вемледъявани маніи съ древняго времени до занимающей насъ эпохи. въ древней

Во времена Тацита население Германии было уже осъдлымъ и Германии. земледѣльческимъ; событія послѣдующаго времени уничтожили однако первоначальныя германскія поселенія. Въ теченіе нѣсколькихъ въковъ мы видимъ всю Германію въ безпрерывномъ движенін, и въ то время, какъ многіе изъ народовъ германскихъ переселялись за Рейнъ и за Дунай въ предълы римской имперіи и тамъ дълили между собою ея богатое наслъдство, внутри самой Германіи шли постоянныя войны и передвиженія, которыя имѣли результатомъ соединение мелкихъ народцевъ въ большія племена фризовъ, саксовъ, туринговъ, швабовъ и баварцевъ.

Военно-родовой быть германцевъ этого времени опредѣлилъ первоначальный характеръ землевладънія. Германскіе народцы дълились на сотни (военная организація), изъ которыхъ каждая заключала въ себѣ населеніе родовыхъ союзовъ; при завоеваніи каждая сотня получала по раздёлу опредёленную территорію въ 2-3 кв. мили, на которой и располагалась нъсколькими поселеніями. Поселенія эти, раскинутыя какъ бы островами среди лісовъ Германія, состояли обыкновенно изъ 20-30 дворовъ, расположенныхъ или скученно, или же въ видъ замкнутой геометрической фигуры вруглой или овальной формы. Земля находилась въ общинномъ

**Hocofig.** Lamprecht, Deutsches Wirthschaftsleben im Mittelalter; Inama-Sternegg, Deutsche Wirthschaftsgeschichte.

владъніи селенія. Для того, чтобы распахать поле, нужно было предварительно вырубить и выкорчевать часть лѣса и расширить землю подъ пашню; для одной семьи задача эта была въ то время непосильною, что неизбъжно вело къ соединенію труда; нътъ сомнѣнія въ томъ, что первоначально всѣ жители населенія общими силами обращали лѣсъ подъ пашню, которую вмѣстѣ и обрабатывали, а затёмъ дёлились плодами урожаевъ.

Въ періодъ Салической Правды уже нѣтъ болѣе общиннаго владънія пашнею: вся пашня раздълена между отдъльными дворами. Пахатная земля (Flur)-ближайшая къ поселенію-охватываетъ его со всѣхъ сторонъ; она состоитъ изъ многихъ участковъ (campus, gewanne-конъ) разной величины и формы, изъ которыхъ каждый раздѣленъ на столько полосъ (Aecker, pl. отъ Acker), сколько дворовъ въ селеніи; каждый дворъ владфетъ, такимъ образомъ, нѣсколькими полосами пахатной земли (черезполосность владѣнія). Очевидно, что, переходя постепенно къ осѣдлому образу жизни и перенося весь свой трудъ отъ ухода за стадами на обработку земли, население брало подъ распашку все новые и новые участки, пока, наконецъ, не распахало земли столько, что обработкой ея могло доставлять себъ необходимыя средства къ жизни. Луга, пастбища и лъса попрежнему составляли общее достоянія населенія — Allmende.

Дворъ вмъстъ съ надълами пахатной земли былъ полною собственностью отдѣльной крестьянской семьи и назывался гуфою (huba, mansus), при чемъ гуфа равнялась площади приблизительно въ 8-10 десятинъ. Долгое время количество гуфъ въ каждомъ поселении оставалось неизмѣннымъ, ибо не было ни раздѣловъ, ни передѣловъ земли: вслъдствіе установившагося обычая весь надълъ передавался одному изъ сыновей, а избытокъ населенія селился новыми деревнями въ маркъ той же системы; отъ VI-VIII въка возникло такимъ образомъ множество новыхъ деревень.

Крупное вемдевдалвніе

До сихъ поръ шла рѣчь только о свободныхъ германцахъ, которые съ прекращеніемъ передвиженій образуютъ классъ мелкихъ землевладъльцевъ, обращаются въ крестьянъ; но въ то же время въ древней развивается и крупное землевладъніе.

Герианіи.

Германское общество временъ Тацита уже различаетъ классы свободныхъ, благородныхъ (nobilitas), зависимыхъ и рабовъ. При земельныхъ раздълахъ знатные получали отдъльно большія сравнительно земли (agri pro numero cultorum secundum dignationem partiuntur); земля ихъ воздѣлывалась зависимыми людьми-полу-

свободными (liti) и рабами (servi, mancipia), которыми они преимущественно владъли. Во время безпрерывныхъ войнъ развивается власть герпога (dux) и значение его свиты-дружины (trustis, comitatus), что, естественно, создаетъ при завоеваніяхъ новыхъ крупныхъ землевладъльцевъ. Наконецъ, германскія племена постепенно покоряются и входять въ составъ усиливающейся франкской монархін; развившаяся затёмъ идея, что вся незанятая земля (гез nullius) принадлежить государю, и раздача ея во владѣніе преимущественно церкви и должностнымъ лицамъ (графамъ) создаютъ еще видъ земельной аристократіи.

Итакъ, во владении короля, церкви, должностныхъ лицъ и потомковъ племенной аристократіи находилась вся остальная земля.

Большія земли крупныхъ собственниковъ не могли быть воздѣланы трудомъ полусвободныхъ и рабовъ: этотъ классъ общества быль для того недостаточно многочисленнымь; поэтому главной задачей землевладѣльцевъ было привлечь на свои земли новыхъ поселенцевъ. Въ то же время крестьянское население начинаетъ испытывать недостатокъ въ землѣ: отсутствіе свободной земли не позволяло уже больше выводить новыхъ колоній, а принуждало дробить гуфы между наслёдниками. Избытокъ населенія долженъ былъ искать себѣ мѣста на чужой землѣ, хотя это было сопряжено съ ограниченіемъ свободы и имущественною зависимостью. Поселенцы устраивались на земляхъ крупныхъ землевладъльцевъ деревнями такого же типа, какъ было описано выше, но становились въ ряды зависимаго класса полусвободныхъ и платили оброкъ (census) землевладёльцу.

Но не только избытокъ свободнаго населенія переходить въ Зависимое зависимое состояніе-все крестьянское населеніе съ теченіемъ врестьянвремени становится мало-по-малу въ зависимость отъ крупныхъ землевладѣльцевъ.

OTBO.

Тяжелыя повинности, изъ которыхъ первое мъсто занимаетъ военная (обязанность участвовать въ походахъ), падавшая на весь свободный классъ общества, десятина въ пользу церкви, отнимавшая 1/1. долю урожая, далъе большіе штрафы (compositio) за правонарушенія и притесненія должностныхъ лицъ-всѣ эти причины подрывали благосостояние мелкихъ собственниковъ; а неудачныя войны, особенно во время послѣднихъ Каролинговъ, и вторженія внутрь страны датчанъ, славянъ, венгровъ и норманновъ разорили многія містности Германів. Чтобы уйти отъ разоренія или уклониться отъ тяжелыхъ повинностей, было одно средство -- отказаться отъ свободы и перейти въ зависимость (in obsequium, in servitium), подъ покровительство крупнаго землевладѣльца. И дѣйствительно, крестьяне отказываются отъ своей земли и свободы въ пользу крупныхъ землевладѣльцевъ, которые оставляютъ за ними ихъ землю, но только на право пользованія и за оброкъ. Говоря о причинахъ исчезновенія самостоятельнаго класса мелкихъ земельныхъ собственниковъ, нельзя умолчать о побужденіяхъ религіозныхъ, обогатившихъ церковь, въ особенности же монастыри.

Къ XI-му вѣку мелкое землевладѣніе уже почти исчезло, почти вся земля собралась во владѣніи монастырей, духовенства и свѣтской аристократіи; земледѣльческое же населеніе этихъ земель, состоявшее первоначально изъ рабовъ, полусвободныхъ, а затѣмъ перешедшихъ въ зависимость свободныхъ крестьянъ, сливается въ одинъ общій классъ крѣпостного населенія.

Организація Центромъ всякаго крупнаго свътскаго ') владънія была барская помъотья. Центромъ всякаго крупнаго свътскаго ') владънія была барская усадьба (villa) — мъстопребываніе сеньёра, гдъ онъ жилъ, окруженный многочисленною толпою слугъ. Дворня эта, преимущественно рабскаго происхожденія, исполняла всъ домашнія службы и изготовляла все нужное для домашняго обихода. Нужно замътить, что изъ ея среды выдълились съ теченіемъ времени нъкоторые слуги, снискавшіе себъ довъріе или расположеніе господина, и имъ даются особыя назначенія, завъдываніе, напр., какою-либо отраслью хозяйства, однимъ словомъ, разныя ministeria, такъ что надъ обыкновенными слугами возвышается особый классъ министеріаловъ, которые и въ сельскомъ хозяйствѣ имъли весьма большое значеніе.

Земледѣльческое населеніе было частью также рабскаго происхожденія; тутъ же вокругъ усадьбы тѣснились лачуги холоповъ (mancipia casata), занятыхъ земледѣльческими работами; своего земельнаго надѣла холопы эти не имѣли, а воздѣлывали господскую пашню, примыкавшую къ усадьбѣ (domanium, terra salica). Классъ рабовъ, впрочемъ, никогда не былъ въ Германіи особенно многочисленнымъ, и доманіальная земля, обрабатываемая ихъ трудомъ, занимала потому не очень значительную площадь.

За предълами доманіальной земли начинались участки зависимаго, кръпостного крестьянскаго населенія. Крестьянскія земли не сплошною массою окружали усадьбу; главною особенностью средневъковаго землевладънія была его раздробленность: владъніе

Digitized by Google

<sup>•)</sup> Хозяйство на монастырскихъ земляхъ, въ общемъ весьма сходное съ описываемымъ, имъетъ нъкоторыя особенности, которыхъ по краткости статьи мы касаться не будемъ.

въ 10-15,000 десятинъ раскинуто было иногда на сотни верстъ; въ разныхъ мѣстахъ были группы въ 20-30 крестьянскихъ дворовъ, которыя съ разныхъ сторонъ тянули къ одному центру, находясь въ оброчной зависимости отъ одного соньёра.

Оброкъ, первоначально главная повинность зависимаго крестьянскаго населенія по отношенію къ господину, платился продуктами крестьянскаго хозяйства, къ которому мы теперь и обращаемся.

Хозяйство въ это время почти повсемъстно было трехпольное; Ерестьянтрехпольная система уже съ IX въка вытъсняетъ собою систему переложную и одинаково принимается какъ въ господскомъ, такъ и хозяйотво. въ врестьянскомъ хозяйствв. Пахатная земля селенія, разбитая для хозяйственныхъ цълей на 3 поля (Feld), представляетъ въ то же время ужасную черезполосицу. Уже раньше было указано на то, что крестьянская гуфа состояла изъ небольшихъ полосъ; но къ XI-му въку очень немногія семьи владъють полною гуфою: нъкоторыя пользуются лишь половиннымъ надъломъ, другія довольствуются 1/4, 1/8 и меньшей долей гуфы; дробленіе цахатной земли между наследниками изъ поколенія въ поколеніе увеличиваеть черезполосицу. Такое раздъление пахатной земли порождало большия хозяйственныя затрудненія (къ нікоторымъ полосамъ, напр., не было иного протада, какъ черезъ полосы состадей) и необходимо требовало и подлерживало принудительный сввообороть (Flurzwang). Каждое поле распахивается и засъвается единовременно всъми крестьянами селенія, общими силами ставять крестьяне изгороди кругомъ засъяннаго поля, чтобы уберечь его отъ потравы, въ одно время убирають озимое, а затьмъ и яровое и по жнитву пускають пастись скотъ.

Необходимо подчеркнуть, что пахатная земля не была въ общинномъ пользовании селения: каждая крестьянская семья владъетъ пахатнымъ надъломъ отдъльно, и надълъ этотъ остается въ потомствъ данной семьи, все болъе и болъе дробясь съ теченіемъ времени. Земельныхъ передъловъ не бывало. Только сънокосы, пастбища и леса находятся въ общинномъ пользовании селения.

Завсь кстати упомянуть о томъ, что, кромв пашенной земли, въ частномъ владении отдельной семьи была еще земля огородная --небольшіе участки, тёсно примыкавшіе къ крестьянскимъ дворамъ, гдъ, кромъ овощей, сажались крестьянами нъсколько плодовыхъ деревьевъ и сѣялось немного льну.

Главнымъ богатствомъ крестьянина, кромъ земли, было нъсколько головъ домашняго скота. Лошади въ крестьянскомъ хозяйствѣ были

0808

ръдкостью (пахали на коровахъ самодъльными земледълъческими орудіями); 4 коровы, столько же свиней и стадо барановъ въ 15—20 головъ составляли обыкновенное достояніе крестьянина.

Оброкъ

и барщина.

Продуктами своего хозяйства и платилъ крѣпостной крестьянинъ лежавшій на немъ оброкъ господину. Оброкъ взимался натурою: зерномъ, хлѣбомъ, льномъ, домашнею птицею, яйцами, баранами и поросятами; приблизительно <sup>1</sup>/<sub>5</sub> доля ежегоднаго крестьянскаго дохода отдавалась господину въ видѣ оброка, такъ что <sup>4</sup>/<sub>5</sub> оставалось въ хозяйствѣ крестьянина. Уплата оброка влекла, конечно, за собою повинность доставить въ опредѣленное время всѣ эти припасы на своихъ подводахъ на господскій дворъ.

Сборъ всёхъ этихъ продуктовъ и забота о своевременной уплатё крестьянами породили въ большихъ владёніяхъ весьма сложную хозяйственную организацію. Центромъ управленія была, само собою разумѣется, господская усадьба, но отдаленныя отъ усадьбы гуфы крѣпостныхъ собираются около мѣстныхъ центровъ; тамъ, гдѣ расположена группа въ 12—24 крестьянскихъ двора, ставится барскій дворъ (curtis dominicus) и поселяется управитель (villicus, Meier) изъ министеріаловъ, присланный изъ усадьбы для ховяйственныхъ распоряженій. Впрочемъ, задачи этихъ управителей очень скоро усложняются, ибо на крестьянъ мало-по-малу возлагается новая и притомъ самая тяжелая повинность; мы разумѣемъ барщину.

Располагая массою зависимаго крестьянскаго населенія, землевладѣльцы начинають пользоваться его трудомъ для дальнѣйшаго развитія хозяйства. Подъ надзоромъ управителя крестьяне какойлибо мѣстной группы расчищають новыя земли изъ-подъ лѣса и обращаютъ ихъ въ господскую пашню (terra salica, Beunde); эта пашня затѣмъ уже изъ года въ годъ обрабатывается по наряду крѣпостнымъ крестьянскимъ трудомъ, подобно тому, какъ доманіальная земля трудомъ холоповъ земледѣльцевъ; крестьяне обязаны доставлять на эти земли навозъ для удобренія и исполнять всѣ земледѣльческія работы: mansionarii debent jugera dominica arare, seminare, colligere et in orreum deducere suo tempore, et sepem facere.

Особенно. тяжелы были работы, если вновь расчищенная земля обращалась подъ виноградники. А необходимо замѣтить, что землевладѣльцы старались увеличить изъ года въ годъ площадь такихъ запашекъ. Барщина, ставшая въ скоромъ времени общею повинностью всего крѣпостного населенія, обыкновенно была трехдневная, хотя въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ назначались и по 4 дня въ недѣлю. За барщиною однако слёдуеть еще множество другихъ повинностей; издъльныя повинности были, впрочемъ, въ разныхъ владѣніяхъ настолько разнообразны, что приходится ограничиться лишь указаніемъ на главнъйшія изъ нихъ. Забота о господскихъ зданіяхъ, слёдовательно, строительныя работы и доставка кирпичей и черепицъ, нужныхъ для постройки; работа на господскихъ огородахъ, посѣвъ льна и уходъ за нимъ; устройство на рѣкахъ заколовъ для рыбной ловли; уходъ за стадами; охрана и рубка лѣса, доставка дровъ, приготовленіе жердей для виноградниковъ, досокъ и обручей для бочекъ, сборъ желудей и ягодъ, наконецъ, служба въ сторожахъ для охраны усадьбы съ ея богатствами все это возлагается на крѣпостныхъ крестьянъ.

Въ заключеніе скажемъ, что XI вѣкъ служитъ уже переходнымъ временемъ для крестьянъ къ другому, болѣе легкому положенію. Высшее сословіе, увлекаясь военными задачами, забрасываетъ свои хозяйственные центры—усадьбы и переселяется со своими министеріалами за зубчатыя стѣны замковъ, а крестьянскія повинности съ начинающимся развитіемъ торговли и городовъ переводятся на деньги; барскія запашки тоже за извѣстный денежный оброкъ сдаются въ общинное владѣніе ближайшимъ крестьянскимъ селеніямъ; натуральное хозяйство мало по-малу уступаетъ мѣсто денежному, наконецъ, денежный оброкъ фиксируется и съ каждымъ десятилѣтiемъ становится легче вслѣдствiе послѣдовательнаго паденія цѣнности денегъ.

Нашей задачей было дать понять о времени натуральнаго хозяйства и наибольшаго развитія крёпостного права.

Алексъй Кедровъ.

Digitized by Google

## XXIV.

## Французскіе города въ средніе вѣка.

Упаловъ Варварскимъ государствамъ, основаннымъ германскими племенами на развалинахъ Западной римской имперіи, досталось въ нагородовъ следство значительное количество городовъ, когда то богатыхъ и въ варвароживленныхъ, служившихъ центрами не только управленія, но и CENTS. гооударвесьма развитой въ то время промышленности и торговли, и даже просвѣщенія. Особенно много такихъ городовъ было въ Галлін, OTBAX5. гдѣ однѣхъ civitates (крупныхъ городовъ, пользовавшихся самоуправлениемъ) насчитывали до 112, не говоря уже о мелкихъ укрѣпленіяхъ (castra). Кромѣ того, уже въ первую половину среднихъ въковъ стали возникать и новые города: чаще всего окрестное населеніе стекалось подъ защиту стѣнъ замка или укрѣпленнаго аббатства, вокругъ которыхъ такимъ образомъ возникалъ городъ: такова исторія, между прочимъ, Монпелье на югѣ Франціи, Брюсселя и Гента на съверъ. Такому сосредоточенію населенія въ укръпленныхъ мъстахъ немало способствовали въ IX в. частыя наше. ствія норманновъ, которые опустошали страну и разоряли ся жителей: этимъ нашествіямъ обязанъ своимъ возникновеніемъ и первоначальнымъ развитіемъ, напр., г. Сентъ-Омеръ. Иногда города выростали вокругъ вновь возникшаго рынка, въ помъстьяхъ того или иного феодальнаго владъльца.

Такимъ образомъ, съ самаго начала средневъковой исторіи

Digitized by Google

Ilocobia. Guizot, Histoire de la civilisation en France; Luchaire, Manuel des institutions françaises; Aug. Thierry, Lettres sur l'histoire de France; Luchaire, Les communes françaises à l'époque des Capétiens directs; Lavisse et Rambaud, Histoire générale, t. III.

Франціи въ этой странѣ не было недостатка въ городахъ. Но въ то же время все складывалось въ высшей степени неблагопріятно для населенія этихъ городовъ. Городскіе центры сразу потеряли свое прежнее значение, такъ какъ варварские короли и ихъ приближенные, крупные землевладальцы какъ германскаго, такъ и галло-римскаго происхожденія, --- однимъ словомъ все, что составляло высшій классъ общества того времени, разселилось по своимъ пом'встьямъ, оставивши на долю городовъ низшіе слои населеніякущовъ и ремесленниковъ, трудъ которыхъ презирали варварыпришельцы. Торговля стала быстро приходить въ упадокъ: ей былъ нанесенъ ръшительный ударъ уже однимъ фактомъ уничтоженія Западной римской имперіи, которая соединяла въ одно цълое добрую половину культурнаго міра того времени, облегчая этимъ торговыя сношенія и обмѣнъ продуктовъ различныхъ частей этого великаго цълаго, предоставляя къ услугамъ кунцовъ превосходныя дороги и иные пути сообщенія, о которыхъ такъ заботились римскіе императоры. Не въ лучшемъ положение очутилась и промышленность: германские завоеватели еще не совствиъ вышли изъ того первоначальнаго момента экономическаго развитія, который носить названіе натуральнаго хозяйства и характеризуется темь, что каждый самь производить всѣ предметы, нужные для удовлетворенія его простыхъ и несложныхъ потребностей; къ услугамъ же наиболве значительныхъ и богатыхъ изъ нихъ были рабы и населеніе помъстій, которое доставляло своему господину все необходимое для жизни, еще не совствиъ утратившей свою первобытную грубость. Что касается туземцевъ, то общій уровень ихъ быта долженъ былъ значительно понизиться уже потому, что они сами опустились въ положение завоеванныхъ и только очень немногимъ изъ нихъ удалось удержаться въ верхнихъ слояхъ общества рядомъ съ завоевателями, съ которыми они и слились впоследствии. Промышленность пала, и скоро почти единственнымъ промысломъ, значение котораго въ жизни не только не утратилось, но еще и увеличилось, осталось земледиліе; лучшимъ доказательствомъ этой перемины въ экономической жизни населенія служить то, что горожанамь пришлось взяться за плугъ и обрабатывать окрестности своего города не хуже поселянь.

Упадокъ городовъ выразился не только въ торговомъ и промышленномъ затишьъ, наступившемъ послъ завоеванія Западной римской имперіи германскими племенами, не только въ пониженіи матеріальнаго благосостоянія горожанъ. Рядомъ съ этимъ неуклонно шло и ухудшение въ юридическомъ положении городского населенія. Оно должно было подчиниться тімь же условіямь, которыя мало-по-малу привели весь мелкій людъ средневѣковаго государства въ зависимость отъ крупныхъ землевладѣльцевъ, этихъ "государей въ своемъ помъстьи". Къ концу Х-го въка во французскихъ городахъ почти не оставалось свободныхъ людей: почти всѣ они слились съ деревенскимъ населеніемъ въ одну общую массу безправныхъ сервовъ, "обывателей" (manants, manentes), къ которымъ съ такимъ презрѣніемъ относились бароны и рыцари и которыхъ духовные проповѣдники настойчиво убѣждали отдавать кесарево кесареви, безропотно и безпрекословно подчиняться своимъ земнымъ господамъ.

Каждый городъ превратился въ собственность какого-нибудь феодальнаго владъльца, въ большинствъ случаевъ епископа, который еще во время римской имперіи пользовался значительнымъ вліяніемъ и авторитетомъ среди городского населенія. Въ нѣкоторыхъ городахъ власть дълилась между нъсколькими господами; такъ, напримъръ, Арль въ XII в. представлялъ собой собственно четыре отдѣльныхъ города: 1) кремль (cité), принадлежавшій архіепископу; 2) старый городъ (vieux bourg), который дѣлили между собой графъ прованский, архіепископъ и семейство Порселле; 3) рынокъ, зависвешій оть архіепископа, который половину его отдаль въ ленъ виконту марсельскому, а другую половину вигье арльскому, и, наконець, 4) новый городъ (bourg neuf)-владѣніе сеньёра des Baux.

Положеніе

Положеніе массы населенія въ средневѣковомъ обществѣ, ковилановъ. торое признавало только два класса людей, имъющихъ значеніе и пользующихся благами жизни, ---феодальныхъ владъльцевъ, бароновъ и духовенство, было въ высшей степени тяжелое и безотрадное. Эти несчастные сервы и вилланы во всемъ зависвли отъ своего сеньёра, который могь ихъ "сжарить и съъсть", по выражению нъмецкой поговорки, могъ ихъ "убить и изувъчить", какъ гласила соотвѣтствующая французская пословица. Вилланы несли тя. желыя повинности въ пользу феодальнаго владъльца, платили ему всевозможныя подати и пошлины, работали на него барщину, подчинялись его суду и управленію; хуже всего было отсутствіе какихъ бы то ни было гарантій, полный произволъ, который могъ проявлять баронъ по отношенію къ своимъ подданнымъ: благодаря этому, ничто не сдерживало жестокости и корыстолюбія феодальнаго владъльца въ томъ или другомъ отдъльномъ случаъ. Вотъ какими чертами описываеть ихъ положеніе Готфридъ де Troyes:

"Крестьяне, которые работають за всёхъ и трудятся безпрестанно, во вств времена года, которые предаются рабскимъ занятіямъ, презираемымъ ихъ господами, находятся въ постоянномъ угнетения для того только, чтобы доставлять другимъ пищу и одежду, а также средства для ихъ безпутной жизни. Ихъ преслъдуютъ пожарами, грабежомъ и войной; ихъ бросаютъ въ темницы и накладываютъ на нихъ оковы, а потомъ заставляютъ платить выкупъ, или же морять голодомъ и подвергаютъ всевозможнымъ пыткамъ... Несчастные кричать, ихъ вдовы плачуть, сироты стенають, а кровь мучениковъ льется..." Любопытенъ въ этомъ отношении документъ, составленный Вариномъ, епископомъ г. Бовэ и предложенный имъ королю Роберту (996-1031); по мысли составителя этого проекта, всъ феодалы должны бы были дать слъдующую клятву: "Я не стану отнимать (у поселянъ) ни быка, ни коровы, никакой другой скотины; я не буду хватать ни крестьянина, ни крестьянки, ни купца; я не буду отбирать у нихъ денегъ и заставлять ихъ пла. тить выкупъ. Я не хочу, чтобы они лишались своего имущества изъ-за войны, которую ведеть ихъ сеньёръ; я не буду подвергать ихъ ударамъ, чтобы отнять у нихъ средства къ существованію. Съ первыхъ чиселъ марта и до праздника Всъхъ Святыхъ я не буду хватать ни коня, ци кобылы, ни жеребенка, пасущихся на лугу; не буду разрушать и жечь домовъ, разорять мельницъ, не окажу покровительства никакому вору". Стоить только въ этомъ отрывкѣ заменить слова: "я не стану отнимать" словами: "я отнимаю", "я не буду хватать" — "хватаю", и вмъсто идеала, который, конечно, никогда не могъ быть достигнутъ въ эту эпоху, мы получимъ печальную действительность, отъ которой такъ страдали средневековые вилланы.

Итакъ, исторія средневѣковыхъ городовъ начинается картиной полнаго ихъ упадка: сразу же былъ подрѣзанъ нервъ, которымъ живетъ и держится трудовое населеніе города, — торговля и промышленность. Само собой разумѣется, что обстоятельства, послѣдовавшія за водвореніемъ германцевъ въ Галліи, могли только еще болѣе ухудшить положеніе городовъ: борьба мелкихъ германскихъ государствъ другъ съ другомъ, поглощеніе ихъ франкской монархіей, междоусобія и неурядица меровингской эпохи, распаденіе франкской имперіи и междоусобія Каролинговъ, постоянные набѣги арабовъ съ юга и норманновъ съ сѣвера и запада — все это не могло способствовать возрожденію городовъ и подъему благосостоянія ихъ жителей. Вслѣдствіе недостатка безопасности, отсутствія крупныхъ

Визшній видъ города.

центровъ и упадка промышленности наступаеть продолжительное затишье въ торговлѣ. Исключеніе составляють лишь нѣкоторые южные города, въ которыхъ никогда не прекращаются торговыя сношенія съ Италіей, Греціси, Востокомъ. Въ остальныхъ же французскихъ городахъ население бъднъеть, и численность его замътно сокращается. Самая территорія многихъ городовъ суживается. Городъ пересталъ быть промышленнымъ, торговымъ и культурнымъ центромъ; онъ сдълался по преимуществу укрѣпленнымъ мѣстомъ; въ интересахъ же защиты требовалось сократить по возможности крѣпостную территорію — вотъ почему во многихъ городахъ (напримѣръ, въ Парижѣ, Бордо, Пуатье и др.) общирныя пространства, которыя были заселены во времена римской имперіи, въ началѣ среднихъ вѣковъ оставляются за чертой городскихъ стѣнъ. Внутри этихъ стѣнъ населеніе скучивается какъ можно тѣснѣе: чтобы сберечь мъсто, древній храмъ, какъ, напримъръ, въ Перигё, превращаютъ въ крѣпостную башню; арена римскаго цирка (въ Нимѣ) застраивается домами, и на ея мѣстѣ образуется, такимъ образомъ, цълый кварталъ; дома растутъ вверхъ, а не въ ширину, и каждый верхній этажъ выдается надъ предыдущимъ, нависая надъ улицей, и безъ того тесной и узкой. Такъ выработалась физіономія типичнаго средневѣковаго города, сохранившаяся въ старинныхъ кварталахъ многихъ западно-европейскихъ городовъ и до сихъ цоръ.

Возрожде-ICHHOCTH

н торгован

Но вотъ, наконецъ, броженіе, поднятое великимъ переселеніемъ віе промыш- народовъ, окончательно улеглось; изъ хаоса стали выясняться опредъленныя очертанія средневъковаго государства и общества; установился мало-по-малу извъстный порядокъ, - правда, мало удовлетворительный на нашъ взглядъ, но все-таки порядокъ, опредъленный и устойчивый, выработавшійся въ полномъ соотвѣтствіи съ сознаніемъ и потребностями людей того времени. Установилась относительная тишина и спокойствіе, отношенія людей другь къ другу получили характеръ опредъленный, нормальный, и жизнь вошла мало-по-малу въ свою обычную колею. Снова началось медленное поступательное движеніе впередъ, развитіе, которое какъ будто было пріостановлено катастрофой варварскаго нашествія и разрушенія римской имперіи на западь: по крайней мьрь, за нимь трудно было следить въ первые века последовавшаго за этой катастрофой хаоса и броженія, которымъ обыкновенно сопровождается установление новаго строя жизни на развалинахъ разрушеннаго стараго порядка.

Въ связи съ общимъ развитіемъ шло и торгово-промышленное развитіе Франціи и другихъ европейскихъ странъ. Населеніе увеличивалось, его потребности росли вмёстё съ ростомъ благосостоянія, улучшеніемъ и осложненіемъ жизни, а также въ зависимости оть общаго повышенія уровня культуры; между отдѣльными мѣстностями завязывались и крѣпли торговыя сношенія, которыя становились все болье и болье оживленными. Значительный толчокъ развитію ремеслъ и торговли былъ данъ знакомствомъ западноевропейскаго христіанскаго общества съ восточной арабско-мусульманской культурой; эти два міра постоянно сталкивались въ Испани, гдъ шла непрерывная борьба христіанъ съ маврами, и на востокъ, куда европейцы совершали паломничества, а впослъдствіи врестовые походы; а за пилигримомъ и крестоносцемъ обыкновенно по пятамъ слѣдовалъ кунецъ, воинскій станъ часто превращался въ ярмарку, и кровавая борьба съ оружіемъ въ рукахъ всегда порождала мирныя торговыя сношенія. Востоку Европа обязана знакомствомъ съ цѣлымъ рядомъ новыхъ предметовъ (преимущественно предметовъ роскоши), которые съ тѣхъ поръ вошли въ употребленіе и оживили не только торговлю, но и европейскую промышленность. Оживленію торговли во Франціи способствовало, кромѣ того, еще изавоевание Англи Вильгельмомъ нормандскимъ (1066 г.)событіе, надолго связавшее объ эти страны.

Такимъ образомъ возродилась промышленность и торговля въ западной Европѣ, и съ половины среднихъ вѣковъ и та и другая стали быстро развиваться. Были, правда, обстоятельства, нѣсколько стъснявшія это развитіе; въ то время денегъ въ обращеніи находилось сравнительно мало; съ другой стороны, и кредитъ былъ слабо развить: христіанская мораль осуждала отдачу денегь въ рость и взиманіе процентовъ; этимъ сначала занимались исключительно евреи, а они, находясь въ угнетении и подвергаясь постояннымъ преслъдованіямъ и вымогательствамъ, въ накопленіи денежныхъ богатствъ видѣли единственное средство борьбы съ христіанскимъ обществомъ; рискуя часто потерять свой капиталъ, отданный въ ростъ, они, естественно, стремились вознаградить себя за этотъ рискъ огромными процентами. Все это витьсть взятое дълало кредить, столь необходимый въ торговль, чрезвычайно дорогимъ: обычный проценть въ средніе вѣка былъ отъ 40 до 60 на сто, а иногда и значительно выше; разсказывають, что одинь англійскій аббать заняль 25 фунтовъ, а черезъ 4 года его долгъ возросъ до 840 ф. Провозъ товаровъ на каждомъ шагу встрѣчалъ различныя затруд-

**ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.** 

7

ненія: дороги и мосты находились иногда въ самомъ плачевномъ состояніи; кромѣ того, купецъ всегда могъ опасаться вооруженнаго нападенія, рискуя не только имуществомъ, но и жизнью. На пути встрѣчалась масса заставъ, у которыхъ приходилось платить пошлину: чтобы провезти товаръ по всему теченію Луары, нужно было 74 раза оплачивать его пошлиной (правда, большей частью

шлину: чтобы провезти товаръ по всему теченію Луары, нужно было 74 раза оплачивать его пошлиной (правда, большей частью весьма незначительной), на Гароннъ-70 и на Сенъ съ Роной-60 разъ! И тъмъ не менъе торговля развивалась, такъ какъ жизнь брала свое, постоянно шла впередъ, постепенно ослабляя всв эти препятствія, вырабатывая все новыя и новыя средства для борьбы съ ними. При этомъ необходимо имъть въ виду одно обстоятельство: торговля въ средніе вѣка сильно страдала вслѣдствіе раздробленности и страны, и народа, распавшихся на множество маленькихъ, обособленныхъ другъ отъ друга міровъ: никогда, можетъ быть, не существовало такого множества мелкихъ перегородокъ, раздълявшихъ и людей, и землю, какъ въ то время; но за то въ средніе въка не было высокихъ китайскихъ стьнъ, которыя въ новое время стали отдѣлять одно государство отъ другого, а это значительно облегчало международныя сношенія: приходилось очищать товаръ пошлиной при проъздъ черезъ каждое феодальное помъстье, черезъ кажлый городъ, но эти сборы были ничтожны, и купцу не угрожали, какъ теперь, громадныя покровительственныя пошлины на границѣ между двумя государствами, потому что такихъ границъ не существовало: въ XII или XIII в. трудно было сказать, гдъ кончается Франція и гдъ начинается Испанія, Англія, германская имперія или Италія. Нормандія, Провансъ и Бургундія въ то время не были слиты въ одно государство, и жители ихъ не составляли одной и той же націи; поэтому сношенія между ними были нѣсколько затруднены; но въ то же время рыцарямъ или кущамъ различныхъ странъ ничто не мъшало войти въ непосредственныя сношенія и соединиться вместе для достиженія какойнибудь общей цъли. Вотъ почему въ средніе въка были возможны такія своеобразныя явленія, какъ крестовые походы, въ которыхъ участвовали люди различныхъ національностей, или какъ торговые союзы въродѣ знаменитой балтійской Ганзы или лондонской, считавшей въ числѣ своихъ членовъ множество иностранныхъ городовъ. Такой же международный характеръ имѣютъ и большія средневѣковыя ярмарки. Эта эпоха по справедливости считается золотымъ въкомъ ярмарокъ: никогда онъ не были такими оживленными, такими пестрыми по своему составу, какъ въ средніе вѣка; на яр-

маркъ Lendit, которая нроисходила на С.-Денисской равнинъ, каждый французскій городъ имѣлъ свое мвсто и своихъ представителей; въ Бокэръ ежегодно стекались купцы изъ Барцелоны, Генуи, Венеціи, Константинополя, Александріи, Леванта, Туниса, Марокко. Въ Шампани, являвшейся центромъ для западно-европейской торговли того времени, ярмарки слъдовали одна за другой почти безпрерывно; здъсь можно было встрътить не только французовъ изъ Бретани, Прованса, Анжу и Гаскони, но и фламандцевъ, и нъмцевъ изъ южныхъ и прирейнскихъ областей, и италіанцевъ, и испандевъ, и англичанъ.

Итакъ, продолжительный застой въ области торговли и промыш- Городскія ленности уступаетъ, наконецъ, мъсто оживленію, все болье и корпорація. болье увеличивающемуся. Съ водареніемъ Капетинговъ во Франціи торговля начинаетъ расти и крѣпнуть, а вмѣстѣ съ нею растетъ и благосостояние горожанъ, крѣпнутъ ихъ силы. Препятствія, которыя эти люди встрѣчають на своемъ пути, заставляютъ ихъ лишь сплотиться для болѣе успѣшной борьбы съ ними. Безправные купцы и ремесленники, угнетаемые у себя дома феодальнымъ владъльцемъ и подвергающіеся безчисленнымъ опасностямъ за предълами своего города, естественно соединяются въ группы для взаимной поддержки и помощи. Въ наше время во всякомъ благоустроенномъ государствѣ существуетъ сильная правительственная власть, которая обладаетъ громадными средствами для заботы объ общемъ благѣ, для защиты слабаго отъ обидъ и насилій со стороны сильнаго, для огражденія правъ и интересовъ каждаго. Средневѣковое государство такой власти не знало: тамъ всякий баронъ былъ "государемъ въ своемъ помѣстьѣ" и, являясь скорѣе помѣщикомъ, чѣмъ государемъ, заботился не о благъ подвластнаго населенія, а о томъ, какъ бы повыгоднъе его эксплуатировать. Постоянныя распри бароновъ другъ съ другомъ дълали войну нормальнымъ явленіемъ въ то время; право сильнаго одерживало верхъ надъ всякимъ другимъ правомъ; защиты искать было негдъ, и слабымъ не оставалось никакого другого средства для огражденія себя и своего имущества отъ насилій, какъ соединиться вытьсть. И дъйствительно, мы видимъ, что въ ту эпоху чрезвычайно развиты были всякаго рода товарищества, союзы и общества. Даже среди духовенства они были широко распространены въ видъ монашескихъ общинъ и капитуловъ, братскихъ союзовъ нѣсколькихъ капитуловъ, а также соединений многихъ аббатствъ подъ главенствомъ одного изъ нихъ. являющагося какъ бы метрополіей. Если даже это привилегиро-

7\*

ванное сословіе прибѣгало къ союзамъ для взаимопомощи, то тѣмъ болье нуждался въ нихъ мелкій людъ, населявшій средневьковые города. Къ концу XI и началу XII в. въ этихъ городахъ почги повсемъстно появляются гильдіи, присяжныя общины (conjurations), братства, дружества, беседы (banquets) и другія корлораціи подь различными наименованіями. Всѣхъ ихъ можно раздѣлить на три категоріи: торговыя, промышленныя и религіозныя. Купцы соединялись въ общества не только для защиты другъ друга отъ насилій со стороны бароновъ, но и для взаимной помощи на случай пожара или гибели судовъ, а также для того, чтобы монополизировать торговлю въ извъстной области. Такъ возникли корпораціи суконщиковъ, мвнялъ, "водяныхъ купцовъ" (marchands de l'eau) и пр.; эти общества представляли собой купеческую аристократію города, члены ихъ были болѣе или менѣе крупные капиталисты. Въ свою очередь и люди, занимающіеся однимъ и темъ же ремесломъ, соединялись вмъстъ для взаимной помощи, поддержки и защиты во имя общихъ интересовъ. Кромѣ того, среди горожанъ составлялись братства съ религіозной и благотворительной цѣлью. Каждое братство выбирало себѣ въ патроны какого-нибудь святого, память котораго оно благоговъйно чтило церковными службами, религіозными процессіями и общими трапезами, принимавшими часто характеръ веселаго, разгульнаго пиршества; братчики помогали другъ другу въ случаѣ болѣзни, увѣчья, смерти и другихъ бъдствій. Часто такой религіозно-благотворительный характеръ имѣли корпораціи купцовъ и ремесленниковъ. Наконепъ, въ XI в. церковь стала устраивать "общества мира" съ цёлью хотя ивсколько ограничить частныя войны феодаловь; эти общества, въ которыхъ участвовали и горожане, имъли свою казну, выборныхъ должностныхъ лицъ, судебный трибуналъ и даже войско, чтобы силой заставлять феодаловъ подчиняться правиламъ "Божьяго міра", установленнаго еще въ предшествовавшемъ столѣтіи. Существование подобныхъ организованныхъ обществъ имѣло громадное значение для горожань и оказало замьтное вліяние на ихъ дальнъйшую судьбу. Въ этихъ товариществахъ и братствахъ они соединялись во имя общей цѣли и общихъ интересовъ, присягали върой и правдой служить общему дълу и помогать своимъ собратамъ; они устраивали собранія, на которыхъ обмѣнивались мыслями, обсуждали свое положение и придумывали средства для достиженія намѣченной цѣли; они составляли общественныя кассы и выбирали должностныхъ лицъ, представителей корпораціи, кото-

Digitized by Google

рые дъйствовали отъ ся имени и стояли на стражв ся интересовъ; -- все это превращало кучку безправныхъ сервовъ, изъ которыхъ каждый въ отдельности былъ жалкимъ ничтожествомъ въ глазахъ феодала, въ организованную общественную силу, съ которой этому самому феодалу волей-неволей приходилось считаться. Правда, организація эта предназначалась для достиженія мелкихъ цѣлей во имя спеціальныхъ интересовъ; но могло наступить время, когда она пригодится и для иной, болье высокой и крупной пъли.

И таксе время скоро наступило. Мы видимъ, что матеріальное по- Возотанія ложение горожанъ стало замътно улучшаться; въ рукахъ нъкото- городокого рыхъ изъ нихъ накоплялись болье или менъе значительные капи. населенія. талы; это обстоятельство вмѣстѣ съ образованіемъ среди нихъ организованныхъ обществъ придавало городскимъ купцамъ и даже ремесленникамъ нѣкоторую фактическую силу и вліяніе. А между тъмъ ихъ юридическое положение оставалось все то же: попрежнему они оставались подданными феодальнаго владъльца, попрежнему ихъ сеньёръ могъ съ ними сдълать все, что ему вздумается. могъ грабить ихъ и притеснять, требовать совершенно произвольныхъ податей и повинностей, могъ издъваться надъ ихъ человъческимъ достоинствомъ. Естественно, что такое ненормальное положение не могло долго существовать, тъмъ болъе, что съ каждымъ годомъ эта ненормальность становилась сильнѣе и рѣзче. Феодальный гнетъ былъ такъ силенъ, съ такою тяжестью давилъ на безправную массу населенія, что даже крестьяне не разъ пытались отъ него освободиться. Еще въ концъ Х в. произошло возстаніе крестьянъ, охватившее чуть не всю Нормандію; такія возстанія не разъ повторялись и въ послѣдующія столѣтія, вплоть до знаменитой жакеріи въ срединѣ XIV в.; но судьба всѣхъ этихъ движеній была большей частью весьма печальна-бароны подавляли ихъ съ страшной жестокостью, и положение крестьянъ оставалось прежнимъ. Но то, что не удавалось жалкому, забитому Жаку Боному, озвъръвшему отъ постояннаго гнета и нищеты, то удалось матеріально обезпеченному купцу-горожанину, который сталъ уже привыкать къ нѣкоторой свободѣ и давно уже научился энергично бороться во имя своего интереса, дружно дъйствуя съ своими собратьями по торговлѣ или ремеслу для достиженія общей цъли. Съ половины XI в. и особенно въ теченіе XII в. въ разныхъ городахъ Франціи, сначала южныхъ, а потомъ съверныхъ, начинають вспыхивать возстания городского населения противъ фео-

дальныхъ владѣльцевъ <sup>1</sup>). Вотъ исторія одного изъ нихъ, наиболье богатая драматическими подробностями.

Ланская

Городъ Ланъ (Laon) къ концу XI и началу XII в. былъ однимъ изъ крупныхъ съверно-французскихъ городовъ. Принадлежалъ онъ коммуна. епископу. Ланская кассдра представлялась заманчивой цёлью для происковъ разныхъ вліятельныхъ и богатыхъ людей. Благодаря интригамъ и подкупамъ, во главъ епархіи становились часто люди недостойные, жестокость и алчное корыстолюбіе которыхъ дълало ихъ правление невыносимымъ для жителей города. Трудно себъ представить, что происходило въ Ланъ въ это время! Знатные со своими служителями открыто разбойничали, съ оружіемъ въ рукахъ нападая на мирныхъ гражданъ; всякій прохожій не только ночью, но даже среди бълаго дня подвергался опасности быть ограбленнымъ, даже убитымъ. Въ свою очередь и горожане творили всевозможныя насилія надъ крестьянами, приходившими въ городъ на рынокъ: они заманивали поселянъ въ свои дома и выпускали ихъ оттуда, только получивши выкупъ, точь въ точь какъ это дълали рыцари въ своихъ кръпкихъ замкахъ. Правительство епископа не только не боролось съ этимъ зломъ, но даже освящало его своимъ примѣромъ: на гражданъ накладывались произвольныя подати, которыя всячески вымогались съ нихъ; тѣхъ, кто не въ состояни былъ уплатить эти подати, бросали въ тюрьму. Награбленныя такимъ образомъ деньги дълились между епископскими чиновниками и городской знатью, съ которой они большей частью состояли въ родствв. Положение дълъ еще ухудшилось съ твхъ поръ, какъ епископская каеедра въ Ланъ сдълалась вакантной. Оно, впрочемъ, нисколько не стало лучше и тогда, когда, наконецъ, въ 1106 г. въ городъ явился новый епископъ, нъкто Годри. Это былъ нормандецъ по происхожденію, искатель приключеній и присятышникъ Генриха I англійскаго. Получивши, благодаря подкупу, ланскую епархію, онъ и въ новомъ своемъ санѣ сохранилъ прежнія привычки заносчиваго и наглаго воина; больше всего любилъ онъ говорить о сраженіяхъ и объ охоть, объ оружіи, о лопадяхъ и собакахъ. Среди его слугъ былъ негръ, одинъ изъ тъхъ черныхъ невольниковъ, которые съ перваго крестоваго похода стали входить въ моду при дворахъ феодаловъ. Годри употреблялъ сво-

> 1) Самые ранніе изъ извъстныхъ въ исторіи случаевъ возстанія горожвиъ и дарованія имъ самоуправленія относятся, правда, къ 957, 967, 984 и 1003 гг., по это были очень ръдкія исключенія: разгаръ освободительнаго движенія приходится на конецъ XI и начало XII-го въка.

его негра въ качествъ палача для пытокъ и казни не понравившихся ему горожань. Первымъ актомъ его правительственной дъятельности въ Ланѣ была казнь одного буржуа, осмѣлившагося осуждать новаго епископа. Вслёдъ за тёмъ онъ приказалъ въ собственномъ домъ выколоть глаза другому несчастному, котораго заподозрили въ сношеніяхъ съ врагами епископа. Въ 1109 году въ каоедральномъ соборѣ было совершено убійство, въ которомъ оказался замѣшаннымъ самъ епископъ. Граждане заволновались и стали собирать сходки, на которыхъ ръшили, во что бы то ни стало, освободиться отъ тираніи и получить право самимъ выбирать должностныхъ лицъ, другими словами, установить въ своемъ городѣ коммуну; такая коммуна уже существовала въ Нуайонъ съ 1108 года, и оттуда постоянно приходили въсти о прелестяхъ этого новаго коммунальнаго устройства, при которомъ въ городѣ воцарился миръ, правда и законность. Въ это время Годри отлучился въ Англію, и ланской епархіей управляли клирики и рыцари, къ которымъ и обратились жители города; за приличную сумму ть согласились даровать Лану самоуправленіе, видя въ этомъ лишь случай сразу сорвать хорошій кушъ и нисколько не думая о будущемъ. Явился епископъ и, тоже соблазненный деньгами, даль свое согласіе, отказавшись за себя и за своихъ преемниковъ оть сеньёріальныхъ правъ на городъ. Чтобы окончательно укрѣпить за собой свободу и самоуправленіе, ланскіе горожане отправили пословъ съ богатыми подарками къ королю Людовику VI. Они обязывались платить королю ежегодно извъстный взносъ и, кромъ старинныхъ повинностей военной (ost et chevauchée) и судебной (cour plénière), предоставляли королю право прітажать въ городъ три раза въ годъ и кормиться на городской счеть со своей свитой (droit de gite) или же каждый разъ получать вмъсто этого 20 ливровъ; съ своей стороны король въ подтверждение коммунальной грамоты приложилъ къ ней свою большую печать и даровалъ горожанамъ право судиться на мъстъ и объщалъ ни въ какомъ случать не вызывать ихъ для суда за предѣлы родного города, что обыкновенно составляло для населенія весьма значительную тягость.

Повидимому, все щло хорошо. Жители Лана добились, нако- 3 нецъ, желанной свободы и самоуправленія. Они заручились не только согласіемъ своего сеньёра-епископа, но и покровительствомъ ко самого короля. Прошло уже около трехъ лѣтъ, въ теченіе которыхъ горожане успѣли вполнѣ оцѣнить всѣ преимущества новаго

Унечтоженіе коммуны.

порядка управленія и даже нъсколько привыкнуть и привязаться къ благамъ недавно пріобрѣтенной свободы. Если и раньше они способны были на энергическія усилія, чтобы добиться этой свободы, которую они знали только по наслышкѣ и о которой могли только мечтать, то тѣмъ болѣе они готовы были бороться за нее теперь, когда они на собственномъ опытѣ убѣдились, что значить не зависъть ни отъ чьего произвола и самимъ заботиться о своихъ интересахъ, когда у нихъ явилась увѣренность, что никто не можеть прійти и отнять ихъ имущества или посягнуть на ихъ личность, а если и найдется такой человѣкъ, то онъ будетъ наказанъ, какъ преступникъ, а нарушенное право его жертвы будетъ возстановлено. Трудно, очень трудно было бы теперь заставить ихъ отказаться отъ самоуправленія и вернуться въ прежнее состояніе. А между тъмъ какъ разъ въ это время епископъ Годри задумалъ произвести такую попытку. Онъ уже раскаивался въ томъ, что отказался отъ своихъ феодальныхъ правъ на городъ и тѣмъ лишилъ себя источника постоянныхъ доходовъ, къ которому, бывало, могъ прибъгать, когда вздумается. О томъ, что онъ продалъ свои права за крупную сумму и такимъ образомъ капитализировалъ свои доходы, епископъ пересталъ думать, какъ только эти деньги были истрачены, что случилось очень скоро. Его настроеніе вполнѣ раздъляли рыцари, жившіе въ городъ и его окрестностяхъ: имъ также пришлось прекратить свои грабежи и безчинства надъ горожанами. Проклятая коммуна у встхъ у нихъ была, какъ бъльмо на глазу; нужно было ее уничтожить. Но сдѣлать это безъ вѣдома короля было бы опасно. И вотъ Годри употребляетъ всъ усилія, чтобы привлечь короля на свою сторону. Въ апрълъ 1112 года, по его приглашенію, Людовикъ VI является въ Ланъ въ страстной четвергъ со своимъ дворомъ и свитою, чтобы встрътить тамъ праздникъ Пасхи. Епископъ съ такимъ усердіемъ начинаетъ убѣждать короля и его совѣтниковъ уничтожить коммуну, что даже забываетъ свои архипастырскія обязанности и не появляется въ церкви. Встревоженные дошедшими до нихъ слухами горожане предлагаютъ королевскимъ совѣтникамъ 400 ливровъ, чтобы тѣ стояли за ихъ правое дѣло. Тогда епископъ предлагаетъ 700 ливровъ; его аргументы оказываются, такимъ образомъ, болѣе вѣскими и убѣдительными, и судьба коммуны ръшена. Коммунальная хартія (грамота)

была объявлена уничтоженной, выборныя городскія власти получнии приказъ отъ имени короля и епископа сложить съ себя свои обязанности, выдать городскую печать и знамя; было запрещено зво-

Digitized by Google

нить въ виствшій на башнъ колоколъ, которымъ открывались и закрывались ихъ застданія. Такимъ образомъ, ланская коммуна была уничтожена, несмотря на то, что признавать и уважать ее клялись за себя и за своихъ преемниковъ не только епископъ, но и самъ король. Впрочемъ, совъсть ихъ могла быть спокойной: Годри своей епископской властью разрѣшилъ отъ клятвы и себя, и всъхъ другихъ, когда то присягнувшихъ коммунъ. Легко себъ представить, какое впечатлѣніе произвело все это на горожанъ; волненіе, возникшее среди нихъ, приняло настолько угрожающіе размѣры, что король нашелъ болѣе благоразумнымъ переѣхать на всякій случай изъ того дома, гдѣ онъ остановился, въ епископскій дворецъ. На разсв'ять другого дня онъ посп'яшно выталь изъ Лана со всей своей свитой, такъ и не дождавшись Свѣтлаго праздника, для котораго онъ прітхалъ сюда. Негодованіе народное достигло крайнихъ предъловъ, когда узнали, что епископъ со своими друзьями рѣшилъ собрать обѣщанныя королю деньги съ самихъ горожанъ и притомъ распредѣлить этотъ сборъ такъ, чтобы каждый даль на уничтожение коммунальной свободы ровно такую же сумму, какую онъ заплатилъ за ея пріобрѣтеніе. Епископу Годри мало было поработить снова жителей г. Лана, онъ хотвлъ еще надругаться налъ ними.

Горожане заволновались, стали собираться тайныя сходки, и на одной изъ нихъ 40 человъкъ поклялись убить епископа и въ Лань. его приспѣшниковъ. Стали проявляться весьма зловѣщіе признаки, свидѣтельствующіе о наступающей грозѣ. Годри получиль даже прямое извѣщеніе о составившемся заговоръ противъ него, но отнесся къ этому съ хвастливымъ пренебреженіемъ: въ его глазахъ горожане представлялись презрънной сволочью, на угрозы которой не стоило даже и обращать вниманія. Что могуть они сдълать со своими возстаніями? "Если бы Жань, мой негръ, говорилъ епископъ, вздумалъ взять самаго опаснаго изъ нихъ за носъ, то бъдняга не осмълился бы даже ворчать на это. Я заставиль ихъ отказаться оть того, что они называють своей коммуной, и мнѣ безъ труда удастся принудить ихъ къ спокойствію". Однако Годри ошибался: справиться съ народной яростью оказалось труднье, чымь онь думаль. Въ четвергь на Святой въ городѣ поднялся страшный шумъ; подъ окнами епископскаго дворца стали раздаваться все усиливавшіеся, грозные крики: "коммуна, коммуна!" Толпа горожанъ, вооруженныхъ, чѣмъ попало, быстро увеличиваясь, заняла всъ сосъднія зданія и стала осаждать дво-

BYHTS

рецъ епископа. При первыхъ же извъстіяхъ о бунтъ рыцари, объщавшіе Годри свою помощь въ случаѣ надобности, стали стекаться со встахъ сторонъ; но народъ перебилъ ихъ въ одиночку по мтерт того, какъ они приходили. Наконецъ, домъ епископа былъ взятъ приступомъ, и Годри едва успѣлъ переодѣться въ платье своего слуги и спрятаться въ погребъ, въ бочкъ, которую онъ закрылъ надъ собой. Но и это не спасло его; разъяренные горожане скоро открыли его убъжище, и одинъ изъ преслъдователей, подойдя къ бочкъ, сталъ стучать въ нее палкой и спрашивать: "Есть ли тамъ кто-нибудь?" — "Здъсь томится несчастный плънникъ", отвъчалъ изъ бочки дрожащій голосъ. Но епископа тотчасъ узнали и вытащили за волосы. Его поволокли на улицу, осыпая ударами. Несчастный все время молилъ о пощадъ, предлагалъ поклясться на Евангелін, что откажется отъ епископства, сулилъ отдать всѣ деньги, какія у него были, объщалъ даже навсегда покинуть страну. Но ничто не помогало: его не слушали, и единственнымъ отвѣтомъ на всѣ его мольбы и объщанія были новые удары и проклятія. Наконецъ, одинъ горожанинъ нанесъ ему топоромъ смертельный ударъ въ голову, и почти въ то же время другой ударъ разсъкъ ему лицо. Годри отрубили налецъ, на которомъ блестълъ его епископский перстень. Тѣло несчастнаго, съ котораго сорвали всю одежду, оставили валяться на улицъ, и каждый, проходя, бросалъ въ него камнями и грязью, издъвался и проклиналъ покойнаго епископа. Долго еще послѣ этого неистовствовала городская чернь, давая волю накопившемуся чувству озлобленія; съ яростью она набрасывалась на всякаго, кого считала подозрительнымъ, и безпощадно грабила и жгла дома своихъ враговъ.

Разграбленіе

Лана.

Наконецъ, страсти народныя улеглись: прежнія обиды и насилія были отомщены, врагъ уничтоженъ, и наступила пора спокойно оглядѣться кругомъ, разобраться въ томъ, что произошло, подумать о будущемъ. А будущее это не представляло ничего утѣшительнаго: безъ всякаго сомнѣнія, король приметъ энергичныя мѣры, чтобы наказать возмутившихся жителей г. Лана, которые осмѣлились ослушаться королевскаго распоряженія и къ тому же совершили цѣлый рядъ преступленій. О защитѣ собственными силами противъ могущественнаго короля нечего было и думать; надобно было или смириться, или найти себѣ защитника, который бы могъ помѣряться съ королемъ. Послѣднее мнѣніе одержало верхъ, и горожане обратились за помощью къ личному врагу Людовика VI, Томасу де-Марль. Это былъ типичный феодалъ своего времени, не

признававшій никакой власти надъ собой, энергичный и жестокій, всегда имѣвшій подъ рукой значительную военную силу и употреблявшій ее часто для грабежа и разбоя на большихъ дорогахъ: немало купцовъ и пилигримовъ томилось въ мрачныхъ, сырыхъ подземельяхъ его замка, гдъ ихъ пытали, чтобы вымучить побольше денегъ. За хорошее вознаграждение онъ согласился помочь гражданамъ Лана; но и этотъ неустрашимый рыцарь не находилъ возможнымъ защитить городъ отъ королевскихъ войскъ: онъ предложилъ жителямъ Лана въ видъ надежнаго убъжища свои владънія. Значительное большинство ихъ приняло предложение де-Марля, и часть ланскаго населения переселилась въ его замокъ Креси, часть въ бургъ Ножанъ. Окрестные жители, узнавши о томъ, что Ланъ оставленъ безъ защиты, стали во множествѣ приходить туда въ надеждѣ на добычу. Самъ отепъ Томаса, сиръ де Куси, лично привелъ съ этой цълью своихъ крестьянъ и вассаловъ; "и хотя они явились посл'вдними", зам'вчаетъ одинъ современникъ, "но добычи нашли почти столько же, какъ если бы раньше ихъ туда никто не являлся". Въ свою очередь и приверженцы епископа подняли голову и не упустили случая выместить на оставшихся горожанахъ то, что они вытерпѣли оть нихъ во время возстанія: они произвели страшную рѣзню на улидахъ, нападали на несчастныхъ буржуа въ ихъ собственныхъ домахъ, преслѣдовали ихъ даже въ церквахъ; многихъ повѣсили, другихъ привязывали къ хвосту лошади, которую потомъ пускали вскачь. О грабежь и говорить нечего: брали все, что только попадалось подъ руку, даже громоздкую мебель, не брезгали и дверными замками. Наконецъ, противъ горожанъ и ихъ защитника выступила духовная и свътская власть: Томасъ де-Марль былъ объявленъ въ опалъ и отлученъ отъ церкви; къ его врагамъ присоединились нъкоторые сосъдніе бароны и между ними родной его отецъ. Де-Марль отбивался, какъ могъ, и безпощадно разорялъ монастыри и духовныя владънія. Самъ король осадилъ его замокъ Креси и при помощи ополченія, собраннаго изъ м'встныхъ жителей, заставилъ его сдаться на капитуляцію. Де-Марль долженъ былъ принести присягу, дать залогъ и уплатить значительный выкупъ; съ горожанами же ни въ какія сділки не вступали: ихъ просто повісили. Та же участь постигла и укрывшихся въ Ножанъ. Тъла ихъ были брошены на съъдение собакамъ и птицамъ. Вслъдъ за тъмъ король вступилъ въ Ланъ и водворилъ тамъ миръ. Совершены были разныя очистительныя церемоніи и употреблены м'тры къ возстановленію разру-

шенныхъ церквей. Архіепископъ реймсскій нарочно прибылъ въ го-

родъ, чтобы отслужить торжественную об'ёдню за упокой душъ вс'яхъ т'яхъ, кто погибъ въ дни возстанія; во время церковной службы онъ произнесъ горожанамъ краснор'вчивую иропов'ёдь на текстъ изъ 1-го посланія ап. Петра: "Рабы, со всякимъ страхомъ повинуйтесь господамъ своимъ, не только добрымъ и кроткимъ, но и злымъ".

Послѣдующая

иоторія

Лана.

Такъ кончилась первая часть той кровавой драмы, какую представляетъ собой исторія Лана въ эту эпоху. Но стремленіе къ свободѣ, которой уже успѣли вкусить горожане, было такъ велико, зависимое положеніе такъ невыносимо, что, несмотря на жестокую расправу, волненія скоро возобновились. И вотъ, въ 1128 году одинъ изъ преемниковъ Годри, опасаясь новой революціи, вторично даровалъ житслямъ г. Лана самоуправленіе на прежнихъ началахъ. Грамота, данная этимъ епископомъ, была также утверждена Людовикомъ VI. Характерно, что при этомъ рѣшили не употреблять ненавистнаго слова "коммуна", и новое свободное устройство городской общины было названо "учрежденіемъ мира" (institutio расіз).

Около полустолѣтія послѣ этого Ланъ наслаждался миромъ и спокойствіемъ подъ защитой своихъ свободныхъ учрежденій. Но когда въ 1175 г. епископомъ сдълался Рожеръ де-Розуа, онъ снова сталъ стремиться къ уничтоженію коммуны. Такъ какъ Рожеръ былъ силенъ своими связями съ окрестными феодалами, большей частью ero родственниками, то и горожане ръшили обезпечить себъ на всякій случай союзниковъ; съ этой дѣлью они заключили договоры съ коммунами городовъ Суассона, Велли и Крепи, а также вошли въ сношение съ королемъ Людовикомъ VII; тотъ за извѣстную сумму денегъ далъ имъ новую хартію, подтверждающую грамоту его отца. Епископъ произвелъ попытку добиться своей цѣли съ оружіемъ въ рукахъ, но эта попытка не имѣла успѣха. За то, когда въ 1180 г. умеръ Людовикъ, онъ успѣлъ убѣдить его преемника Филиппа-Августа въ правотъ своего дъла; главнымъ аргументомъ были, конечно, деньги. Въ 1190 г. новый король издалъ указъ, которымъ уничтожалась ланская коммуна, такъ какъ она нарушала права и вольности мѣстной церкви; сдѣлалъ это Филиппъ II "изъ любви къ Богу и пресвятой Дѣвѣ Маріи", "желал избъжать всякой опасности для своей души", а также для того, чтобы обезпечить себъ "благополучный исходъ паломничества въ Іерусалимъ, которое онъ долженъ предпринять". Однако уже въ слъдующемъ году благочестивый король рѣшилъ пренебречь спасеніемъ своей души

и за приличное вознаграждение со стороны горожанъ возстановилъ коммунальную хартію. Посл'ь этого прошло еще сто л'ять, въ теченіе которыхъ отношенія между горожанами съ одной стороны и епископомъ и членами мъстнаго духовенства - съ другой, естественно, оставались натянутыми, что подавало поводъ къ постояннымъ недоразумѣніямъ и даже столкновеніямъ. Въ 1294 г. два рыцаря, родственники одного изъ клириковъ мъстнаго капитула, поссори лись съ какимъ-то буржуа и поколотили его въ его собственномъ дом'в; на шумъ прибъжали сосъди и, вооружившись палками и камнями, стали преслѣдовать рыцарей, которые обратились въ бъгство и нашли себъ убъжище въ епископской церкви. У дверей церкви сталъ собираться народъ, громко требуя выдачи преступниковъ; капитулъ отказалъ имъ въ этомъ. Тогда выведенная изъ себя толпа выломала двери, набросилась на обоихъ рыцарей и на того клирика, который впустилъ ихъ въ церковь, и избила встхъ троихъ до полусмерти. Дѣло приняло весьма серьезный оборотъ: горожане оказались виновными въ нарушении права убъжища и въ оскорблении святыни. Въ оскверненной кровопролитиемъ церк ви перестали совершать богослуженіе, изъ нея вынесли церковные сосуды со святыми дарами, епископъ отлучилъ отъ церкви членовъ городского управленія и наложилъ интердикть на весь городъ. Капитулъ принесъ жалобу папъ Бонифацію VIII, который обратился къ королю Франціи съ требованіемъ уничтожить ланскую коммуну. Филиппъ IV Красивый назначилъ слъдствіе, и на оснований данныхъ этого слъдствія, представленныхъ въ парижскій парламенть, коммуна въ г. Ланъ была еще разъ уничтожена. Впрочемъ, не такъ-то легко было уничтожить учрежденія, просуществовавшія около двухсоть льть и успѣвшія за это время сдѣлаться привычными и даже необходимыми населенію большого города; а что это населеніе дорожило своей свободой и умѣло за нее постоять, видно изъ предшествующей исторіи города Лана. Возвращение ланскихъ горожанъ въ прежнее положение безправныхъ сервовъ, подчиненныхъ произволу феодальнаго владъльца, представляло бы теперь вопіющій анахронизмъ; съ другой стороны, новый порядокъ, при которомъ все население государства непосредственно подчиняется центральному правительству, еще не созрѣлъ и не установился въ опредъленныя, прочныя формы. Какъ бы то ни было, парламентскій указъ не былъ приведенъ въ исполненіе: капитулъ долженъ былъ удовольствоваться денежнымъ вознагражденіемъ и очистительными обрядами со стороны горожанъ, а этимъ

послѣднимъ была оставлена коммуна, но подъ однимъ очень важнымъ условіемъ-лишь до тѣхъ поръ, пока это будетъ угодно королю. Съ этого времени рѣшающимъ моментомъ въ исторіи ланскаго самоуправленія окончательно дѣлается король: при его дворѣ начинають усиленно ходатайствовать горожане о прочномъ утвержденіи коммуны, епископь-объ ея полномъ уничтоженіи; успѣхъ этихъ ходатайствъ измѣняется, смотря по обстоятельствамъ; главнымъ средствомъ для достиженія успѣха всегда являются деньги. Въ 1322 г. Карлъ IV уничтожилъ коммуну и передалъ юрисдикпію, принадлежавшую выборнымъ должностнымъ лицамъ, своему ланскому прево; впрочемъ, горожанамъ удалось добиться неисполненія этого указа, и тяжба между ними и епископомъ возобновилась. При Филиппъ VI Валуа епископъ проситъ о приведения въ дъйствіе королевскаго указа во всей его силь, заявляя, что иначе произойдуть великія бъдствія и что въ самомъ городъ существуеть много людей, которые вовсе не желають коммуны, ---обстоятельство, которое следуетъ подчеркнуть. Сначала король не обращалъ вниманія на эти ходатайства, но въ 1331 г. издалъ ордонансъ, которымъ собственно и заканчивается исторія ланской коммуны. Филиппъ VI въ этомъ своемъ указѣ заявляетъ, что въ послѣднее время въ тъ промежутки, когда въ Ланъ была уничтожаема коммуна, городъ пользовался вполнъ удовлетворитељнымъ управленіемъ королевскихъ чиновниковъ, точно такъ же, какъ и другіе города, въ которыхъ никогда не бывало коммуны. Въ виду этого отмѣняется коммунальное самоуправленіе г. Лана, и на будущее время встми дтлами будетъ завтавывать бальи Вермандуа или его намъстникъ. Кромъ того, въ Ланъ назначается городской прево, который будеть ръшать всъ судебныя дъла; онъ же назначить ремесленнаго старшину (maitre de tous les métiers); для сбора суммъ, необходимыхъ на разныя городскія нужды, горожанамъ предоставляется выбирать изъ своей среды подъ руководствомъ прево 6 довъренныхъ лицъ. Этимъ окончилась полная высокаго драматизма борьба жителей г. Лана за свободу и независимость. Кровавые эпизоды встрѣчаются и въ лѣтописяхъ другихъ городовъ, которые съ такимъ же упорствомъ стремились сбросить съ себя гнетъ феодальнаго произвола. Такъ, въ Камбрэ установленная въ 1076 г. коммуна нѣсколько разъ уничтожалась, но каждый разъ горожане лобивались ея возстановленія. Еще до этого года они трижды возставали противъ своего сеньёра, но безуспѣшно, при чемъ первое возстание въ 957 г. было подавлено съ чрезвычайной жестокостью:

воины епископа, ворвавшись въ городъ, перебили многихъ горожанъ, другимъ отрѣзывали ноги или руки, выкалывали глаза или же отправляли къ палачу, который клеймилъ имъ лбы каленымъ жельзомъ.

Успѣхъ борьбы часто облегчался твмъ обстоятельствомъ, что въ городъ былъ не одинъ, а два или нъсколько сеньёровъ, которые сплошь и рядомъ соперничали другъ съ другомъ: случалось, что подданные одного феодальнаго владъльца во время возстанія находили себъ дъятельнаго союзника въ лицъ сеньёра другой части города. Въ Оксерръ, напр., графъ далъ свое согласие на установление коммуны на зло епископу, въ Амьенъ же, наоборотъ, епископъ сталъ на сторону горожанъ противъ графа.

Исторія ланской коммуны типична для многихъ французскихъ Значевіе городовъ, но далеко не для всъхъ. Не говоря уже о томъ, что во коммунальмногихъ изъ нихъ, какъ мы увидимъ ниже, никогда не было коммунальнаго устройства, даже ть, которые становились коммунами, движения. достигали этого невсегда путемъ открытой борьбы. Не разъ феодальный влад влець города добровольно соглашался даровать своимъ подданнымъ самоуправленіе, принимая близко къ сердцу ихъ интересы; часто онъ дълалъ это для прекращенія смуты или для того, чтобы предупредить волненія. Прим'трами могутъ служить города Нуайонъ и Сенъ-Кантенъ: жители перваго изъ нихъ постоянно ссорились съ мѣстнымъ духовенствомъ; тогда епископъ (Бодри), желая прекратить эти ссоры, созвалъ всѣхъ жителейклириковъ, рыцарей, купцовъ и ремесленниковъ, и представилъ этому собранію грамоту, на основаніи которой въ городъ учреждалась коммуна. Это случилось въ 1108 г. За нъсколько лътъ передъ тъмъ, въ 1102 г., графъ Вермандуа съ цълью предотвратить безпорядки, подобные происшедшимъ въ сосъднемъ городъ Бовэ, даровалъ жителямъ С.-Кантена коммунальное устройство, признавать которое поклялись какъ духовныя лица, такъ и рыцари. Нъкоторые феодалы, особенно свътскіе, съ теченіемъ времени начали понимать, что, предоставляя городу свободу, они способствують благополучію горожань, а также пропвѣтанію всей местности, и такимъ образомъ не только ничего не теряють, но еще и выигрывають. Наконецъ, въ большинствъ случаевъ какъ мирнаго, такъ и революціоннаго освобожденія города деньги играли весьма значительную роль; онъ часто дълали феодала податливъе, склоняли его къ уступкамъ, онъ же обезпечивали горожанамъ могущественныхъ союзниковъ до короля включительно.

наго

Первыя попытки городского населенія выбиться изъ-подъ феодальнаго гнета встрѣтили, естественно, рѣшительный отпоръ со стороны средневѣковаго общества: оно было возмущено этимъ стремленіемъ рабовъ сбросить съ себя вѣками освященное рабское иго, оно видьло въ этомъ преступленіе, бунтъ, нарушеніе законовъ божескихъ и человѣческихъ. "Коммуна, восклицаеть аббатъ Гибертъ ножанскій (въ 1124 г.), слово новое, ненавистное! Благодаря ей, оброчники (capite censi) освобождаются отъ всякой зависимости и взамѣнъ этого платятъ лишь обыкновенную ежегодную подать; благодаря коммунь, за преступленія они отвѣчають лишь штрафомь, размѣры котораго точно опредѣлены закономъ; оть всякихъ другихъ денежныхъ повинностей, которыя несутъ рабы, они освобождаются". Въ 1099 г. Ивъ шартрскій заявлялъ, что клятвы, данныя горожанамъ, не должны никого связывать: онъ не имъютъ силы, такъ какъ противорѣчатъ каноническимъ законамъ и постановленіямъ отцовъ церкви. По мнѣнію парижскаго синода, коммуны устанавливаютъ "дьявольскіе обычаи, направленные къ ниспроверженію судебной власти церкви". Понятно, что при такомъ отношеніи горожанамъ пришлось употребить громадныя усилія, пролить немало крови и еще больше истратить денегь, чтобы добиться желанной свободы. Но разъ брешь была пробита, дъло освобожденія городовъ пошло быстрѣе: слово "коммуна" перестало быть новымъ и мало-по-малу вошло въ сознание средневъковаго общества, и если оно еще долго оставалось ненавистнымъ для многихъ, особенно для духовенства, то во всякомъ случаѣ съ городскимъ движеніемъ пришлось считаться серьезно, какъ съ явленіемъ, которое совершается въ силу какихъ-то глубоко лежащихъ жизненныхъ условій и притомъ развивается постепенно и неуклонно, съ каждымъ десятильтіемъ становясь все болье и болье значительнымъ. Чѣмъ больше было коммунъ во Франціи, тѣмъ легче было устроить новую коммуну въ какомъ-нибудь городъ или вообще добиться свободы и самоуправленія въ той или иной формъ. Освободительное движение становилось настолько могучимъ, что уже немногіе феодалы рѣшались, во что бы то ни стало, противиться ему; большинство предпочитало уступить, пойти на сдълку, такъ или иначе предупредить могущее произойти возстание; при этомъ одними

руководило корыстолюбіе и жадность, другими—благоразумное пониманіе своихъ истинныхъ интересовъ. Къ аналогичнымъ результатамъ стали приводить и такія случайныя на первый взглядъ обстоятельства, какъ личныя добродътели сеньёра, забота его о

благъ своихъ подданныхъ или же политический расчетъ: во Фландрін, напр., въ 1127-28 гг. два соперника, заявившіе права на это графство, старались превзойти другъ друга въ щедрой раздачъ привилегій и вольностей местнымъ городамъ, чтобы этимъ привлечь ихъ на свою сторону. Въ томъ же направлении начала развиваться и политика королей и крупныхъ сюзереновъ. Правда, почти во встахъ этихъ случаяхъ феодальные владъльцы не даютъ своимъ городамъ полной свободы, а лишь обезпечиваютъ ихъ на будущее время отъ произвола въ сборъ податей и пошлинъ, въ пользовании разнообразными повинностями въ судѣ и въ администраціи.

Такимъ образомъ, мы видимъ, что далеко не всѣ города съ оружіемъ въ рукахъ завоевали себѣ свободу и стали самостоятель. ными. Тъмъ не менъе открытая борьба горожанъ съ феодалами занимаеть, безспорно, видное мъсто въ исторія освобожденія французскихъ городовъ: она во всякомъ случаѣ кладеть ему прочное начало: кровавыя революціи въ томъ или другомъ городѣ представляють собой яркіе признаки того, что вопросъ этотъ достаточно назрѣлъ. Но чѣмъ болѣе развивается освободительное движеніе, тѣмъ болѣе мирный характеръ оно получаеть, встрѣчая на своемъ пути все менѣе и менѣе препятствій и въ то же время постоянно усиливаясь обстоятельствами, благопріятствовавшими ему. Первые крики: "коммуна, коммуна" рѣзали ухо, возмущали общественное сознание; свободная самоуправляющаяся городская община казалась вопіющей несообразностью, такъ какъ нарушала исконныя права, перепутывала обычныя понятія. Но прошло нъсколько въковъ, и аномаліей стало безправное, рабское положеніе городского населенія, ничъмъ не защищеннаго отъ произвола своего феодальнаго владѣльца.

Въ концъ концовъ всъ французские города освободились отъ феодальнаго гнета; но степень и формы ихъ свободы не вездъ были одинаковы. Здъсь, какъ и во всемъ въ средніе въка, царствовала удивительная пестрота и разнообразіе. Несмотря однако на это, всъ освободившіеся города можно подвести подъ два основныхъ типа: коммуны и villes de bourgeoisie (или villes franches).

Слово "коммуна" значитъ община, сообщество, члены котораго Коммуна. присягають поддерживать и защищать другь друга, върой и правдой служить всему цёлому; отсюда такое устройство называется иногда "присяжной общиной" (commune jurée) или даже "заговоромъ" (conjuration). Въ составъ этой общины далеко не всегда

жрестом. по ист. Сред. въковъ. В. П.

8

входили всѣ жители даннаго города. Во многихъ случаяхъ членами коммуны были только владъльцы недвижимаго имущества въ черть городского округа. Кромъ того, въ коммуну обыкновенно не принимались лица, опозоренныя по суду, несостоятельные должники, больные проказой, незаконнорожденные, иногда-крѣпостные, лично зависящіе отъ какого-нибудь сеньёра. Жители города, принадлежавшіе къ привилегированнымъ сословіямъ, на съверъ обыкновенно также не входили въ составъ коммуны; напротивъ, на югъ они большей частью являются вліятельными членами городской общины: тамъ города были богаче и крупнъе, въ нихъ издавна жили и даже занимались торговлей многіе рыцари и духовныя лица, которыя болѣе или менѣе сливались съ высшимъ классомъ торговопромышленнаго населенія города и зачастую участвовали въ пріобрѣтеніи имъ независимости. Такимъ образомъ, коммуна являлась въ нѣкоторой степени обособленнымъ міркомъ, ревниво оберегавшимъ права и привилегіи, которыя принадлежали ся членамъ. Чтобы вступить въ эту привилегированную общину, нужно было заплатить извѣстный взносъ. Съ другой стороны, въ виду тѣсной взаимной связи ся членовъ выступленіе изъ коммуны также сопровождалось извъстными формальностями: раньше, чъмъ выйти изъ коммуны, нужно было съ ней разсчитаться.

Другими отличительными чертами коммуны, кром'в взаимной связи ея членовъ, являются: свобода и самостоятельность, выражающаяся въ полномъ самоуправленіи, и опред'ъленныя, точно установленныя договорныя отношенія къ бывшему феодальному влад'ѣльцу города; условія этого договора выражены въ особой грамотѣ, такъ назыв. коммунальной хартіи, которую даетъ своимъ бывшимъ подданнымъ, организовавшимся въ свободную общину, ихъ бывшій сеньёръ и которую для большей крѣпости подтверждаетъ сюзеренъ этого сеньёра, чаще всего самъ король—верховный сюзеренъ всей страны.

Устроивши у себя коммуну, горожане тъмъ самымъ выходили изъ состава зависимой безправной массы населенія и поднимались въ верхній слой привилегированнаго феодальнаго общества. Естественно при этомъ, что на организаціи свободной городской общины отразились характерныя особенности современнаго общественнаго строя. Средніе въка знали только два класса людей: или лично зависимаго человъка—виллана, серва, "подлаго" обывателя, лишеннаго не только какихъ бы то ни было политическихъ правъ, но и въ большей или меньшей степени правъ гражданскихъ; или же

совсѣмъ свободнаго человѣка, свобода котораго была сопряжена съ извъстной, иногда весьма значительной долей политической независимости. Поэтому и коммуна получила характеръ независимой общины, надъленной нъкоторыми верховными правами, которыя въ новое время принадлежать лишь центральному правительству страны, въ средніе же вѣка принадлежали всякому барону, бывшему полновластнымъ государемъ въ своей бароніи. Коммуна сдълалась такимъ же маленькимъ государствомъ въ государствѣ, какимъ было въ то время любое феодальное владение, съ той только разницей, что въ бароніи государемъ былъ баронъ, въ коммунѣ же верховная власть принадлежала всей совокупности ся членовъ и осуществлялась выборными должностными лицами. Такія коллективныя сеньёріи не были новостью въ средніе въка: стоить только вспомнить многочисленныя аббатства и капитулы. Какъ сеньёрія, городской общинъ принадлежала законодательная власть: ен выборные правители издавали распоряженія, имѣвшія силу закона для всего населенія коммунальной области. Они были облечены также и судебной властью надъ членами общины (иногда, впрочемъ, съ нѣкоторыми ограниченіями): въ знакъ этого на границъ коммунальнаго округа ставилась вистлица и позорный столбъ. Городскія власти, подобно сеньёру, могутъ собирать подати и пошлины съ подчиненнаго имъ населенія. Коммуна имбеть право войны и мира: она можеть воевать, для чего имбеть свое войско - коммунальную милицію, можеть заключать союзы и всякіе договоры съ другими маленькими государствами, изъ которыхъ состояло средневѣковое королевство; на югѣ, напр., города Арль, Авиньонъ, Марсель и сеньёръ Барраль де-Бо заключили между собой въ 1247 г. союзъ оборонительный и наступательный на 50 лътъ; въ 1226 г. Арль посылаеть 12 депутатовъ для заключенія "союза, дружбы и общенія" съ королемъ Франціи Людовикомъ VIII. Символами коммунальной независимости являются печать и башня (béffroi), на которой висьли призывные колокола. На вышкъ этой башни помъщались сторожевые, которые зорко оглядывали горизонть и тотчасъ били въ набатъ, какъ только замѣчали появленіе какой-нибудь опасности; въ тѣ же колокола звонили, чтобы призвать обвиняемыхъ въ судъ, чтобы возвѣстить работникамъ о началъ и концъ рабочаго дня, а встамъ жителямъ города о солнечномъ восходѣ или о томъ, что наступилъ часъ тушить огни. На звуки этого колокола иногда собирались граждане на въче для обсужденія разныхъ важныхъ вопросовъ. Въ нижнемъ этажъ башни помъщалась зала, гдъ засъдалъ городской совъть,

8\*

а также муниципальный архивъ и арсеналъ. Если въ какомъ-нибудь городѣ уничтожалась коммуна, то обыкновенно отбирали у мэра печать, снимали вѣчевой колоколъ, а самую башню разрушали до основанія.

Такъ какъ коммуна приравнивалась къ сеньёріи, то она должна

Оеньёръ

города. была занимать опредѣленное мѣсто въ феодальной іерархіи; нѣтъ барона, у котораго бы не было сюзерена, — самъ король держитъ свою землю отъ Бога, — и у коммуны былъ свой сюзеренъ (обыкновенно бывшій феодальный владѣлецъ города или же король), который былъ обязанъ не только уважать ея права и привилегіи, но и оказывать ей покровительство и защиту, въ чемъ онъ торжественно присягалъ. Съ своей стороны, коммуна несла по отношенію къ этому сюзерену всѣ обязанности настоящаго вассала. Ея представители приносили сюзерену присягу, въ которой клялись "вѣрно служить ему и оберегать его тѣло, члены, жизнь и владѣнія" отъ враговъ; присяга эта возобновлялась при перемѣнѣ какъ сеньёра, такъ и горолскихъ правителей. Въ качествѣ вассала

представители приносили сюзерену присягу, въ которой клялись "върно служить ему и оберегать его тъло, члены, жизнь и владънія" отъ враговъ; присяга эта возобновлялась при перемънъ какъ сеньёра, такъ и городскихъ правителей. Въ качествѣ вассала коммуна была обязана своему сюзерену военной повинностью (ost et chevauchée), размѣры которой были точно опредѣлены; кромѣ того, она должна была помогать ему деньгами въ обычныхъ "четырехъ случаяхъ". Въ свою очередь и коммуна могла имъть своихъ вассаловъ: такъ, напр., въ 1220 г. два рыцаря принесли присягу въ вѣрности (hommage) Авиньону за тѣ деревни и замки, которые они держали отъ этого города; въ Нормандіи г. Руану присягали сосъднія сельскія коммуны. Не всякая коммуна, конечно, въ дъйствительности осуществляла вст свои верховныя права въ качествъ коллективной сеньёрія; не всякій коммунальный городъ быль на самомъ дѣлѣ настоящей республикой. Но то же самое можно сказать и о баронахъ, съ которыми мы сравнили свободныя городскія общины: каждому барону въ принципъ принадлежали верховныя права государя, но далеко не каждый баронъ на самомъ дълъ пользовался ими. Дёло въ томъ, что въ средніе вѣка мало было имъть какое нибудь право: необходимо было еще обладать достаточной силой, фактическимъ могуществомъ, чтобы на практикъ воспользоваться этимъ правомъ; а между тѣмъ многіе города, особенно на съверъ Франціи, были слишкомъ слабы и ничтожны для этого. Кромѣ того, не всѣ они при одинаковыхъ обстоятельствахъ добились свободы. Одни завоевали ее съ оружіемъ въ рукахъ; но побъда горожанъ надъ феодальнымъ владъльцемъ далеко не всегда бывала полной и окончательной. Другіе получили свободу путемъ

мирнаго соглашенія, заключили со своимъ сеньёромъ сдѣлку, и въ коммунальной хартіи, въ которую занесены были условія этой сдёлки, были приняты во внимание интересы объихъ договаривающихся сторонъ, т. е. не только горожанъ, но и ихъ бывшаго владѣльца, сохранявшаго иногда часть своихъ прежнихъ правъ. Естественно поэтому, что во многихъ случаяхъ независимость коммуны, ея суверенитеть оказались въ большей или меньшей степени ограниченными.

Въ принципъ коммуна пользовалась полнымъ самоуправлені- Городовой емъ и свободой въ своихъ внутреннихъ дълахъ; но на практикъ, какъ увидимъ наже, этотъ принципъ неръдко нарушался. Всъ коммунальныя дела ведались выборнымъ городскимъ советомъ, члены котораго назывались жюрэ (jurés, iurati), пэрами или эшевенами (échevins, seabini). Число ихъ колебалось отъ 12 (въ Пероннъ), 13 (въ Бовэ) до 100 (въ Руанъ) и даже болъе; въ Бордо въ XIII в. было 2 совѣта, одинъ въ составѣ 30, другой-300 членовъ. Такое же разнообразіе зам'вчается и въ способ'в ихъ избранія, а также въ организаціи городского совѣта: нѣтъ, кажется, избирательной системы, которая бы не практиковалась въ той или другой коммунѣ. Въ Руанѣ, напр, а также въ другихъ городахъ, гдъ дъйствовало руанское право, должность пэра была пожизненной; когда пэръ умиралъ, оставшіеся въ живыхъ члены совѣта выбирали ему преемника; встахъ пэровъ было 100; они выдтали изъ своего состава комиссію изъ 24 жюрэ, которая въ свою очередь распадалась на 2 подкомиссіи: одну изъ 12 эшевеновъ и другую изъ 12 совътниковъ; пэры собирались разъ въ двъ недъли по субботамъ. жюрэ-еженедъльно, эшевены-2 раза въ недълю; послъдние завъдывали текущими дёлами, составляя то, что теперь у насъ называется управой. Въ Марселъ изъ 89 членовъ совъта 80 принадлежали къ классу богатой буржуазіи, З представляли сословіе клириковъ, имѣющихъ степень доктора; остальныя 6 вакансій были замѣщаемы ремесленными старостами. Въ Арлѣ въ совѣтѣ засѣдали архіепископъ, консулы и наиболье значительные изъ гражданъ. Въ Монпелье граждане выдъляли изъ своей среды избирателей второй степени; эти послѣдніе вмѣстѣ съ выходящими въ отставку консулами выбирали 60 нотаблей, изъ которыхъ посредствомъ жребія избиралось необходимое число должностныхъ лицъ. Въ Бовэ 13 пэровъ выбирались 22 мъстными промышленными корпораціями, при чемъ 7 приходились на долю одной только корпораціи м'вняль, т. е. крупныхъ капиталистовъ, денежной аристо-

Digitized by Google

00BBTS.

кратіи; всё остальныя 21 корпорація выбирали 6 пэровъ. Въ Athyes 12 жюрэ избирались ежегодно всёмъ населеніемъ города. Въ Амьенѣ каждый годъ старосты ремесленныхъ корпорацій выбирали 12 эшевеновъ, которые, въ свою очередь, избирали себѣ еще 12 товарищей; такимъ образомъ составлялся совѣтъ изъ 24 членовъ. Въ Пероннѣ 2 старосты выбираютъ 24 избирателей, которымъ уже принадлежитъ выборъ 12 жюрэ. Въ Камбрэ членовъ городского совѣта назначалъ архіепископъ.

Меръ.

Главою городского правительства быль мэрь или, какъ его называли на югѣ, консулъ (а также синдикъ); мэръ былъ обыкновенно одинъ, рѣдко 2; число консуловъ колебалось отъ 2 до 6, иногда ихъ было больше. Способы ихъ избранія были также различны: во многихъ случаяхъ мэра выбирали члены городского совѣта, иногда-ихъ избиратели, т. е. старосты корпорацій, при чемъ ихъ свобода выбора была ограничена: они могли лишь выбрать одного изъ трехъ кандидатовъ, которыхъ имъ указывали выходящіе въ отставку члены городского совѣта и мэръ. Наконецъ, въ нъкоторыхъ городахъ въ избраніи мэра ръшающее значеніе имълъ сеньёръ города: по Etablissements de Rouen, напр., сто пэровъ выбирали изъ нотаблей города трехъ кандидатовъ; одного изъ нихъ герцогъ или король утверждалъ въ должности мэра. Въ Лектуръ и Альби консулы избирались народнымъ собраніемъ; но чаще всего на югь Франціи эти должностныя лица представляли собой въ опредѣленной пропорціи два класса, входившіе въ составъ городского населенія: собственно горожанъ (буржуа) и знатныхъ, принадлежащихъ къ коммунъ. Въ Арлъ сначала было по 2 консула объихъ категорій; впослъдствіи эти числа измънились на 4 и 8; въ Кордѣ консуловъ было 2 и 6, въ Рабастанъ 2 и 8. Въ Нимѣ въ 1208 г. рѣшили, чтобы въ интересахъ согласія между объими группами населенія на будущее время консуловъ изъ знати выбирали горожане, а консуловъ изъ горожанъ - знатные. Такъ какъ раздоры и междоусобія составляли больное мъсто средневѣковыхъ городовъ, то случалось, что нѣкоторые изъ нихъ призывали себъ правителя со стороны, который бы не принадлежалъ ни къ какой изъ городскихъ партій: въ первой четверти XIII в. мы видимъ такихъ чужеземцевъ во главѣ Марселя, Арля и Авиньона; они назывались подеста, пользовались диктаторской властью и были большею частью знатными выходцами изъ Италіи.

Мэръ былъ главою муниципальнаго управленія: онъ созывалъ городской совътъ, предсъдательствовалъ на его административ-

ныхъ и судебныхъ засъданіяхъ, хранилъ коммунальную печать и ключи отъ городскихъ воротъ; онъ же предводительствовалъ коммунальной милиціей и являлся представителемъ коммуны во всѣхъ ея витынихъ сношеніяхъ. Въ Амьент мэръ имълъ право назначать некоторыхъ низшихъ должностныхъ лицъ; въ Руанъ власть его была особенно значительна; въ Байоннъ должность мэра получила спеціально военный характеръ — другія обязанности, соединенныя съ нею, лежали на помощникъ мэра.

Кромѣ мэра и членовъ городского совѣта, въ составъ коммунальной администрадіи входиль рядь низшихь должностныхь лиць, какъ-то: казначей (иногда, впрочемъ, эту должность исполнялъ одинъ изъ жюрэ); клеркъ --- по нашему секретарь и дълопроизводитель (лицо весьма вліятельное); сержанты, исполнявшіе должность судебныхъ приставовъ, а также полицейскихъ чиновниковъ; сторожевые, которые стояли на часахъ на городской башнѣ и звонили въ колокола; привратники и др. Всѣ эти городскіе чиновники и служители назначались мэромъ или членами совъта, иногда же ихъ избирателями, т. е. старостами промышленныхъ корпорацій. Таковъ былъ составъ коммунальной администраціи, которой принадлежала весьма значительная власть надъ членами городской общины; всякій ослушникъ строго наказывался — въ видѣ крайней мѣры его могли изгнать изъ коммуны, отобрать его имущество и даже срыть до основанія домъ, въ которомъ онъ жилъ.

Народная масса въ управленіи коммуной играла весьма незначительную роль: время отъ времени народъ собирался по звону народа въ візчевого колокола, но вся его роль ограничивалась тівмъ, что управленія. онъ выслушивалъ и принималъ къ свъдънію то, что постановляли правители. Только въ исключительныхъ случаяхъ, да и то въ позднъйшую эпоху, выступаеть онъ въ болѣе активной роли: въ Ліонѣ, напр., въ 1292 г. народъ собираютъ, чтобы онъ высказался за или противъ принятія покровительства французскаго короля; почти въ то же время (1283 г.) королевские чиновники, присланные въ Руанъ, чтобы привести въ порядокъ коммунальные финансы, производятъ это въ присутствіи народнаго собранія; въ 1320 г. мэръ Аббевиля, обвиненный въ лихоимствъ, оправдывается передъ въчемъ и защищаеть свое управление отъ нападокъ членовъ городского совѣта; въ 1332 г. мэръ Сенъ-Жанъ-д'Анжели созываетъ всъхъ членовъ коммуны, чтобы обсудить союзный договоръ и принять новый налогъ; въ 1320 г. королевские комиссары, явившись въ Санлисъ, собирають вѣче и опрашивають горожанъ одного за другимъ, хо-

Участіе

тятъ ли они сохраненія коммуны или нѣтъ, — и громадное большинство даетъ отрицательный отвѣтъ. Самый важный вопросъ, въ которомъ больше всего и легче всего могло бы выразиться народоправство, - вопросъ о способъ избранія должностныхъ лицъ рвшался, какъ мы видели, далеко не въ пользу демократия. Напротивъ, правительство большей части коммунальныхъ городовъ, по крайней мѣрѣ, въ періодъ существованія коммунъ, представляетъ собой настоящую олигархію: вся власть въ нихъ принадлежить немногимъ богатымъ фамиліямъ, изъ которыхъ образуются какъ бы правительственныя династіи; члены этихъ "линьяжей" крѣпко держать въ своихъ рукахъ главныя муниципальныя должности. Такому положенію дѣлъ какъ нельзя болѣе соотвѣтствуеть канцелярская тайна, которой окружены были дъйствія коммунальнаго правительства: въ Руанъ, Аббевилъ, Суассонъ и др. городахъ виновный въ разглашения этой тайны лишался своей должности; пэры Санлиса въ концъ XIII в. присудили къ штрафу одного гражданина, который хвастался, будто знаетъ все, что происходить въ засъданіяхъ городского совъта. Должностныя лица, пользовавшіяся весьма значительной властью и притомъ получившія эту власть не въ силу народнаго избранія, естественно, часто возбуждали противъ себя нареканія въ средѣ городского населенія, тъмъ болъе, что они сплошь и рядомъ злоупотребляли своей властью. Необходимо было оградить ихъ отъ проявленія народной антипатіи и даже ненависти; и дъйствительно, большинство коммунальныхъ хартій содержать особыя постановленія на этоть счеть: въ Аббевиль значительный штрафъ налагался на всякаго, кто осмълится въ засъдании городского совъта дурно отозваться о его членахъ или же ложно обвинить ихъ въ произнесени несправедливаго при говора; въ 1300 г. одинъ буржуа весьма непочтительно говорилъ о мэрѣ, эшевенахъ и объ ихъ чиновникахъ, заявляя, между прочимъ, что они "обираютъ народъ до послѣдней нитки"; за это его лишили права обращаться къ суду эшевеновъ, т. е. одного изъ самыхъ важныхъ гражданскихъ правъ; въ Амьенъ оскорбленіе дыйствіемъ мэра наказывалось отсіченіемъ кулака.

Финагоы.

Но, несмотря на всё эти устрашающія постановленія, недовольство народа своими правителями росло и росло и подъ конецъ стало проявляться съ необычайной силой и рёзкостью. Самой слабой стороной коммунальнаго управленія были финансы. Расходы свободной городской общины были очень велики и обременительны. Мы ужъ не говоримъ объ обыкновенныхъ расходахъ

на текущія общественныя нужды: они были ничтожны въ сравненік съ расходами чрезвычайными. За то эти послѣдніе доходили иногда до громадныхъ размъровъ. Прежде всего горожанамъ приходилось платить - и платить очень дорого-за свою свободу и самоуправление; они или единовременно вносили своему бывшему феодальному владъльцу крупную сумму, или же выплачивали ему ежегодную ренту, -- иногда и то и другое вмѣстѣ. Платить приходилось не только своему сеньёру, даровавшему коммунальную хартію, но и королю, который утверждаль ее. Рѣдко горожанамъ удавалось сразу добиться полной свободы и независимости: зачастую сеньёръ оставлялъ за собой болѣе или менѣе значительную часть своихъ феодальныхъ правъ надъ коммуной и ея членами-ихъ надо было выкупать одно за другимъ. Откупившись, наконецъ, отъ подданства и ставши въ вассальныя отношенія къ своему сеньёру, коммуна, какъ было указано раньше, продолжала нести извъстныя повинности, изъ которыхъ самая тяжелая была военная: сначала горожане несли ее натурой, потомъ стали малопо-малу замѣнять ее ежегоднымъ денежнымъ взносомъ. Изъ исто ріи г. Лана мы видьли, что добиться устройства коммуны еще не значило обезпечить себъ навсегда свободу: коммунъ неоднократно грозили уничтожениемъ, и каждый разъ несчастные буржуа должны были раскошеливаться, чтобы сохранить за собой права, купленныя такой дорогой цёной. Все это были расходы, такъ сказать, нормальные; но и кромв этого постоянно представлялись разные экстренные случаи, къ которымъ придирались, чтобы выманить у горожанъ болъс или менъе значительную сумму. Любопытенъ въ этомъ отношении отрывокъ изъ записи расходовъ нуайонской коммуны за 1260 годъ: "Когда король (Людовикъ Святой) отправлялся за море, мы дали ему 1500 ливровъ (около 150 т. франковъ на теперешнія деньги). Когда онъ былъ за моремъ, королева дала намъ знать, что король нуждается въ деньгахъ, и мы дали 500 ливровъ. Когда король вернулся изъ-за моря, мы ему заняли 600 ливр., изъ которыхъ получили только 500, а 100 оставили ему. Когда король заключилъ миръ съ англійскимъ королемъ, мы дали 1200 л. Каждый годъ мы должны платить 200 л. за коммуну, которую намъ даровалъ король; кромѣ того, подарки проѣзжающимъ черезъ городъ (знатнымъ) особамъ ежегодно обходятся намъ въ 100 л. и даже болве. Когда графъ анжуйскій (братъ короля) былъ въ Эно (Hainaud), насъ извъстили, что онъ нуждается въ винъ; мы послали ему 10 бочекъ, что стоило вмъстъ съ доставкой 100 лив."

Кромѣ того, граждане Нуайона послали графу 500 сержантовъ, чтобы охранять его владѣнія, а также тѣлохранителей, — все это обошлось въ 1100 л. Наконецъ, "когда королевская армія выступала, намъ сообщили, что графу нужны деньги и что съ нашей стороны было бы подлостью не прійти къ нему на помощь; мы заняли ему 1200 л., но изъ нихъ скинули со счетовъ 300 для того, чтобы получить расписку съ приложеніемъ печати на остальные 900".

Весьма важную статью расходовъ для каждой коммуны составляли судебные штрафы. Безпокойные горожане находились въ постоянной борьбъ съ своимъ сеньёромъ и другими феодалами, а также съ капитулами изъ-за юрисцикціи, права обложенія, повинностей и т. п. Озлобленные этой борьбой буржуа позволяли себъ иногда крайне ръзкія выходки противъ своихъ враговъ, особенно противъ духовенства: они нарушали права своихъ противниковъ, творили надъ ними насилія и всякія беззаконія, не останавливаясь даже передъ кощунствомъ. Однажды граждане С.-Рикье рѣшили насмѣяться надъ монахами мъстнаго аббатства, съ которымъ они были постоянно на ножахъ. Ежегодно въ праздникъ Lendit монахи устранвали торжественную процессію, въ которой несли мощи основателя своей общины и мощи св. Вигора. Но въ 1264 г. жителямъ этого города пришлось полюбоваться процессіей совствить иного рода. Буржуа взяли дохлую кошку и положили ее въ раку, подобную той, въ которой хранились мощи св. Рикье; въ другой ракъ помѣстили лошадиную кость, долженствующую изображать руку св. Вигора. Затъмъ, напяливши на себя шубы, понесли эти предметы по городскимъ улицамъ, пародируя торжественное шествіе монаховъ. Вдругъ явились какіе-то два субъекта и стали между собой ожесточенно драться; процессія остановилась, и изъ толпы раздался возгласъ: "Святой Рикье! ты не пойдешь дальше, старина, пока не водворишь мира между этими двумя врагами!" Едва это было сказано, какъ борцы прекратили драку, пали другъ къ другу въ объятія и обмѣнялись братскимъ поцѣлуемъ. Вся толпа стала кричать о "чудъ", совершенномъ мощами св. Рикье. Но этого мало: горожане построили часовню съ роскошно убраннымъ алтаремъ и помъстили туда раки съ кошкой и лошадиной костью. Наивные богомольцы и путешественники, не подозръвая о кощунствъ, заходили сюда поклониться мощамъ святыхъ угодниковъ. Два дня простояла часовня, вокругъ которой буржуа устраивали неприличные танцы. 🥤

Столкновенія горожанъ съ духовенствомъ и феодалами были самымъ зауриднымъ явленіемъ. И каждый разъ, когда эти столкновенія принимали слишкомъ серьезный характеръ, дёло кончалось обращеніемъ къ королевскому парламенту, который рано присвоилъ себъ право суда надъ коммунами. Парламентъ не щадилъ горожанъ и приговаривалъ ихъ къ денежному штрафу, который иногда доходилъ до огромныхъ размъровъ: такъ, напр., въ 1305 г. коммуна г. Бовэ должна была уплатить 10 т. ливровъ, т. е. болѣе милліона франковъ.

Откуда же брала коммуна деньги, чтобы погашать всё эти чрез. Финансовый вычайные расходы? Главнымъ, основнымъ источникомъ дохода былъ прямой налогъ на членовъ коммуны. Но сборъ этого налога былъ сопряженъ съ огромными затрудненіями: нѣкоторые совсѣмъ уклонялись отъ его уплаты, другіе утаивали значительную часть своего имущества, чтобы уменьшить окладъ; многіе оказывались не въ состояніи платить, и недоимки накоплялись иногда за 10 и болѣе лътъ. Раскладка подати почти никогда не обходилась безъ злоупотребленій: стоявшіе у власти богатые буржуа пускали въ ходъ все свое вліяніе, чтобы свалить главную тяжесть податей на низшіе классы, которые, разумъется, не въ состояни были ея вынести. Отсутствіе правильной отчетности давало коммунальнымъ правителямъ полную возможность не церемониться съ общественной казной: Бомануаръ (писатель конца XIII в.) разсказываетъ, что должностныя лица, отслуживши свой срокъ, передавали власть своимъ братьямъ, племянникамъ и другимъ родственникамъ и, когда по прошествін 10-12-ти лѣтъ граждане требовали у нихъ отчета, то заявляли, что дали уже отчеть другь другу. Если мы прибавимъ къ этому отсутствіе бюджета, котораго не знали въ средніе вѣка, ведение денежнаго хозяйства изо дня въ день, какъ придется, то получимъ полную картину печальнаго положенія коммунальныхъ финансовъ. Правительству любой коммуны на каждомъ шагу приходилось считаться съ недостаткомъ денегъ на покрытіе какого. нибудь текущаго расхода, съ хроническимъ превышеніемъ расходовъ надъ доходами. Единственнымъ средствомъ выйти изъ подобныхъ затрудненій казался заемъ, и коммуны стали пользоваться этимъ средствомъ такъ широко, что скоро окончательно запутывали свои денежныя дъла. По сдъланнымъ займамъ приходилось платить 10-15%, иногда даже до 25-ти, или же выплачивать кредитору пожизненную ренту; благодаря этому, ежегодный дефицить только увеличивался, такъ какъ никакихъ существенныхъ мъръ для устра-

упадокъ коммунъ. ненія зла не принимали, и все оставалось попрежнему. Займы приходилось дълать все чаще и чаще, пока, наконецъ, не наступалъ моментъ полнаго банкротства: кредитъ оказывался исчерпаннымъ, по прежнимъ обязательствамъ нечъмъ было платить. Тогда коммуна обращалась къ королю, который поручалъ своимъ чиновникамъ привести въ порядокъ денежныя дъла, своей властью принималъ мъры, чтобы обезцечить этотъ порядокъ на будущее время и обыкновенно сохранялъ за собой контроль надъ финансовымъ управленіемъ коммуны; иногда такая ликвидація сопровождалась уничтоженіемъ коммуны въ данномъ городъ. Періодъ финансоваго банкротства свободныхъ и независимыхъ городскихъ общинъ начался со второй половины XIII в.

Параллельно съ этимъ развивался и процессъ политическаго

Полетиче-OEOO

крушенія коммунъ. Мы видѣли, что коммунальное устройство въ вырождение громадномъ большинствъ французскихъ городовъ носило аристократическій характеръ. Такое положеніе дѣлъ неминуемо должно было KOMMVEL. привести къ борьбъ народной массы съ правительственной аристократіей. Пока всѣ силы, все вниманіе городского населенія было поглощено борьбой съ феодальнымъ владъльцемъ, всъ классы горожанъ являлись тъсно сплоченными этимъ общимъ дъломъ, сознаніемъ общей опасности. Но какъ только цѣль была достигнута и коммуна обезпечивала себъ болъе или менъе прочное существование, такъ тотчасъ же обнаруживался разладъ между отдѣльными составными частями коммуны: все ярче и ярче выступала разница интересовъ богатыхъ и бъдныхъ, хозяевъ и работниковъ, правящихъ и управляемыхъ. Въ 1233 г. въ Бовэ произошло кровавое возстаніе городской черни противъ "мѣнялъ"; порядокъ былъ возстановленъ, только благодаря вмѣшательству короля. Въ Гентѣ для прекращенія распри между низшими слоями населенія и городскимъ правительствомъ въ 1275 г. потребовалось посредничество графини фландрской и третейскій судь с.-омерской коммуны, постановившій, что всѣ распоряженія гентскихъ эшевеновъ, которыя покажутся народу нарушающими его интересы, будутъ передаваться на разсмотрѣніе графа фландрскаго. Почти въ то же время въ Дуэ рабочіе ткацкаго цеха возстають противъ своихъ хозяевъ. Въ Аррасъ рабочіе разбивають дома своихъ цехмейстеровъ (ремесленныхъ старость) и разгуливають по городу съ знаменами, громко требуя смерти мэра и эшевеновъ. Въ Санъ въ 1283 г. городскія партіи не могуть прійти къ соглашенію относительно выбора должностныхъ лицъ, и дъло окончилось тъмъ, что весь составъ муниципалитета былъ назначенъ королемъ; въ Дижонъ по такому же поводу король не только назначилъ своей властью членовъ городского правительства, но и совсѣмъ уничтожилъ коммуну. Сначала городская аристократія пыталась насильственными мѣрами удержать за собой свое привилегированное положение: такъ, въ 1245 г. въ Дуэ ремесленникамъ и черни подъ страхомъ суроваго наказанія были запрещены какія бы то ни было сообщества, опасныя для существующаго порядка. Но натискъ демократіи былъ слишкомъ силенъ, и высшей буржуваји пришлось сдълать мало-по-малу пълый рядъ уступокъ: ремесленныя корпораціи получили болѣе широкое участіе въ выборѣ должностныхъ лицъ; рядомъ съ прежнимъ муниципалитетомъ во многихъ коммунахъ стали представители народной массы, которые защищали ея интересы, имѣли право контроля надъ финансовой частью и даже до нѣкоторой степени участвовали въ управленіи городомъ. Такимъ образомъ, къ началу XIV в. коммуны пріобрѣтаютъ нѣсколько болѣе демократическое устройство, но превратиться въ демократическія республики свободныя городскія общины не успѣли: естественный ходъ ихъ развитія былъ нарушенъ вмѣшательствомъ посторонней силы, которая съ каждымъ годомъ становилась все грознѣе и могущественнѣе. Королевская власть, такъ успѣшно боровшаяся съ политической независимостью феодаловъ и духовенства, наложила руку также и на коммунальную свободу. Мы уже видъли, что коммуна, освободившись отъ поддан. ства своему феодальному владѣльцу, становилась въ болѣе непосредственныя отношенія къ королю; скоро вошло въ обычай, что король непремѣнно подтверждаетъ коммунальную хартію, а вмѣстѣ съ этимъ онъ не замедлилъ присвоить себѣ и право уничтожать ее; коммуны подчинились юрисдикціи королевскаго парламента, который часто налагаль на нихъ огромные штрафы. Наконецъ, постоянныя столкновенія коммуны съ ея многочисленными внѣшними врагами, а еще болѣе междоусобія и взаимныя распри горожанъ давали королю множество поводовъ вмѣшивалься во внутреннюю жизнь свободнаго города. Финансовыя затрудненія приводили къ королевской опекъ надъ денежнымъ хозяйствомъ коммуны, распри политическія и соціальныя-къ опекѣ надъ ея управленіемъ. Такимъ образомъ, въ силу вещей коммуна утратила свои характерные признаки — перестала быть обособленной, независимой общиной, феодальной единицей, свободно входившей въ договорныя отношенія съ другими такими же феодальными единицами; мы не говоримъ уже о твхъ весьма частыхъ случаяхъ, когда вмвшательство короля приводило къ прямому, формальному уничтоженію коммуны въ данномъ городѣ. Въ окончательномъ результатѣ ко времени вступленія на престолъ династіи Валуа во Франціи уже не было коммунъ, а если нѣкоторые города еще и сохранили это названіе, то лишь въ видѣ переживанія: здѣсь, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, форма пережила содержаніе, когда-то ее наполнявшее.

Такимъ образомъ, горожане, которые въ началѣ XI в. были подданными феодаловъ, къ концу XIV-го превратились въ подданныхъ короля. И это уже большой шагъ впередъ; но прежде, чъмъ достигнуть такого положенія, они пережили нѣсколько вѣковъ борьбы за свободу. Городское населеніе за это время научилось сознательно относиться къ своимъ интересамъ, энергично отстаивать свое право, жертвовать для свободы и имуществомъ, и жизнью. Подобный историческій опыть не могь пройти безслѣдно, и, дѣйствительно, онъ создалъ изъ французской буржуазіи врупную общественную силу, третье сословіе, которое еще въ средніе вѣка съ честью заняло свое мѣсто рядомъ съ первыми двумя сословіями, а въ новое время оказалось достаточно сильнымъ, чтобы одержать надъ ними верхъ. Коммунальная форма городской свободы, какъ форма чисто средневъковая, связанная съ обособленностью и политической независимостью города, просуществовала сравнительно недолго: вм'вств съ другими среднев вковыми явленіями она исчезла, но, несмотря на это, она оказала глубокое вліяніе на судьбу городского населенія во Франціи.

Какъ уже было упомянуто раньше, далеко не всѣ французскіе Ville de bourgeoisie. города прошли черезъ эту форму свободы. Большинство изъ нихъ никогда не было коммунами. Но и въ ихъ положении произошло существенное измѣненіе во вторую половину среднихъ вѣковъ: жители этихъ городовъ, оставаясь подданными своихъ феодальныхъ владѣльцевъ, получають отъ нихъ цѣлый рядъ привилегій, касающихся разнаго рода повинностей, податей и пошлинъ, а также суда и даже администрации. Почти всегда эти привилеги сопровождаются и дарованіемъ личной свободы горожанамъ, т. е. права свободнаго перемъщенія, вступленія въ бракъ и распоряженія своимъ имуществомъ. Первые случан такого надъленія горожанъ привилегіями встр'аются уже въ концѣ X в., въ XI в. они еще довольно ръдки, но въ теченіе XII и XIII стольтій почти всъ французскіе города переходять въ этоть разрядъ такъ называемыхъ villes franches или villes de bourgeoisie. Иногда горожане сами присваивають себѣ извѣстныя права и вольности, пользуясь удобнымъ

лучаемъ, и сеньёру остается лишь признать совершившійся факть; чаще же всего сами феодальные владъльцы дарують подвластнымъ имъ городамъ большую или меньшую степень свободы. При этомъ нъкоторыми изъ нихъ руководитъ правильный расчетъ, разумныя хозяйственныя соображенія: чъмъ выше матеріальное благосостояніе горожанъ, твиъ больше доходовъ будетъ получать сеньёръ съ принадлежащаго ему города, а такъ какъ личная и имущественная необезпеченность, произволъ въ обложении податями и пошлинами, злоупотребленія феодальной администраціи — все это въ корнъ подрываеть благосостояние торгово-промышленнаго городского населенія, то, слѣдовательно, нужно все это устранить. Такая разумная хозяйственная политика требуеть не только большого практическаго смысла, но и значительныхъ средствъ: чъмъ мельче хозяйство, тѣмъ скареднѣе хозяинъ, тѣмъ труднѣе ему вести свое хозяйство раціональнымъ способомъ; вотъ почему villes de bourgeoisie легче всего и въ большемъ количествѣ появляются въ доменахъ короля и другихъ крупныхъ феодальныхъ владъльцевъ. Но и остальнымъ по разнымъ мотивамъ приходилось надълять свои города привилегіями и вольностями: во многихъ случаяхъ сеньёръ пріобрѣталъ во владѣніе городъ силой оружія, въ приданое за женой или покупалъ его за деньги, и, чтобы привязать къ себѣ своихъ новыхъ подданныхъ, оказывалъ имъ разныя милости; еще больше нуждался онъ въ расположении горожанъ, когда получаль владение по наследству и на это же наследство оказывались еще и другіе претенденты. Неръдко у города оказывалось нѣсколько владѣльцевъ, права которыхъ до такой степени перепутывались между собой, что не было никакой возможности разобрать въ каждомъ отдъльномъ случат, что кому принадлежитъ, кто н въ какой долъ участвуетъ въ получении судебной или иной пошлины; тогда совладъльцы ръшались перенести эту мудреную задачу изъ области политики въ область ариеметики: предоставляя горожанамъ устранваться, какъ они знаютъ, сеньёры соглашались брать съ нихъ разъ навсегда опредъленные платежи, которые уже и дълили между собой. Многіе феодалы, нуждаясь въ деньгахъ, продавали горожанамъ большую или меньшую степень гражданской свободы: за извъстный единовременный взносъ они отказывались оть своей произвольной власти и точно опредъляли на будущее время всв платежи и повинности городского населенія. Наконецъ. чъмъ больше появлялось привилегированныхъ городовъ, тъмъ легче становилось получать привилегіи остальнымъ: волей-неволей

сеньёръ соглашался на уступки, потому что иначе его городъ пустѣлъ, такъ какъ жители перебѣгали въ сосѣднія villes des bourgeoisie. Между феодалами установилась своего рода конкуренція въ раздачѣ вольностей горожанамъ: каждый старался цѣной привилегіи не только удержать населеніе своего города, но, если можно, и переманить къ себѣ подданныхъ своего сосѣда.

Размѣры вольностей колебались въ очень значительныхъ предѣлахъ: въ однихъ случаяхъ привилегія касалась лишь нѣкоторыхъ повинностей и поплинъ, судъ же и управленіе попрежнему оставались въ рукахъ сеньёра; въ другихъ не только регулировались всѣ денежные счеты города съ владѣльцемъ, но горожане получали въ свои руки и судъ, и завѣдываніе всѣми своими дѣлами: такой городъ отличался отъ коммуны только тѣмъ, что не имѣлъ политическихъ правъ и жители его не составляли присяжной общины; какъ бы обширны ни были привилегін ville de bourgeoisie, она оставалась все-таки въ подданствѣ у своего сеньёра и не занимала самостоятельнаго мѣста въ феодальномъ обществѣ въ качествѣ коллективной сеньёріи.

Орлеанъ

О характеръ привилегій, которыми былъ надъленъ такой городъ, лучше всего можно судить по отдёльнымъ примърамъ. Городъ Орлеянъ, напримъръ, расположенный на территоріи королевскихъ доменовъ, никогда не былъ коммуной: все время имъ управляли чиновники короля-прево и сержанты. Положеніе жителей этого города въ началѣ среднихъ вѣковъ было, конечно, ничуть не лучше, чѣмъ въ другихъ городахъ Франціи. Но, начиная съ половины XI в., Орлеанъ получаетъ отъ своего сеньёра-короля одну привилегію за другой, и въ общей суммѣ эти привилегіи настолько улучшають быть орлеанскаго населенія, что окончательный результать получается почти такой же, какъ и въ городахъ, пережившихъ періодъ коммунальной свободы и самоуправленія. Въ 1051 г. Генрихъ I, по просьбѣ епископа и жителей г. Орлеана, издаетъ приказъ, чтобы во время сбора винограда городскія ворота не запирались, такъ что каждый можетъ свободно вътзжать и вытажать изъ города, не платя при этомъ обычной пошлины. Въ 1137 г. Людовикъ VII запрещаетъ своему прево и сержантамъ въ Орлеанъ притьснять жителей; онъ объщаетъ не задерживать горожанъ насильно въ тъхъ случаяхъ, когда они будутъ призваны къ его королевскому двору, а также не допускать никакихъ зло. употребленій въ чеканкъ монеты; за это король будетъ получать извъстную подать съ каждой мъры зерна и вина. Черезъ 10 лътъ онь уничтожиль въ Орлеань droit de mainmorte, одну изъ самыхъ тяжелыхъ и ненавистныхъ феодальныхъ повинностей: въ силу этого права сеньёръ наслёдоваль имущество виллана, если у того не было прямыхъ наслёдниковъ; даже въ тёхъ случаяхъ, когда вилланъ получалъ свободу распорядиться извъстной частью своего имущества, его насябдникъ долженъ былъ уплатить значительную пошлину сеньёру. Въ 1168 г. тотъ же король старается устранить злоупотребленія при сбор'в пошлинъ, а н'вкоторыя изъ этихъ поольднихъ совсемъ уничтожаетъ; кроме того, онъ издаетъ несколько распоряжений, благопріятствующихъ свободѣ торговли и облегчающихъ гражданскія сдівлки. Въ 1183 г. Филиппъ-Августъ освобождаеть оть подати (taille) настоящихъ и будущихъ жителей Орлеана, а также даруеть имъ разныя другія привилегіи, какъто: не быть вызываемымъ на судъ дальше извъстныхъ мъстностей, расположенныхъ недалеко отъ Орлеана, не подвергаться судебнымъ штрафамъ свыше 60-ти су, за исключеніемъ нѣкоторыхъ, точно опредъленныхъ случаевъ, и т. д.; за это король выговариваетъ себъ пошлину въ два денье съ мъры вина и хлъба.

Всв эти привилегіи нисколько не измъняли политическаго положенія горожанъ, которые попрежнему оставались подданными своего сеньёра; жители Орлеана не получили даже самоуправленія въ какой бы то ни было формъ: во главъ города, какъ и раньше, стоялъ королевскій прево, а не выборный мэръ. И тѣмъ не менѣе быть орлеанскаго населенія подъ вліяніемъ этихъ привилегій существенно измѣнился къ лучшему: оно было теперь избавлено отъ ныкоторыхъ наиболые тяжелыхъ и стыснительныхъ повинностей; промышленность и торговля получили возможность болѣе свободнаго развитія, болѣе прочное и обезпеченное положеніе; изъ области суда и управленія были устранены многія злоупотребленія, а главное, прежній произволъ, ничъмъ не стъсненный и не сдерживаемый, каждую минуту угрожавшій и личности, и имуществу горожанина, постепенно уступилъ мъсто опредъленному порядку, точно установленнымъ правиламъ: подъ защитой этого порядка горожане получили возможность гораздо болье мирнаго, спокойнаго существованія; быстр'ве пошло впередъ развитіе, постепенное накопленіе матеріальныхъ и духовныхъ силъ; прочнѣе оказывались уже пріобрѣтенные результаты этого развитія.

Орлеанъ получилъ свои привилегіи и вольности постепенно, въ Грамота теченіе значительнаго промежутка времени. Но бывали случаи, Лорри. когда сеньёръ сразу давалъ городу цълый рядъ новыхъ правъ.

**ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.** 

9

Мало-по-малу выработались даже извёстныя формы грамоть, которыя заключали въ себѣ множество отдѣльныхъ привилегій относительно податей и пошлинъ, всевозможныхъ сборовъ и повинностей, суда и т. д. Подобныя грамоты похожи были на коммунальныя хартіи и такъ же, какъ онѣ, производили въ бытѣ городского населенія рѣзкій переворотъ, съ той только разницей, что переворотъ этотъ касался не политическаго, а лишь гражданскаго ихъ положенія. Одной изъ наиболѣе распространенныхъ была грамота города Lorris en Gatinais, утвержденная Людовикомъ VII въ 1155 г.; въ теченіе 40 лѣтъ такая же хартія была дана еще семи городамъ.

Вотъ нъкоторыя изъ постановленій этой грамоты, заключающей въ себъ всего 35 параграфовъ.

2) Никто изъ жителей Lorris не долженъ платить ввозной пошлины за свои съъстные припасы; ни въсовой пошлины за хлъбъ, который онъ добудетъ своимъ трудомъ или трудомъ своего рабочаго скота; ни торговой пошлины (forage) за вино, которое онъ получитъ съ своихъ виноградниковъ.

3) Никто изъ жителей этого города не будетъ вытребованъ ни пѣшкомъ, ни съ лошадью въ такое мѣсто, изъ котораго онъ не можетъ вернуться домой въ тотъ же день.

4) Шикто изъ нихъ не платитъ дорожныхъ сборовъ по пути до Etampes, до Орлеана, до Милльи и до Melun.

5) Никто изъ идущихъ или возвращающихся съ ярмарки или рынка въ Lorris не можетъ быть арестованъ или вообще подвергнутъ судебному преслѣдованію, если только преступленіе, въ которомъ онъ обвиняется, не совершено въ тотъ же самый день.

8) Никто изъ жителей Лорри не долженъ выходить за предѣлы города, чтобы судиться съ королемъ.

10) Никто не будетъ пользоваться какими-нибудь преимуществами относительно срока продажи вина (ban public), кромъ короля, которому предоставляется начинать таковую раньше другихъ, но только въ своемъ погребъ.

12) Если кто-нибудь поссорится съ другимъ, но не вломится въ его домъ, а потомъ они помирятся, не принося жалобы прево, то съ нихъ не станутъ взыскивать штрафа ни въ нашу пользу, ни въ пользу нашего прево. Въ случаъ, если жалоба уже была принесена, они все таки могутъ кончить дъло миромъ, заплативши штрафъ; если же на нихъ не былъ наложенъ штрафъ, то они ничего не должны платить ни намъ, ни нашему прево.

Digitized by Google

15) Никто изъ горожанъ Лорри не обязанъ намъ дорожною повинностью (corvée), за исключеніемъ двухъ разъ въ годъ, когда они должны перевезти наше вино въ Орлеанъ, но ни въ какое дру гое мѣсто.

17) Всякій можетъ продать свое имущество, получивши за него деньги, уйти изъ города по-добру по-здорову, куда ему угодно, если только онъ не совершилъ какого-нибудь преступленія въ городѣ.

18) Кто проживетъ въ приходѣ Лорри годъ и одинъ день, и за это время никто не предъявитъ на него свои права, и ни мы, ни нашъ прево не запретятъ ему жить въ этомъ приходѣ, тотъ можетъ оставаться въ немъ и на будущее время въ полной свободѣ и безопасности.

29) Жители Лорри могутъ собирать въ лѣсу валежникъ для своей надобности.

32) Если кого изъ горожанъ обвинятъ въ чемъ нибудь и его нельзя будетъ уличить на основании свидѣтельскихъ показаний, то онъ можетъ очиститься принесениемъ присяги.

35) Мы приказываемъ, чтобы каждый разъ при смѣнѣ прево или другихъ должностныхъ лицъ въ городѣ (sergents) они клялись нерушимо соблюдать всѣ эти постановленія.

Какъ видно изъ приведенныхъ отрывковъ, всѣ эти привилегіи касались лишь гражданскаго быта городского населенія, ни въ чемъ не измѣняя его политическаго положенія.

Къ той же категоріи villes de bourgeoisie можно отнести и многочисленныя слободы, которыя король и другіе феодальные владѣльцы основывали на своей землѣ (такія слободы назывались villes neuves). Каждому изъ нихъ, естественно, было выгодно имѣть въ своихъ владѣніяхъ лишній поселокъ съ рынкомъ или даже ярмаркой и получать съ его жителей и пріѣзжихъ торговцевъ разныя пошлины; но чтобы найти охотниковъ поселиться въ новой слободѣ, нужно было заманить ихъ разными льготами, обѣшающими спокойное и обезпеченное существованіе, нужно было оградить ихъ отъ произвола феодальнаго сеньёра и его приказчиковъ и для этого разъ навсегда опредѣлить виды и размѣры разныхъ податей, пошлинъ и повинностей. Въ виду этого феодалъ, задумавшій основать слободу, заранѣе издавалъ грамоту, въ которой и перечислялъ привилегіи и вольности будущихъ жителей слободы.

Вотъ образчикъ такой грамоты.

"Я, Генрихъ, графъ de Troyes, симъ объявляю: да будетъ вв-

9\*

Villes neuves. — 132 —

домо всёмъ и на будущія времена, что я установилъ нижеслёдующія правила для жителей моей слободы близъ Pont-sur-Seine:

Всякій, проживающій въ вышеуказанной слободь, будеть платить ежегодно 12 денье и мъру овса за свою усадьбу; если же онъ хочеть получить участокъ пахатной земли или луга, то будеть платить по 4 денье за arpent (немного менѣе '/2 десятины). Дома, виноградники и луга могуть быть проданы или отчуждены по волѣ того, кто ихъ пріобрѣтеть. Жители слободы должны будуть выступать въ походѣ только въ тѣхъ случаяхъ, когда я самъ буду предводительствовать войскомъ. Я дарую имъ, кромѣ того, право выбирать 6 эшевеновъ, которые будуть завѣдывать дѣлами общины и присутствовать на судебныхъ засѣданіяхъ моего прево. Я постановляю, что никакой сеньёръ, рыцарь или другой кто не можетъ схватить и увести жителя слободы подъ какимъ бы то ни было предлогомъ, если только этотъ человѣкъ не его рабъ и за нимъ не числится недоимки.

Дано въ Provins въ лѣто отъ воплощенія Христова тысяча сто семьдесятъ пятое".

С. Моравскій.



## XXV.

# Свв. Кириллъ и Мееодій первоучители славянскіе.

#### I. Пространныя или такъ называемыя Паннонскія житія свв. Кирилла и Меводія.

### I. Житіе св. Кирилла.

Мъсяца февраля въ 14-й день житіе и подвиги блаженнаго учителя нашего Константина философа, перваго наставника славянъ <sup>1</sup>).

#### Благослови отче.

I. Богъ милостивый и щедрый, ожидающій, чтобы всѣ люди при- Вотупленіе. несли покаяніе, пришли къ познанію истины и спаслись, — не же-

1) Исторія сохранила намъ лишь немногіе документальные источники о жизни и двятельности славянскихъ первоучителей. Вполнъ справедливы слова провессора Воронова: «Плодотворная жизнь и деятельность свв. Кирилла и Меводія, посвященная почти всецъло славянству, была отдалена отъ круга ближайшихъ интересовъ Византій и ся историковъ и прямо несочувственна латино-намецкому духовенству, а поэтому, несмотря на громадное значеніе для всего славянскаго міра, была или неизвъстна современнымъ греческимъ и датинскимъ историкамъ, или игнорирована ими. Современные славянскимъ первоучителямъ византійскіе историки и латинскіе внивлисты не оставили намъ ни одного извъстія о нихъ, и тогда какъ въ византійской литературъ, можно сказать, не осталось ни малъйшаго воспоминанія о нихъ, Зипадъ сохраниль лишь изсколько посланій, меморій, отрывочныхъ извізстій, относящихся въ ихъ двятельности въ Моравія и въ Римв. Помимо этяхъ немногихъ латинскихъ офиціальныхъ всточниковъ, исторія Кирилла и Меводія слагается главнымъ образомъ на основания преданий, сохранившихся въ благоговъйномъ къ ихъ паняти міръ славянскомъ; наиболъе полныя извъстія о нихъ почерпаются изъ источниковъ славянскихъ или, хотя писанныхъ на латинскомъ и греческомъ языкахъ, но составленныхъ по славянскимъ источникамъ. Но всъ эти памятники славянскаго происхожденія, богатые содержанісих, не имъють характера несомнанныхъ и вполна достоварныхъ историческихъ документовъ. Почти всъ они (если не всъ безъ искаюченія) написаны ве современниками, составлены на основания преданий болъе или менъе поздлаетъ Господь смерти даже и закоренълаго гръшника, даруя ему спасительное покаяніе и сохраняя жизнь его, — не позволяетъ че-

нихъ, написаны съ цвлими болве нравственнаго, чвиъ историческаго свойства, разсвяны на пространствъ нъсколькихъ въковъ, принадлежатъ различнымъ славянскимъ народамъ. Порча преданій съ теченіемъ времени, національныя пристрастія авторовъ, особенныя цвли при составленія памятниковъ, личныя воззрънія, соображенія и догадки, неизбъжныя при составленіи документовъ по преданію, -- все это вліяло на историческое значеніе этихъ памятниковъ, условливало различіе показаній, противорвчія въ извъстіяхъ, примъсь субъективнаго элемента къ исторической истинв».--Изъ всвяхъ дегендарныхъ источниковъ о двятельности первоучителей славянскихъ, по полнотв заключающихся въ нихъ данныхъ и ихъ достовърности, первое мъсто занимаютъ пространныя житія свв. Кирилла и Меводія, извъстныя подъ именемъ Паннонскихъ. Они были открыты профессоромъ москов. духов. вкадеміи А. В. Горскимъ, который напечаталъ извлеченіе изъ нихъ съ историко-критическимъ изславдованиемъ въ № 6 Москвитянина 1843 года. Въ 1865 году трудъ Горскаго былъ перепечатанъ въ Кирилло-Меводіевскомъ Сборникъ, паданномъ Погодинымъ. Горскій полагалъ, что оба житія были написаны въ Панеоніи во время близкое къ двятельности первоучителей, и считель ввроятнымъ, что ихъ составителемъ было одно лицо. – Послъ изслъдованія Горскаго особеннаго вниманія заслуживають слёдующіе труды, посвященные деятельности славянскихъ первоучителей: 1) Главнъйшіе источники для исторіи свв. Кирилла и Меводія. Профессора А. Воронова.-Труды Кіевской Духовной Академія, октябрь 1876 г., япварь, апръль, августъ, сентябрь 1877 г. Въ этомъ сочинении разсматриваются дошедшие до насъ источники, относящиеся до исторія и апостольской двятельности свв. Кирилла и Менодія на языкахъ славинскомъ, гречискомъ и датинскомъ, при чемъ авторъ даетъ обстоятельную оценку каждого изъ нихъ. Что касается житій, то авторъ, согласно съ Горскимъ признаетъ, что оба житія составлены однимъ лицомъ; но въ дальвъйшемъ не раздъляетъ мнънія Горскаго, полагая, что составитель житій былъ славящинъ, принадлежавший восточной церкви и живший не въ Паннонія, а въ Болгаріи, что онъ не былъ ученикомъ и очевидемъ двятельности свв. Кирилла и Меводія и житія составлены имъ не ранве второй четверти Х в. Но самымъ любопытнымъ въ трудъ Воронова является его мнаніе, что первоначально житія были написаны не на славянскомъ языкъ, а на греческомъ. Возраженія противъ этого мизнія представлены нами въ статьз при изданія поученій Климента: "Клименть, епископь словънскій". - Трудь Ундольского съ предисловіенть П. А. Лавровь въ "Чтеніяхъ Общ. Ист. и Др. Рос.", 1895 г. 2) Свв. Кириллъ и Меводій. Профессора И. Малышевскаго.-Ръчь произнесееная на актъ въ кіевской духовной академія 7 апръля 1885 г. – Трухы Кіевской Духовной Академін, май, іюнь, августь, сентябрь, октябрь и ноябрь 1885 г.-Это сочинение представляетъ самый полный обзоръ дъятельности свв. Кирилла и Мееодія, при чемъ слъдуетъ отмътить стараніе автора возможно ближе держаться фактовъ, сообщаемыхъ пространными житіями свв. Кирилла и Меводія. З) Святые Константинъ и Меводій, первоучители славянскіе. Ричь 7 априля 1885 г., въ день памяти тысячелитія со времени конловѣческому роду отпасть отъ Него по нерадѣнію, подпасть соблазну діавола и погибнуть, и во всѣ времена и лѣта не перестаетъ творить намъ великія благодѣянія, какъ прежде, такъ и нынѣ, чрезъ посредство патріарховъ и отцовъ, пророковъ, апостоловъ и мучениковъ, праведныхъ мужей и учителей, избирая ихъ отъ многомятежной жизни сей. Ибо знаетъ Господь своихъ избранниковъ, когда говоритъ: овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю ихъ и называю ихъ по имени, и онѣ идутъ за Мной, и Я даю имъ жизнь вѣчную (Іоан. 10.27.28). Такъ и нашему поколѣнію Господь воздвигъ такого учителя, который просвѣтилъ народъ нашъ, омрачившій умъ свой слабостью, подпавшій соблазну діавольскому и не восхотѣвшій ходить въ свѣтѣ Божіихъ заповѣдей. Житіе его кратко передаетъ намъ, каковъ онъ былъ, чтобы, слушая объ его подвигахъ, желающій подражать ему почувствовалъ

чины Меводія, провессора моск. духов. академін Е. Голубинскаго.- Прибавленіе къ изданію Твореній Святыхъ Отцовъ въ русскомъ переводъ, 1885 г., часть 36, книжка III. — Что касается другихъ пособій по разнымъ вопросамъ, относящимся въ дъятельности славянскихъ первоучителей, то особепнаго вниманія заслуживаеть Кирилло-Меводіевскій Сборникъ въ память о совершившенся тысячельти славянской письменности и христіанства въ Россіи, изданный профессоромъ М. Погодинымъ. Москва, 1865 г.- Изъ статей, помъщенныхъ въ немъ, кромъ вычеупомянутаго изслъдованія Горскаго, наиболье важны еще слъдующія: Квриллъ и Меводій, славянскіе просвътители. Архіепископа Филарета черниговскаго;-Записка о переводъ Евангелія на славянскій языкъ, сдъланномъ свв. Кирилломъ и Меводіемъ. К. И. Невоструева; — Службы свв. Кариллу и Месодію. В. И. Григоровича; — Тв же службы по синодальному списку; -О древнихъ канонахъ свв. Кириллу и Мееодю. А. В. Горскаго, и другія. - Помимо статей научнаго характера въ этой книгъ съ интересомъ могутъ быть прочитаны рачи, проповади и газетныя статьи по случаю празднованія тысячельтія со времени изобрътенія славянской азбуни и перевода на славянский языкъ Священнаго Писанія – 11 мая 1863 г. Различные источники, относящиеся въ жизни и двятельности первоучителей славянскихъ, печетались неоднократно въ разныхъ ученыхъ изданіяхъ. Пространныя житія были напечатаны профессоромъ І. М. Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Общества Исторів и Древностей Россійскихъ: Константипа Филосооч, въ 16 спискахъ 1863. II, 1864. II, 1873. I;-Менодія, въ 8 спискахъ 1865. I. Тамъ же напечатано Похвальное слово свв. Кириллу и Мееодію, въ 15 спискахъ 1855. II, 1866. II. - Похвальное слово св. Кириллу напечатано въ упомянутомъ уже Кирилло - Меводіевскомъ Сборникъ. Оба житія напечатаны также Шафариковъ въ его книгъ: Изборъ юго-славянскихъ достопамятностей. U Praze 1873. 2-е изданіе. Въ немъ Шафарикъ раздълилъ ихъ на главы; это раздъление удержано и въ предлагаемомъ русскомъ пеpesogs.

бодрость и отвергъ лѣность, помня слова апостола: подражайте мнѣ, какъ я Христу (1 Корине. 4.16)<sup>2</sup>).

II. Въ городъ Солунъ жилъ одинъ человъкъ знатнаго рода и богатый, по имени Левъ, занимавшій должность помощника военачальника <sup>3</sup>). Онъ былъ правовърующій и соблюдалъ всъ заповъди Божін, подобно библейскому Іову. Богъ благословилъ супружество его, даровавъ ему семерыхъ дътей, изъ которыхъ младшій былъ Константинъ философъ, наставникъ и учитель нашъ. Когда мать родила его, взяла ему кормилицу, но младенець не хотълъ принимать молоко отъ чужой груди, и мать сама должна была вскормить новорожденнаго. Въ этомъ виденъ особый промысль Божій. чтобы дитя, вскормленное чистымъ молокомъ материнскимъ, осталось доброй отраслью добраго корня. Съ того времени благочестивые родители дали обътъ остаться, какъ братъ и сестра, и такъ жили о Господъ 14 лътъ, пока ихъ не разлучила смерть, не нарушивъ даннаго объщанія. Когда отецъ Константина умиралъ, мать оплакивала отрока, говоря: ни о чемъ другомъ я такъ не забочусь, какъ объ этомъ младенцъ, что съ нимъ будетъ. Отецъ сказалъ ей на это: повърь мнъ, жена, я надъюсь, что Богъ пошлеть ему такого отца и попечителя, который печется о встахъ христіанахъ, что и сбылось 4).

<sup>2</sup>) Тексты Священнаго Писанія, встрѣчающіеся въ житіяхъ, приводятся по синодальному переводу Библіи.

8) По объясненію Горскаго, слова житія: «предръжа санъ другарескъ подъ стратигомъ» означаютъ, что Левъ былъ «друнгарій подъ стратигомъ»,—это второе лицо послъ главнаго военачальника.

Изъ сказаннаго здёсь о происхождения Льва вядно, что житіе не даеть точнаго указанія на ту народность, къ которой принадлежали святые первоучители. Но это и неважно. Если они были греками, тёмъ выше ихъ подвигъ – переводъ Священнаго Писанія на славянский языкъ и введеніе богослуженія на языкё славянскомъ въ тёхъ славянскихъ земляхъ, въ которыхъ имъ суждено было проповёдовать христіанство. Если же они были слявяне, то лишь по происхожденію; что же касается ихъ культуры, то ею они всецёло обязаны Византій. Гораздо важнёе ихъ происхожденіе няъ Солуня, такого города византійской имперія, въ которомъ греки соприкасались съ елавянами настолько, что должны были знать и славянскій языкъ. Близость къ славянскому населенію, по крайней мёрё, въ избранныхъ натурахъ могла умёрять надменность, какую по отношенію въ варварамъ чувствоваль грекъ, гордый неизмёрнымъ превосходствомъ своей культуры. Этою близостью вначительно объясняется самоотверженная дёятельность святыхъ братьевъ нь благо славяна.

4) Такъ какъ составитель житія, говоря о смерти Константина, относить

Пронохожденіе Константина.

III. Когда Константинъ былъ 7-ми лѣтъ, онъ видѣлъ сонъ. Миѣ снилось, --- разсказываль онъ отцу съ матерью, --- что стратигь собралъ встахъ дтвицъ нашего города и сказалъ мнт: выбери себт изъ нихъ подругой жизни и помощницей, какую хочешь. И я, посмотрѣвъ на всѣхъ, увидѣлъ одну, превосходившую другихъ красотой лица, сіяющую и украшенную златыми монистами, бисеромъ и всякаго рода украшеніями, имя которой было Софія, т. е. премудрость; ее я и выбралъ. Выслушавъ этотъ разсказъ, родители сказали ему: сынъ, храни заповъдь отца твоего и не отвергай наставленія матери твоей (Притчи Солом. 6.20). Ибо запов'ядь есть свѣтильникъ и наставленіе -- свѣтъ (Притчи Солом. 6.23). Скажи премудрости: ты — сестра моя, и разумъ назови роднымъ твоимъ (Притчи Солом. 7.4). Премудрость свётить сильнёе солнца, и, если ее будешь имъть спутницей въ жизни, она тебя избавить отъ многаго зла. Отданный учиться, Константинъ превосходилъ успѣхами прочихъ учениковъ, удивляя всѣхъ быстротою памяти. Одинъ разъ вивсть съ другими товарищами, имъвшими обыкновение забавляться ястребиною охотой, Константинъ вышелъ въ поле, взявъ своего ястреба. Онъ пустилъ его, но, волею Божіей, внезапно поднявшійся в'втеръ унесъ его ястреба; отрокъ впалъ въ такое уныніе и печаль, что два дня ничего не тлъ. Милосердый Господь по своему челов колюбію, не желая дать Константину привыкнуть къ житейскимъ удовольствіямъ, уловилъ его на охотъ ястребомъ, какъ въ старое время Плакиду оленемъ 5). Размышляя надъ суетой сей жизни. Константинъ горько жаловался: такова жизнь наша, что взамѣнъ мимолетной радости приносить долгую печаль; съ этого дня пойду лучшимъ путемъ, не буду проводить время въ треволненіяхъ жизни. И онъ оставался дома, изучая наизусть творенія Григорія Богослова, которому, начертавъ на стѣнѣ крестное

5) Здясь разумяется извястное обращеніе въ христіанство Евстаеія Плакиды: одниъ разъ на охотъ Плакида погнался за оленемъ и долго не могъ догнать его, пока, наконецъ, олень не перескочилъ черезъ глубокій ровъ, сдълавъ тъмъ для всадника дальнъйпее преслъдованіе невозможнымъ. Подъвхавшій на конъ Плакида, взглянувъ на стоявшаго по другую сторону рва оленя, увидълъ между его рогами свътлый крестъ съ наображеніемъ распятія Христова. Изумленный Плакида услышалъ голосъ: Плакида, что ты Меня гонишь? Я Христосъ. Извъстны Миъ твои благодъянія и милостыни нищемъ, и ради этого явился Я тебъ сейчасъ, чтобы уловить тебя Моей человъколюбивою сътью. Дѣтовіе годы.

ее къ 869 году и упоминаетъ, что ему было тогда 42 года, то этимъ самымъ опредъянется и годъ его рожденія — 827.

знаменіе, написаль такую похвалу: "О Григорій! теломь человѣкъ, ангелъ душою; ты, будучи тѣломъ человѣкъ, явился ангеломъ. Уста твои, какъ уста серафимовъ, прославляютъ Бога и просвъщають вселенную толкованиемъ истинной въры. Услышь меня, съ вѣрою и любовію къ тебѣ прибѣгающаго, и будь монмъ просвѣтителемъ и учителемъ". Вдумываясь въ творенія Григорія Богослова, Константинъ невсегда постигалъ глубокій смыслъ ихъ, что приводило его въ великое уныніе. Случился въ это время въ Солунѣ странствующій учитель грамматики, и Константинъ, придя къ нему и припадая къ его ногамъ, умолялъ поучить его грамматическому искусству; но учитель этотъ, зарывшій свой таланть въ землю, сказалъ ему: юноша, не трудись: я отказался кого бы то ни было учить наукъ этой во всъ дни моей жизни. Напрасно вторично со слезами просиль его Константинъ, говоря: возьми всю долю моего отцовскаго наслъдства, только научи меня. Не хотълъ послушать его учитель, и юношѣ оставалось снова искать утвшенія въ молитвѣ объ исполненіи его сердечнаго желанія. И ждать пришлось недолго: Богу угодно было въ скоромъ времени исполнить волю боящагося Его. Царскій опекунъ, называемый Логоеетъ, до котораго дошли слухи о красотѣ, мудрости и прилежныхъ занятіяхъ Константина, послалъ за нимъ, вызывая его въ Царыградъ учиться вмъстъ съ императоромъ 6). Услышавъ это, отрокъ съ радостью отправился въ путь и на пути, преклонивъ колѣна, горячо молился: Боже отцовъ и Господи милости, сотворившій все словомъ Твоимъ и премудростію Твоею устроившій человъка, чтобы онъ владычествовалъ надъ созданными Тобою тварями. Даруй мнѣ присѣдящую престолу Твоему премудрость, да разумъю, въ чемъ воля Твоя, и спасусь я, рабъ Твой и сынъ рабы Твоей (Прем. Солом. 9.1-2; 4-5), и, окончивъ молитву Соломона, всталъ и сказалъ: аминь.

Годы ученья IV. Когда Константинъ прибылъ въ Царьградъ, его отдали учиться. въ Царь- Въ три мъсяца изучивъ грамматику, онъ приступилъ къ изучеградъ.

> 6) Миханду въ это время (въ 842 году) было всего только три года и, понятное дъло, Константинъ не могъ учиться вмъстъ съ нимъ. Неточность этого указанія исправляется ниже, [въ слъдующей главъ, гдъ идетъ ръчь о занятіяхъ Константина и гдъ ни слова не сказано, чтобы онъ учился съ царемъ.

> Вызвавшій Константина Феоктисть Логоветь быль однимь изъ опекуновъ малольтинго Михаила въ годы управленія ямперіей его матери св. Феодоры.

нію прочихъ наукъ. Учился Гомеру и геометріи у Льва <sup>7</sup>), діалектикѣ и предметамъ философскимъ у Фотія <sup>8</sup>); учился также и риторикѣ, ариометикѣ, астрономіи, музыкѣ и всѣмъ прочимъ искусствамъ эллинскимъ <sup>9</sup>). Всѣ эти предметы Константинъ изучилъ такъ, какъ другой на его мъстъ изучилъ бы лишь одинъ изъ нихъ: быстрота его способностей не уступала прилежанію, что содъйствуеть успѣхамъ въ изученіи наукъ и искусствъ. Онъ отличался кротостью характера, вступаль въ бестану съ темъ, съ къмъ она была полезнѣе, удалялся людей строптивыхъ, стремясь какъ бы, перем внивъ земное на небесное, выйти изъ оковъ твла и жить съ Богомъ. Увидъвъ, что онъ за человъкъ, Логоеетъ далъ ему власть надъ встять домомъ своимъ и позволение входить въ царский дворецъ; и спросилъ его разъ: философъ, я хотѣлъ бы знать, что такое философія? Не задумываясь, отв'тчалъ Константинъ: познаніе Божескихъ вещей и человъческихъ, насколько можетъ человъкъ приблизиться къ Богу и добродътелью уподобиться Творцу, создавшему его по Своему образу и подобію. Съ тѣхъ поръ Логооетъ, мужъ столь высокій и почтенный, еще болѣе полюбилъ его и разспрашивалъ о всемъ. Константинъ преподалъ ему философію, въ краткія слова влагая глубокій смысль. Сохраняя чистоту мысли, ведя жизнь, угодную Богу, Константинъ пріобрѣталъ всеобщую любовь. И Логоветь оказываль ему всякую честь и нередко предлагалъ много злата, отъ котораго онъ отказывался. Разъ Лого оеть сказаль ему: твоя красота и мудрость внушають мнѣ сильную любовь къ тебъ. У меня есть дочь духовная, моя крестница, красивая и богатая, знатная родомъ; если хочешь, я отдамъ ее

<sup>5)</sup> Это быль, въроятио, Левъ, митрополить солунскій, который съ возстановленіемъ иконопочитація послѣ Феофила, лишившись кафедры, сдълался начальникомъ основаннаго Вардою училища въ Константинополѣ и учителемъ онлософія.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Это былъ знаменитый впослъдствіи патріархъ константинопольскій Фотій, тогда еще свътскій чиновникъ и молодой человъкъ.

<sup>9)</sup> У придворныхъ преподавателей Константинъ выслушалъ полный тогданній куреъ наукъ, состоявній изъ такъ называемыхъ trivium'в и quadrivium'в; при этомъ въ грамматикъ, которая должна быть понимаема въ болѣе общирномъ смыслѣ онлологія и къ которой онъ нмѣлъ особенную природную скловность, онъ ноказалъ успѣхи чрезвычайно быстрые, а въ наукахъ онлосооскихъ, которыя преподавалъ Фотій, успѣхи столько серьезные, что прозвавіе оплосооа, съ которымъ опъ навъстенъ, было усвоено ему еще во время ученія. (Святые Константинъ и Меоодій, первоучители славлискіе. – Голубинскій, стр. 164).

за тебя; отъ императора ты получишь теперь великую честь и княженіе, а ожидай еще большей почести: вскор'в будешь стратигомъ. — Великъ даръ, который ты предлагаешь, - отвъчалъ ему философъ, -- требующимъ его, но для меня нѣтъ ничего выше ученія, которымъ обогативъ умъ, хочу искать прадвдовской чести и богатства (ср. главу IX и главу XI). Выслушавъ такой отвътъ, Логоветь пошелъ къ императору и сказалъ: нашъ философъ не любитъ житія сего, и, чтобы не отпустить его отъ себя, пострижемъ его въ священный санъ и отдадимъ на службу; пусть будетъ библіотекаремъ у патріарха при храмъ св. Софіи <sup>10</sup>); по крайней мъръ, такимъ образомъ, его удержимъ. Такъ и сдълали. Недолго пробывъ въ этой должности, Константинъ удалился на берега Золотого Pora <sup>11</sup>) и скрылся въ одномъ монастырѣ. Шесть мѣсяцевъ искали его и едва нашли. Не находя возможнымъ принудить его къ исполненію прежней службы, упросили его принять званіе учителя философіи для грековъ и иностранцевъ 12). И онъ его принялъ.

V. Въ это время константинопольский патріархъ Анній <sup>13</sup>) продол-

Диспутъ

Конотан- жалъ еще учить иконоборческой ереси, говоря: не почитайте свя-

Анніемъ

демъ).

тина съ на-тыхъ иконъ. Былъ собранъ соборъ по этому случаю, на которомъ тріархомъ были обличены его заблужденія, а самъ онъ былъ лишенъ патріаршества. Но это не помогло; Анній говориль: насиліемъ изгнали (вконобор- меня, не могли побъдить въ преніяхъ -- никто не можетъ противостать словамъ моимъ. Тогда царь и вельможи, приготовивъ философа, послали къ Аннію съ такими словами: если побъдишь этого юношу въ спорѣ, получишь обратно престолъ патріаршій. Анній, увидъвъ философа, столь юнаго возрастомъ, и посланныхъ съ нимъ. сказаль имъ: вы всѣ недостойны моего подножія, какъ я буду съ

11) Въ славянскомъ текстъ: Узкое море-переводъ греческаго отего, въ руссвихъ памятникахъ - Судъ.

12) Въроятно, отсюда и произошло наименование Константина философомъ какъ въ славянскихъ источникахъ: въ Сборникъ 1076 г., въ мъсяцесловъ Остромирова Евангелія и въ древнъйшихъ прологахъ, такъ и въ латинскихъ, напр., у Анастасія библіотекаря въ двяніяхъ собора константинопольскаго 869 г., въ посланія папы Іоанна VIII къ Святополку отъ 880 г., въ древнъйшихъ латинскихъ легендахъ и проч.

18) Патріархъ Анній или Іаннесъ, по смерти императора Өеофила пизложенный съ престола, извъстенъ упорствомъ въ иконоборческихъ мыслихъ.

<sup>10)</sup> Строго говоря, особой должности библіотекаря въ Константинополь не было; но была должность хартофилакса, который быль какъ бы сспретаремъ патріарха. Въ его въдъніи была и патріаршан библіотека. Въ дъяніяхъ 7-го вселенскаго собора хартофилаксъ, въроятно, и называется βιβλιοφύλαξ τοῦ εὐαγοῦς πατριαρχείου.

вами спорить?-Суди не по-людски, а по-Божьему,-отвѣчалъ философъ, — вѣдь ты, какъ и всѣ мы, изъ земли и души созданъ Богомъ, а потому, смотря въ землю, человѣкъ, не возносись.-Не подобаеть осенью искать цвётовъ и старца гнать на войну, какъ какого-нибудь юношу, --- сказалъ Анній. -- Самъ говоришь противъ себя, -- отвѣчалъ ему философъ, -- скажи, въ какомъ возрасть душа сильнъе тъла? – Въ старости, – отвъчалъ Анній. – На какую брань мы тебя гонимъ, на телесную или на духовную?-На духовную, - отвечалъ Анній. - Въ такомъ случав ты насъ сильнве, -- сказалъ философъ, - а потому не говори такихъ притчъ; не безъ времени ищемъ цвътовъ, не безъ времени вызываемъ тебя на бой.-Посрамленный такими словами Анній на другой предметь обратиль бестаду: скажи мнъ, юноша, отчего вы не покланяетесь кресту, когда онъ разломанъ, и не лобзаете его, а иконѣ, если она и до персей только написана, не стыдитесь воздавать поклоненіе?-Крестъ имъетъ че. тыре части, --- отвѣчалъ философъ, -- и если недостаетъ одной части его, уничтожается образъ креста, а икона лицомъ изображаетъ образъ того, по подобію котораго она написана; не лицо льва, не лицо рыси видить, кто на нее смотрить, а образъ того, въ честь кого она написана. --- Какимъ образомъ вы покланяетесь кресту безъ надписанія, --- продолжалъ старецъ, --- хотя есть и другого рода изображенія креста, а иконъ вы не воздаете чести, если не будеть написано имени того, кого она изображаеть?-Всякій кресть имъеть сходство съ крестомъ Христовымъ, --отвѣчалъ философъ, --а иконы не всв изображаютъ одинъ образъ. --- Богъ говорилъ Моисею: да не сотворимъ всякаго подобія, -- сказалъ старецъ, -- какимъ же образомъ вы, создавая подобія, покланяетесь имъ?-Если бы Богъ сказалъ: не сотвори никакого подобія, —отвъчаль на это философъ, — ты быль бы правъ; но Богъ сказалъ: не сотвори всякаго подобія, т. е. недостойнаго. Немогь возразить на эти слова старець и, посрамленный, умолкъ.

VI. Послѣ того агаряне, называемые сарацинами, воздвигли Сарадинокая хулу на божество Святой Троицы, говоря: какъ вы, христіане, мнсоія. признавая одного Бога, дѣлаете изъ Него трехъ, утверждая, что есть Отецъ, и Сынъ, и Святый Духъ? Если вы можете объяснить это публично, то пришлите къ намъ такихъ людей, которые могутъ говорить объ этомъ и съ нами спорить. Философу было тогда 24 года. Императоръ, созвавъ соборъ, призвалъ его и сказалъ ему: слышишь ли, философъ, что говорятъ на нашу вѣру скверные агаряне? Ты, слуга и ученикъ Св. Троицы, ступай и вступи въ борьбу съ ними, и Богъ, совершитель всякаго дѣла, славимый въ

Digitized by Google

Сроицъ Отецъ, и Сынъ, и Святый Духъ, да подастъ тебъ благодать и силу слова и явитъ тебя другимъ Давидомъ, съ тремя камнями побъдившимъ Голіава, и да возвратитъ тебя къ намъ, сподобивъ небеснаго царствія. — Услышавъ это, Константинъ отвъчалъ: съ радостью иду за христіанскую въру: что можетъ быть для меня отраднъе въ этой жизни, какъ жить во Святой Троицъ и умереть, исповѣдуя ее? Вмѣстѣ съ нимъ послали Георгія Асикрита. Прибывъ туда, они тотчасъ же были свидътелями того, какъ сара. цины глумились надъ жившими въ ихъ владъніяхъ христіанами. оскорбляя ихъ чувства. На дверяхъ христіанскихъ домовъ съ наружной стороны были написаны изображенія демоновъ. Агаряне спросили философа: понимаешь ли, философъ, что обозначаютъ эти изображенія? — Вижу изображенія демоновъ, — отвѣчалъ онъ, и думаю, что внутри этихъ домовъ живутъ христіане, съ которыми вместе демоны жить не могуть и бегуть вонь. А где неть снаружи ихъ изображеній, съ тѣми они живуть внутри.-Сидя за объдомъ, сарадины, гордые книжной мудростью, знавшіе геометрію, астрономію и другія науки, испытывали Константина, говоря: философъ, не дивное ли чудо видно въ томъ, что пророкъ Магометъ принесъ намъ благовъстіе отъ Бога и обратилъ въ свою въру многихъ людей, и всѣ мы хранимъ данный намъ законъ, ни въ чемъ отъ него не отступая; а вы, христіане, испов'єдуете Христовъ законъ одни такъ, другіе иначе, кому какъ угодно.-Отвѣчалъ на это философъ; нашъ Богъ подобенъ морской пучинв. Пророкъ говорить о немъ: родъ Его кто исповъсть? отъ земли вземлется животъ Его (Ис. 53.8). Въ поискахъ Его многіе входять въ эту пучину, и сильные умомъ, обогащая свой разумъ, переплываютъ пучину и возвращаются, а слабые - подобно людямъ, покушающимся переплыть море въ гнилыхъ корабляхъ, — одни утопаютъ, другіе же, ослабляемые леностью, съ трудомъ совершають путь. Не таково ваше ученіе: оно легко и доступно всякому, и старому, и малому; оно не возвышается надъ людскими привычками: его всякій можетъ исполнить. И не далъ вамъ вашъ пророкъ никакой заповѣди, не удержалъ вашего гнѣва и похоти, но попустилъ имъ,въ какую онъ пропасть темъ самымъ можетъ васъ вринуть, мудрый да разумъетъ. Не такъ Христосъ: подвигами въры и добродътели Онъ постепенно возводитъ человѣка отъ низшаго къ высшему, до полнаго совершенства. Творецъ всяческихъ между ангелами и животными сотворилъ человѣка, даромъ слова и разумомъ отдѣливъ его отъ животныхъ, а гнѣвомъ и похотью отъ ангеловъ; кто къ

чему приближается, тотъ и пріобщается или высокаго, или низкаго.---Спросили его снова: какъ единаго Бога славите, какъ трехъ, называете Его Отцомъ, Сыномъ и Духомъ? Если такъ, дайте Ему и жену, чтобы отъ Него расплодились многіе боги. — Не говорите такой безумной хулы, -- отвѣчалъ на это философъ, -- мы хорошо научены пророками, отцами и учителями славить Троицу, Отца, Слово и Духъ, три лица въ единомъ существѣ: Слово воплотилось въ Дъвъ и родилось нашего ради спасенія, какъ свидътельствуетъ и вашъ пророкъ Магометъ, написавъ такъ: мы послали духъ нашъ къ дъвъ, соизволивъ на то, чтобы она родила; его устами возвъщаю вамъ Троицу. -- Пораженные этими словами магометане обратились къ другимъ предметамъ: если это такъ, гость нашъ, какъ ты говоришь, -- сказали они, -- если Христосъ-Богъ вашъ, то отчего же вы не поступаете, какъ Онъ повелъваетъ? Въ Евангели писано: молитесь за враговъ вашихъ, благотворите ненавидящимъ и преслѣдующимъ васъ, обращайте ланиту біющимъ (Мате. 5.); но вы не такъ поступаете, а острите оружіе ваше противъ тѣхъ, которые поднимають его на вась. -Когда въ законъ есть двъ заповъди, ---отвъчалъ на это философъ, ---кто исполняетъ законъ: тотъ ли кто соблюдаеть одну заповѣдь, или кто обѣ?-Конечно, тотъ, кто объ, --- отвъчали они. --- Философъ продолжалъ: Господь сказалъ: молитесь за обижающихъ васъ (Мате. 5.44); но сказалъ также: нътъ больше той любви, какъ если кто положитъ душу свою за друзей своихъ (Іоан. 15.13). Ради друзей мы такъ и дълаемъ, чтобы витесть съ тъломъ не была плънена душа ихъ.-И снова спросили его: Христосъ далъ дань за Себя и другихъ; отчего же вы этого не дълаете? Если не хотите платить за себя, то отчего, по крайней мѣрѣ, такому великому и сильному народу, каковы измаильтяне, не даете дани за вашихъ братій и друзей; мы немного и просимъ: одну золотую монету, и, пока свътъ стоитъ, сохранимъ между собою миръ, не нарушая его, какъ другіе. — Отвѣчалъ философъ: если кто, имъя учителя, желаетъ идти по его слъдамъ и встръ. тить другого, который совращаеть его, другь или врагь ему будеть такой человѣкъ?-Врагъ,-отвѣчали они. - Когда Христосъ далъ дань, -- сказалъ тогда философъ, ---чье было царство? измаильтянское или римское?-Конечно, римское, --- отвѣчали они. -- Можно ли въ такомъ случаѣ, --- сказалъ онъ, --- ставить намъ въ вину, что мы всъ даемъ дань римлянамъ?1)-Послъ этого много и другихъ во-

<sup>14</sup>) Римлянамъ, т. е. грекамъ. Византійскіе греки называли себя ромеями, а свою имперію – ромейскою. просовъ предлагали ему, испытывая его знанія во всёхъ искусствахъ, какія знали сами. И Константинъ на все давалъ имъ объясненіе, и во всемъ верхъ былъ на его сторонъ, такъ что они сказали ему: какъ это ты все знаешь?-Отвѣчалъ философъ: одинъ человъкъ, почеринувъ морской воды, носилъ ее въ мъхъ и хвалился прохожимъ: смотрите, вотъ вода, которой нътъ ни у кого, кромѣ меня. Подошелъ тогда къ нему житель морскихъ береговъ и сказаль: не стыдно ли тебъ говорить такъ и хвастаться этимъ смердящимъ мѣхомъ, когда мы имѣемъ цѣлую пучину морскую. Такъ и вы поступаете; а отъ насъ пошли вст искусства <sup>15</sup>).-Послъ этого повели его въ старинный садъ, въ которомъ было много ръдкихъ растеній, и онъ имъ объяснилъ, какъ они произрастаютъ. Тогда показали ему все ихъ богатство, палаты, украшенныя золотомъ и серебромъ, драгоцѣнными камнями и жемчугомъ. Смотри, философъ, какія чудеса ты видишь, --говорили они, ---какъ велика сила, какъ несмѣтно богатство амерумны <sup>16</sup>), сарацинскаго владыки. Неудивительно это, --- сказалъ Константинъ, --- почесть и слава Богу, сотворившему все сіе и давшему на утѣшеніе людямъ; Ему принадлежить все это, а не кому-либо другому. - Услышавъ такія слова, мусульмане не могли сдержать злобы и дали ему выпить яду; но милостивый Богь, сказавшій: если и что смертоносное выпьють, не повредить имъ (Марк. 16.18), спасъ его и возвратилъ здоровымъ въ свою землю.

VII. Спустя нѣкоторое время Константинъ отрекся отъ міра и жилъ въ уединеніи и безмолвіи, внемля себѣ одному и ничего не оставляя на завтрашній день, все раздавая нищимъ, возлагая надежду на одного Бога, Который каждый день о всѣхъ печется.

<sup>16</sup>) А. В. Горскій полагаль, что Константинъ быль не у самаго халиеа Джаеара Мотавакела (847-861), а у эмира мелитинскаго, котораго, по словамъ продолжателя Константина Пореирогенета, "Αμβρον ἐχάλεσαν οἱ πολλοί. Но позднъйшіе изслъдователи, Голубинскій и за нимъ Малышевскій, склоняются иъ мнѣнію, что Константинъ быль у самого халиеа, арабскій титулъ котораго – Эмиръ-Аль-Муменицъ (главаа правовѣрныхъ) – передается по-гречески *диєρούμνης, диєрноύμνης, диєранчоύνης*, в отсюда въ славянскихъ текстахъ житія: богатство много амермнійно владыки срацинска (списокъ 1479 г. Бод. № XIII, амермнійно Бод. № У, амавріяно Бод. № 1). Великое богатство, роскошнѣйшіе дворцы и необыкновенные сады, показанные Константину, ясно уназывають не на иного кого, какъ на самого халиеа.

<sup>13)</sup> Въ втой притчѣ и заключительныхъ словахъ всего лучше выразилось убъжденіе Константина въ превосходствъ греческой культуры предъ арабской.

Разъ, въ одинъ изъ праздничныхъ дней, когда слуга его съ печалію говориль: ничего не имбемь въ такой великій праздникъ, сказаль ему Константинь: Напитавшій израильтянь въ пустынь пошлеть и намъ здъсь пищу; ступай и позови, по крайней мъръ, пять челов'вкъ нищихъ и не отчаявайся въ Божіей помощи. И, когда было время объда, принесъ одинъ человъкъ много разныхъ яствъ и десять золотыхъ монетъ. И воздалъ Константинъ хвалу Богу за все это. Вскорѣ онъ отправился на Олимпъ 17) къ брату своему Меводію и жиль тамъ, возсылая безпрестанно молитвы къ Богу, занимаясь однимъ лишь чтеніемъ книгъ.

VIII. Въ это время прибыли къ императору послы отъ хазаръ, Хазарожая которые говорили: мы съ незапамятныхъ временъ знаемъ единаго Бога, который надъ всёми, и поклоняемся Ему на востокъ, сохраняя при этомъ нѣкоторые постыдные обычаи свои; евреи убѣждаютъ насъ принять ихъ въру, а сарацины, съ другой стороны, объщая намъ миръ и многіе дары, склоняютъ насъ къ своей въръ. говоря: наша въра лучшая, чъмъ другихъ народовъ. Поэтому мы посылаемъ къ вамъ пословъ, храня старинную дружбу и любовь къ вамъ, ибо вы народъ великій и отъ Бога владфете царствомъ; спрашивая вашего совѣта, просимъ прислать къ намъ человѣка книжнаго, чтобы принять вашу въру, если онъ одержитъ верхъ въ спорахъ съ евреями и сарадинами. Императоръ, отыскавъ философа, объяснилъ ему дъло хазарское и сказалъ: иди, философъ, къ этимъ людямъ и бестдуй о св. Троицъ съ Ея помощью: никто другой не можетъ этого достойно принять на себя. - Константинъ отвѣчалъ: если приказываешь, государь, съ радостью иду на это дъло пъшій, босой и безо всего, согласно заповъди Христа своимъ ученикамъ. — Отвѣчалъ на это царь: хороши твои слова, если бы ты самъ по себѣ хотѣлъ дѣйствовать, но, какъ представитель царскій, блюдя честь государства, иди съ почетомъ и помощью царя. Константинъ тотчасъ отправился и сначала остановился въ Херсон'в; зд'есь научился онъ еврейскому языку, перевель восемь частей грамматики и, благодаря этому труду, достигъ болѣе глубокаго знанія въ языкѣ еврейскомъ 18). Жилъ въ Херсонѣ одинъ

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. И.

10



MECOIS.

<sup>17)</sup> Здъсь разумъется Олимпъ малоазійскій (на юго-востокъ отъ Бруссы), усъявный многими монастырями.

<sup>18)</sup> Горскій объ этомъ переводъ замътиль: "Неизвъстно, съ какого и на какой языкъ и для кого". Малышевскій, напоминая при этомъ рано обнаруживщийся въ Константинъ интересъ къ изучению гранматики (сравни 3 главу янтія), замъчаеть: "Съ твхъ именно поръ могъ у него сложиться навыкъ

самарянинъ, который приходилъ къ нему спорить, приносилъ и показывалъ ему книги самарянскія; философъ попросилъ у него эти книги и, затворявшись у себя въ домъ, отдался молитвъ и, умудренный Богомъ, началъ читать книги безъ ошибки. Видя это, самарянинъ воскликнулъ: воистину вѣрующіе во Христа получають благодать Святаго Духа. И крестился самъ и сынъ его. Тутъ же, въ Херсонъ, нашелъ Константинъ евангеліе и псалтырь, написанныя русскими письменами, и человѣка нашелъ, говорившаго русскимъ языкомъ, и говорилъ съ нимъ; и, усвоивъ этотъ новый языкъ, сравнивалъ его письмена, гласныя и согласныя, съ своимъ языкомъ и скоро началъ читать на новомъ языкъ и могъ объяснять прочитанное 19). И дивились ему, хваля Бога. Здѣсь же, въ Хер-Обрѣтеніе сонъ, узнавъ, что св. Климентъ еще лежитъ въ моръ, помоливмощей св. Климента. шись, Константинъ сказалъ: върую въ Бога и надъюсь на св. Климента, обрѣту его мощи и вынесу ихъ изъ моря. Онъ убѣдилъ архіепископа, и духовенство, и благочестивыхъ мужей състь на корабль и отправиться на то мъсто. Море было совершенно покойно, и пріъхавшіе начали копать берегь съ пеніемъ молитвъ. И тотчасъ распространилось благоуханіе, словно отъ множества кадилъ. И вслѣдъ затѣмъ явились св. мощи; взявъ ихъ, съ великою честью и славою внесли въ городъ, какъ онъ объ этомъ пишетъ въ обрѣтеніи мощей святого 20). Въ это время воевода хазарскій съ вой-

> изучать языкъ паучно-грамматически, что тъмъ болѣе должно было имѣть мѣсто при изученіи чужого языка. А что въ IX в. уже существовали еврейскія грамматики, еврейскіе лексиконы, что можду учеными евренми были тогда грамматики, лексикографы. — это признается изслѣдователями еврейской литературы". – Прибавимъ къ этому, что въ древней славянской литературѣ есть одинъ грамматическій трудъ съ такимъ заглавіемъ: "Осьмь честыи слова, елико глагодемь и пипемь", въ нѣкоторыхъ спискахъ приписываемый Іоанну Дамаскину: книга святаго Іоанна Дамаскина философская. О осми частехъ. Рук. Синод. библ. № 156. Переводъ этого труда на славянскій языкъ приписывается нѣкоторыми Іоанну экзарху болгарскому.

> <sup>19</sup>) Русское евангеліе, о которомъ говорится въ этой главъ, есть, по всей въроятности, готскій переводъ евангелія Ульфилы, а русскій человъкъ, упоминаемый здъсь, есть, въроятно, варяго-руссъ. Таково мнѣніе большинства ученыхъ. Объясненіе, которое предлагали Горскій и др., видъвшіе въ этомъ извъстіи житія вставку, теперь можно считвть излишнимъ. Тексты житія дошли до насъ въ большомъ количествъ списковъ, и всъ списки согласны въ существенныхъ подробностяхъ.

> <sup>20</sup>) Въ этомъ мъств житіе даетъ намъ интересное указаніе на то, что обрътеніе мощей св. Климентв, папы римскаго, котораго Константинъ былъ главнымъ виновникомъ, было имъ описано. Въ открытомъ недавно прое. Фридрихомъ письмъ библіотекаря Анастасія къ епископу Гавдерику это

сками осадилъ одинъ изъ близкихъ къ Херсону городковъ; узнавъ объ этомъ, философъ не полѣнился прійти къ нему и, вступивъ съ нимъ въ бестаду и давъ ему наставление, настолько укротилъ его, что онъ объщалъ ему креститься, и удалился, не причинивъ никакого вреда христіанамъ осажденнаго городка; а Константинъ отправился въ обратный путь; и въ первый часъ <sup>21</sup>), за молитвою напали на него угры, завывая, какъ волки, думали убить его. Но Константинъ, окончившій службу, не устрашился ихъ и не оставилъ своей молитвы, взывая: Господи помилуй! Увидъвъ его молящимся, по Божію повелѣнію, угры смягчились и начали кланяться ему; и, выслушавъ изъ усть его наставленія, отпустили его вмѣстѣ со всей его дружиной.

IX. Съвъ на корабль, Константинъ отправился въ Хазарію, на Ме- Веседан съ отійское озеро (Азовское море) и къ Каспійскимъ воротамъ Кав- хазарами. казскихъ горъ 22). Хазаре выслали ему навстрѣчу хитраго человъка, который вступилъ съ нимъ въ бесъду и сказалъ ему: дурной у васъ обычай, вы ставите вмъсто одного царя другого изъ иного рода, а мы управляемся однимъ родомъ <sup>93</sup>).-Отвѣчалъ ему философъ: Богъ вытьсто Саула, не поступавшаго Ему угодно,

извъстіе житія вполнъ подтверждается. Изъ письма Анастасія видно, что Константинъ философъ написалъ на греческомъ языкъ три сочиненія, относящіяся къ чествованію св. Климента: 1) историческую повъсть, 2) торжественное слово и 3) стихотворную похвалу. По мнѣнію проф. Игича, первое сочинение виветъ въ виду данное мъсто житія Кирилла; а со вторымъ ближе соприкасается помъщенное въ Макарьевскихъ Четьяхъ Минеяхъ подъ 23 янв.: "слово на пренесение мощемъ преславнаго Климента историческую бесъду имуше". Напечатано въ Кирилло-Меводіевскомъ Сборникъ, 319-326. Еще въроятиъе, что славянскій переводъ этой статьи съ греческаго въ томъ видъ, какъ онъ до насъ дошелъ, представляетъ передълку, составленную изъ обонхъ названныхъ сочиненій Константина, на что указываеть какъ заглавіе статьи, такъ и ся содержание. Въ первой части ся преобладаетъ историческій разсказъ, а конецъ имветъ характеръ похвальнаго слова. Подробности объ отврытіи проф. Фридриха въ брошюръ И. В. Ягича; Вновь найденное свидътельство о двятельности Константина Философа. С.-Петербургъ. 1893.

<sup>11</sup>) Здъсь, въроятно, разумъется совершение богослужения перваго часа. отчего ниже и сказано: онъ уже кончилъ службу.

22) Савды пребыванія хазаръ близъ Каспійскаго моря сохранились въ ванменование его хазарскимъ.

93) О томъ, что хазары жили родовымъ бытомъ, говоритъ также Іоаннъ экзархъ болгарскій въ Шестодневъ, гдъ сказано: и въ блъгаръхъ испръва роды бывають кнези. сынъ въ отъца мъсто и братръ въ брата мъсто. и козарвхъ такожде слышимь бывающе. Листъ 130 (долженъ быть 140) изданія Бодянскаго.

избралъ Давида, угождающаго Ему, и родъ его.-Тогда хазаринъ продолжалъ: вы съ книгами въ рукахъ говорите всв притчи, а мы не такъ; но, какъ бы поглотивши всю мудрость, выносимъ изъ персей, не гордясь такъ писаніемъ, какъ вы. ---На эти слова отвѣчу тебѣ такъ, сказалъ ему философъ: если ты встрѣтишь нагого человъка и онъ тебъ скажетъ: есть у меня много одеждъ и много золота, повъришь ли ты, видя его нагимъ?-Сказалъ: нътъ.-Философъ продолжаль: такъ и я говорю тебъ: если ты поглотилъ всю мудрость, то скажи мнѣ, сколько родовъ отъ Адама до Моисея и сколько лёть владёль каждый родь?-Не въ состояни будучи дать отвътъ на это, собесъдникъ умолкъ. Когда пришли къ кагану и стали садиться объдать, спросили его, обратившись къ нему: какъ намъ почтить тебя, чтобы посадить сообразно съ твоимъ саномъ?-Отвѣчалъ Константинъ: я имѣлъ дѣда великаго и славнаго, который стояль близко къ царю и, отвергнувъ добровольно данную ему великую честь, былъ изгнанъ, и, удалившись въ чуждую страну, обнищаль, и тамъ меня родиль. Я ищу эту старую дедову честь и не заслужилъ иной, ибо я внукъ Адамовъ. – Достойно и справедливо говоришь ты, гость, отвѣчали они; и стали относиться къ нему тъмъ съ большимъ вниманіемъ. За объдомъ каганъ, взявъ чашу, сказалъ: я пью во имя единаго Бога, сотворившаго всякую тварь. --- Въ отвѣтъ на это философъ, взявъ чашу, произнесъ: пью во имя единаго Бога и Его Слова, сотворившаго однимъ словомъ всякую тварь, Которымъ небеса утвердились, и животворящаго Духа, Которымъ стоитъ вся сила ихъ. --Отвѣчалъ ему каганъ: мы всѣ одинаково говоримъ о немъ, различно только Его понимаемъ. Вы славите Троицу, а мы единаго Бога, придерживаясь книгъ - Слово и Духъ проповѣдують книги, отвѣчалъ философъ: если кто тебѣ воздасть честь, а слова твоего и духа твоего не чтить, а другой чтитъ и тебя, и твое слово, и твой духъ, который изъ двухъ воздасть теб'в большую честь? -- Тоть, который чтить и меня, и мое слово, и мой духъ, отвѣчаль каганъ. -По этому самому мы поступаемъ лучше въ отношени къ Богу, доказывая это дълами и слушая пророковъ. Ибо Исаія сказаль: слушайте меня, Іаковъ и Израиль, призванный Мой; Я первый, Я и послъдній, Я былъ тамъ, и нынь послаль Меня Господь Богь и Духь Его (Исаія 48.12-16).-Тогда іудеи, стоявшіе около него, сказали ему: скажи, какъ можеть женскій поль вмѣстить во чревѣ Бога, на Котораго и взирать не можеть, а тімь менье родить Его? -Философь, указавь пальцемъ на кагана и на его перваго совътника, отвъчалъ: если

кто скажеть, что первый совѣтникъ не можеть угостить кагана, а послъдній его рабъ можеть и угостить кагана, и воздать ему честь, скажите мнь, какъ мы назовемъ такого человъка: умнымъ или неразумнымъ? – Конечно, неразумнымъ, и даже очень. – А какое изъ видимыхъ твореній, продолжалъ философъ, самое совершенное?-Человѣкъ, отвѣчали ему, ибо онъ созданъ по образу Божію. - Если такъ, сказалъ философъ, то какъ громъ не убъетъ твхъ, которые говорять: Богь не можеть вмѣститься въ человѣка, когда Онъ и въ купину вмѣшался и въ облакъ, бурю и дымъ, являясь Моисею и Іову. Ибо какимъ образомъ можетъ болящій получить исцъление отъ другого болящаго, и родъ человъческий, пришедший въ истлѣніе, отъ кого могъ получить обновленіе, какъ не отъ самого Творца своего. Скажите мив: если врачъ хочеть приложить пластырь болящему, приложить ли его къ дереву или камню и исцълится ли такимъ образомъ больной? И Моисей, простерши руки, въ молитећ сказалъ Духомъ Святымъ: въ громћ и гласћ трубномъ не являйся къ намъ, Господи щедрый, но вселись въ наши утробы, отнявъ наши грѣхи. Такъ говоритъ Акила<sup>24</sup>).-Послѣ этихъ словъ разошлись съ обѣда, назначивъ день для дальнъйшаго собесъдованія.

Х. Снова съвъ съ каганомъ, философъ сказалъ: я одинъ среди Пренія съ васъ, безъ рода и друзей. Мы споримъ о Богъ, въ рукахъ Котораго всяческая и сердца наши. Тъ изъ васъ, которые сильны словомъ, когда поймутъ нашу бесъду, пусть скажутъ: это такъ, а чего не поймуть, пусть просять объясненій. --- Мы придерживаемся въ писаніи не буквы, а духа, отвѣчали іудеи: скажи намъ, какой законъ Богъ далъ людямъ сначала? Моисеевъ или тотъ, который вы держите?-Потому ли спрашиваете, что держитесь перваго закона? сказалъ философъ. – Да, подобаетъ держаться перваго, отвѣчали они. -- Если хотите держаться перваго закона, продолжаль философъ, то оставьте обрѣзаніе. — Почему говоришь такъ? спросили они. -- Скажите мит правду, отвъчалъ философъ, въ обръзани ли данъ первый законъ или въ необръзания?-Они отвъчали: мы ду-

јудеями.

<sup>24)</sup> Грекъ Акила, извъстный при императоръ Адріанъ, принявшій хр. врещеніе, но ставшій въ христіанствъ сторонникомъ іудейства, или іудействующимъ христівниномъ, перевелъ Ветхій Завътъ съ еврейскаго на греческій языкъ.

Въ дошедшихъ до насъ рукописныхъ библейскихъ текстахъ, именно въ Книгахъ Царствъ, встръчаются ссылки на Акилу наряду съ другими переводчиками и толкователнии Ветхаго Завъта.

маемъ-въ обръзаніи. - Философъ сказалъ: не Ною ли Богъ далъ законъ вначаль, посль отпаденія Адама, называя законъ завьтомъ? Ибо Онъ сказалъ ему: вотъ Я поставляю завътъ мой съ тобою, и съ станенемъ твоимъ, и со встамъ потомствомъ твоимъ (Быт. 9.9) въ трехъ заповъдяхъ. И все ъшьте, какъ и зелень травную, что есть въ поднебесной, и что на земль, и что въ водахъ, только плоти съ душою ея, съ кровію ея не ѣшьте; и кто прольетъ кровь человъческую, того кровь прольется рукою человъка (Быт. 9.3 – 4.6). Что вы скажете на это, утверждая, что держите первый законъ?-Отвѣчали ему іудеи: мы считаемъ первымъ законъ Моисеевъ, этотъ же Богъ не называлъ закономъ, а завътомъ, какъ и прежде заповъдь Адаму въ раю и Аврааму обръзаніе. Ибо иное дѣло законъ, а иное дѣло завѣтъ. Оттого Богъ и выразилъ то и другое различными словами. — А я скажу вамъ, отвѣчалъ имъ философъ, что законъ называется завѣтомъ. Ибо сказалъ Богъ Аврааму: и будеть завътъ мой на тъль вашемъ завътомъ въчнымъ. И сіе будетъ знаменіемъ завъта между Мною и тобою (Быт. 17.11-13). И Онъ опять вопіеть къ Іереміи: слушайте слова завѣта сего и скажите мужамъ Іуды и жителямъ Іерусалима; и скажите имъ: такъ говоритъ Господь Богъ Израилевъ: проклятъ человѣкъ, который не послушаетъ словъ завъта сего, который Я заповъдаль отцамъ вашимъ, въ день, въ который вывелъ ихъ изъ земли египетской (Іерем. 11.2-4).-Іудеи отв'тчали на это: такъ и мы думаемъ, что законъ называется также завътомъ. И всъ, которые держались закона Моисеева, угодили Богу. И мы, держась его, надъемся быть угодны Богу; а вы, поставивши другой законъ, попираете законъ Божій.-И хорошо дълаемъ, сказалъ философъ, ибо, если бы Авраамъ не принялъ обръзанія, а держался завъта Ноева, не назвался бы онъ другомъ Божіимъ. И Моисей, написавъ законъ, не соблюдалъ прежняго. Такъ и мы поступаемъ и, принявъ законъ отъ Бога, соблюдаемъ его, чтобы Божія запов'єдь пребывала твердой. Ибо, давъ законъ Пою, не сказалъ ему, что дастъ другой, но пребывающій во вѣки въ душу живу. Равнымъ образомъ, и давая объщание Аврааму, не возвъстилъ ему, что дастъ другой законъ Моисею. Вы соблюдаете законъ. А Богъ устами Іезекіиля вопіетъ: изм'єню его и дамъ вамъ другой. А Іеремія сказаль: воть наступають дни, говорить Господь, когда Я заключу съ домомъ Израиля и съ домомъ Іуды новый завътъ, такой завътъ, какой Я заключилъ сь отцами ихъ. когда взялъ ихъ за руку, чтобы вывести ихъ изъ земли египет-

ской; тотъ завътъ Мой они нарушали, и Я возненавидълъ ихъ. Но воть завъть, который Я заключу съ домомъ Израилевымъ послѣ тѣхъ дней, говоритъ Господь: вложу законъ Мой во внутренность ихъ и на серддахъ ихъ напишу его и буду имъ Богомъ, а они будуть Моимъ народомъ (Іер. 31.32-33). И опять тоть же Іеремія сказаль: такъ говоритъ Господь: остановитесь на путяхъ вашихъ и разсмотрите и разспросите о путяхъ древнихъ, гдъ путь добрый, и идите по нему и найдете покой душамъ вашимъ. Но они сказали: не пойдемъ. И поставилъ Я стражей надъ вами, сказавъ: слушайте звука трубы. Но они сказали: не будемъ слушать. Итакъ, слушайте народы и знай собраніе, что съ ними будетъ. Слушайте Меня: вотъ Я приведу на народъ сей пагубу, плодъ помысловъ ихъ, ибо они словъ Моихъ пророковъ не слушали и законъ мой отвергли (Іер. 6.16-19). И не только этими мъстами могу вамъ доказать, что законъ престанетъ, но и многими другими свидътельствами пророковъ. --- Отвъчали ему іудеи: всякій іудей знаетъ, что будеть такъ, но еще не пришло время Мессіи.-Къ чему говорите такъ, когда знаете, что Іерусалимъ разрушенъ и жертвы престали и все сбылось, что о васъ предсказали пророки. Малахія говорить: нѣть Моего благоволенія къ вамъ, говорить Господь Саваоеъ, и приношение изъ рукъ вашихъ неблагоугодно Мнѣ. Ибо отъ востока солнца до запада велико будетъ имя Мое между нароиами, говорить Господь Саваооъ (Малах. І. 10, 11). - Они отвѣчали: слова, которыя ты говоришь, значатъ: всѣ народы будутъ благословены ради насъ и обръзаны въ Іерусалимъ.-Сказалъ имъ философъ: такъ говорить Моисей: если будешь слушать гласа Моего и будешь исполнять все, что скажу тебъ, проведу предълы твои оть моря Чермнаго до моря Филистинскаго и отъ пустыни до рѣки Евфрата (Исх. 23. 22. 31). А мы, народы языческіе, благословимся о Томъ, о Комъ благословено съмя Авраама, о Исшедшемъ отъ корня Іссеева, Названномъ чаяніемъ языкъ и свѣтомъ всей земли и встать острововъ, просвъщенные славою Божіей, независимо отъ того закона (т. е. Моисеева) и мъста (т. е. Іерусалима). И Захарія сказаль: ликуй отъ радости дщерь Сіона: се Царь твой грядетъ къ тебъ кроткій, сидящій на ослицъ и на молодомъ ослъ, сынъ подъяремной; и въ другомъ мѣстѣ: тогда истреблю колесницы у Ефрема и коней въ Іерусалимъ, и сокрушенъ будетъ бранный лукъ, и Онъ возвѣстить миръ народамъ, и владычество Его будеть отъ моря и до моря и отъ ръки до концовъ земли (Захар. 9. 9-10). Іаковъ сказаль: не отойдеть скипетръ отъ Іуды и законодатель отъ чреслъ

его, доколѣ не пріидеть Примиритель, и Ему покорность народовъ (Бытіе 49.10). Видя все это сбывшимся и исполнившимся, кого иного ждете? Даніилъ, наученный ангеломъ, сказалъ: семьдесять седьминъ до Христа Владыки, то есть 490 лѣтъ, опредѣлены, чтобы запечатаны были видение и пророкъ (Дан. 9.24-25). Какое, вы думаете, царство разумветь Даніилъ подъ желвзнымъ царствомъ въ образѣ (видѣнномъ Навуходоносоромъ)? — Они отв'вчали: римское. -А камень, отвергнутый отъ горы не руками, Кто есть? (Дан. 2.45), -- спросилъ ихъ философъ. -- Помазанный, отвѣчали они: если же, какъ ты говоришь на основаніи пророковъ и другихъ доказательствъ, Онъ уже пришелъ, то какимъ образомъ римское царство доселѣ сохраняетъ господство?-Философъ отвѣчалъ: оно уже не сохраняетъ; ибо прошло, какъ и прочія. Наше царство не римское, но Христово, какъ сказалъ пророкъ: воздвигнеть Богь небесный дарство, которое во вѣки не разрушится, и царство это не будетъ передано другому народу; оно сокрушить и разрушить всѣ дарства, а само будетъ стоять вѣчно (Дан. 2.44). Не христіанское ли царство нынѣ называется именемъ Христовымъ, и римляне поклонялись идоламъ, христіане же — то изъ одного, то изъ другого народа и племени-дарствуютъ во имя Христово, какъ говоритъ, обращаясь къ вамъ, пророкъ Исаія: не оставите имя ваше избраннымъ Моимъ для проклятія; и убьетъ тебя Господь Богъ, а рабовъ Своихъ назоветъ инымъ именемъ, которымъ кто будетъ благословлять себя на землѣ, будетъ благословляться Богомъ истины; и кто будеть клясться на землѣ, будетъ клясться Богомъ истины (Исаія 65. 15-16). Не сбылось ли всепркедсзаанное о Христъ пророками?Такъ говоритъ Исаія объ Его рождении отъ Дъвы: се Дъва во чревъ приметъ и родитъ Сына. и нарекуть имя Ему Еммануиль, что значить съ нами Богь (Исаія 7.14). А Михей сказалъ: и ты, Виелеемъ, земля Іудина, ничъмъ не меньше воеводствъ Іудиныхъ; ибо изъ тебя произойдетъ вождь, который упасеть народъ Мой, Израиля, и котораго происхождение изъ начала, отъ дней вѣчныхъ. Посему Онъ оставитъ ихъ до времени, доколѣ не родитъ имѣющая родить (Мих. 5.2; св. Мате. 2.6). И Іеремія говорить: спросите и разсудите: рождаеть ли мужчина? великъ тотъ день, не было подобнаго ему; это бъдственное время для Іакова, но онъ будетъ спасенъ отъ него (Іер. 30.6). А Исаія сказалъ: еще не мучилась родами, а родила; прежде, нежели наступили боли ея, разрѣшилась сыномъ (Исаія 66.7).-- Іудеи опять сказали: мы благословенное племя Сима, благословены отцомъ на-

шимъ Ноемъ, а вы нѣть.-Отвѣчалъ имъ Константинъ: благословеніе вашего отца есть не что иное, какъ слава Богу, и инымъ чъмъ оно быть не можетъ, ибо "благословенъ Господь Богъ Симовъ" (Быт. 9.26), сказалъ Ной, а къ Іафету, отъ котораго мы произошли, сказаль: да распространить Господь Богь Іафета, и да вселится онъ въ шатрахъ Симовыхъ (Быт. 9.27)<sup>23</sup>).-Итакъ объяснялъ имъ изъ пророковъ и другихъ книгъ, пока они сами не признались: все это такъ, какъ ты говоришь. И снова сказали: какъ вы, уповая на человѣка, думаете быть благословенными, а писаніе проклинаеть такого человѣка. Въ отвѣтъ на это спросилъ ихъ философъ: Давидъ проклятъ или благословенъ?--Сказали: благословенъ. – И мы уповаемъ на Того, на Кого онъ, отвѣчалъ философъ: онъ сказалъ въ псалмахъ: человъкъ мирный со мною, на котораго я полагался (Псал. 40.10). А этотъ человѣкъ есть Христосъ Богъ; а кто уповаетъ на простого человъка, того и мы считаемъ проклятымъ. -- Тогда іудеи предложили ему другой вопросъ: какимъ образомъ вы, христіане, отвергаете обрѣзаніе, а Христосъ не отвергалъ его, а исполнилъ, согласно закону Моисееву?-Отвѣчалъ философъ: Кто сказалъ Аврааму: и поставлю завътъ Мой между Мною и тобою, Тотъ пришелъ и исполнилъ его. И было соблюдаемо обръзание до Мессии, а намъ Онъ далъ крещение<sup>26</sup>). Снова спросили его іудеи: какимъ образомъ вы, покланяясь идоламъ, думаете угодить Богу?-Философъ отвѣчалъ: прежде научитесь различать имена, что значить икона и что значить идоль. И, разсмотръвъ это, не нападайте на христіанъ, ибо десять значеній имфеть этоть образь въ вашемъ языкв. Спрошу вась и я. Не образъ ли скиніи, которую видълъ на горѣ Моисей, принесъ

<sup>35</sup>) Малышевскій объясняеть это місто такь: "Философь, объясняеть симсять Ноева благословенія, замітнять, что оть этого благословенія ничего уже не осталось у іудеевь, но что исполнилось и исполняется надь христіанами изъ народовь потомства Іафета благословеніе, данное ему: да распространить Господь Іафета и внядеть въ селенія Симовы. Это быль намекь на разсівніе и умаленіе іудеевь, какъ народа, и на повсюдное распростравеніе христіанства и возрастаніе христіанскихъ народовъ".

\*) Очень въроятно, что сокращеніе полныхъ бесёдъ Кирилла, писанныхъ на греческомъ языкъ, повело къ нъкоторымъ неясностямъ изложенія въ этой глаз́в житія. Слёдующее затъмъ мъсто, представляющее параллель къ Толковой Палез (памятникъ, въ которомъ заключается толкованіе Ветхаго Завѣта, направленное противъ іудеевъ, съ значительными вставками изъ источниковъ апокриемческихъ), опущено, такъ какъ представляетъ большое затрудненіе при переводъ. вамъ и не по этому ли образу построилъ скинію съ помощью искусства изъ дерева, кожи и шерсти и поставилъ въ ней изображенія херувимовъ? Если онъ такъ это сдѣлалъ, то скажемъ ли мы, что вы покланяетесь дереву, кожв и шерсти, а не Богу, въ то время давшему такой образъ. То же можно сказать и о храмъ Соломона, въ которомъ были изображенія херувимовъ и ангеловъ и многія другія. Такъ и мы, христіане, создавая образы Божіихъ угодниковъ, оказываемъ имъ честь, отдѣляя доброе отъ образовъ демонскихъ. Ибо и Писаніе поридаетъ приносящихъ въ жертвы сыновей и дочерей и пропов'дуеть гнъвъ Божій, и то же Писаніе въ другихъ случаяхъ хвалитъ приносящихъ въ жертву сыновей и дочерей своихъ<sup>27</sup>). — Іудеи сказали ему: какъ вы ѣдите мясо свиней и зайцевъ и не боитесь быть противны Богу?-Отвѣчалъ имъ: первый завътъ повелъвалъ: все движущееся, что живетъ, да будеть вамъ въ пищу; какъ зелень травную, даю вамъ все (Быт. 9.9). Для чистыхъ все чисто, а для оскверненныхъ и невърныхъ нътъ ничего чистаго, но осквернены умъ и ихъ совъсть (1 Тим. 1.15). И Богъ говорить въ Бытіи: все весьма хорошо, но ради вашей алчности исключилъ немногое только: и тлъ Іаковъ и насытился и оставилъ Бога (Второзак. 32.15); и въ другомъ мѣстѣ: сѣли люди ѣсть и пить и встали плясать. - Все, сказанное о преніяхъ, мы привели изъ обширнаго изложенія вкратцѣ ради памяти. А кто хочетъ узнать эти святыя бесталы въ полномъ видъ, найдеть ихъ въ книгахъ, которыя перевелъ нашъ учитель и архiепископъ Меводій, братъ Константина философа, раздъливъ ихъ на восемь частей<sup>28</sup>). Въ нихъ можно видъть силу слова, поражающаго противниковъ, полобно пылающему пламени.--Каганъ хазарскій и его вельможи, выслушавъ всѣ слова его, сказали ему: ты посланъ Богомъ для нашего наставленія и знаешь писаніе, наставляемый Богомъ; ты все сказалъ намъ, какъ слѣдуетъ, и досыта усладилъ насъ, какъ медъ, сладкими словами святыхъ книгъ. Мы люди простые и въримъ, что все, что ты говорилъ, исходитъ отъ Бога. Но если хочешь еще болѣе успокоить души наши, объясни намъ

Digitized by Google

<sup>27)</sup> Это мъсто переведено по списку житія Кприлла у Бодянскаго № 1, представляющему въ давномъ случаћ значительное отличіе отъ списка, напечатаннаго Шаварикомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Въ этихъ словахъ житіе сохранило намъ извъстіе о составленіи Кирилломъ на греческомъ языкъ изложенія преній съ іудеями и магометанами, которое на славянскій языкъ было переведено Меюодіемъ. Ни греческій оригипалъ, ни славянскій его переводъ до насъ не дошли.

все, о чемъ мы тебя спрашиваемъ, въ притчахъ. Съ этимъ разошлись до слѣдующаго дня.

XI. Собравшись на другой день, сказали ему: докажи намъ, честной мужъ, притчами, какая въра лучше всъхъ другихъ.--Отв'вчалъ имъ философъ: были двое супруговъ у одного царя въ великомъ почетъ, очень любимы; и когда они согръшили, изгналъ ихъ дарь изъ земли своей. Живъ много льтъ въ изгнании, они родили дътей въ нищетъ. Дъти ихъ, собираясь, совъщались, какимъ бы путемъ вернуть имъ прежнее мъсто; каждый изъ нихъ совѣтовалъ по своему; какому же совѣту слѣдовать, не лучшему ли?-Они сказали: чего ради ты говоришь такъ? каждый свой совътъ считаетъ лучшимъ; такъ и сарадины свой, а другіе другой. А ты скажи намъ, какой изъ нихъ разумъ велитъ считать лучшимъ?-Отвѣчалъ философъ: огонь изсушаетъ золото и серебро. а человъкъ умомъ отсъкаетъ ложь отъ истины. Скажите мнъ, что было причиной перваго паденія? Не видѣніе ли сладкаго плода и не похотъніе ли Божества?-Они сказали: это такъ.-Сказалъ философъ: если кто-нибудь, потвъ меду или напившись холодной воды, забольеть, и врачь, придя, скажеть ему: вшь еще больше меда и выздоров вешь; а тому, кто пиль воду, скажеть: напившись холодной воды, встань на морозѣ нагимъ, и выздоровѣешь; в другой врачъ не то скажетъ, но предпишетъ противное болѣзни лъкарство: вмъсто меда пей горькое и постись, а вмъсто холоднаго пей теплое и горячее; который изъ двоихъ искуснъе врачусть?-Всѣ отвѣчали: тотъ, который предписываетъ противныя болѣзни лѣкарства. Ибо горестію настоящей жизни слѣдуеть умертвить похоть наслажденій, и смиреніемъ гордость, врачуя противное противнымъ. Такъ и дерево сначала раститъ шипъ, а потомъ приносить плодъ, какъ мы имъемъ обыкновение говорить. - И отвъчалъ философъ: хорошо вы сказали. Ибо законъ Христовъ являетъ остроту жизни въ Богъ, а въ въчныхъ жилищахъ приноситъ плодъ сторицею. --- Тогда одинъ изъ нихъ, хорошо знавшій злобу сарадинскую, спросиль философа: скажи мнѣ, гость, отчего вы не слѣдуете Магомету? Вѣдь онъ очень похвалилъ Христа въ своихъ книгахъ, сказавъ, что отъ дъвы, сестры Моисея, родился великій пророкъ, который и мертвыхъ воскрешалъ, и всякіе недуги исцълялъ высшею силою?-Отвъчалъ ему философъ: пусть каганъ насъ разсудить. Скажи мнѣ: если Магометъ пророкъ, то какъ мы будемъ въровать Даніилу, который сказаль: до Христа всякое видъніе пророчества престанеть. Какъ же можеть быть пророкомъ

вашъ Магометъ, явившійся послѣ Христа? Если мы его назовемъ пророкомъ, то придется отвергнуть Даніила.-Многіе тогда сказали: что говорилъ Даніилъ, говорилъ Духомъ Святымъ. Что же касается Магомета, то мы всѣ знаемъ, что онъ лжетъ и пагубникъ общему спасенію, что даже лучшія изъ своихъ заблужденій онъ изрекъ на гибель и соблазнъ. -- Сказалъ первый совѣтникъ пріятелямъ сарацинскимъ: съ Божіею помощью гость нашъ всю гордыню жидовскую низвергъ на землю, а вашу скверну перебросилъ на другой берегъ рѣки. И, обращаясь къ народу, прибавилъ: Богъ далъ власть надо всѣми народами царю христіанскому, ему же даль и совершенную мудрость, такъ точно и совершенную въру, и помимо этой въры никто не можетъ достигнуть жизни въчной. Да будетъ вѣчная слава Богу.-Всѣ въ одинъ голосъ сказали: аминь.-Тронутый этимъ философъ со слезами сказалъ тогда, обращаясь ко всъмъ: братья, отцы, друзья и чада, вотъ Богъ далъ разумъ на все и достойный отвѣтъ. Если есть еще кто-либо, желающій спорить, пусть придетъ, чтобы или одержать верхъ, или быть побъжденнымъ въ спорѣ. А кто послушаетъ насъ, пусть крестится во имя Святой Троицы. Если же кто не хочеть, то я снимаю съ себя вину за это; тотъ увидить (кто былъ правъ) въ день судный, когда Ветхій деньми сядетъ судить всѣ народы. — Отвѣчали они: мы не враги себъ и отъ сего дня постепенно, кто можетъ и хочетъ, велимъ тому креститься по доброй волѣ. А кто отъ васъ на западъ кланяется, или по-жидовски молится, или сарацинскую вѣру держитъ, скоро отъ насъ смерть получитъ.-И такъ разошлись съ радостью. И крестилось ихъ до 200 человѣкъ, отвергнувъ мерзости язычества и беззаконные браки. А каганъ написалъ императору такое письмо: ты прислалъ къ намъ, государь, такого мужа, который намъ объяснилъ святость христіанской въры и словомъ, и дѣломъ. И убѣдившись, что эта вѣра истинна, мы повелѣли креститься добровольно, надъясь со временемъ и сами это сдълать. Мы всѣ пріятели твоему царству и готовы тебѣ на службу, куда насъ ни потребуешь. - Провожая философа, каганъ предлагалъ ему многіе дары, но Константинъ не принялъ ихъ, говоря: дай мнъ, сколько у васъ есть въ плъну грековъ; это мнъ лучшій даръ. И собрали до 200 плѣнныхъ и дали ихъ ему, и онъ съ радостью отправился въ обратный путь.

Проповѣдь XII. Придя въ безводныя пустыни, путешественники едва могли у народа переносить жажду. Найдя воду въ болотѣ, не могли ее пить, пофулжьскаго. тому что вода была горькая, какъ желчь. Когда всѣ разошлись искать лучшую воду, Константинъ сказалъ своему брату Мееодію: я не могу выносить жажды, почерпни воды этой; кто израильтянамъ обратилъ горькую воду въ сладкую, тотъ и намъ даруетъ это утъшение. Почерпнувъ, нашли, что вода была сладкая, какъ медъ, и холодная; пили ее и прославили Бога, посылающаго такія милости рабамъ своимъ. -- Въ Херсонъ, ужиная съ архіепископомъ. философъ сказалъ ему: отче, благослови меня, какъ бы благословилъ меня отецъ мой. И когда его спросили, почему онъ сдълалъ это, философъ отвѣчалъ: истину говорю, утромъ онъ оставитъ насъ и отойдетъ къ Богу. Такъ и случилось --- сбылись слова его. ---У народа фулльскаго 39) былъ огромный дубъ, сросшійся съ черешней, у котораго приносили жертвы, называя его по имени: Александръ, и не позволяли женскому полу приступать къ нему и жертвамъ его. Услышавъ это, философъ не замедлилъ пойти къ нимъ и, ставъ посреди ихъ, сказалъ: если эллины пошли въ въчную муку, покланяясь, какъ Богу, небу и землъ, такимъ великимъ и добрымъ созданіямъ, то какъ можете избѣжать вѣчнаго огня вы, покланяясь дереву, ничтожному творенію, всегда готовому сгоръть въ огнъ?-Отвъчали они: не мы начали это дълать; мы это приняли отъ отцовъ нашихъ, и у этого дерева находимъ исполнение прошений нашихъ, чрезъ него сходитъ къ намъ дождь и многое другое. И какъ можемъ мы сдълать это (сжечь дерево), когда до сихъ поръ ништо изъ насъ не дерзалъ этого сдѣлать. Всякій, кто дерзнеть на это, сейчась же умреть, и не видать намъ будетъ болѣе дождя до кончины.-Отвѣчалъ философъ: Господь вопіеть, говоря: и воть, приду собрать всѣ народы и языки, и они придуть и увидять славу Мою. И положу на нихъ знаменіе, и пошаю изъ спасенныхъ отъ нихъ къ народамъ въ Өарсисъ въ Пулу и Луду, къ натягивающимъ лукъ, въ Тубалу и Явану, на дальніе острова, которые не слыхали обо Мнѣ и не видѣли славы Моей; и они возвъстять народамъ славу Мою" (Исаія 66.18-19). А у Іеремін сказано: воть Я пошлю множество рыболововъ, говоритъ Господь, и будутъ ловить ихъ; а потомъ пошлю множество охотниковъ, и они погонятъ ихъ со всякой горы, и со всякаго холма, и изъ ущелій скалъ (Іеремія 16.16). Вотъ Евангеліе Новаго Завѣта Божія, въ который вы крестились. И такъ

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Въроятно, въ окрестностяхъ г. Филлы, въ Крыму, неделеко отъ Судака или Сурожа, упоминаемаго въ житін Іоанна, епископа готскаго, на греческомъ языкъ. Извъстна и епархія оульская, соединявшаяся иногда съ сурожскою.

сладкими словами уговорилъ ихъ и повелѣлъ имъ срубить дерево и сжечь. Поклонившись ему, старъйшина ихъ подошелъ и подъловалъ святое Евангеліе; его примъру послъдовали и всъ остальные. Принявъ изъ рукъ философа бълыя свъчи, съ пъніемъ направились къ дереву. Константинъ, взявъ топоръ, самъ ударилъ имъ 33 раза и велѣлъ всѣмъ рубить его, выкорчевать и сжечь. Въ ту же ночь дождь, посланный Богомъ, напоилъ землю, и съ великою радостію прославили Бога, и возвеселился о семъ Богъ.

ХШІ. Философъ отправился въ Царьградъ, тамъ видълъ императора и жилъ при церкви святыхъ апостоловъ, пребывая въ безмолвіи и молясь Богу. Была въ храмъ святой Софіи чаша изъ драгоцѣнныхъ камней-дѣло Соломона; на ея граняхъ были еврейскія и самарянскія надписи, которыхъ никто не могъ ни прочесть, ни объяснить. Философъ, взявъ чашу, прочелъ эти надписи и далъ имъ объясненіе. На первой грани было написано: прорицай до восхода звъзды, въ пиво буди, Господи, первенцу, бдящему ночью. На другой грани была надпись: на вкушение Господне сотворена древа иного; пей и упейся веселіемъ и возопи: аллилуія. На третьей грани: вотъ князь, и весь сонмъ узритъ славу его, и царь Давидъ посреди ихъ, и затъмъ было написано число 990. Разсчитавъ время, философъ нашелъ, что отъ 12 года царства Соломонова до царства Христова прошло 990 літь. Это было прорицаніемъ о Христѣ <sup>30</sup>).

XIV. Въ то время, какъ философъ радовался о Господъ, подо-

Призывъ въ письменъ.

Моравію и спѣло другое дѣло и трудъ не меньшій прежнихъ. Ростиславъ. ввобрътение князь моравский, наставляемый самимъ Богомъ, совъщался съ славянскихъ зависимыми отъ него князьями моравскими и послалъ пословъ къ царю Михаилу съ такими словами: наши люди оставили язычество и приняли христіанство, но у насъ нѣтъ такого учителя, который бы намъ объяснялъ на языкъ нашемъ христіанскую въру, чтобы, слѣдуя нашему примѣру, и другія страны намъ уподоблялись. Поэтому пошли намъ, государь, такого епископа и учителя: отъ васъ во всѣ страны исходитъ добрый законъ. На собранный по этому случаю соборъ царь призвалъ Константина философа и, давъ ему выслушать это дѣло, сказалъ: знаю, что ты очень утом-

Digitized by Google

<sup>30)</sup> Въ распространенномъ видъ это сказаніе входило въ сборники различнаго содержения. Смотри одинъ вяріантъ у Срезневскаго въ Малоизвъстныхъ памятникахъ № 40, и у Пороирьева въ книгъ: Апокрионческія сказанія о ветхозавътныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки, изъ Палеи № 866, стр. 240-241.

ленъ, философъ, но необходимо тебѣ идти туда. Никто, кромѣ тебя, не можетъ исполнить это дѣло.—Философъ отвѣчалъ на это: хоть я и утомленъ, и нездоровъ, иду туда съ радостію, если только они имѣютъ письмена.— Дѣдъ мой, и отецъ мой, и многіе другіе, искавши ихъ, не нашли, отвѣчалъ Константину императоръ: какъ я могу найти ихъ?—А въ такомъ случаѣ, сказалъ философъ, какъ могу я писать слова на водѣ, что грозитъ навлечь на меня имя еретика?—Отвѣчалъ ему царь со своимъ дядей Вардою: если ты хочешь, можетъ тебѣ дать это Богъ, который даетъ всѣмъ просящнмъ у Него безъ сомнѣнія и отверзаетъ стучащимъ.—По своему обычаю философъ удалился въ уединеніе и вмѣстѣ съ помощниками своими отдался молитвѣ. Вскорѣ Богъ услышалъ молитву рабовъ Своихъ и открылъ ему письмена <sup>81</sup>), и тотчасъ онъ со-

31) Призывъ славянъ моравскихъ вызвалъ Константина на двойной трудъ язобрътенія славянскихъ письменъ и перевода Священнаго Писанія на славянскій изыкъ.

Относительно письменъ возникаетъ вопросъ, какой изъ двухъ славянскихъ алеавитовъ, кириллица или глаголица, былъ изобрътенъ св. Кирилломъ. Этотъ вопросъ имъетъ общирную литературу, но, несмотря на это, не считается вполнѣ разръшеннымъ. Въ послѣднее время въ наукъ замътно стремленіе и глаголическій алеавитъ выводить изъ письма греческаго (скорописнаго), которое въ эпоху Кирилла было употребительно у грековъ. Но далеко не всъ глаголическій, буквы могутъ, быть выведены изъ греческой скорописи. За то внѣ всякаго сомвѣнія стоитъ зависимость отъ греческаго уставнаго письма кириллицы. Сказавніе о письменахъ славянскихъ черноризца Храбра, по всей въроятности, имѣло въ виду кириллицу.

Переводъ Священнаго Писанія и богослужебныхъ книгъ справедливо считается самымъ великимъ подвигомъ славянскихъ первоучителей. Давъ славянамъ возможность слушать богослуженіе и пользоваться Священнымъ Писаніемъ на ихъ родномъ языкъ, св. Кириллъ, какъ человѣкъ великій, возвысился надъ предразсудкомъ, который господствовалъ не только въ западной половинѣ христіанскаго міра, но и у грековъ. Есть неоспоримыя доказательства, что современные св. братьямъ греки такъ же, какъ и римляне, были склонны допускать богослуженіе лишь на языкахъ греческомъ и латинскомъ (на еврейскомъ, въ дъйствительности, не было совершаемо богослуженіе), и до Кирилла сланяне тъхъ областей, которыя соприкаселись съ Визавтіей, не получили богослуженія на родномъ языкъ.

Помимо исключительной высоты нравственныго уровня первоучителей, ихъ миссіонерская двятельность на востоя не могла не оказать благотворнаго вліянія въ данномъ случав. Первоучители могли слышать совершевіе богослуженія на языкв арабскомъ; не говоримъ уже о томъ, что они знали о примвиенія къ переводу Священнаго Писанія и богослуженію родного языка и другихъ народовъ востока (это видно изъ 16 главы житія Кирилла). Въ этомъ сказалось несомивное преимущество ихъ принадлежности къ восставилъ славянскую азбуку и началъ писать слова Евангелія: въ началѣ было Слово, и Слово было у Бога, и Богъ было Слово, и проч.<sup>83</sup>). Узнавъ объ этомъ, царь обрадовался и вмѣстѣ съ совѣтниками своими прославилъ Бога. И послалъ Константина со многими дарами, написавъ Ростиславу такое посланіе: Богъ, который призываетъ всякаго человѣка прійти къ познанію истины и достигнуть высшаго совершенства, видѣвъ твою вѣру и подвигъ, сотворилъ для васъ въ наши лѣта, что бывало только въ старыя времена, явивъ буквы на языкъ вашемъ, которыхъ у васъ не было раньше, дабы и вы причтены были къ великимъ народамъ, которые славятъ Бога своимъ языкомъ. И мы послали къ вамъ того, кому Богъ открылъ эти письмена, мужа достойнаго и благовѣрнаго, знающаго книги философа. Прими этотъ даръ, большій и

точной половинъ церкви. Интересамъ научнымъ къ языкознанію и археологіи Кириллъ обязанъ тъмъ, что зналъ о переводъ Священнаго Писанія на языкъ готскій и о богослуженія на этомъ языкъ.

Что касается вопроса о томъ славянскомъ нарвчін, на которое былъ совершенъ переводъ Священнаго Писанія, то этотъ вопросъ вызываетъ въ наукъ далеко не одинаковое ръшеніе. Насколько можно судить по языку старъйшихъ текстовъ Священнаго Писанія, этимъ языкомъ должевъ быть такой, который принадлежаль къ юго славянскимъ нарвчіямъ. А такъ какъ св. Кириллъ и Меводій знали языкъ славянъ солунскихъ, и ихъ первые ученики -помощники, которыхъ они должны были взять есъ собою изъ Константинополя, также могли быть только славяне изъ Македоніи или Болгаріи, то, по всей въроятности, на ихъ наръчіе и былъ сдъланъ переводъ. Что главиыми сотрудниками Константина должны были быть византійскіе славяне, это должно слядовать и изъ того, что переводить Священное Писаніе и богослужебныя книги приходилось съ языка греческаго, а предполагать знаніе греческаго языка у моравлянъ трудно. Не слъдуетъ опускать изъ виду еще того обстоятельства, что, если бы Константинъ и Меводій перевели Священное Писаніе на языкъ твхъ славянъ, которые ихъ призывали, то они должны были бы въ такомъ случав переводить на нарвчіе западно-славянское, такъ какъ переводъ былъ оконченъ въ Моравіи, а въ Паннонію принесенъ уже готовымъ, что странно забываютъ та, которые всюду выдвигаютъ на первый планъ Паннонію. Равнымъ образомъ и переводъ Библіи трудами Мееодія былъ совершенъ также точно въ Моравія, а не въ Паннонія. Но всякій согласится, что въ основъ старъйшаго перевода лежитъ не западное славянское наръчіе. И только потому, что двятельность св. братьевъ протекла на запада, въ языка накоторыхъ изъ старшихъ текстовъ мы находимъ слёды фонетики (въ незначительной степени) и лексическаго запаса вападно'славянскихъ наръчій.

<sup>121</sup>) Этими словами начинается евангеліе недвльнов, расположенное въ порядкъ годичнаго богослуженія, начиная съ недвли пасхальной. Сравни въ житіи Меводія примъчаніе къ гл. XV. честивищій всякаго злата и сребра, драгоцівныхъ камней и богатства преходящаго. При помощи его поспіши утвердить начатое тобою дівло и всівмъ сердцемъ взыщи Бога. Не отринь общаго спасенія, но подвигни всівхъ бодро идти по истинному иути, чтобы и ты, приведшій ихъ твоимъ подвигомъ къ разумівнію Бога, принялъ свою мзду въ сей вікъ и будущій за души всівхъ, хотящихъ увіровать въ Христа Бога нашего отнынь и до кончины, и оставилъ, подобно великому царю Константину, о себі память послівдующимъ покольніямъ.

ХУ. Когда Константинъ прибылъ въ Моравію, съ великою Установленіе честью принялъ его Ростиславъ и, собравъ учениковъ, отдалъ ихъ forocayна ученіе. Въ скоромъ времени Константинъ перевелъ весь церженія на ковный чинъ и научилъ ихъ утренъ, часамъ, вечернъ, повечерію одавансковъ и литургін. И отверзлись, по слову пророка, уши глухихъ, и услыявыкв. шали слова писанія, и ясень сталь языкь косноязычныхь. Богь возвеселился о семъ, а діаволь устыдился. Слово Божіе распространялось, но не потерпъль этого добра завистливый искони и треклятый діаволъ, вошелъ въ сосуды свои и началъ возстановлять многихъ, говоря: не прославляется о семъ Богъ. Если бы Ему было это угодно, не могъ ли бы Онъ сдѣлать, чтобы и они издавна писали письменами и славили Бога на своемъ языкъ? Но онъ избралъ только три языка — еврейскій, греческій и латинскій, которыми подобаеть прославлять Бога.-Такъ говорили латинскіе архіерен, іерен и ученики ихъ. Вступивъ въ борьбу съ ними, какъ Давидъ съ иноплеменниками, Константинъ побѣдилъ ихъ словами Писанія и назвалъ ихъ треязычниками, потому что они ссылались на то, что надпись Пилата на крестъ Христа была написана лишь на трехъ языкахъ. И не только это одно говорили они, но учили и другому безчестью, говоря, что подъ землей живуть люди съ большими головами, и всякій гадъ есть твореніе діавола, и если кто убъеть змею, тому простится девять греховь; если кто убъеть человъка, три мъсяца пусть пьетъ въ деревянной чашъ и не прикасается къ стеклянной; и не возбраняли приносить жертвы по старому обычаю, не препятствовали беззаконнымъ бракамъ<sup>83</sup>). Всъ эти заблужденія Константинъ посѣкъ, какъ терніе, и попалилъ огнемъ слова, говоря: принеси въ жертву Богу хвалу и воздай Всевышнему объты твои (Пс. 49.14). Жены юности твоей не отпусти. Если же, возненавидъвъ, ее отпустишь, не покроетъ без-

83) Объ истреблении различныхъ заблуждений у моравлянъ кратко упоминлетъ и составитель древнъйщей легенды латинской.

жрестом. по ист. Сред. Въковъ. В. II.

11



честье похоти твоей, говорить Господь Вседержитель. Поэтому берегите духъ вашъ, и никто изъ васъ да не оставитъ жены юности своей; вы творили то, что я ненавидель, потому что Господь быль свидътелемъ между тобою и женою юности твоей, которую ты оставиль, между тымь какъ она подруга твоя и жена завыта твоего (Малах. 2.13-16). И въ Евангеліи самъ Господь говорить: вы слышали, что сказано древнимъ: не прелюбодъйствуй. А Я говорю вамъ, что всякій, кто смотрить на женщину съ вождельніемъ, уже прелюбодъйствовалъ съ нею въ сердцъ своемъ. И опять говорю вамъ: кто разводится съ женой своей, кромѣ вины разведенной, тоть прелюбодъйствуетъ (Мате. 5.27-28-33). Потому и сказано въ Писаніи: что Богъ сочеталъ, того челов'вкъ да не разлучаетъ (Мате. 19,6). - Сорокъ мъсяцевъ пробывъ въ Моравіи, Константинъ отправился въ Римъ, чтобы посвятить учениковъ своихъ. На пути туда принялъ его къ себъ Коцелъ, князь паннонский, и захотълъ самъ научиться славянскимъ книгамъ и отдалъ до 50 учениковъ учиться имъ. И, оказавъ ему великую честь, проводилъ его. И не взялъ Константинъ ни отъ Ростислава, ни отъ Коцела ни злата, ни серебра, ни чего-либо иного, процовъдуя слово Евангелія безъ мзды. Выпросилъ только у нихъ обоихъ 900 плённиковъ и отпустилъ ихъ.

Диспутъ

XVI. Когда онъ былъ въ Венеціи, собрались противъ него епивъ Венеція. скопы, священники и черноризцы, какъ вороны на сокола, и воздвигли треязычную ересь, говоря: скажи намъ, какъ ты создалъ для славянъ книги и учишь по нимъ, чего до сихъ поръ никто не изобрѣталъ, ни апостолы, ни римскій папа, ни Григорій Богословъ, ни Іеронимъ, ни Августинъ? Мы знаемъ только три языка, которыми следуеть въ книгахъ славить Бога: еврейскій, греческій и латинскій. — Отвѣчалъ имъ философъ: не идетъ ли на всѣхъ одинаково дождь, посылаемый Богомъ? Не сіяеть ли для всѣхъ равно солнце? Не дышемъ ли всѣ мы однимъ воздухомъ? Какъ же вы не стыдитесь признавать только три языка, обрекая на слёпоту и глухоту всъ остальные языки и племена? Скажите мнъ, безсиленъ ли Богъ дать то, что имѣютъ другіе, или по зависти не желаетъ этого. Что насъ касается, намъ извѣстны многіе народы, знающіе книги и воздающіе хвалу Богу каждый на своемъ языкѣ; таковы слѣдующіе: армяне, персы, авазги, иверы (грузины), сугды, готы, обры (авары), турси, хазаре, арабы, египтяне и многіс другіе <sup>34</sup>). Если

34) Іоаннъ Златоустъ въ толкованія на ев. Іоанна писаль: сиріяне, егип-

ихъ примъръ васъ не убъждаетъ, да судятъ васъ слова Писанія. Не вопіеть ли Давидъ, говоря: воспойте Господу вся земля, воспойте Господу пъснь новую; и опять: воскликните Богу вся земля (Пс. 65.1). Пойте и возвеселитесь и воспойте. И въдругомъ псалиъ: вся земля да поклонится Тебь и поеть Тебь, да поеть имени Твоему вышній (Пс. 116. 1). И опять: хвалите Господа всѣ народы, хвалите Его всѣ люди, всякое дыханіе да хвалить Господа (Пс. 150). Такъ и въ Евангеліи самъ Господь говоритъ: темъ, которые приняли Его, далъ власть быть чадами Божіими (Іоан. 1.12). И въ другомъ мѣстѣ: не о нихъ же только молю, но и о вѣрующихъ въ меня по слову ихъ, да будутъ всв едино, какъ Ты, Отче, во Мић и Я въ Тебѣ (Іоан. 17.20.21). И въ Евангели отъ Матеея: дана Мив всякая власть на небь и на земль. Итакъ, идите, научите всѣ народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча ихъ соблюдать все, что Я повелѣлъ вамъ; и се Я съ вами во вст дни до скончанія въка. Аминь (Мато. 28.18.20). И въ Евангеліи отъ Марка: идите по всему міру и пропов'єдуйте Евангеліе всей твари. Кто будеть вѣровать и крестится, спасенъ будеть, а кто не будеть въровать, осуждень будеть. Увъровавшихъ же будуть сопровождать сіи знаменія: именемъ Моимъ будуть изгонять бъсовъ, будутъ говорить новыми языками (Марк. 16.15.17). Говорить и вамь, учителямь, законь: горе вамь, книжники и фарисси, лицемъры, что затворяете царство небесное человъкамъ; ибо сами не входите и хотящихъ войти не допускаете (Мате. 23.13). Въ Евангеліи оть Луки: горе вамъ, законникамъ, что вы взяли ключъ разумѣнія, сами не вошли и входящимъ воспрепятствовали (Лук. 11.52). И апостолъ Павелъ въ послания къ кориноянамъ сказалъ: желаю, чтобы вы всъ говорили языками; но лучше, чтобы вы пророчествовали; ибо пророчествующій превосходнье того, кто говорить языками, развѣ онъ при томъ будетъ и изъяснять, чтобы церковь получила назидание. Теперь, если я приду къ вамъ, братія, и стану говорить на незнакомыхъ языкахъ, то какую принесу вамъ пользу, когда не изъяснюсь вамъ или откровеніемъ, или

тяне, индійцы, персы и сеіопляне и многіе другіе народы, переложивши на свой языкъ его ученіе, научились любомудрствовать, хотя и варвары. — Въ большинствъ списковъ читается турси, въ нъкоторыхъ турци. Шасарикъ предполагаетъ, не возникло ли ютони, обри, туръси изъ первоначальнаго: ютони ти руси (ръси?), считая русскихъ, упоминаемыхъ въ главъ VIII, не славяноруссами, а вариго-руссами въ Тавріи. Или, быть можетъ, разумъются турсиливги?

познаніемъ, или пророчествомъ, или ученіемъ? И бездушныя вещи, издающія звукъ, свидѣль или гусли, если не производять раздѣльныхъ тоновъ, какъ распознать то, что играютъ на свиръли или на гусляхъ? И если труба будетъ давать неопредъленный звукъ, кто станеть готовиться къ сраженію? Такъ, если и вы языкомъ произносите невразумительныя слова, то какъ узнаютъ, что вы говорите? Вы будете говорить на вътеръ. Сколько, напримъръ, различныхъ словъ въ мірѣ, и ни одного изъ нихъ нѣтъ безъ значенія. Но если я не разумѣю значенія словъ, то я для говорящаго чужестранецъ, и говорящій для меня чужестранець. Такъ и вы, ревнуя о дарахъ духовныхъ, старайтесь обогатиться ими къ назиданію церкви. А потому, говорящій на незнакомомъ языкѣ, молись о дарѣ истолкованія. Ибо, когда я молюсь на незнакомомъязыкѣ, то, хотя духъ мой и молится, но умъ мой остается безъ плода. Что же дълать? Стану молиться духомъ, стану молиться и умомъ; буду пѣть духомъ, буду пѣть и умомъ. Ибо, если ты будешь благословлять духомъ, то стоящій на мъсть простолюдина какъ скажеть: аминь, при твоемъ благодарения? Ибо онъ не понимаетъ, что ты говоришь. Ты хорошо благодаришь, но другой не назидается. Благодарю Бога моего, я болье встать васъ говорю языками; но въ церкви хочу лучше пять словъ сказать умомъ моимъ, чтобъ и другихъ наставить, нежели тьму словъ на незнакомомъ языкѣ. Братія! не будьте дѣти умомъ: на злое будьте младенцы, а по уму будьте совершеннолѣтни. Въ законѣ написано: иными языками и иными устами буду говорить народу сему; но и тогда не послушають Меня, говорить Господь (Исаіи 28.11.12). Итакъ, языки суть знаменія не для върующихъ, а для невѣрующихъ; пророчество же не для невѣрующихъ, а для върующихъ. Если вся церковь сойдется вмъсть, и всъ стануть говорить незнакомыми языками, и войдуть къ вамъ незнающіе или невърующіе, то не скажуть ли, что вы бъснуетесь? Но когда всъ пророчествуютъ и войдетъ кто невърующій или незнающій, то онъ встми обличается, встми судится. И такимъ образомъ, тайны сердца его обнаруживаются, и онъ падетъ ницъ, поклонится Богу и скажетъ: истинно съ вами Богъ! Итакъ, что же, братія? Когда вы сходитесь, и у каждаго изъ васъ есть псаломъ, есть поучение, есть языкъ, есть откровеніе, есть истолкованіе: все сіе да будеть къ назиданію. Если кто говоритъ на незнакомомъ языкѣ, говорите двое или, много, трое, и то порознь, а одинъ изъясняй. Если же не будетъ истолкователя, то молчи въ церкви, а говори себъ и Богу. И пророки пусть говорять двое или трое, а прочіе пусть

١

разсуждають. Если же другому изъ сидящихъ будетъ откровеніе, то первый молчи. Ибо всъ одинъ за другимъ можете пророчествовать, чтобы встань поучаться и встань получать утвшение. И духи пророческие послушны пророкамъ; потому что Богъ не есть Богъ неустройства, но мира. Такъ бываеть во всёхъ церквахъ у святыхъ. Жены ваши въ дерквахъ да молчатъ; ибо не позволено имъ говорить, а быть въ подчинении, какъ и законъ говоритъ (Быт. 3.16). Если же онв хотять чему научиться, пусть спрашивають о томъ дома у мужей своихъ; ибо неприлично женъ говорить въ деркви. Развѣ отъ васъ вышло слово Божіе? Или до васъ однихъ достигло? Если кто почитаетъ себя пророкомъ или духовнымъ, тотъ да разумъеть, что я пишу вамъ; ибо это заповъди Господни. А кто не разумѣеть, пусть не разумѣеть. Итакъ, братія, ревнуйте о томъ, чтобы пророчествовать; но не запрещайте говорить и языками. Только все должно быть благопристойно и чинно (1 Корине. 14.5-40). И въ другомъ мъстъ говорить: и всякий языкъ исповъдаль, что Господь Інсусь Христось въ славу Бога Отца (Филип. 2.11). — Такими словами и многими другими посрамиль ихъ и, оста вивъ ихъ, удалился.

XVII. Узнавъ о немъ, римский папа послалъ за нимъ. И когда при- Вотрича въ шель въ Римъ, самъ папа Адріанъ вышелъ къ нему навстрѣчу со Римѣ папой всёми гражданами со свёчами, потому что онъ несъ съ собой мощи Anniaсв. Климента, мученика и папы римскаго. И Богъ тотчасъ сотво- номъ П. рилъ славныя чудеса: человъкъ разслабленный испълълъ, и многіе Пребызаніе другіе исцілились отъ различныхъ недуговъ; равнымъ образомъ и въ Рині. пленняки, призвавшие имя Христа и святого Климента, избавились оть плена. Принявъ славянскія книги, папа положиль ихъ въ церкви св. Марін, что въ ясляхъ 35), и пъли надъ ними святую литургію. Послѣ того папа повелѣлъ двумъ епископамъ Формозу и Гавдерику посвятить славянскихъ учениковъ. И когда они были посвящены, тотчасъ пъли литургію въ церкви св. апостола Петра на славянскомъ языкь, а на другой день въ церкви св. Петронилы, а на третій день въ церкви св. Андрея, а потомъ опять въ церкви великаго учителя вселенскаго Павла апостола. И всенощную пѣли на славянскомъ языкѣ, а на утро литургію надъ его святымъ гробомъ вмъстъ съ Арсевіемъ, однимъ изъ семи епископовъ, и Анастасіемъ библіотекаремъ 86). Философъ съ учениками

35) Здвеь разумвется церковь Sanctae Mariae ad praesepe.

<sup>36</sup>) Формозъ, епископъ портувнскій, Анастасій библіотекарь и Арсеній, епископъ ортинскій, могли быть въ Римъ въ 868 г., когда сюда прибыли своими не переставалъ возсылать хвалу Богу за все это. Римляне же постоянно приходили къ нему и обо всемъ его разспрашивали и получали отъ него неоднократныя объясненія. Приходилъ къ нему и одинъ іудей и спорилъ съ нимъ, и одинъ разъ ему сказалъ: еще не пришелъ Христосъ по счисленію лівть, о которомъ пророки говорять, что Онь должень родиться оть Девы. Философъ же, сочтя всѣ годы отъ Адама по родамъ, объяснияъ ему съ очевидностью, что уже пришелъ и столько лътъ прошло съ того времени до нынъ, и, вразумивъ, отпустилъ его.

XVIII. Въ Римѣ Константина постигли немалые труды, такъ что

Волжень и Кирилла.

кончные ов. онъ заболѣлъ и, долго терпя недугъ, увидѣлъ разъ Бога въ видѣніи и началъ пъть такъ: о рекшихъ мнъ "войдемъ въ домъ Господень" возвеселился духъ мой и сердце возрадовалось. И, облекшись въ честныя ризы, пребыль такъ цёлый день, радуясь и говоря: отнынъ я не слуга ни царю, ни кому-либо иному на земль, но только Богу Вседержителю. Я не былъ, и сталъ, и есмь во въки. Аминь. На другой день принялъ святую схиму, пріобщивъ свѣтъ къ свѣту, и назвался Кирилломъ. И пробылъ въ схимѣ 50 дней, и, когда приблизился часъ его преставленія въ вѣчныя жилища, поднявъ руки, со слезами молился Богу такими словами: Господи, Боже мой, Ты, Который сотворилъ ангельские чины и безплотныя силы, протянулъ небо и основалъ землю и все сущее призвалъ отъ небытія къ бытію; Ты, всегда слушающій исполняющихъ волю Твою, боящихся Тебя и хранящихъ заповѣди Твои, услышь мою молитву, и върное Твое стадо, къ которому приставилъ меня, неключимаго и недостойнаго раба Твоего, сохрани, избави его отъ безбожной злобы язычниковъ, говорящихъ на Тебя хулу, погуби треязычную ересь и возрасти Твою церковь множествомъ и соедини встахъ во единодушии и сотвори изрядныхъ людей, единомыслящихъ о въръ Твоей и правомъ исповѣданіи, вдохни въ сердца ихъ слова Твоего ученія. Они Твой даръ, и если Ты принялъ насъ, недостойныхъ про-

> Константинъ и Меводій. Ранъе, въ 867 г., тамъ не было Формоза, посланнаго въ концъ 866 г. папою Николаемъ въ Болгарио для удержания ея за римскимъ престоломъ. Въ концъ 869 года изъ Рима вытхалъ Анастасій, посланный въ Константинополь. Этими объяснениями А. В. Горскаго, подробно изложенными въ его изследования, подтверждается точность показаний жития.

> Анастасій библіотеварь, извъстный ученостью, близво познакомившись съ Константиномъ, называетъ его въ предисловіи къ собору 869 г. и въ письм'я въ Карду Лысому челов'якомъ великимъ, благочестивымъ, высокимъ учителемъ. Гавдерикъ, епископъ велитериский, со вступлениемъ на престолъ папы Адріана быль возвращень изъ ссылки.

повъданія Евангелія Христа Твоего, острящихся на дъла благія и творящихъ Тебѣ угодное, то, что Ты мнѣ далъ, какъ Твое. Тебѣ предаю. Устрой его сильною Твоею десницей и покрой кровомъ крылъ Твоихъ, да всѣ восхвалятъ и прославятъ имя Твое, Отца, Сына и Святаго Духа. Аминь. — Всъхъ облобызавъ святымъ цёлованіемъ, сказалъ: благословенъ Богъ нашъ, Который не далъ насъ уловить зубамъ невидимыхъ враговъ нашихъ, но сокрушилъ ихъ съть и избавилъ насъ отъ истлънія. -- И такъ почилъ о Господъ 42 лёть, въ 14-й день февраля второго индикта въ лёто отъ сотворенія міра 6377 (869 г.). И повелѣлъ папа всѣмъ грекамъ, бывшимъ въ Римѣ, а также и римлянамъ, собравшись со свѣчами, пъть надъ нимъ. И сотворили ему проводы, какъ самому папъ. Тогда брать его Мееодій обратился съ такой просьбой къ папъ: мать обязала насъ клятвой, чтобы того, кто изъ насъ умретъ первый, другой брать перенесь въ свой монастырь и въ немъ предаль погребенію. — И папа повельль вложить его въ раку и забить желтвзными гвоздями. И такъ оставалось тело семь дней въ ожиданіи пути. Но епископы римскіе сказали папѣ: если его, странствовавшаго во многихъ земляхъ, Богъ привелъ сюда и взялъ его душу, то здѣсь и слѣдуетъ ему быть погребеннымъ, какъ достойному почтенія мужу. — И сказаль папа: ради святости его, отступая отъ римскаго обычая, погребу его въ моемъ гробъ, въ церкви святого апостола Петра. — На это возразилъ Мееодій: если вы мени не послушали и не отдали его мнѣ, то пусть положать его, если это вамъ угодно, въ церкви святого Климента, съ мощами котораго онъ пришелъ сюда. --- Такъ и повелълъ сдълать папа. И снова собрались епископы со встьмъ народомъ, желая отдать ему послъдній долгъ; и когда хотъли положить его на мъсто, епископы сказали: откройте раку, посмотримъ, цѣлъ ли онъ, не взято ли что у него. И, труднвшись много, не могли открыть раку, по Божію повелёнію. Итакъ, съ ракою положили въ гробъ на правой сторонѣ алтаря, въ церкви святого Климента, гдъ начали совершаться многія чудеса, видя которыя, римляне еще болье прониклись почитаніемъ къ нему и, написавъ икону надъ гробомъ его, начали совершать надъ нимъ службы день и ночь, воздавая хвалу Богу, прославляющему такъ тѣхъ, которые Его славять. Тому слава и честь и поклонение во въки въковъ, аминь.

Анастасій упоминаеть, что Константинъ объяснялъ на этихъ бесвдахъ творенія Діонисія Ареопагита, переводомъ которыхъ на латинскій языкъ занимался сямъ Анастасій.

## 2. Житіе св. Меволія.

## Мѣсяца апрѣля въ шестый день память и житіе блаженнаго отца нашего и учителя Мееодія, архіепископа моравскаго.

## Благослови отче.

Вотупленіе.

I. Богъ благій и всемогущій сотвориль изъ небытія въ бытіе все существующее, видимое и невидимое, и украсилъ воякою красотою, размышляя надъ которою, человѣкъ лишь отчасти можетъ уразумѣть и познать Того, Который сотворилъ столь многія и дивныя творенія. Ибо изъ величія и красоты произведеній составляется понятіе и о Творц'в ихъ, Котораго ангелы восп'явають тресвятымъ гласомъ и всъ правовърные славять во Святой Троицъ, т. е. въ Отцѣ и Сынѣ и Святомъ Духѣ, въ трехъ ипостасяхъ, т. е. въ лицахъ, но въ единомъ Божествѣ. Прежде всякаго времени свыше всякаго пониманія Отецъ родилъ Сына, по словамъ Премудрости: прежде всъхъ горъ раждаетъ меня. И въ Евангеліи само Божіе Слово, воплотившееся въ послѣднія лѣта нашего ради спасенія, сказало, пречистыми устами: Я въ Отцѣ и Отецъ во Мнѣ (Іоан. 14.11). Оть Того же Отца исходить и Святый Духъ, какъ сказалъ самъ Сынъ Бежимъ гласомъ: Духъ истинный, Который отъ Отца исходить (Іоан. 15.26). Этоть Богь создаль всякую тварь, какъ говорить Давидь: словомъ Господа сотворены небеса и духомъ устъ Его все воинство ихъ (Пс. 32.6). Ибо Онъ сказалъ-и сдълалось; Онъ повелѣлъ—и явилось (Пс. 32.10). Прежде всего Онъ сотворилъ человѣка, взявъ отъ земли глину и вдунувъ отъ Себя душу животворящимъ дуновеніемъ, и одарилъ его разумомъ и свободною волею, да войдетъ въ рай. И, чтобы испытать его, далъ ему заповѣдь, сказавъ, что-если сохранить ее, будетъ безсмертенъ, если же преступитъ, смертію умретъ по своей волѣ, а не по Божію велѣнію. Тогда діаволъ, увидъвъ человѣка столь почтеннымъ и поощряемымъ занять то мъсто, съ котораго онъ ниспалъ чрезъ свою гордыню, склонилъ его преступить заповъдь, и человъкъ былъ изгнанъ изъ рая и осужденъ на смерть. Съ твхъ поръ діаволь не преставаль учить и разными кознями соблазнять человъческій родъ. Но Богъ по великой милости и любви не оставиль окончательно человѣка, но во всѣ времена и лѣта избиралъ мужей, видя добрыя дѣла и подвиги которыхъ, люди могли бы имъ упо-

добляться и стремиться къ добру. Таковъ былъ Еносъ, который первый сталъ призывать имя Господне. За нимъ Енохъ, угодивъ Богу, преставился. Ной оказался праведнымъ въ своемъ родъ и спасся оть потопа въ ковчегъ, чтобы снова земля исполнилась твари Божіей и украсилась. По разд'яленіи народовъ Авраамъ позналъ Бога, когда всѣ впали въ заблужденіе, и назвался другомъ Божіниъ, получивъ обътованіе: въ сѣмени твоемъ благословятся всѣ народы. Прообразуя Христа, Исаакъ возведенъ былъ на гору въ жертву Богу. Іаковъ погубилъ идолы тестя (Быт. 35.2.4) и видълъ лъствицу отъ земли до неба и ангеловъ Божіихъ, восходящихъ и нисходящихъ по ней, и, благословляя сыновей своихъ, пророчествоваль о Христь. Іосифъ въ Египтъ прокормилъ людей (во время голода), явившись угоднымъ Богу. Іовъ авситидійскій, человъкъ праведный и непорочный, какъ пишутъ книги, претерпѣвъ посланное ему искушеніе, былъ благословенъ Господомъ. Монсей съ Аарономъ въ јереяхъ Божінхъ назвался Богомъ фараона (Исх. 7.1), навелъ казнь на египтянъ и вывелъ изъ Египта людей Божінхъ съ помощью свътлаго облака днемъ и огненнаго столпа ночью; раздѣлилъ море и прошелъ по суху, потопивъ египтянъ; въ безводной пустынъ напоилъ людей водою и насытилъ ангельскимъ хлѣбомъ и птицами; говоривъ лицомъ къ лицу съ Богомъ, насколько возможно человѣку говорить съ Богомъ, далъ людямъ законъ, Божівмъ перстомъ написанный. Інсусъ Навинъ раздѣлилъ людямъ Божіимъ обѣтованную землю, одолѣвъ враговъ. Судьи также одержали много побъдъ. Самуилъ, снискавъ милость Божію, помазаль и поставиль даря словомь Господнимь. Давидь съ кротостію управляль народомъ и научилъ псалмамъ. Соломонъ, встять людей превосходившій отъ Бога дарованной ему премудростію, оставиль много наставленій въ притчахъ, хотя самъ и не исполниль ихъ. Илія голодомь обличиль злобу человѣческую: воскреснить мертваго отрока; словомъ низвелъ огонь съ неба, н сжегь имъ жертвы, и избилъ мерзкихъ жрецовъ (Ваала); и взошелъ на небо на огненной колесницъ и коняхъ, даровавъ ученику сугубый духъ пророчества. Елисей, получивъ плащъ Илін, сотворилъ сугубыя чудеса. Прочіе пророки каждый въ свое время пророчествовали о дивныхъ событіяхъ, которыя должны были произойти. Послѣ нихъ великій Іоаннъ, ходатай между Ветхимъ Завѣтомъ и Новымъ, былъ крестителемъ Христа, свидътельствовалъ о Немъ и проповѣдалъ Его живымъ и мертвымъ. Святые апостолы Петръ и Павелъ съ прочими учениками Христа, подобно молніи, обошли

весь міръ и освѣтили всю землю. Послѣ нихъ мученики своею кровію омыли скверну, а преемники святыхъ апостоловъ, крестивъ императора, многими подвигами и трудами сокрушили язычество. Честный Селиверсть съ 318-ю отцами при помощи императора Константина, собравъ первый никейскій соборъ, поб'єднлъ Арія и проклялъ его и воздвигнутую имъ на Святую Троицу ересь, уподобившись Аврааму, который съ 318-ю рабами поразилъ царя еламскаго и принялъ благословеніе и хлѣбъ съ виномъ отъ Мельхиседека, царя салимскаго, ибо онъ былъ іерей Бога Вышняго. Григорій Богословъ съ 150-ю отцами и съ императоромъ Өеодосіемъ великимъ въ Царьградъ подтвердилъ святой символъ, т. е. Върую во единаго Бога. На этомъ соборъ, отлучивъ отъ церкви Македонія, прокляди его и хульное ученіе его, которое онъ говорилъ противъ святаго Духа. Целестинъ и Кириллъ съ двумя - стами отдовъ и императоромъ Өеодосіемъ малымъ въ Ефесѣ ниспровергли заблужденія Несторія. Левъ и Анатолій съ правовърнымъ императоромъ Маркіаномъ съ 630 отцами въ Халкидонъ прокляли безумное заблуждение Евтихія. Вигилій съ богоугоднымъ Іустиномъ и съ 165 отцами, собравъ пятый соборъ и разсмотрѣвъ современныя ему лжеученія, ихъ осудили 1). Агаеонъ и папа римскій съ 170-ю отцами, съ честнымъ императоромъ Константиномъ на шестомъ соборъ пресъкли многія смуты и, осудивъ на изгнаніе, прокляли Өеодора фараньскаго, Севира и Пирона, Кира александрійскаго, Гонорія римскаго, Макарія антіохійскаго и прочихъ сообщниковъ ихъ, а христіанскую вѣру, на истинѣ поставивъ, утвердили <sup>2</sup>).

Пронсхожденіе Месодія.

II. Вслѣдъ за всѣми этими милостивый Богъ, который желаетъ, чтобы всякій человѣкъ былъ спасенъ и пришелъ къ познанію истины, въ наше время ради народа нашего, о которомъ никто никогда не позаботился, воздвигъ на служеніе нашего учителя, блаженнаго Мееодія, котораго подвиги и добрыя дѣла не стыдно сравнить съ такими же этихъ угодниковъ. Ибо однимъ онъ былъ

<sup>1)</sup> Лица яжеучителей не указаны въ житія.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) На томъ основаніи, что, упоминая о вседенскихъ соборахъ, авторъ житія ставитъ впереди имя папъ и при перечисленіи соборовъ упоминаетъ только о шести, между тъмъ какъ Константинъ и Мееодій жили и дъйствовали послѣ седьмого вседенскаго собора, А.В.Горскій думалъ, что житіе Мееодія было составлено въ странъ, признававшей церковную зависимость отъ римскаго престода. Но профессоръ Вороновъ указалъ, что и у византійскихъ писателей IX въка соблюдается такой же точно порядокъ: у Амартола, Θеофана и даже у Фотія; а седьмой вседенскій соборъ не сразу былъ признавъ и церковію восточною.

равенъ, другимъ уступалъ немногимъ, а нѣкоторыхъ превосходилъ: отличавшихся даромъ слова подвигами, а подвижниковъ словомъ. Всъмъ избранникамъ Божіимъ уподобляясь, онъ отражалъ въ себѣ всѣ ихъ черты, обнаруживая страхъ Божій, соблюденіе заповъдей, чистоту плоти, неусыпность молитвъ, святость, силу и мягкость слова, силу — на враговъ, мягкость — на принимающихъ вразумленіе, гнѣвъ, крѣпость, милосердіе, любовь, страсть и терпъніе-(однимъ словомъ) былъ все для всъхъ, чтобы все пріобръсти (1 Корине. 9.22). И рода былъ съ той и другой стороны не низкаго, а весьма добраго и честнаго, угоднаго Богу и извъстнаго императору и всей странь солунской, что было видно и по самой его наружности. Поэтому и греки любили его съ дътства и часто вступали съ нимъ въ бестаду, а, наконецъ, и самъ императоръ, узнавъ его ръдкія способности, далъ ему во владъніе славянское вняжество-для того, прибавлю отъ себя, чтобы онъ могъ изучить всъ обычан славянскіе и мало-по-малу съ ними свыкнуться, словно предвидель, что придется послать его учителемъ славянамъ и первымъ ихъ архіепископомъ.

III. Пробывъ на томъ княженіи многіе годы, Мееодій видѣлъ безъ конца суету мірской жизни и мракъ земныхъ заботъ оставилъ для помысловъ о небѣ; не хотѣлъ онъ благочестивую душу осуетить непребывающимъ вѣчно и, воспользовавшись удобнымъ временемъ, оставилъ княженіе и удалился на Олимпъ<sup>8</sup>), гдѣ живутъ святые отцы, и тамъ принялъ постриженіе, облекшись въ черныя ризы; и смиренно пребывалъ въ повиновеніи, вполнѣ соблюдая монашескій уставъ, прилежно занимаясь книгами.

IV. Въ это время императоръ послалъ брата его философа <sup>4</sup>) Мееодій у въ Хазарію, а этотъ взялъ его къ себѣ въ помощники. Были тамъ казаръ и въ іуден, ярые хулители христіанской вѣры. Мееодій не ослушался, Моравія. сказавъ: я готовъ умереть за христіанскую вѣру, отправился вмѣстѣ и, какъ рабъ, служилъ меньшому брату, оказывая ему полное повиновеніе. И братья одержали верхъ надъ противниками Христа и посрамили ихъ: Мееодій — силою молитвы, Константинъ силою слова. По возвращеніи ихъ императоръ и патріархъ, уви-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) То есть вышеупомянутый Олимпъ маловзійскій (сравни житіе Кирилла, гл. VII).

<sup>4)</sup> Интересно, что житіе не называеть даже имени Константина. И вообще, по справедлявому замъчанію А. В. Горскаго, въ житіи Мееодія по большей части опускается, что подробиве изложено въ житік Кирилла. Въ втомъ видять указаніе на то, что оба житія написины однимъ авторомъ.

д'явъ способность Мееодія къ подвигамъ христіанской жизни, склоняли его принять посвященіе въ санъ архіепископа, предлагая ему почетное м'ёсто, гдѣ была потребность въ такомъ мужѣ. И только послѣ отказа его поставили его игуменомъ въ монастырѣ, называемомъ Полихронъ, который былъ богатъ средствами и братіей:

въ немъ было до 70 отцовъ <sup>5</sup>). V. Въ эти дни Ростиславъ, князь славянскій, и Святополкъ послали пословъ изъ Моравіи къ императору Михаилу съ такими словами: Божіею милостью мы здоровы, но пришли къ намъ учители христіанской въры изъ Италіи, Греціи и Германіи, учатъ насъ различно; а мы, славяне, простые люди, и нътъ среди насъ такого человъка, который исправитъ намъ всякую правду. Тогда императоръ Михаилъ сказалъ философу Константину: слышишь, философъ, въ чемъ дъло. Никто другой, кромв тебя, не можетъ его исполнить. А потому даю тебъ дары, и, взявъ брата своего игумена Мееодія, отправляйся. Въдь вы оба солуняне родомъ, а солуняне всв свободно говорять по-славянски 6).-Не смѣли братья ослушаться Бога и царя, внимая словамъ святого апостола Петра: Бога бойтесь, царя чтите. Сознавая величіе предстоящаго подвига, братья предались молитвъ съ остальными своими единомышленниками. И явилъ Богъ философу славянскія письмена. И, устроивъ письмена и совершивъ переводъ, онъ отправился въ Моравію, взявъ Мееодія. Съ обычною покорностью Мееодій служилъ философу и училъ вмъстъ съ нимъ. Три года пробывъ въ Моравіи, они отправились въ Римъ для посвященія учениковъ своихъ.

VI. Папа Николай, до котораго дошли слухи о подвигахъ ихъ, послалъ за ними, желая ихъ видёть, какъ ангеловъ Божіихъ. Онъ освятилъ ихъ ученіе, положилъ славянское Евангеліе на алтарѣ

<sup>5</sup>) А. В. Горскій замѣтилъ: "монастырь Полихронъ неизвъстенъ". Позднъйшіе изслѣдователи указали его мѣсто: "монастырь этотъ находился у азіатскаго берега Мраморнаго моря, близъ Кизика" (Малышевскій). Что касается дальнъйшихъ словъ житія объ этомъ монастыръ, то А. В. Горскій слова: "емуже се мѣра 24 спудове злата" находилъ неясными. Въ старшихъ спискахъ вмѣсто "се мѣра" стоитъ "съмѣра" (mensura); а что касается слова "епудъ", то у Миклошича, кромѣ другихъ значеній этого слова, приведено значеніе "талантъ". Повидимому, этими словами опредѣлялось богатство монастыря.

6) Въ этихъ словахъ, влагаемыхъ составителемъ житія въ уста императора Михаила, заключается важное и интересное указеніе на степснь распространенности среди солунянъ знанія изыка мъстнаго славянскаго населенія т. е. славянъ македонскихъ.

Digitized by Google

святого апостола Петра, а блаженнаго Мееодія посвятилъ во священника <sup>7</sup>). Но было въ Рим'в немало и такихъ людей, которые порицали славянскія книги и говорили, что не слёдуеть никакому народу имъть своихъ буквъ, кромъ евреевъ, грековъ и латинянъ, согласно надписи Пилата на Кресть Господа. Такихъ папа назваль пилатниками и треязычниками и предаль ихъ проклятью. Одному изъ такихъ епископовъ, который былъ зараженъ этимъ недугомъ, повелѣлъ посвятить изъ учениковъ Мееодія трехъ священнивовъ и двухъ чтецовъ.

VII. Спустя немало времени, философъ на смертномъ одръ сказалъ Мееодію, брату своему: братъ, мы были подобны паръ воловъ, пахавшихъ одну борозду; и вотъ я падаю на лъхъ, скончавъ дни свои, а ты такъ сильно любишь гору (т. е. Олимпъ); смотри же, не оставляй ради горы своего ученія, которымъ скоръе можещь быть спасень.

VIII. Въ это время Коцелъ, князь паннонскій, послалъ къ папѣ мееодій попословъ и просилъ его отпустить къ нему Мееодія, блаженнаго ставляется учителя нашего. Папа отвечаль: не тебе одному только, но и епископомъ вствиъ странамъ славянскимъ посылаю его учителемъ отъ Бога и Панноніи. святого апостола Петра, первопрестольника и хранителя влючей отъ царствія небеснаго. И отправиль его съ такимъ посланіемъ 8): "Адріанъ епископъ и рабъ Божій <sup>9</sup>) къ Ростиславу, Святополку и Коцелу. Слава въ вышнихъ Богу, и на землъ миръ, въ человъцъхъ благоволеніе. Слышали мы о вашихъ духовныхъ подвигахъ, которыхъ вамъ желали, молясь о вашемъ спасеніи, что воздвигъ Господь сердца ваши искать Его и показаль вамь, что не только

7) Папа Николай, вызывавшій въ Римъ Константина и Меводія, не дожилъ до ихъ прибытія, и встричалъ святыхъ братьевъ преемникъ его Адріанъ, какъ это видно изъ XVII главы житія Кирилла.

Не должно быть страннымъ, что Меводій посвященъ былъ во священники, хотя быль уже и игуменомъ (смотри главу IV). Въ Греціи въ то время допускалось, чтобы ставимы были игуменами монастырей и простые монахи (Голубинскій, стр. 190).

») На латинскомъ языкъ это посланіе папы Адріана до насъ не дошло. Переводъ славянскаго текста на латинскій языкъ напечатанъ чешскимъ ученымъ Ербеномъ въ изданія: Regesta Bohemiae et Moraviae, Pars I Pragae 1855.

Э) Титулъ папскій въ житін переданъ не вполнѣ правильно: "рабъ Божій" вивето "рабъ рабовъ Божінхъ", т. е. servus servorum Dei. Неправильность иожеть объясняться простымъ опущеніемъ слова "рабъ": старая форма родительнаго падежа множественнаго числа равнялась именительному единствен-Haro.

върою, но и добрыми дълами должно служить Богу. Ибо въра безъ дълъ мертва есть; и ошибаются тъ, которые думаютъ, что знають Бога, а дѣлами отъ него отпадають; ибо не только у нашего святительскаго престола просили вы учителя, но и у благовърнаго императора Михаила, и онъ послалъ вамъ блаженнаго Константина философа съ братомъ, прежде чёмъ мы успёли послать кого-либо. Они же, узнавъ, что области ваши принадлежатъ апостольскому престолу, противъ каноновъ ничего не сдълали, но явились къ намъ съ мощами святого Климента. И мы, испытавъ тройную радость, постановили послать въ земли ваши Мееодія, посвятивъ его съ учениками, сына нашего, мужа, исполненнаго разума и правовърнаго, чтобы онъ научилъ васъ, какъ вы просили, объясняя книги на язык вашемъ, весь церковный чинъ вполнъ и съ святою литургіей и крещеніемъ, какъ началъ это вспомоществуемый благодатію Божіей и молитвами святого Климента Константинъ философъ. Такъ, если и кто другой въ состояни будетъ достойно и правовърно объяснять ихъ, да будетъ благословенъ на это святое дѣло и самимъ Богомъ, и нами, и всей каеолическою и апостольскою дерковію, чтобы вы скорѣе познали заповѣди Божін. Одинъ только сохраните обычай: читать на литургіи апостоль и евангеліе сперва по-латыни, а потомъ по-славянски, чтобы исполнились слова Писанія (о томъ), что всѣ народы восхвалять Господа (Псал. 116. 1); и въ другомъ месте: все возглаголють на различныхъ языкахъ величіе Божіе, какъ Духъ Святый внушить имъ отвѣчать (сравни Дѣян. 2. 4). Если же кто изъ избранныхъ вами учителей, падкихъ на слухи и отвращающихъ отъ истины къ заблужденію, дерзновенно начнеть соблазнять вась, поридая книги на языкъ вашемъ, такой да будетъ отлученъ и да будетъ преданъ суду церкви, пока не исправится. Такіе люди суть волки, а не овцы, которыхъ следуетъ знать по плодамъ ихъ и беречься ихъ. Вы же, возлюбленныя чада, послушайте Божіе ученіе и не отриньте церковное поученіе, чтобы пребыть истинными поклонниками Бога, нашего Отда небеснаго со всѣми святыми. Аминь". И Коделъ принялъ Меоодія съ великою честью и снова послалъ его къ цапъ виъстъ съ двадцатью почтенными мужами, чтобы посвятилъ его на епископство въ Панноніи, на престолъ святого апостола Андроника, изъ числа семидесяти 10). Такъ это и было.

10) "Ни въ одномъ сказаніи о Кириллъ и Мееодіи не говорится, чтобы Мееодій сначала посланъ былъ изъ Рима только свищенникомъ, в потомъ уже

IV. Послѣ этого старый врагъ, завидующій добру и против- Німецкое никъ истинъ, возстановилъ противъ Мееодія врага моравскаго ко- духовенотво роля вмёстё со всёми епископами, которые обвиняли его, говоря: преслёдуеть ты учишь въ нашей области. — Отв'вчалъ на это Мееодій: если бы Мееодія. я зналь, что это ваша область, не вступаль бы въ ея предълы, но она принадлежитъ святому Петру. А потому скажу вамъ правду: если вы изъ ревности и алчности, вопреки канонамъ, посягаете на старыя области, возбраняя пропов'язь Божія ученія, то берегитесь, какъ бы, желая прошибить желъзную гору костяными теменами, не пролить вашъ мозгъ. --- Ему отвѣчали: не быть добру, когда говоришь такъ сердито. - Отвъчалъ Мееодій: не стыжусь говорить правду и въ присутствіи государей. Ділайте со мной, что вамъ угодно. Я не лучше техъ, которые за правду положили жизнь послев многихъ мученій. --- Послев того, какъ долго и много говорили и не могли ему дать отвѣта, сказалъ король: не утруждайте моего Мееодія, онъ вспотвлъ, словно у печи.-Отвѣтилъ на это Меводій: да, государь, люди, встрѣтивъ разъ потнаго философа, спросили его: отчего ты вспотѣлъ? Съ грубыми людьми спорилъ, сказалъ онъ.-Послѣ этихъ преній разошлись, а Мееодія заточили въ Швабіи и держали въ заточеніи два года съ половиной 11).

Х. Вѣсть о томъ дошла до папы, и лишь только онъ узналъ Мееодій арэто, послалъ проклятіе на враговъ Мееодія, да не поютъ литургіи хіепиокопъ всѣ епископы королевскіе, пока его держатъ въ заключсніи; и въ Моравіи. тогда отпустили его, сказавъ Коцелу: если будешь держать у себя такого человѣка, не избавишься нашего осужденія. Но они сами не ушли отъ святого суда Петрова. Четверо этихъ епископовъ умерли <sup>12</sup>). Какъ разъ въ это время моравляне, понявъ, что нѣмецкое духовенство, которое жило у нихъ, питаетъ къ нимъ не-

епископомъ. Но нѣтъ уважительныхъ причинъ отвергать сего. Жизнеописатель знаетъ даже и то, какъ велико было числомъ посольство, чрезъ которое Коцелъ просилъ папу о посвящении Менодія въ епископы. И когда онъ представляетъ дъйствующимъ одного Коцела, то этимъ показываетъ, что знаетъ тогдашнія обстоятельства Ростислава и Святополка".—Горскій, стр. 33.

<sup>11</sup>) Въ высшей степени интересно, что этотъ, повидимому, совершенно легендарный разсказъ подтвердился открытыми въ послёднее время папскими буллами.—Разсказъ о встрёчё потнаго онлосооза встрёчается въ сборникахъ изреченій "о прёмудрости онлосооди".

<sup>13</sup>) Въ округѣ зальцбургскаго архіепископа Адальберта († 875), котораго разумѣетъ вдѣсь составитель житія, въ ІХ вѣкѣ были епископы регенсбургекій, орейзнигенскій — Ганнонъ († 875 г.), пассавскій—Герменрикъ († 874 г.) п бриксійскій; списокъ послѣднихъ епископовъ въ концѣ ІХ столѣтія неполонъ.

Digitized by Google

пріязнь и злоумышляеть противъ нихъ, прогнали ихъ всёхъ и послали сказать папѣ: такъ какъ и прежде отцы наши отъ святого Петра приняли крещеніе, то дай намъ Мееодія архіепископомъ и учителемъ. Тотчасъ же послалъ его папа; и князь Святополкъ со всёми моравлянами принялъ его и поручилъ ему всё церкви и новопосвященныхъ во всѣхъ городахъ. Съ того дня начало преуспѣвать Божіе ученіе, увеличилось число посвящаемыхъ во всъ города, а язычники вѣровали въ истиннаго Бога, оставляя свои заблужденія. И самая моравская область начала расширяться и побѣждать своихъ враговъ, какъ объ этомъ постоянно разсказываютъ и сами моравляне.

XI. Былъ въ немъ и даръ пророчества, и сбывались многія его предсказанія, два примъра которыхъ мы разскажемъ. Языческій князь, весьма сильный на берегахъ Вислы, насмъхался надъ христіанами и причинялъ имъ вредъ. Пославъ къ нему, Мееодій сказалъ: хорошо бы тебь, сынъ мой, креститься въ своей странъ и по доброй воль, чтобы не приплось, попавшись въ пленъ, быть крещенымъ въ чужой странъ и противъ воли, тогда вспомнишь мои слова. Что и случилось. --- Другой разъ, когда Святополкъ велъ войну съ язычниками и не имѣлъ успѣха въ затянувшейся долгое время борьбѣ, Мееодій по случаю приближавшагося праздника святого апостола Петра послалъ сказать князю: если объщаешь въ день святого Петра съ воинами своими выслушать у меня богослужение, твердо върую – Богъ предастъ тебъ враговъ твоихъ въ самомъ скоромъ времени. Такъ это и случилось. --- Нѣкто другой, одинъ богатый совѣтникъ князя, женился на свояченицѣ и, несмотря на увѣщанія и наставленія и утѣшенія, Меводію не удалось развести ихъ. Другіе же изъ духовенства, лицемърно себя называющіе Божінми рабами, тайно развращали ихъ, льстя имъ ради богатства ихъ, чтобы потомъ отлучить отъ церкви. Видя это, Мееодій сказаль: придетъ время, они не помогутъ вамъ, и будете поминать слова мои, но ничего нельзя будеть сдълать. И Богь оставиль ихъ, и внезапно постигла ихъ напасть, и не осталось отъ нихъ слѣда, словно отъ праха, развѣяннаго вѣтромъ.-И много подобныхъ предсказаній въ образъ притчъ исходило изъ его устъ.

XII. Не терпя это, старый врагъ и завистникъ человѣческому роду вооружилъ противъ Меоодія однихъ явно, другихъ втайнѣ, какъ Дафана и Авирона противъ Моисея. Это были страдающіе іопаторскою ересью <sup>13</sup>), и совращающіе на свою сторону съ пра-

13) Подъ именемъ ереси іопаторской разумъется ученіе датинянъ, ко-

Digitized by Google

ваго пути слабъйшихъ; они говорили: папа намъ далъ власть, а его велитъ изгнать вонъ и съ ученіемъ его. Собрались тогда всѣ моравляне и велѣли прочесть передъ ними папское посланіе, чтобы услышать объ изгнаніи. Всѣ, какъ это обыкновенно бываетъ съ народомъ, печалились и скорбѣли, лишансь такого пастыря и учителя, кромѣ слабыхъ, которыхъ увлекалъ обманъ, какъ вѣтеръ листья. Прочтя посланіе папы, нашли, что въ немъ было написано: братъ нашъ святой Мееодій правовѣренъ, дѣлаетъ дѣло апостольское, и ему вручены всѣ славянскія земли самимъ Богомъ и папскимъ престоломъ, и кого онъ проклянетъ, будетъ проклятъ, кого посвятитъ, тотъ будетъ святъ. Посрамленные этимъ враги Мееодія со стыдомъ разошлись, какъ туманъ.

XIII. На этомъ только не остановилась ихъ злоба; стали го- Путешествіе ворить: императоръ на него гнѣвается; если попадетъ ему въ руки, Мееодія въ не быть ему въ живыхъ. Не допуская и этой хулы на раба сво- Царьградъ. его, милосердый Богъ вложилъ въ сердце императора мысль—какъ и всегда сердце царей въ руцѣ Божіей—послать посланіе юъ святому съ такими словами: отче честный, сильно желаю тебя видѣть. Будь же добръ, приди къ намъ, чтобы мы могли видѣть тебя, пока еще ты живъ, и слышать твою молитву. Святой тотчасъ отправился въ Царьградъ, гдѣ императоръ принялъ его съ великою почестью и радостью; похваливъ его ученіе, удержалъ изъ его учениковъ священника и діакона съ книгами <sup>14</sup>). Исполнивъ всѣ желанія святителя, чи въ чемъ его не ослушавшись, облобызавъ и щедро одаривъ, проводилъ его обратно на его каседру. Также принялъ его и патріархъ.

XIV. На обратномъ пути Мееодій кознями діавола испыталъ многія бъдствія, въ пустынныхъ мѣстахъ отъ разбойниковъ, въ морѣ отъ бури, на рѣкахъ отъ непредвидѣнныхъ мелей, такъ что сбылись на немъ слова апостола: много разъ былъ въ путешествіяхъ, въ опасностяхъ отъ разбойниковъ, въ опасностяхъ на морѣ, въ опасностяхъ на рѣкахъ, въ опасностяхъ между лжебратіями, въ трудѣ и изнуреніи, часто въ бдѣніи, голодѣ и жаждѣ (2 Корине. 11. 26. 27), и прочихъ бѣдствіяхъ, упоминаемыхъ апостоломъ.

жрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

торые утверждали, что Духъ Святый исходить оть Отца и Сына (Πατρός καί Ύιου, или Ύιου καί Πατρός).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Т. с. византійскій императоръ Василій Македонянинъ. Путешествіе Мееодія въ Царьградъ относится, по всей въроятности, къ 881 или 882 г. Отсюда видно, что Месодій захватилъ съ собою въ Царьградъ богослужебныя книги.

Труды по XV. Послё этого, удалившись отъ шума и возложивъ заботу на переводу Господа, Мееодій посадилъ изъ своихъ учениковъ двухъ священии-Овященнаго ковъ-скорописцевъ и въ скоромъ времени перевелъ съ греческаго Писанія. языка на славянскій воё книги Священнаго Писанія вполнѣ, кромѣ Маккавейскихъ, въ теченіе шести мѣсяцевъ: начавъ отъ марта мѣсяца

до двадцать шестого дня октября мѣсяца <sup>18</sup>). Окончивъ переводъ, воздалъ достойную хвалу и славу Богу, дарующему такую благодать и успѣхъ. И, отслуживъ вмѣстѣ съ клиромъ своимъ литургію, отпраздновалъ память святого Димитрія <sup>16</sup>). — Раньше, вмѣстѣ съ Константиномъ философомъ, переведены были только Псалтирь, Евангеліе и Апостолъ, и избранныя службы церковныя. — Тогда же Меводій перевелъ Номоканонъ и Патерикъ <sup>17</sup>).

XVI. Прибывшій въ это время на Дунай король венгерскій за-

13) Въ этой въ высшей степени важной главъ составитель житія даеть ясное указание на то, что переводъ Священнаго Писания на славянский языкъ святыми Кирилломъ и Меводіемъ былъ исполненъ не сразу. Въ началъ миссіонерской двятельности святыхъ братьевъ въ славянскихъ земляхъ Кириллъ и Меводій перевели только Евангеліе съ Апостоломъ, т. е. Евангеліе апражосъ (недъльное, въ порядкъ годичнаго круга церковной службы) и Апостолъ апракосъ (т. е. недъльный, въ томъ же порядкъ), и богослужебныя книги (сразни главу XV житія Кирилла, гдъ исчисляются виды богослуженія: утреня, часы, вечерня, повечеріе, литургія). Въ послъдніе годы архіепископскаго служенія Меводіемъ были переведены всв остальныя книги Священнаго Писанія (каноническія), кромъ Маккавейскихъ. Это послъднее показаніе житія подтверждается свидательствоиъ Іоанна экзарха болгарскаго, который говорить: великій архіепископъ Божій Меводій братъ (Кирилла) преложи (т. е. перевелъ) вся уставныя книги 60 отъ единска языка въ словенскъ. – "Чтобы судить о въронтности столь скораго переложенія св. книгь на славянскій языкь двумя священниками, замъчаеть по этому поводу А. В. Горскій, должно имъть въ виду, что а) весь Новый Завъть и Псалтирь были переведены уже ранъе. Переведено было немало главъ изъ В. Завёта, которыя читаются въ пареміяхъ: но сей переводъ, какъ и нынъ еще можно примъчать, разнится отъ перевода цъльныхъ книгъ, совершенныхо при Мессодія, и въ этомъ заключается новое доказательство справедливости повъствуемаго жизнеописателенъ. 6) Книги Маккавейскія, а съ ними, въроятно, Книга Товія, Есеирь и З-ья Ездры, не были еще переведены при Меводін. Слъд., если не треть, то болъе четверти труда слагалось съ новыхъ переводчиковъ".

<sup>16</sup>) Святитель Диметрій солунскій, покровитель Солуня—родины святыхъ Кирилла и Меводія—былъ особенно близокъ ихъ сердцу, и очень понятно желавіе Меводія окончить переводъ къ 26 октября, дию памяти солунскаго великомученика.

<sup>17</sup>) Что касается перевода Номоканона, то думають, что быль переведень Номоканонь Іоанна Схоластика, представляющій болье краткую редакцію этого памятника сравнительно съ Номоканономъ Фотія.

Digitized by Google

хотвлъ видѣть Мееодія. Несмотря на то, что нѣкоторые говорили и думали, что это свидание грозить ему опасностью, онъ отправился къ нему. Король приняль его, какъ подобаетъ государю, радостно, съ почестями и славою. Побествдовавъ съ нимъ, какъ надлежало вести бествды такимъ людямъ, и съ любовью облобызавъ его, отпустилъ съ великими подарками, сказавъ: помяни меня, честной отецъ, въ святыхъ твоихъ молитвахъ 18).

XVII. Такъ удалилъ святой обвиненія противъ себя со встахъ Последніе сторонь, заградиль уста многор вчивыхь, свершиль свой путь, соблюлъ въру и ожидалъ праведнаго вънца. Такимъ образомъ, угодивши Богу, былъ возлюбленъ Богомъ, и близко стало время пріять покой отъ страданій и воздаяніе за многіе труды. Моравляне обратились тогда къ нему съ вопросомъ: кого изъ учениковъ своихъ, честной отецъ и учитель, желаешь ты видъть преемникомъ своего ученія?- И указалъ имъ на одного изъ извѣстныхъ учениковъ своихъ, по имени Горазда, говоря: вотъ свободный человѣкъ земли вашей, хорощо знающій латинскій языкъ и правов'єрный. Буди съ нимъ воля Божія и ваша любовь, какъ и моя. ---Было вербное воскресение; весь народъ собрался въ этотъ день въ церковь, вошель и Мееодій, хотя и больной, и, преподавь присутствовавшимъ послѣднее наставленіе, благословилъ царя и князя, духовенство и весь народъ и въ заключение сказалъ: дъти мои, постсрегите меня до третьяго дня. Такъ и было. На разсвътв третьяго дня съ послѣдними словами: «Господи, въ руцѣ твои предаю мою душу" почиль на рукахь івреевь въ шестой день мисяца апръля, въ 3-й индикть 6393 года отъ сотворенія міра.

Ученики почившаго разсудили достойнымъ образомъ воздать ему послѣднюю честь и, отслуживъ заупокойную литургію на языкахъ латинскомъ, греческомъ и славянскомъ, положили его въ соборной церкви. Безчисленныя толпы собравшагося народа, мужчины и женщины, старые и малые, богатые и бъдные, свободные и рабы, вдовы и сироты, иностранцы и мъстные жители, больные и здоровые, провожали его со свѣчами, оплавивая добраго учителя и пастыря, который быль все для встахъ, чтобы все пріобръсти. Ты же, чтимый святитель, призирая насъ своими моинтвами, избавь насъ, учениковъ своихъ, отъ всякой напасти, рас-

4) Попытку подтвердить это извъстіе житія сдвлаль Малышевскій, донусвыющій появленіе угровъ у Дуная съ воеводою Лебеденъ на основанія разскава Константина Поропрогенета. Тр. К. Д. А. Ноябрь, 446-462.

12\*



пространяя ученіе, прогоняя ереси, да, живши зд'ёсь достойно званія нашего, станемъ съ тобою, твое стадо, одесную Христа Бога нашего, пріемля отъ Него жизнь вѣчную <sup>19</sup>). Тому честь и слава во вѣки вѣковъ. Аминь.

## 3. Житіе Климента, епископа болгарскаго <sup>1</sup>).

## (БОЛГАРСКАЯ ЛЕГЕНДА).

Жизнь и дѣянія, исповѣданіе и отчасти повѣствованіе о чудесахъ иже во святыхъ отца нашего Климента, архіепископа болгарскаго. Сочиненіе, написанное святымъ и славнымъ Өеофилактомъ, архіепископомъ первой Юстиніаны и всей Болгаріи и магистромъ риторовъ въ Константинополъ<sup>2</sup>).

Вотупленіе. І. Пріидите, чада, послушайте мене (Псал. 33.12), пріидите, и повѣмъ вамъ, вси боящіися Бога (Псал. 65.16), яко познаетъ родъ инъ, сынове родящіися (Псал. 77.6), и людіе зиждеміи восхвалятъ Господа (Псал. 101.19). Такъ говорилъ Давидъ — и мы

1) Предлагаемый переводъ житія Климента съ греческаго языка на русскій сдёланъ профессоромъ А. И. Менщиковымъ и былъ напечатанъ въ юбилейномъ изданіи московскаго университета: Матеріалы для исторія письменъ Москва, 1855 г. По точности этотъ переводъ считается однимъ изъ лучшихъ; равнымъ образомъ имъ вполнѣ передается витіеватый, исполненный риторическихъ украшеній стиль оригинала. Пользуясь этимъ переводомъ, мы допустили лишь незначительныя измѣненія при передачъ собственныхъ именъ славянскихъ. Ихъ мы передаемъ согласно болгарскому переводу житія, сдѣланному Д. Матовымъ подъ редакціей профессора М. С. Дринова.

<sup>3</sup>) Житіе Клижента въ надписаніи приписывается архіепископу болгарскому бесовилакту. Но на томъ основаніи, что въ самомъ житія, въ главѣ ХVШ, авторъ выставляетъ себя лицомъ самымъ близкимъ къ Клименту, Добровскій и Миклошичъ не находили возможнымъ признать составителемъ житія архіепископа бесовилакта, такъ какъ Климентъ умеръ въ 916 г., а бесовилактъ въ 1107 г. При этомъ Добровскій думалъ, что неизвъзстный авторъ жилъ послѣ бесовилакта, а Миклошичъ полагалъ, что авторъ-болгаринъ написалъ житіе въ Х въкъ. Мизніе Миклопича раздълялъ Бодянскій, предполагая лишь, что житіе сначаль было написано славяниномъ и на славянскомъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Окончаніе житія даєть Малышевскому поводь видіть віз его составителі непосредственнаго свидітеля в участника событій, одного пізь учениковь блаженнаго Меводія.

теперь съ нимъ; ибо величіе Божіе должно возвѣщать во всякое время и для всёхъ; и не по этому только-ибо, сколько бы мы ни возвѣщали и ни изрекали, недосказаннаго останется безчисленное множество, — но потому что проповъдание величества чудесъ Божихъ и въ нерадивъйшихъ и заснувшихъ для дълъ благихъ производить нъкоторое пробуждение. Многие думають, что наши времена не имъютъ ничего похожаго на старинныя, что, напротивъ, прежнія и чудесами просвъщались, и украшались житіями мужей, которые, будучи въ тълъ, жили почти безтълесно, а нашему поколънію ничего подобнаго не даровано отъ Бога; поэтому и къ жизни благой, какъ будто бы теперешняя природа не вмъщаетъ ея, сдълались жалкимъ образомъ неспособными эти плохіе знатоки и слишкомъ самоувъренные; ибо существо природы все одно и то же и не измѣнилось, и Господь оставилъ Себѣ и въ наши времена весьма много людей, которые, не преклонивъ колѣна (3 Цар. 19.18) ни передъ какою дольнею тварію, во славу Отца небеснаго просіяли свѣтомъ жизни своея, явившись свѣтильниками міру, содержащими въ себт слово жизни. Такъ и болгарскую страну просвътили въ послъднія времена блаженные отцы и учители, сіявшіе ученіемъ и чудесами, житіемъ и словомъ явившись угодными предъ Богомъ, конхъ всю жизнь описать мнѣ хотѣлось, но это превосходить силы моего слова <sup>3</sup>). Впрочемъ, представивши и нѣкоторыя только черты,

языкъ, а позднъе было переведено на греческій языкъ. Шафарикъ высказываль предположеніе, что житіе Климента, составленное однимъ изъ его учениковъ, было лишь передълано и исправлено архіепископомъ Феофилантомъ. Въ послъднее времи профессоръ Вороновъ старался отстоять принадлежность житія архіепископу Феофиланту. Замъчательное ораторсвое искусство, общирная богословская ученость и, въ частности, близость изложенія ученія о Св. Духъ въ житіи Климента и въ трактатъ "О томъ, въ чемъ обвиняются латипяне", по мизнію Воронова, говорять за авторство Феофиланта. Но въ такомъ случат остается труднымъ объясненіе указаняаго мъста въ XVIII главъ житія.

Что касается содержанія житія Климента, то по важности заключающихся въ немъ извъстій послъ пространныхъ житій ему принадлежитъ первое мъсто въ ряду источниковъ для исторія св. Кирилла и Меводія. Оно составляетъ какъ бы продолженіе пространныхъ житій: въ немъ опредъляется въроясповъдный характеръ дъятельности св. первоучителей, изображается судьба моравской церкви послъ смерти св. Меводія в излагается исторія просвътительной дъятельности учениковъ его, главнымъ образомъ знаменитъйшаго изъ нихъ, св. Климента, въ Болгаріи, куда принуждены они были удалиться изъ Моравіи.

3) Въ отличіе отъ пространныхъ житій, житіе Климента приписываетъ св. Кириллу и Мезодію участіе въ просвъщеніи Болгарія, какъ это видно изъ даннаго мъста и слъдующей главы. я могу изобразить и человѣколюбіе, и благодать Бога, сущаго съ нами и имѣющаго быть, какъ Онъ обѣщался, во вся дни до скончанія вѣка (Мат. 28.20), и показать всѣмъ людямъ, что не природа у насъ измѣнилась, но извратилось произволеніе.

П. Какіе же это отцы? вы, можеть быть, желаете узнать. Месодій, Изобрѣтеніе несьмень и который украсиль епархію паннонскую, будучи архіепископомь моравскимъ, и Кириллъ, который, будучи великъ въ любомудріи переводъ Овященного ветшнемъ, еще болте былъ въ любомудріи внутреннемъ и пости-Пноавія. галъ природу вещей существующихъ, въ особенности же — Единаго Сущаго, отъ Котораго все изъ небытія получило бытіе. Они-то, чистотою жизни вселивши въ себя Бога и страха ради, зачатаго во чревѣ, стремясь родить духъ спасенія (Ис. 26.18), вполнѣ предавались поучительному слову, провозвѣщаемому на языкѣ эллинскомъ, и дъйствіемъ таковой мудрости многіе были привлечены. Но какъ славянское племя, или же болгарское, не разумъло писаній, изложенныхъ на языкъ эллинскомъ, то святые мужи нахоили въ этомъ величайшее бъдствіе и считали для себя предметомъ неутъшной скорби то, что свътильникъ писаній не возжигается въ мрачной странъ болгарской, --- смущались, сътовали и готовы были отказаться отъ жизни. Что же они дълаютъ? Обращають взоры свои къ Утѣшителю, отъ Коего происходить первоначальное дарование языковъ и сила слова; отъ Него просять они благодати для того, чтобы изобръсть письмена, сообразныя съ грубостью языка болгарскаго, и перевесть божественныя писанія на звуки этого народа. И дъйствительно, предавшись строгому посту, постоянной молитвѣ, изнуренію тѣла, сокрушенію и смиренію души, они достигаютъ желаемаго 4); ибо близъ Господь, какъ говорится въ Писаніи, всѣмъ призывающимъ Его во истинѣ (Исал. 144.18), и еще глаголющу ти, речетъ: се пріидохъ (Ис. 58. 9). Богъ приближайся Азъ есмь, а не Богъ издалеча (Іерем. 23.23). Такъ и они въ свою очередь ощущаютъ благодать Духа, какъ утро готовое (Ос. 6. 3), и свътъ разума возсіялъ для праведниковъ (Псал. 96.11. 111. 4), и соединенное съ нимъ веселіе разогнало прежнюю ихъ скорбь. Итакъ, получивши это вожделѣнное дарованіе, они изобрѣтаютъ славянскія письмена, переводять боговдохновенное цисание съ эллинскаго языка на болгарский, и стараются о томъ, чтобы ревностнейшимъ изъ учениковъ своихъ передать божествен-

<sup>4)</sup> О молитит передъ изобрътениенъ письменъ говорится и въ пространныхъ житияхъ (Жит. Кир. гл. XIV, житие Мее. гл. У).

ное ученіе. И немалое число людей пили отъ источника ихъ ученія Изъ нихъ избранными и вождями всего сонма были: Гораздъ, Климентъ, Наумъ, Ангеларій и Савва <sup>в</sup>).

III. Знавши, что и Павелъ сообщалъ апостоламъ о своемъ благо- Путешествіе въствовании (Гал. 2. 2), спъшатъ и они въ Римъ, чтобы показать въ Римъ. блаженнъйшему папъ трудъ своего перевода Св. Писанія; достигли туда благополучно и не напрасно стремились. Возсъдавшій тогда на апостольскомъ престолъ Адріанъ, услышавши о ихъ пришествіи, возрадовался величайтею радостью. Поражаемый издалеча громомъ славы, распространившейся объ оныхъ святыхъ, онъ желалъ видъть и сіяніе обитавшей въ нихъ благодати и испытывалъ по отношенію къ божественнымъ мужамъ то чувство, какое Моисей по отношению къ Богу, желая, чтобы и лицо ему явилось и чтобы онъ могъ видѣть разумно (Исход. 33.23 и 12). Адріанъ уже не въ состояній быль удержать себя, но, взявши весь священническій чинъ съ находившимся тогда при немъ архіерейскимъ, вышелъ въ срътение святымъ, имъя, по обычаю, предносимое предъ собою знаменіе креста и блистаніемъ св'ятильниковъ знаменуя сіяніе радости и вивств, можно сказать, сіяніе принямаемыхъ имъ гостей, въ прославление конхъ славимый во святыхъ своихъ Госиодь благоволилъ совершиться чрезъ нихъ многимъ чудесамъ во время ихъ вхожденія. Когда же открылся предъ глазами паны ихъ трудъ и когда онъ увидълъ сдъланный на помянутомъ языкъ переводъ Св. Писанія, этоть плодъ апостольскій, то не зналь, что дълать отъ радости; онъ ублажалъ святыхъ мужей, называль ихъ различными именами --- отцами, чадами вождолёнными, радостью своею, вёнцомъ въры, діадемою славы и красоты церкви. Потомъ что онъ дълаетъ? Взявши переведенныя книги, принесъ къ святому жортвеннику, посвящая ихъ, какъ ивкій даръ, Богу и показуя, что такими жертвами плодовъ словесныхъ благоугождается Богъ (Евр. 13.16) и что такого рода плоды преносниме пріемлеть Онъ въ воню благоуханія 4). Ибо для Слова что можеть быть пріятнѣе слова, раз-

<sup>5)</sup> Вийстй съ Кирилломъ и Меоодіемъ упохинаемые здйсь святители были чтимы болгарскою церковію подъ именемъ "святыхъ седмичисленциковъ" (οἰ άγιοι ἐπτάριθμοι). Въ честь ихъ была составлена особая церковная служба.

<sup>6)</sup> Свъдънія, сообщаемыя въ этой главъ, о прябытія св. Кирилла и Мееодія въ Римъ, о встръчъ ихъ папою Адріаномъ, о признанія папою перевода Свящ. Писанія и объ осващени славняскихъ кингъ вполиъ согласны съ разсказомъ пространнаго житія Кирилла, гл. XVII. Опущено лишьуказаніе на принессије въ Римъ мощей св. Клинента.

рѣшающаго словесныхъ отъ безсловесія, такъ какъ подобное сорадуется подобному (Пѣсн. въ нед. Вайй, послѣ еванг. на утрен.)? А мужей въ церкви провозгласилъ апостольскими, такъ какъ они совершили подвигь равный Иавлову, стремясь принести Богу жертву отъ языкъ совершенную и святую (Римл. 15.16); потомъ изъ числа лицъ, сопутствовавшихъ святымъ, тъхъ, которыя, по засвидътельствованію ихъ учителей, были довольно свъдущи въ языкъ славянскомъ и отличались благочестивою жизнью, однихъ удостоилъ степени пресвитеровъ, другихъ сдълалъ діаконами; самого же великаго Мееодія, несмотря на то, что онъ долго отказывался и уклонялся, рукополагаетъ во епископа Моравіи паннонской 7), считая несправедливымъ не почтить именемъ того, кто удостоенъ самаго дъла; ибо столь же гръшно, когда кто-нибудь, будучи епископомъ по существу дъла и по достоинству, оставляется скрываться въ ряду мірянъ и, будучи свѣтильникомъ, полагается подъ одръ неизвъстности (Лук. 8.16). Итакъ, Мееодія римскій первосвященникъ украшаетъ епископскимъ достойнствомъ, или, лучше сказать, украшаеть имъ епископію, а Кирилла, который былъ истиннымъ философомъ, великій архіерей призываеть во Святая Святыхъ, чтобы тамъ, внутри скиніи истинной совершать служеніе, и духовнье и божественные пріобщатися таинъ и чаши новой причащатися. Святой Кириллъ, какъ будто бы ему назначено было пребывать во плоти на столько времени, чтобы изобрѣсть письмена и сдѣлать переводъ Св. Писанія, послуживши симъ волѣ Божіей, переселяется къ Богу, Который научиль его разуму (Псал. 93.10). Предузнавъ свою кончину, онъ облекается въ образъ монашескій, котораго давно желаль, но по смиренномудрію не рвшался принять на себя, какъ нвчто великое и превышающее силы его, и, пріобщивши свѣтъ къ свѣту, преставился на небеса, иде же есть Христосъ, -покинувъ юдоль плача, свнь омраченія, илъ тинный, пришельствіе въ здівшнемъ мірів; духъ онъ предалъ, а тівло его, которое прежде естественнаго умерщвленія подвергалось добровольному, съ подобающими почестями и пъснями, папою въ сопровожденіи клира, погребено въ храмѣ Климента, того Климента, который сопутствоваль верховному изъ апостоловъ Петру и мудрость эллинскую покорилъ премудрости Христовой, какъ служительницу своей госпожѣ 8). Такимъ образомъ, мудрецъ пріемлетъ

Кончина

Кирилла.

<sup>7</sup>) Въ втоиъ случав житіе Климента расходится съ житіемъ Меводія (глава VI-я).

8) О послъднемъ времени жизни Кирилла, его пострижения въ схиму и

мудреца, великій учитель пріобщаеть къ себѣ гласъ слова, руководитель языковъ водворяеть у себя того, кто свѣтомъ познанія просвѣтилъ прочіе языки. При семъ, во свидѣтельство того, какая слава на небесахъ ожидаетъ Кирилла, самъ Богъ посылаетъ знаменія и видимое дѣлаетъ предвѣстникомъ невидимаго; потому что и бѣсноватые, пришедши ко гробу, получали исцѣленіе, и во многихъ другихъ болѣзняхъ благодать Св. Духа была бичемъ ихъ прогоняющимъ; ибо, какъ скоро кто-нибудь или приходилъ ко гробу, или призывалъ имя богоноснаго сего отца, по мѣрѣ вѣры находилъ избавленіе отъ своего недуга; поэтому Кириллъ великъ былъ въ устахъ римлянъ, а еще болѣе въ ихъ душахъ. Итакъ, чудотворенія служили основаніемъ славы его, а эта слава—достиженіемъ высшей почести, а почесть сего святого — утвержденіемъ славы Божіей <sup>9</sup>).

IV. Такова была кончина Кирилла, и такова честь воздана ему Meeogiž отъ священнъйшаго папы и отъ Бога. Мееодій же, потерявши своего CHECKON'S сотрудника и сопутника, который во всемъ былъ ему настоящимъ въ Моравіи. братомъ, по плоти и во Господѣ, скорбѣлъ въ душѣ своей по чувству человѣчества и увлекался привычкою, но, съ другой стороны, столько же, если только не больше, и утѣшался, надѣясь въ Кириллѣ имѣть помощника въ служеніи учительства тѣмъ болѣе, чъмъ дъйствительнъе дерзновеніе, которое онъ имъетъ, по отръшени отъ плоти, приближаясь къ Богу. Когда же наступило время Месодію отправяться въ спископію той страны, онъ, простершись на гробъ брата и многократно повторяя дорогое имя Кирилла, оплакавши плотское свое одиночество и испросивши себѣ молитвъ его, отправился съ учениками въ путь. Прибывши въ Моравію, онъ быль истиннымъ епископомъ, отпечатлѣвая въ себѣ всѣ тѣ черты, въ которыхъ у ап. Павла представленъ образъ епископа (1 Тим. 3.2 и сл.), и просіявая предъ встами ученіемъ; ибо онъ не зарывалъ таланта, не продавалъ благодати дара духовнаго и власть свою не превращаль во власть величія и удовольствія внёшняго; напротивъ, всѣмъ сообщалъ дарованное ему благо, одинаково распространяя свътозарный лучъ слова и не назначая извъстной мъры

погребенія передается вполив согласно съ пространныхъ житіемъ св. Кирилла. Есть даже одно выраженіе, вполив соотвитствующее тексту пространнаго житія: то точ мочахоч охуща станфлечтита... кай фогд фоб просдави́и – вь светыя миницькые образь обличе се и свить кь свиту пріемь.

•) О чудесахъ при гробъ св. Кирилла говорится и въ пространномъ жити.

въ даяніи пищи евангельской. Тоть, кто и прежде епископства такъ прилежалъ слову ученія, не подвергаясь притомъ никакой опасности за свой образъ действій, теперь, когда вверено ему самое дъло, когда онъ получилъ священный залогъ и уже зналъ, что горе апостолу неблаговъствующему, не долженъ ли былъ прилъпляться къ ученію, предаваться ему вполнѣ и весь день поучаться словесамъ Божіимъ, вселяющимъ въ него сладость паче меда и сота? Дъйствительно, онъ и Ростислава, который былъ княземъ моравскимъ, не переставалъ каждый день вразумлять и направлять душу его по заповѣдямъ Божіимъ, и также поучалъ Коцела, бывшаго правителемъ всей Панноніи, убъждая его страху Господню пригвоздиться и, имъ удерживаясь и управляясь, какъ бы нѣкоею уз-Обращение дою, уклоняться отъ всякаго зла. Кромѣ того, болгарскаго князя въ христіан-Бориса, который жилъ во времена греческаго императора Михаила, отво Вориса, великій Меводій, еще прежде сдълавши чадомъ своимъ и плънивши князя бол- его отечественнымъ своимъ (греческимъ) языкомъ, во всъхъ отноraposaro. шеніяхъ прекраснымъ, въ это время непрестанно осыцаль благодътельными дарами словесъ и поученій<sup>10</sup>). Этоть Борисъ быль вообще мужъ ума праваго и къ добру расположеннаго; при немъ и народъ болгарскій началъ просвъщаться св. крещеніемъ и христіанствомъ, въ то время какъ и эти святые мужи, т. е. Кириллъ и Мееодій, увидъвши множество върующихъ и замътивши, что чадъ, раждающихся водою и духомъ, становится все болёе, а пиши луховной для нихъ совсъмъ недостаетъ, изобръли письмена, какъ мы объ этомъ сказали выше, и переложили Св. Писаніе на болгарскій языкъ, чтобы родившіяся чада Божія достаточно имѣли божественной пищи и могли достигать исполненія духовнаго и приходить въ мъру возраста Христова. Такимъ образомъ, болгарскій народъ, оставивъ скиеское заблужденіе, позналъ истинный и прямой путь, который есть Христосъ, и, наконецъ, хотя и поздно и уже въ 11-й или 12-й часъ, вошелъ въ вертоградъ божественный, по благости ихъ Призвавшаго; ибо призвание этого народа послъдовало въ лъто отъ сотворенія міра 637711).

> V. Итакъ, великій Мееодій не переставалъ каждый разъ дълать князьямъ наставленія всякаго рода, то руководствуя ихъ къ благо-

11) Что касается перевода Свящ. Писанія на болгарскій языкъ, то изъ



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Въ данномъ мъстъ болгарскій внязь Борясъ признается духовнымъ чадомъ Меводія, что стоитъ въ связи съ признаніемъ участія свя. Кирилле и Меводія въ просвъщеніи Болгарія.

честивой жизни, то предлагая имъ чистое ученіе церкви, какъ бы Ворьба съ парскую и неполятьльную монету, и во всей целости и неповрежден- немецкамъ ности напечатлъвая его въ душахъ ихъ. Ибо и тогда уже были люди, которые хотъли преобразовать и измънить догматы, поставленные отдами нашими въ деркви Божіей, и порчею, введенною франками, многіе заразили свои души, утверждая, что Сынъ рожfilioque. денъ отъ Отца, а Духъ Святый исходить отъ Сына. Противъ нихъ возставши, св. Мееодій, частію изъ словъ самого Господа, частію изъ ученій св. отцовъ старался уничтожить мудрованіе и всякое возношение ума, взимающагося на разумъ Божий и такимъ образомъ иногихъ привелъ въ послушаніе Христово (2 Корине. 10. 5), обращая ихъ отъ неправаго ученія къ ученію истинному и чистому и изъ недостойныхъ изводя ихъ честными (Iep. 15.19), — почему онъ и быль и назывался устами Божіими. Такимъ образомъ, число върующихъ съ каждымъ днемъ умножалось, и слово Божіе росло, какъ говорится у евангелиста Луки объ учении апостоловъ, или, по словамъ Ветхаго Завѣта (2 Цар. 3.1), домъ Давидовъ возвышался и укръплялся, а домъ Сауловъ упадалъ и изнемогалъ, уменьшаясь съ каждымъ днемъ. Секта же еретиковъ, побъждаемая силою и истиною слова, что только могла, или, лучше сказать, что ей внушаль отець лжи, который есть челов коубійца искони и въ злодъяніи хвалится, то и дълала, безчисленными озлобленіями и искушеніями стараясь угнотать святого; такъ какъ они и Святополка, сдълавшагося послъ Ростислава княземъ моравскимъ, человъка грубаго и сущности добра не понимающаго, уловивши лестію, совершенно подчинили своему учению. Онъ, будучи рабомъ удовольствій женскихъ и валяясь въ грязи нечистыхъ дѣлъ, могъ ли не предаться умомъ своимъ скорѣе имъ (сретикамъ), отворяющимъ ему двери къ удовлетворенію всѣхъ страстей, нежели Мееодію, посрамляющему душетлѣнную горечь всякаго удовольствія?<sup>12</sup>) Ибо что выдумаль Евномій, начальникъ ереси аномеевъ, для того, чтобы

житія Климента это указаніе проникало и въ другіе памятники болгарской литературы. Такъ, въ синодикъ 1211 года св. Кириллъ прославляется, какъ переведшій божественное писаніе съ греческаго языка на болгарскій и просвътившій болгарскій родъ; также въ Вратиславской рукописи 1357 года. Смотри: Новый дерковно-славянскій памятникъ съ упомянаніемъ о славянскихъ первоучителяхъ М. Дринова. С.-Петербургъ, 1885 г.

13) Житіе Климента въ непривлекательныхъ чертахъ представляетъ моравскаго князя Святополка; если даже и находить въ этомъ много преувеляченій, то, съ другой стороны, нельзя отрицать несомнанные недостатки этого князя, которыми умъли пользоваться враги Мееодія. И изъ пространнаго привлечь къ себѣ больше учениковъ, то же замыслило и безумное порождение франковъ, т. е. все прощать гръшникамъ такъ, безъ всякаго со стороны ихъ сокрушенія и раскаянія, за одно согласіе съ своими догматами, и позволять имъ провождать жизнь въ ночистотъ за то только, чтобы доставить успѣхъ превратному своему ученію, подобно такимъ людямъ, которые въ обмѣнъ другъ другу даютъ одинъ--пометъ, а другой -- грязь; и достойны они этихъ сокровищъ за такую продажу, въ которой и покупка ночиста, и плата отвратительна<sup>13</sup>). Такимъ образомъ, Святополкъ, будучи развращенъ этими людьми, которые все ему позволяли, весьма мало обращалъ вниманія на то, что говорилъ ему Меводій; напротивъ, онъ обращался съ нимъ, какъ съ своимъ врагомъ (Сирах. 1.25); ибо мерзость гръшнику благочестіе, какъ говорится въ Писаніи. Но чего не говорилъ великій Мееодій въ утвшеніе и чего не представлялъ въ угрозу князю? То на основани божественнаго писанія вводиль онь правоту ученія и убъждаль внимать ему, какъ строителю жизни и источнику спасенія; ибо и Господь училъ, что въ испытаніи писаній заключается животь, и Исаія заповѣдуеть намъ почерпать воду не изъ нечистоты ересей, но изъ источниковъ спасенія (Исаін 12.3); то устрашаль его темь, что, если онь присоединится къ еретикамъ, то погубитъ и себя, и всѣхъ своихъ подданныхъ, сдълавшись удободоступнымъ и удобопобъждаемымъ для враговъ; ибо нечестіе хоть и расцвѣтаетъ ненадолго, но впослъдствіи цвъть этоть осыпается (Димосо. Олино. 2.10), чтобы благочестивые люди не научились злу; это, говориль онъ, последуеть съ княземъ послѣ его смерти, что и сбылось, согласно съ предсказаніями святого. Ибо, доколѣ Мееодій находился въ живыхъ, дотолѣ ни князь не разродился еще пагубнымъ плодомъ своего сердца, но носиль въ себъ василиска, кроющагося и питающагося въ яйцахъ аспидовыхъ, ни правосудіе не поражало его бичемъ своимъ, но, хоть держало лукъ напряженный и показывало сверкающій мечъ, но не пустило еще стрѣлы въ сердце врага и не утвердило руку на пораженіе; но когда и святого не стало, и всякая злоба возстала, не скрывая уже срамоты своей подъ какоюнибудь завѣсою и маскою, но безчинствуя на подобіе блудницы и

житія ведно, что Святополкъ не сумвлъ достойнымъ образомъ оцвнить Меводія и невсегда его поддерживалъ (см. гл. IX, XI, XII).

<sup>13</sup>) Такое отношеніе нъмецкаго дужовенства къ слабостямъ паствы подтверждается разсказомъ гл. XI житія Меводія. воздвигая гоненіе на правов'єрныхъ, тогда и Богь не преминуль покарать князя. Но объ этомъ послѣ.

VI. Въ то время Мееодій предсказалъ князю о собственной своей Кончина кончинь, долженствовавшей посльдовать черезъ три дня<sup>14</sup>), дълая это Мееодія. предречение, какъ я думаю, въ подтверждение того учения, которое Гораздъ, его онъ безпрестанно старался внушать; ибо, если это предречение, преемникъ исполнившееся на самомъ дѣлѣ, представляло его пророкомъ, по- въ Моравін. лучившимъ прозрѣніе будущаго отъ Духа, то очевидно, что и ученіе, имъ распространяемое, есть духовное и боговдохновенное. Созвавши учениковъ своихъ, онъ, по примъру Павла или, лучше сказать, Самого I. Христа, увъщеваетъ ихъ и утверждаетъ прощальною своею бестьюю, изображая чадамъ наслъдіе благое и достойное трудовъ, подъятыхъ имъ для того, чтобы стяжать это достояніе. Что же это за наслъдіе? можеть быть, вы захотите узнать. Словеса Божія, вожделённа паче злата и камене честна многа (Псал. 18.11), и мудрость, которую лучше есть куповати, нежели злата сокровища и сребра. Возлюбленные мои, говорить онъ, вы знаете силу еретиковъ въ злобѣ (2 Кор. 4.2), и какъ они, искажая слово Божіе, всячески стараются напоить ближнихъ ученіемъ превратнымъ и нечистымъ, принимая и употребляя въ пособіе два средства,--убъжденіе и строгость, одно для людей болѣе простыхъ, другое для боязливыхъ; но о сохранени вашихъ душъ неприкосновенными оть того и другого я надеюсь и молюсь; ибо ни убедительностію словъ вы не увлечетесь, ни тщетною лестію не восхититесь, потому что вы основаны на камив апостольскаго исповедания и учения. на которомъ созданной церкви врата адовы не одолѣють, -- ибо въренъ Тотъ, кто объщалъ сіе, - и никакимъ страхомъ не поколеблетесь въ твердыняхъ сердецъ вашихъ; ибо вы знаете, что говорится въ Писаніи: не убойтеся отъ высоты дня (Псал. 55.3). и отъ убивающихъ тъло, души же не могущихъ убити (Мате. 10.28). Напротивъ, подкръпляйте прочихъ хранить залогъ, который мы получили отъ апостоловъ и по временамъ отъ отцовъ и который они потребують отъ насъ въ день воздаянія. Вотъ я предсказалъ вамъ и чрезъ это предсказаніе сділалъ васъ причастными грѣху; аще не быхъ пришелъ (Іоан. 15.22), говоритъ Христосъ, и глаголаль имъ, грѣха не быша имѣли; чисть азъ отъ крове вашей (Дъян. 20.26.27), не обинухся бо сказати вамъ, напротивъ,

<sup>14</sup>) Объ этонъ жетіе Клемента говорить согласно съ житіемъ Меводін (гл. XVII). дъломъ стража, согласно съ словами Іезекіиля, я бдительно занимался; блюдите, како опасно ходите, не якоже немудри, но якоже премудри, и со всею осмотрительностію старайтесь сохранить сердца ваши и братій вашихъ; яко посредѣ сѣтей минуете и по забраломъ града ходить будете (Сирах. 9.18); ибо по смерти моей внидуть волцы тяжцы въ васъ (Дѣян. 20.29), не щадящіе стада, чтобы увлечь народъ вслёдъ за собою, -- которымъ противостаньте вы, твердые върою; Павелъ это вамъ чрезъ меня завъщаетъ. Но сый надъ встьми Богъ и Отецъ, и прежде въкъ безстрастно рожденный отъ Него Сынъ и Духъ Св. отъ Отца исходящій наставить васъ на всяку истину и представитъ васъ непорочны въ похвалу мою въ день Христовъ (Филипп. 2.16). Сказавши это и много другого, онъ предалъ духъ ангеламъ, сопровождавшимъ его и сохранявшимъ во встахъ путяхъ его, со славою занимавши архіерейскую каеедру 24 года и многимъ трудомъ и подвигомъ устроявши спасеніе не только свое, но и прочихъ людей; ибо онъ не своихъ выгодъ искалъ, но общихъ для многихъ людей, чтобы они спаслися, и днемъ, и ночью проводя время въ томъ только, что было полезно для другихъ. Этому служить доказательствомъ множество пресвитеровъ, діаконовъ и иподіаконовъ, коихъ, онъ умирая, оставилъ до двухъсоть въ церквахъ своей епархіи; если же было столько служителей алтаря, то какое множество, надо полагать, мірянь. Между ними первое мѣсто занималъ Гораздъ, котораго выше мы видѣли въ числв избраннъйшихъ учениковъ Мееодія и который отъ самого сего святого, предузнавшаго свою кончину, поставленъ былъ епископомъ моравскимъ 15).

VII. Но дерзновеннъйшая толпа еретиковъ не перенесла того, чтобы видъть Мееодія и по смерти живымъ себъ противникомъ; пріидите, сказали они, насиліе сотворимъ Горазду и уловимъ его лестію (Прем. Солом. 2.10-17); яко неподобно есть нашему житію его и отмѣнны суть стези его и поноситъ намъ грѣхи наши; если же его оставимъ въ живыхъ, то опять оживетъ для насъ Мееодій. Такимъ образомъ, его лишаютъ епископскаго достоинства, а нѣкоего Вихника, который и самъ упоенъ былъ неистовою ересью, и другихъ могъ упоить, а потому и преданъ былъ Мееодіемъ съ анаеемою сатанѣ вмѣстѣ съ сонмомъ людей, съ нимъ бѣсновавшихся, — этого Вихника (о труды и подвиги, подъятые Мееодіемъ!

<sup>13</sup>) Горазда указываетъ своимъ преемникомъ Мееодій и въ пространномъ житіи.

Digitized by Google

о Троица, сливаемая въ личныхъ свойствахъ!) возводятъ на каоедру, нин, лучше сказать, ниспровергають чрезъ него епископскую каеедру, воторая, сволько чрезъ Мееодія прославилась и возвысилась нать многими другими, столько чрезъ Вихника унизилась, склонившись въ бездну безславія 16).

VIII. Такных образомъ онъ захватилъ въ свои руки епископство беззаконно, тогда какъ оно нисколько ему не принадлежало, ученжевъ самъ себѣ пріявши честь и сдълавши хищеніе (Филипп. 2.6), а званнаго отъ Бога оттолкнулъ силою мышцы гръшника. Ересь поднимаеть теперь главу свою и превозносится надъ православнымъ сонмомъ учениковъ Мееодіевыхъ; и вотъ они, поднявши крикъ и возставши противъ върныхъ, говорятъ: для чего вы доселъ прилѣпляетесь къ словамъ Мееодіевымъ, уже согнившимъ и мертвымъ, а не присоединяетесь къ живому архіепископу и не исповъдуете Сына, рожденнаго отъ Отца, и Духа, отъ Сына исходяшаго? Они же чрезъ Горазда и Климента отв'вчали, что Мееодій еще живъ, и мы объ этомъ знаемъ совершенно отъ Господа, Который то говорить, что въруяй въ Него, аще и умретъ, оживетъ (Іоанна 11.25), то учить, что Богъ Авраама, и Исаака, и Іакова называется Богомъ живыхъ, а не мертвыхъ; и такъ что же за гръхъ съ нашей стороны, что мы имъемъ учителя, живущаго въ Богѣ, духовно съ нами присутствующаго и собесѣдующаго и противъ васъ укрѣпляющаго? Что же касается до новой вѣры вашей, мы, не находя, чтобы она подтверждалась свидътельствомъ какогонибудь Писанія или принята была св. отцами, боимся подвергнуть себя проклятію, такъ какъ ап. Павелъ ясно говоритъ: аще кто вамъ благовъститъ паче, еже пріясте, анаеема да будетъ (Галат. 1.9). Мы въруемъ въ Духа Сына, равно какъ въ Духа жизни и истины, кон суть Сынъ (Іоан. 14.6), и признаемъ Духа за умъ Христовъ; но чтобы онъ происходилъ отъ Сына, этого ученія мы не принимали и не примемъ-не отреченся отъ въры и не будемъ хуже невърныхъ (1. Тим. 5.8); нътъ, клянемся освящениемъ благодати Св. Духа; — мы въруемъ, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца и что виновникъ и Изводитель Его есть Родитель Сына; но что Онъ также принадлежитъ и Сыну и чрезъ Него подается всъмъ твыть, которые бывають достойны; но иное дело сказать - исходить,

Ворьба Meeonis противъ filioque.

<sup>16)</sup> О проискахъ епискоца Вихника противъ Мееодія не говорится ни въ одномъ изъ извъстныхъ доселъ сказаній о св. Меводіи, а такой образъ дъйствій этого епископа подтверждается двумя папскими пасьмами папы Іоанна VIII въ 881 г. и папы Стефана V въ 885 г.

другое-подается: первое служитъ къ изъясненію образа бытія Св. Духа, ибо, какъ Сынъ раждается отъ Отца, такъ и Духъ Святый исходить отъ Него; а слово "подается" объясняеть не образъ бытія, а указываеть на обогащеніе и раздаяніе. Чтобы уяснить это, сколько можно, какимъ-нибудь примъромъ, представь себъ, что какой нибудь царь источаеть изъ своихъ сокровищъ величайшее богатство; сынъ, взявши его, дълаетъ своею собственностію и раздаеть тъмъ, которые ему благоугождають; Царь есть Отецъ; богатство, -- выражаясь согласно съ этимъ подобіемъ, -- есть Духъ, источаемый изъ неизреченныхъ сокровищъ Отца; сынъ царевъ есть Присносущиаго Отца Сынъ, Которому принадлежитъ и чрезъ Котораго подается Духъ. Видите, какъ мы понимаемъ о Св. Духъ, что Онъ не исходитъ отъ Сына, но чрезъ Него подается. Если же тебя смущаеть то, что Сынъ дунулъ на апостоловъ и сказаль: пріимите Духъ Свять (Іон. 22.22), то худо ты читаль и поняль Евангеліе: Онъ далъ апостоламъ одно изъ дарованій Св. Духа, именно отпущение гръховъ, какъ это видно изъ послъдующаго,и Исаія дъйствіе Св. Духа называеть духами (Исаіи 11.2),-а не самый Духъ даровалъ Онъ тогда ученикамъ. Ибо ясно, что, если бы Онъ тогда далъ Св. Духа, то впослъдствіи сошествіе Его въ день Пятидесятницы или было излишне, или это было сошествіе другого духа, если оно не было излишне. Какой же быль это духь? Церковь доселѣ признаетъ единаго Духа Святаго. Если ихъ будетъ два, то который же изъ нихъ не святый? Если святый есть тотъ, который данъ былъ въ дуновеніи, и если Господь далъ Его самого, а не одно изъ дарованій Духа, то явно, что Сошедшій въ Пятидесятницу былъ не святый. Но за обратится эта хула на главы ваши. Вы, полагая два начала-одно въ Отцѣ для Сына, другое въ Сынѣ для Духа, бѣснуетесь какимъ-то новымъ манихейскимъ безуміемъ. А у насъ единъ есть Богъ, и одно начало Сущихъ отъ Него, Отецъ; по отношенію къ Сыну Онъ есть Отецъ, а по отношенію къ Духу-Изводитель, подобно, какъ солнце, будучи одно, служить началомъ луча и свѣта или теплоты. Такимъ образомъ, лучу присущъ свътъ или теплота, какъ и Сыну Духъ, и свътъ принадлежить лучу, какъ Духъ Сыну; но оба изъ одного начала. И какъ въ этомъ примъръ чрезъ лучъ сообщается свътъ или теплота вещественному міру; такъ чрезъ Сына подается умной твари Духъ Святый. Если вы другое Евангеліе, какъ манихеи отъ Өомы, можете представить, въ которомъ бы излагалось такое ученіе о Св. Духѣ, то докажите, что оно принадлежить къ канону Св. Писанія, и мы замолчимъ и даже станемъ почитать васъ за своихъ благодѣтелей. Но если рай церкви наполется четырьмя потоками, изливающимися изъ одного источника, — Матееемъ, Маркомъ, Лукою и Іоанномъ, — на что, думаю, и вы согласны, — то кто вводитъ пятое Евангеліе, тотъ проклятъ. Но Іоаннъ представляетъ намъ Сына говорящимъ о Духѣ истины, Иже отъ Отца исходящемъ. Перестаньте же изощрять противъ себя́ грозный мечъ, перестаньте препираться съ Сыномъ Божіимъ, великимъ Благовѣстникомъ, изъ Котораго, чрезъ Котораго и для Котораго произошло все Евангеліе; перестаньте безъ Духа учить о Духѣ, или, лучше сказать, перестаньте говорить отъ духа противнаго.

IX. При этихъ словахъ сообщники Вихника не могли удержать себя и, зажавши уши, какъ нъкогда побивавшіе камнями Стефана, мужественнаго свидѣтеля Слова, - это только хорошо и сдѣлали они, какъ недостойные слышать такія слова, --- начали кричать и приводить все въ безпорядокъ и чуть не подняли рукъ на православныхъ, утружденному языку придавая въ пособіе руки; но, наконецъ, отступивши, обратились къ послѣднему своему убѣжищу, въ низкому Святополку, и клевещутъ на православныхъ, будто бы они замышляють произвесть возмущение и могуть возстать противъ его власти, если не будуть согласоваться въ учении съ властителемъ; ибо держаться противнаго ученія есть вмѣстѣ и противоборствовать. Князь, призвавши последователей Мееодіевыхъ, говоритъ имъ: что это за расколъ дълается между вами, ч каждый день схватываетесь вы между собою, какъ враги? Не братья ли всѣ вы и не христіане ли? Для чего жъ вы не соглашаетесь между собою и не стараетесь о единеніи?-Они же устами Горазда и Климента (эти два мужа вели разговоръ съ княземъ), какъ бы своимъ языкомъ, отвѣчали: князь! много надобно бы говорить намъ объ этомъ; ибо не о маловажномъ предметѣ и не въ маловажномъ дълъ предстоить намъ опасность, но о догматъ церкви, васающемся Св. Троицы, и въ дълъ спасенія нашей души, что для насъ всего существеннъе; но, какъ незнакомство твое съ Св. Писаніемъ не позволяеть тебѣ выслушивать болѣе продолжительныя и глубокія разсужденія, то мы на твой вопросъ просто отвѣчаемъ, что разъединяемся потому, что и Господь пришелъ воврещи мечъ и раздълить лучшее отъ худшаго (Мате. 10.34); и о Давидъ знаемъ, что онъ ненавидълъ ненавидящихъ Господа (Пс. 138.21) и особенно чтилъ друзей Христовыхъ; а христіанами никогда не признаемъ мы людей, не принимающихъ Евангелія. Ибо, тогда

жрестом. по ист. сред. въковъ. в. н.

13

какъ въ немъ Единъ отъ Св. Троицы, Сынъ Божій, сказалъ: Духъ истины, иже отъ Отца исходитъ, - эти люди утверждаютъ, что Духъ Святый исходитъ отъ Сына. Но если бы это было дъйствительно такъ, то почему бы Господу не сказать: Духъ истины, который отъ Меня исходить? Вотъ первое доказательство. Другое то, что второй константинопольский соборъ первосвятителей, собравшихся со всей вселенной, изъяснилъ догмать о Св. Духъ, такъ какъ для того и собрался, чтобы опровергнуть духоборца Македонія, изложивши символъ вѣры не въ опроверженіе постановленнаго на соборѣ никейскомъ, но, - тавъ какъ тогда не возникало споровъ о Св. Духѣ, — въ дополнение онаго, какъ сынъ, сохраняя насявдіе отца. Въ этомъ-то символь, взятомъ изъ греческихъ книгъ, который каждодневно произносишь въ церкви и ты, князь, видимъ мы исповъдание въры въ Духа Святаго, исходящаго отъ Сына, или отъ Отца? Какъ же намъ согласиться съ людьми, которые мудрствуютъ вопреки Евангелію и изложенію отцовъ по внушенію Св. Духа? Какъ согласиться съ тѣми, которые поднимаютъ вопль съ земли, по внушенію чревовъщателей? Кое общеніе свъту ко тмъ? говоритъ божественный апостолъ. Итакъ, если они перемѣнятъ свои мнѣнія и согласятся съ Евангеліемъ и св. отцами, то мы поспѣшимъ къ нимъ, какъ къ братіямъ, бросимся въ объятія и обнимемся. Если же они, покинувъ единаго наставника нашего Христа, пойдуть по руководству своего ума и осуетятся помышленіями своими, то мы никакъ не р'вшимся по ихъ истолкованію изучать догмать о Св. Троиць. - Такъ отвѣчалъ сонмъ православныхъ, поручивши говорить отъ лица своего Горазду и Клименту.

Х. Князь же едва ли понялъ что-нибудь немногое изъ того, что ими было сказано; ибо овъ въ познаніи истинъ божественныхъ былъ совершенно невѣжда какъ потому, что и воспитался болѣе, какъ варваръ или, просто сказать, какъ безсловесное животное, такъ и потому, что умъ его помраченъ былъ нечистотою плотоугодія, какъ объ этомъ выше сказано. А какъ же можно постигнуть ученіе о Троицѣ человѣку, чуждому святости цѣломудрія, ея же кромѣ никто же узритъ Господа (Евр. 12.14). Но онъ, наученный еретиками, которымъ былъ вполнѣ преданъ, такой далъ отвѣтъ православнымъ: я признаю себя человѣкомъ совершенно неученымъ и въ догматахъ несвѣдущимъ. Я человѣкъ неграмотный, но христіанства держусь и буду держаться. А этихъ недоумѣній и споровъ, которые вы поднимаете, не могу рѣшить на основаніи доказательствъ и различить лжеучителя отъ православнаго. Итакъ, я, какъ христіанинъ, разсужу васъ; будьте покойны; я и объ этомъ догматѣ даю такой же приговоръ, какой привыкъ давать и о прочихъ дѣлахъ: кто первый придетъ и поклянется, что онъ вѣруетъ истинно и православно, о томъ я буду судить, что онъ нисколько не претыкается и не уклоняется отъ точнаго смысла вѣры, — тому и церковь вручу и предоставлю завѣдываніе дѣлами церковными, по чину пресвитерскому.

XI. Франки, съ величайшею готовностью желая принять клятву, не дождавшись еще конца рышенія княжескаго, поклялись и тымь утвердили свое элочестивое ученіе, положивши конецъ безумному суду сообразный. При такихъ судьяхъ ересь увънчалась побъдою надъ православіемъ и получила полную власть притеснять и влачить истинныхъ рабовъ Христовыхъ и блюстителей въры. Ибо, сказаль князь, если кто уличенъ будетъ невѣрующимъ по ученю франковъ, тотъ будетъ преданъ имъ въ руки, и они могутъ съ нимъ дълать, что хотятъ. Какое слово можетъ изобразить, что послѣ этого сдѣлала злоба, получивши въ свои руки власть? Это поистинъ огонь въ льсу, раздуваемый вътромъ; одни принуждали приложиться къ лукавому ученію, другіе защищали въру отцовъ; одни готовы были все сдълать, другіе — все потердъть; иныхъ мучили безчеловѣчно, у другихъ расхищали дома, съ нечестіемъ соединяя любостяжание, иныхъ нагими влачили по терновнику, и притомъ людей престарълыхъ, которые переступили уже за предълы жизни человъческой, означенные у Давида (Пс. 89.40). А изъ пресвитсровъ и діаконовъ, тѣхъ, которые были моложе, еретики предавали іудеямъ, сами Іудиной участи и удавленія будучи достойны. Какъ онъ продалъ Христа, такъ эти еретики рабовъ І. Христа, или, лучше, друзей Его, какъ самъ І. Христосъ называлъ ихъ, смъю даже назвать, помазанниковъ, или христовъ, продавали всегда преогорчевающимъ Его врагамъ (Іоан. 15.14-15). Всъхъ же ихъ было немало, но до двухъ-сотъ считалось однихъ служителей алтаря, какъ мы сказали прежде 17).

XII. А которые стояли на степени учителей, какъ тотъ самый Гораздъ, часто нами упоминаемый, родившійся въ Моравіи и владъвшій совершенно обоими языками, славянскимъ и греческимъ <sup>18</sup>),

18) Согласно съ житіемъ Меводія, Гораздъ считается урожденнымъ мо-

13\*

<sup>17)</sup> Разсказъ о преслъдованія учениковъ Меводія послъ его смерти подтверждается инструкціей папы Стефана V въ 887 г., два года спустя послъ смерти ихъ учителя.

Преслѣдо- котораго добродѣтель Мееодія даровала каеедрѣ, а злоба еретиваніе ковъ, низведши сего мужа съ каеедры, лишила ее украшенія, учениковъ также Климентъ, пресвитеръ, мужъ ученѣйшій, и Лаврентій, и На-Мееодія умъ, и Ангеларій <sup>19</sup>), — этихъ и многихъ другихъ мужей знамени-

въ Моравія. тыхъ, заковали въ желъза, держали въ темницъ, въ заключеніи, гдъ всякое утъшение было возбранено, такъ какъ ни родственники, ни знакомые ни подъ какимъ видомъ не смѣли имѣть къ нимъ доступа. Но Господь, утъшающій смиренныхъ, врачующій сокрушенныхъ сердцемъ (2 Кор. 7. 6) и, соразмѣрно съ множествомъ болѣзней, утѣшеніями веселящій душу, утьшилъ святыхъ, пославши имъ помощь отъ Святаго (Пс. 93. 19). Они, будучи обременены узами желѣзными, и въ этомъ состояніи не забывали о молитвѣ; напротивъ, воспѣвши пѣсни третьяго часа, пропѣли потомъ ноемый за псалмами припѣвъ, въ которомъ мы молимся, чтобы Пресвятый Духъ, ниспосланный въ третій часъ апостоламъ, обновился и въ насъ. Богъ же, призръвши на землю, сотворилъ ю трястися (Пс. 103.32); и воть, сдълался трусъ великій, подобный тому, который былъ въ то время, какъ Павелъ молился въ оковахъ, и какъ бы шумъ съ небеси, —и оковы спали (Дъян. 16.25-26); и бывшіе дотолѣ узниками сдѣлались свободными, будучи связуемы одною неразрывною любовію ко Христу. Такимъ образомъ, Богъ стрясъ землю и смутилъ ю (Пс. 59. 4). Потрясены были и жители того города и приведены въ смятение этимъ событиемъ, удивляясь и недоумъвая, что бы значило такое явленіе, посланное отъ Бога. Когда же приблизились къ темницѣ и увидѣли, что случилось со святыми; и какъ они по спаденіи съ нихъ оковъ оставались совершенно свободными, пріявши слухомъ, какъ говоритъ Давидъ, божествен-

<sup>19</sup>) Здѣсь житіе приводитъ имя Лаврентія, не называя имени Саввы (сравни выше, гл. II). О Лаврентіи нигдѣ въ другомъ мѣстѣ не говорится. Шаварикъ предполагалъ здѣсь ошибку. Въ болгарскомъ синодикѣ упоминаются Климентъ, епископъ Великой Моравы, Савва, Гораздъ и Наумъ, много потрудившіеся "о словенскыхъ книгахъ". Дриновъ объясняетъ это тѣмъ, что въ синодикѣ оцѣнивается плодотворная дѣятельность свв. Кирилла и Меводія и ученаковъ ихъ на учено-литературномъ поприщѣ. О литературныхъ трудахъ свв. Кирилла и Меводія и яхъ учениковъ идетъ рѣчь у Шаварика въ его сочинении "Расцвѣтъ славянской письменности въ Болгаріи", Русскій переводъ въ Чтепіяхъ Общества Исторіи и Древностей, годъ третій (1847-1848), УІІ.

равляниномъ; только въ житіи Меводія говорится при этомъ, что Гораздъ корошо зналъ не греческій языкъ, а латинскій. Шаварикъ, соединяя оба указанія, полагалъ, что Гораздъ въ совершенствъ зналъ латинскій и греческій языки.

ную радость (Пс. 50. 10), съ поспѣшностью пришедши къ князю, говорять: что это такое? докол' мы будемъ противоборствовать силь Божіей? доколь не увидимъ свъта истины? Или мы имъемъ очи и не видимъ, имвемъ уши и не слышимъ (Пс. 124.16-17), какъ истуканы, о которыхъ говоритъ Давидъ, или какъ тѣ люди, которые, по изображенію Исаіи, приняли духа умиленія (Ис. 39.40). Ужели не познаемъ случившагося чуда? Ужели не убоимся божественнаго знаменія? Не лучше ли намъ сдѣлаться узниками, связанными почитаніемъ къ этимъ разрѣшеннымъ отъ узъ?- Но языкъ еретиковъ опять покушается оклеветать чудо, какъ фарисейскій старался облеветать то, что тогда было совершаемо Господомъ; они называють это явнымъ чародъйствомъ и хитростью волшебства, другими словами, они приписывали это необыкновенное дъйствіе Веельзевулу, сами будучи исполнены силы его. Послѣ того-нужно же было, чтобы не позналъ сего неразумный князь-святыхъ опять обременили оковами, тягчайшими прежнихъ, и изнуреніемъ въ темницѣ, еще болѣе безотраднымъ, нежели прежде. Прошло три дня, и вотъ опять, когда они совершали молитву третьяго часа, случилось то же самое, что прежде: трусъ, соединенный съ пумомъ съ небеси, и спаденіе оковъ, — и опять богоборцы, не объявивши ничего князю объ этомъ происшествіи, подвергли святыхъ тѣмъ же самымъ оскорбленіямъ, которыхъ, по суду истины, сами были вполнѣ достойны. Но Богъ открываетъ съ обѣихъ сторонъ взаимное соревнование въ дъйстви злобы, съ одной стороны, и въ ученіи, вселяющемъ радость, съ другой. По прошествіи десяти дней опять въ третій разъ востокъ свыше посѣтилъ (Лук. 1. 78) подвижниковъ. Но безчувственные еретики остались опять въ томъ же самомъ ожесточении; стропотное не дълалось правымъ (Лук. 3. 5), и недостатокъ разуменія въ познаніи добра не восполнился. Итакъ, къ боли ранъ, которую чувствовали святые, еретики прибавили еще болѣе. Получивши отъ князя позволеніе поступать, какъ имъ заблагоразсуцится, они выводятъ ихъ изъ темницы, истязують ударами, какъ говорится, нечеловъческими, не давая никакой пощады ни съдинамъ, ни слабости, которой отъ многихъ изнуреній подвергались тѣла святыхъ.

XIII. Но ничего этого не узналъ князь, раболъпствовавшій еретикамъ; ибо онъ по обстоятельствамъ находился въ отлучкѣ; а если бы былъ дома, то еретики не показали бы такихъ жестокостей надъ исповъдниками истины; потому что онъ. хоть въ тысячу разъ болъе расположенъ былъ къ франкамъ, но, несмотря на свою полузвърскую и жестокую природу, уважаль добродътель святыхъ мужой, въ особенности когда Богъ сотворилъ трижды повторившееся чудо. Послѣ такихъ безчеловѣчныхъ ударовъ еретики, не давши святымъ подкрѣпить себя сколько-либо пищею — ибо они никому не позволяли бросить ни одного куска хлъба рабамъ I. Христа, и можно сказать, помазанникамъ, или христамъ, -- отдали ихъ воинамъ отвести въ разныя мъста, прилежащія къ Истру 20), обрекши гражданъ небесныхъ на всегдашнее изгнаніе изъ города. Воины, люди грубые-ибо это были нѣмцы, и въ природъ своей имѣя что-то звърское, а потомъ увеличивши это звърство вслѣдствіе приказанія, взявши святыхъ, выводятъ изъ города и потомъ, снявши съ нихъ одежды, повлекли ихъ нагими. Такимъ образомъ, въ одно и то же время подвергали ихъ двоякой скорби: позору и непріятному дъйствію холоднаго воздуха, облегающаго всегда страны, при Истръ находящіяся. Они даже прикладывали мечи къ ихъ выямъ, какъ бы намъреваясь поразить, и подставляли къ бокамъ копья, какъ бы готовясь вонзить оныя, чтобы они не однажды умирали, но столько разъ, сколько того ожидали; и все это наказано было воинамъ отъ враговъ. Но когда они уже находились на далекомъ разстояніи отъ города, то воины, которые вели, покинувши ихъ, отправились опять въ городъ.

Удаленіе ИТЪ

XIV. А исповѣдники Христовы, помня слова Господа, заповѣдавшаго гонимымъ изъ одного города бѣжать въ другой (Мате. 10.23), въ Волгарію влеклись желаніемъ въ Болгарію; въ Болгарію стремился духъ ихъ; въ Болгаріи надъялись они найти успокоеніе. Но и въ этомъ отчаявались, если бы имъ не удалось скрыть пути своего; поэтому они и старались укрываться отъ взоровъ всѣхъ, претерпѣвая нужду въ пищъ и одеждъ. Итакъ, они принуждены были отъ страха разлучиться другъ отъ друга, и разошлись въ разныя стороны, по Божію изволенію, чтобы также и большее число странъ озарить свѣтомъ Евангелія.

> ХУ. Климентъ, взявши съ собою Наума и Ангеларія, пошелъ по направленію къ Истру; и вотъ, они попадаютъ въ одно селеніе, желая дать нъкоторое успокоеніе тьлу, изнуренному лишеніемъ пропитанія и крова. Туть, поискавши, кто въ этомъ селеніи боголюбивъ и страннолюбивъ и извъстенъ благочестивою жизнію, а потому и былъ тѣмъ самымъ сыномъ мира, о которомъ говоритъ Христосъ, --- когда нашли такого человѣка, у него и расположились.

Digitized by Google

<sup>80)</sup> Истръ-Дунай.

У этого человъка былъ сынъ и единородный, и прекрасный, и находился въ цвѣтущемъ возрастѣ; какъ скоро странники вошли къ нему въ домъ, сынъ этотъ отошелъ изъ сей жизни; этотъ прекрасный юноша - единственное око у отца и цвътущая отрасль своего рода. Что, вы думаете, ощущалъ тогда отецъ? Чего не говорилъ онъ, подвергшись несчастнымъ образомъ такому бъдствію при вступленіи странниковъ въ его домъ?--"Хороша эта награда за гостепріимство; для того я отворилъ вамъ дверь, чтобы домъ мой сдѣлался заперть, оставшись безъ наслёдника? Для того подаль я вамъ руку, чтобы лишиться этой единственной у меня правой руки? О, горестный тотъ день, въ который вы вступили въ это селеніе! О, мрачный свътъ, который показывалъ вамъ путь къ моему дому! Върно, вы чародъи и враги Бога Единаго, и вотъ, я получаю отъ Него наказаніе за то, что васъ, Ему ненавистнъйшихъ, пустилъ подъ кровъ свой. Много и другихъ я впускалъ въ домъ, и предлагая во имя Божіе отъ плодовъ, какіе у меня были, и принимая по возможности; но Господь умножаль домъ мой — у меня не убывало, а прибывало; и эту трату я находилъ для себя приращеніемъ, и съмя, постянное о благословеніи, — жатвою благословенною (2 Кор. 9.6), обильнымъ плодомъ, вознаграждающимъ трудъ земледъльца. А теперь... но, о сынъ мой любезнъйшій, ты, который для меня несравненно лучше и дороже встахъ моихъ стяжаній, или лучше сказать, милье утробы и вождельнные самой жизни, ты убить приходомъ во мнѣ этихъ проклятыхъ. Навѣрное, это колдуны, демоны, убійцы, которые утышаются смертію дітей. Но вы не избъжите наказанія, хотя бы вооружились всею своею магіею; попавши въ руки отца, который изъ-за васъ оплакиваетъ сына, сына единороднаго и прекраснаго, за все, что вы сдвлали, получите теперь достойную награду -И воть, уже требовалъ для нихъ оковъ и мученій. Но они и сами страдали не менѣе отца, и могло ль быть иначе съ душами сострадательными и человѣколюбивыми, а сверхъ того, они терпъли еще отъ стыда. Но, ободрившись върою, для которой все возможно, по словамъ Господа, и самое невозможное, рѣшились прибѣгнуть къ молитвѣ; съ кротостью стараясь успоконть кипящій гнъвъ отца и смягчить жестокость справедливаго негодованія, они говорили: челов'єкъ Божій! Мы не волшебники, напротивъ, и другихъ, которые этимъ занимаются, предаемъ проклятію; но мы служимъ Богу истинному, о Которомъ знаемъ и въримъ, что Онъ страшенъ и для стражей адовыхъ, Который прикосновеніемъ руки низлагаетъ смерть (Лук. 7.14) и однимъ воззваніемъ возвращаетъ жизнь четверодневному и уже смердящему мертвецу (Іоан. 11.39.43). Итакъ, если ты думаешь, что мы виновны въ смерти твоего сына, то изъ-за насъ будь покоенъ, ибо мы уповаемъ, что Господь для насъ даруетъ ему жизнь. Потомъ, помолившись надъ юношею, - о, новое чудо! о, благодать Твоя, Спасителю Христе, присносіяющая!-представили живого сына томящемуся по немъ отцу. Что же тогда отецъ? "Святые мужи, рабы Божіи, спасители моего дома", началъ взывать и, не владъя собою отъ радости, въ какомъ-то необыкновенномъ восторгѣ и изступленіи кричаль: простите мнѣ, отцы преподобные, простите: я быль въ непростительномъ невѣдѣніи о васъ. Но вотъ вамъ все мое имущество въ распоряженіе, и самъ я буду вашимъ слугою; пользуйтесь монми благами и дълайте, что вамъ угодно, дайте только видъть мнъ моего сына, котораго вы мнъ нынъ родили".

Ученики Мееодія у Вориса

XVI. Они же, будучи довольны вѣрою этого человѣка и поспѣшая въ предлежащій путь, принявши отъ его усердія только то, что необходимо было для пути, пошли по направленію къ Истру, будучи провождены съ великою почестію отъ человѣка, удостоен-H OTO сановниковъ. наго такого чуда. Когда же они, пришедши на берега Истра, уви-

дѣли потокъ великій и непроходимый, то, связавши три дерева липовою корою и будучи охраняемы силою свыше, переплыли на нихъ черезъ ръку и такимъ образомъ, убъгая отъ потопа ересей, по Божію промыслу, спаслись помощію деревъ; и, пришедши въ Бълградъ (этоть городъ знаменитъйшій изъ всъхъ, лежащихъ при Истрѣ), явились къ Боритакану<sup>21</sup>), которому въ то время ввѣрено было его охранение и, по желанию его, разсказали о всемъ, что съ ними случилось. Такъ какъ Боритаканъ, выслушавъ этотъ разсказъ, получилъ о нихъ понятіе, какъ о мужахъ великихъ и приближенныхъ къ Богу, то и счелъ необходимымъ отправить чужестранцевъ сихъ къ болгарскому князю Борису, у котораго онъ служилъ воеводою; ибо онъ зналъ, что Борисъ жаждетъ таковыхъ людей. Итакъ, давши имъ успокоиться отъ дальняго пути, онъ послалъ потомъ князю этотъ многоцѣнный даръ, объяснивъ ему, что это именно такіе люди, которыхъ онъ съ великимъ усердіемъ ищеть. Когда они пришли къ Борису и были приняты съ великою поче-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Боритаканъ, Ехачъ и Довета (или Добета): вельможи Бориса носятъ имена не-славянскія. Исключеніе составляеть лишь Чаславь. Это указываеть на господство у болгаръ туранской стихіи.-Први основи словенске кныжевности межу балканским словенима. Културно историјске студије Стојана Новаковича. Београд 1893.

стію, подобающею людямъ всякаго уваженія и почтенія достойнымъ, князь разспрашивалъ о ихъ приключеніяхъ, и они разсказали ему о всемъ сначала до конца, не опустивши ничего. Князь, выслушавши это, усердно благодарилъ Бога, пославшаго таковыхъ служителей своихъ, какъ благодътелей Болгаріи, даровавшаго учителей и насадителей въры, людей не какихъ-нибудь обыкновенныхъ, но исповъдниковъ и мучениковъ. Давши имъ священническія одежды и оказавши всякую почесть, приказалъ опредълить имъ жилища, назначенныя для первыхъ изъ его друзей, и предоставилъ имъ во всемъ изобиліи пользоваться встамъ необходимымъ, вполнъ понимая, что развлечение мысли заботою о какой-нибудь маловажной потребности телесной весьма много отнимаеть отъ занятій, посвященныхъ Богу; я имъ самимъ овладъло сильное желаніе каждый день бесъдовать съ ними, узнавать отъ нихъ древнія повѣствованія и житія святыхъ и устами ихъ перечитывать то, что находится въ писаніяхъ. И изъ лицъ, его окружавшихъ, тѣ, которыя отличались передъ прочими знаменитостію рода и большимъ богатствомъ, приходя къ святымъ, какъ дъти къ учителямъ, спрашивали о всемъ, что относилось ко спасенію, и, почерпая изъ оныхъ приснотекущихъ источниковъ, пили сами и сообщали эту воду домамъ своимъ, и особенное показывали расположение къ святымъ, стараясь каждый о томъ, нельзя ли какъ-нибудь убъдить ихъ войти въ домъ свой, считая присутствіе этихъ учителей освященіемъ его и въруя, что, гдъ находятся сін три мужа, во всемъ между собою соединенные, и душою и теломъ, тамъ присутствуетъ и самъ Господь. Но святые, избъгая безпокойствъ и вытстъ стараясь дълать угодное князю, не рѣшались вступать въ домы частныхъ лицъ, развѣ когда изъявлялъ на то свое согласіе боголюбивый оный князь. Такимъ образомъ, одинъ болгаринъ, по имени Ехачъ, изъ числа сановниковъ, пришедши къ князю, просилъ позволенія принять священнъйшаго Климента съ преподобнымъ Наумомъ въ свой домъ; князь, будучи хорошо расположенъ къ просителю, охотно согласился и наказаль: учителей этихъ принимать со всею почестію, пока мы совершенно не устроимъ при нихъ всего, что надобно сдѣлать. Освящается также и домъ Часлава пребываніемъ въ немъ Ангеларія, ибо и на его просьбу о принятіи къ себѣ этого наставника князь изъявилъ свое согласіе. Но не суждено было Чаславу долго наслаждаться его пребываниемъ въ сей жизни: Ангеларий, поживши у него нъсколько времени, съ радостію предалъ духъ свой въ руки святыхъ ангеловъ. А Климентъ и Наумъ оставались

у Ехача, пользуясь всякою почестію; но большую и важнѣйшую пользу приносили они своими дарами, ибо, сѣя сѣмена духовныя, сами пожинали тѣлесные плоды въ домѣ этого человѣка.

XVII. Потомъ этотъ истинный воевода Божій Михаилъ, назван-KJENGET5 въ Кутин- ный у насъ прежде Борисомъ, такъ какъ онъ не переставалъ всячески заботиться о томъ, какъ бы этимъ священнымъ мужамъ дочевицв. ставить всякій случай къ исполненію дъла Божія, по вразумленію Божію, отдъляетъ отъ Котокія Кутмичевицу и поставляетъ надъ нею начальникомъ Довету, освободивъ его отъ управленія; Доветѣ же даетъ блаженнаго Климента, или, лучше, Довету 22) поручаетъ Клименту, а еще върнъе сказать, одного другому: одного, какъ исполнителя во всемъ, другого, какъ человъка, имъющаго воспользоваться содъйствіемъ такого помощника для достиженія желаемой цѣли. Ибо Климентъ посылался учителемъ Кутмичевицы, и по всей сторонъ жителямъ отдавались приказанія, чтобы этого святого принимать съ усердіемъ и доставлять ему все въ изобиліи и самое лучшее, привътствовать его дарами и посредствомъ видимыхъ сокровищъ любви, отложенныхъ для душъ, пріобрѣтать его и дѣлать общимъ для всѣхъ; а что еще болѣе доставляло ему уваженія, самъ Борисъ предложилъ въ даръ блаженнъйшему Клименту три дворца въ Діаболе з<sup>23</sup>), превосходные по великол в пію, принадлежавшіе графскому роду. Кромъ того, около Ахриды<sup>24</sup>) и Главеницы подарилъ ему мъста для отдохновенія 25).

Пастырская XVIII. Вотъ что сдѣлано со стороны князя; такъ чудная душа, и учительокая дѣяхристова, служила и для прочихъ образцомъ такого многопѣннаго усердія. Какъ же велъ себя Климентъ? Не сдѣлался ли онъ на-Климента. дменнымъ отъ почестей и, составивши о себѣ понятіе выше того, чѣмъ онъ былъ, не сталъ ли послѣ того жить роскошнѣе, въ той мысли, что онъ все уже исполнилъ? Совсѣмъ нѣтъ; напротивъ, онъ,

22) О имени Добеты смотри предшествующее замъчание.

<sup>23</sup>) Діаболея у южныхъ славянъ передается Дъволь у Матова, Девол у Новаковича.

24) Ахрида-у южныхъ славянъ Охридъ-на берегу Охридскаго озера.

<sup>25</sup>) Подвергнувъ разсмотрънію приводимыя въ этой главъ названія мъстностей, Новаковичъ въ указанномъ выше сочиненіи дълаетъ слъдующіе выводы: 1) что Кутмичевица была всего ближе къ Деволу, на равномъ разстоянія между Главеницей и Охридомъ; 2) что положеніе областей Котокія и Кутмичевицы слъдуетъ искать не на востокъ Македоніи, а на югозопадъ отъ македонско-албанскаго озернаго предъла, между Авлоной и Кортей; 3) что вся вта мъстность имъза славянское населеніе. какъ будто бы еще ничъмъ и нисколько не служивши Христу, эти самыя почести принялъ за начало своего подвига въ словѣ и тщанія въ дълъ проповъданія и никогда не переставалъ заботиться о томъ, какъ бы не обмануть князя въ надеждахъ, которыя на него были возлагаемы. Такимъ образомъ, въ этихъ странахъ, о которыхъ мы упомянули, онъ и язычникамъ громогласно проповъдывалъ спасеніе Божіе, и встить вообще, въ бестадахъ своихъ излагая понятіе о спасительныхъ заповѣдяхъ Христовыхъ и божественныхъ догматахъ и стараясь внушить, что, какъ жизнь благочестивая безъ здраваго ученія есть въ сущности мертва и непрочна, такъ и ученіе безъ жизни не ведетъ къ животу в'вчному; первую онъ сравниваетъ съ слѣппомъ, имѣющимъ ноги и руки, а другое--съ человѣкомъ зрячимъ, у котораго оторваны руки и ноги. Въ каждомъ округѣ своей паствы имѣя нѣсколько мужей, избранныхъ изъ числа прочихъ, и притомъ довольно многихъ, такъ какъ ихъ насчитывалось до 3050 человъкъ, — съ ними большею частью бесъдовалъ и раскрывалъ имъ болъе глубокія мъста Св. Писанія, а насъ смертныхъ и недостойныхъ, по благоутробію доброты своея, между встыи другими сдълалъ къ себт приближените, и потому мы во всякое время находились при немъ, слъдя за всъмъ, что онъ дѣлалъ, что говорилъ и чему посредствомъ того и другого научаль. Итакъ, мы никогда не видали его празднымъ; напротивъ, онъ или училъ дътей, и притомъ различно - однимъ показывель начертание письмень, другимь объясняль смысль написаннаго, иныхъ руководилъ и упражнялъ въ письмѣ,--или предавался молитве и не только днемъ, но и ночью, или занимался чтеніемъ, или писалъ книги, а иногда въ одно время дълалъ два дъла, занимаясь письмомъ и уча какой-нибудь наукъ дътей; ибо онъ зналъ, что праздность научаеть всякому злу (33.28), какъ мудрость, научающая всякому добру, изрекла устами одного изъ своихъ служителей. Поэтому ученики его были превосходнъйшими изъ всъхъ какъ по жизни, такъ и по ученью; ибо они, будучи такъ хорошо насаждены и такъ тщательно напоены, необходимо должны быть и возращены отъ Бога (1 Кор. 3. 7). Изъ нихъ поставлялъ онъ чтецовъ, иподіаконовъ и пресвитеровъ; въ каждомъ округѣ отправленіе діль поручалось тремъ-стамъ учениковъ, которые, не требуя себѣ платы, сами не несли никакой повинности князю, но приносили службу Богу и Ему опредълены были платить ило, правильнье, воздавать долгь. Вотъ дъйствія Климента въ продолженіе цълыхъ семи лѣтъ.

Смерть XIX. Восьмой годъ его учительства былъ уже послъднимъ го-Вориса. домъ жизни раба Божія Михаила-Бориса, освященнаго князя Болгаріи. Послѣ него княжеское достоинство принимаетъ сынъ его Владиміръ, который по прошествіи четырехъ лѣтъ своего княженія преставился <sup>26</sup>); наслѣдникомъ же всего остался братъ его Симеонъ, который первый названъ былъ царемъ болгарскимъ. Онъ рожденъ Михаиломъ по образу его и по подобію и сохранилъ въ себѣ неподдѣльныя черты душевной доброты; въ обращении со всѣми былъ простъ и благосклоненъ, въ особенности къ тѣмъ, которые выказывали доброту нравовъ; жизнь велъ самую христіанскую, показывалъ теплую в ру и снъдаемъ былъ ревностью дома Божія (Пс. 68 10). Такимъ образомъ, онъ восполнилъ то, что оставалось недоконченнымъ послѣ отца, -- усилилъ проповѣданіе слова Божія и построеніемъ повсемъстно церквей утвердиль непоколебимо православіе и проложилъ широкій и безпрепятственный путь закону Божію.

ХХ. Когда слава, дълавшая Климента великимъ и ставившая Климентъ поставляется все выше, нежели, какъ онъ самъ о себъ думалъ, такъ какъ и епископомъ дъйствительно онъ восхожденія положилъ въ сердцъ (Пс. 83. 6)достигла, наконецъ, и до даря Симеона и поселила въ немъ лю-Велицы. бовь къ доблести этого учителя; тогда царь призываетъ къ себв святого, вступаеть съ нимъ въ разговоръ и, ощутивъ освящение отъ самаго наружнаго его вида, - ибо видъ блаженнаго Климента внушалъ величайшее къ нему уважение въ самихъ врагахъ, --- много говорилъ въ прославление страны болгарской и почиталъ блаженнымъ свое дарствованіе, въ которое такое благо даровано было отъ Бога. Послѣ того Климентъ, соблюдавши доселѣ и наставлявши тѣхъ, которые наъ окружавшихъ его были разумнѣе прочнхъ и которые всѣ внимали ему, какъ отцу, въ той увѣренности, что то только угодно Богу, что они делаютъ въ честь его, возводится въ степень епископа Дрембицы и Велицы <sup>27</sup>), и, такимъ образомъ

Климентъ дълается первымъ епископомъ въ народъ болгарскомъ...

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Борисъ, Миханлъ не умеръ на великокняжескомъ престодъ, а оставилъ его для монашества; старшій сынъ Бориса Владимиръ точно также не умеръ на престодъ, а былъ низведенъ съ него отцомъ или братомъ.—Годубинскій.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Въ болгарскомъ переводъ эти имена читаются: Дрембика или Велика. Въ святцахъ глаголическаго Асеманова Евангелія и въ заглавія одного изъ похвальныхъ словъ Климентъ называется епископомъ величскимъ, а не велицкимъ и не бълицкимъ, какъ его называетъ Голубинскій. Смотри объ этомъ у Дрипова и Новаковича.

Когда же ему вручено было дело епископства, то онъ эту высоту достоинства сдълалъ лъствицею возвышенія къ Богу и къ прежнимъ трудамъ присоединилъ въ нъсколько разъ болѣе.

XXI. Соломонъ говоритъ, что приложивый разумъ приложитъ Пастырскіе болъзнь (Еккл. 1. 18); а Симеонъ, прилагая Клименту почесть, приложиль ему бользнь; ибо онь, нашедши, что народь этой области Климента. съ словомъ Божіимъ и писаніями совершенно незнакомъ и не наставленъ ни въ чемъ, что украшаетъ церковь и устрояетъ народъ духомъ благочинія и порядка, не давалъ сна очамъ, ни вѣждямъ дреманія (Пс. 131. 4); напротивъ, въ попеченіи о народѣ находилъ для себѣ пищу и удовольствіе; всегда поучаль и всегда устрояль, изгоняя невѣжество, упорядочивая безпорядочное, --- и былъ всѣмъ вся (1 Кор. 9.22), смотря по нуждъ каждаго; научалъ клиръ церковному благоустройству и всему, что касается до псалмопьний и молитвъ, такъ что, наконецъ, клирики его паствы были ничъмъ не ниже другихъ, славившихся въ этомъ родѣ, а между тѣмъ болѣе встахъ украшались встами похвальными свойствами; въ народъ укръплялъ умы и утвержденіе въры ихъ полагалъ на камени праваго служенія христіанскаго; ибо онъ былъ вовсе невъжественный и просто сказать, скотоподобный. Притомъ, питая такимъ образомъ словомъ, этимъ истиннымъ хлѣбомъ, укрѣпляющимъ сердца, онъ не заботился и твлесно питать твхъ, которыхъ находилъ нуждающимися въ этой пищъ; иначе онъ вполовину только подражаль бы своему Інсусу, о которомъ зналъ, что Онъ вмѣстѣ съ ученіемъ питалъ и хлъбами неблагодарныхъ. Поэтому онъ былъ и отецъ сирыхъ, и помощникъ вдовицъ, заботившійся о нихъ встями способами; дверь его всегда была отверста для всякаго бъднаго, и странникъ не ночевалъ у него за воротами.

ХХИ. Въ образецъ жизни своей поставилъ онъ себъ великаго Литератур-Мееодія и, съ нимъ сообразуя свои дъйствія, заботился и молился, ные труды какъ бы не уклониться отъ него; жизнь его и дъянія, какъ бы Климента. нъкоторую картину искуснаго въ живописи художника, взявши за образецъ своей жизни, тщательно старался по немъ изобразить себя. на празд-Ибо онъ зналъ жизнь его такъ, какъ никто другой; потому что, еще отъ юности и съ раннихъ лътъ послъдовавши за нимъ, видълъ все своими глазами, что дълалъ его учитель. Зная грубость народа и совершенное невѣжество въ познаніи писаній, и замѣчая, что многіе священники болгарскіе, выучившись только читать, не понимають греческихъ сочиненій и потому не просвъщены, такъ какъ на бол гарскомъ языкъ не было поучительныхъ словъ, приноровленныхъ

труды

Поучевія ничные дни.

къ празднествамъ, - зная все сіе, онъ и противъ этого старается принять свои мѣры и помощью ихъ разрушаетъ преграду невѣжества: составивъ на всѣ праздники поучительныя слова, простыя и ясныя, которыя, не заключая въ себѣ ничего углубленнаго и утонченнаго, понятны были и для самаго простого болгарина, --поученіями этими питалъ души слабъйшихъ, поивши ихъ млекомъ, такъ какъ они не въ состояніи были принимать пищи более крепкой, и быль другимъ Павломъ для другихъ кориноянъ, болгаръ. Изъ нихъ можно научиться таинствамъ празднествъ, совершаемыхъ о Христѣ и во Христѣ, а также и въ память Пресвятыя Богородицы, которая многократно, какъ вы знаете, совершается ежегодно; ревностью Климента въ этихъ словахъ разсѣяно много похвалъ и и повъствованій о Ея чудесахъ; найдешь и Крестителя не лишеянымъ подобающихъ ему похвалъ и узнаешь о чудныхъ обрѣтеніяхъ главы его; встрѣтишь житія и пути пропов'вданія пророковъ и апостоловъ, подвигами мучениковъ окрылишься и возвысишься къ Тому, Кто пріобщиль ихъ къ Себѣ Своею кровію. Ты любишь правила жизни и дъйствій преподобныхъ отцовъ и ревнитель житія безплотнаго и безкровнаго? Найдешь и это обработаннымъ на болгарскомъ языкъ премудрымъ Климентомъ. Говорять, всъ эти сочиненія сохраняются людьми трудолюбивыми, и изъ нихъ одни написаны въ честь многихъ святыхъ, другія въ похвалу Пречистыя Божіея Матери, въ видъ молитвъ и благодарственныхъ пъсней; вообще все, что относится къ церкви, чъмъ украшаются памяти Господа Бога и святыхъ Его и души возбуждаются, все это Климентъ предалъ намъ болгарамъ 28).

XXIII. Эти творенія онъ оставилъ и въ монастырѣ своемъ, который построилъ въ Ахридѣ, еще при жизни блаженнаго Бориса, прежде, нежели совершенно принялъ епископію величскую. Именно, послѣ того, какъ онъ увидѣлъ, что этотъ князь всю подвластную себѣ Болгарію опоясалъ семью соборными храмами и возжегъ какъ бы нѣкій свѣтильникъ седмисвѣщный, то и самъ захотѣлъ построить свой собственный монастырь въ Ахридѣ; къ этому монастырю присоединилъ еще другую церковь, которая впослѣдствіи сдѣлана архі-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) До насъ дошли двънадцать поученій, на содержаніе которыхъ указывметси въ этой главъ, съ именемъ Климента, епископа словенскаго. Житіе върно характеризуетъ простоту и ясность изложенія этихъ поученій и панегирическій характеръ нъкоторыхъ изъ нихъ, приближающій ихъ къ церковнымъ пъснопъніямъ. Свъдънія о литературной дъятельности Климента можно найти въ упоминутомъ выше трудъ: "Климентъ, епископъ словънскій".

епископскою каеедрою; такимъ образомъ, въ Ахридъ было три церкви, одна соборная и двѣ, построенныя св. Климентомъ, которыя величиною были гораздо меньше соборной, но по своей округлости и сферическому виду казались пріятнѣе. Климентъ всѣми способами старался изгнать изъ сердецъ болгаръ нерадъніе къ дъламъ благочестія и, привлекая красотою зданій, собрать ихъ воедино и вообще смягчить сердца ихъ, дикость и закоснѣлость относительно богопознанія. Но туть еще нѣтъ ничего необыкновеннаго, что онъ старался измѣнить образъ мыслей въ людяхъ и сообщить имъ характеръ образованія и достоинства человѣческаго; но тогда какъ во всей странъ на почвъ болгарской росли только дикія деревья и недоставало плодовъ, годныхъ для употребленія, онъ и это благодъяние даровалъ ей, вывезши изъ страны греческой всякаго рода садовыя деревья и дикія растенія чрезъ прививаніе сдѣлавши плодовитыми, чтобы, какъ я думаю, и этимъ самымъ научить души человъческія усвоивать себ'ь соки благотворные и приносить Богу плодъ исполнениемъ Его божественной воли, которая савлалась для него единственнымъ брашномъ. Такъ онъ заботился о пользъ душъ и о томъ, чтобы всъми способами расширить церковь Господню, не взирая ни на какія потребности тъла (Дъян. 20.24) и не дорожа душою своею, по словамъ божественнаго апостола, но заботясь, чтобы многіе достигли спасенія.

XXIV. Когда онъ питалъ таковую привязанность къ Богу и какъ сынъ, любилъ Отца Небеснаго, ужели сынъ не имѣлъ достаточныхъ свидътельствъ о томъ, что и онъ отъ Бога взаимно возлюбленъ? Н'ётъ, Богъ прославляетъ и его, даруя благодать чудотворенія. А какимъ образомъ, объ этомъ сейчасъ услышите. Клименть возвращается изъ Главеницы въ Ахриду какъ для того, чтобы видъть жителей этой страны, тверды ли они душою и подкрвпляются ли страхомъ Божіимъ, какъ бы некимъ жезломъ, такъ вытеств и для того, чтобы на свободъ побесъдовать съ Богомъ въ монастыръ, къ которому по красотъ его будучи привязанъ, скучалъ, когда отвлекался куда-нибудь въ другое мѣсто. Когда онъ проходилъ, двое какихъ-то разслабленныхъ, - изъ коихъ одинъ, кромѣ разслабленія, лишенъ былъ и вожделѣннѣйшаго для всѣхъ зрѣнія, — попавшись ему на глаза, возбудили въ сострадательнъйшей душь его сожальние. Но сколько онъ готовъ быль къ состраданію, столько же склонень и къ смиренномудрію; даже въ немъ болѣе было заботы о томъ, чтобы чудотвореніе его осталось втайнь, нежели въ разслабленныхъ желанія получить

исцъленіе. Такимъ образомъ, онъ, осмотръвшись вокругъ и не видавши никого, возводить очи свои къ небу, воздъваеть преподобныя руки къ молитвѣ (1 Тим. 2.8) и низводитъ Божію помощь; этими руками, которыя воздѣвалъ онъ въ молитвѣ, касается потомъ тѣлъ разслабленныхъ, и это прикосновеніе его произвело въ нихъ скрѣпленіе и сочлененіе. И вотъ, какъ говорится у Исаіи, каждый изъ нихъ заскакалъ, какъ елень (Ис. 35.6), съ тою только разницею, что это быль не хромой и не одинь члень своего твла имълъ поврежденнымъ, но весь былъ недвижимъ и нисколько не отличался отъ земли, на которой лежалъ. И слѣпому вскорѣ возсіялъ лучъ исцѣленія, и онъ, увидѣвши свѣтъ, громогласно величалъ Господа. Однакожъ чудотвореніе это не должно было совершенно укрыться отъ взоровъ человѣческихъ; его видѣлъ одинъ изъ служителей Климентовыхъ, котораго, замѣтивши потомъ, и Святитель, когда узналь, что туть быль невидимый зритель, хотя онъ и приникъ къ кельъ, чтобы укрыться, выговаривалъ ему за дурной поступокъ и наказалъ ему съ угрозою никому не разсказывать о случившемся, доколь Климентъ не преставится изъ сего міра.

XXV. Наконецъ, согбенный старостію и изнуренный трудами, онъ думалъ отказаться отъ епископства, не потому, чтобы хотѣлъ оставить свою должность и уклониться отъ служенія, въ которомъ Духъ Святый поставилъ его пасти церковь Божію (Дъян. 20.28). но по страху святому и божественному; ибо онъ боялся, да ради немощи его не разорится дело Божіе (Рим. 14.20). И воть онъ, пришедши къ царю, говорилъ: благочестивъйшій изъ царей! доколѣ тѣло мое служило мнѣ къ подъятію трудовъ и заботъ цер. ковныхъ, которыя, по моему убъжденію, тяжеле государственныхъ, дотолѣ оставить церковь Господа Бога, которую онъ самъ вручилъ мнѣ рукою власти твоей, считалъ я дѣломъ совершенно предосудительнымъ и неприличнымъ даже наемнику, которому свойственно бъжать и оставлять овець, когда видить волка грядуща (Іоан. 10.12), а у меня какая причина покинуть стадо Божіе. когда я не вижу никакого волка? Поэтому я до самаго этого времени и не оставлялъ. Но теперь, когда ты видишь, какъ старость и множество различныхъ трудовъ совершенно лишаютъ меня всъхъ силъ, позаботься о церкви и поставь въ дому Господнемъ правителя, который бы, съ духовною силою соединяя крѣпость тѣлесную и будучи моложе меня, принялъ на себя попечение о церкви. Исполни это послъднее мое желание. Дай мнъ въ эти немногие дни побестадовать съ собою и съ Богомъ; лучшимъ для этого жилищемъ нахожу монастырь; дозволь мнѣ умереть въ немъ. Что теперь общаго между моею дряхлостію и заботами, которыя требують членовъ гораздо крѣпче монхъ? Ап. Павелъ назвалъ епископство дівлонъ, котораго поэтому долженъ быть чуждъ (Тнм. 3.1), кто становится совершенно неспособень къ дълу. Не допусти, чтобы церковь, процвѣтшая при моемъ управленіи и возвысившаяся надъ многими, при миз же опять стала увядать, но сохрани ея благольпіе, какъ я сказаль, подъ управленіемъ другихъ, меня сильнъйшихъ и способнъйшихъ. Ибо я очень боюсь, чтобы по причинъ слабости моей, пъла не пришли въ дурное состояние".---Иарь, пораженный неожиданностію слышанныхъ имъ словъ, --конечно, поразительно слышать то, чего кто не хочетъ, -- оказалъ: "что ты говоришь, отецъ? Какъ можно мнѣ перенесть, когда увижу, что на этой казедръ, при твоей жизни, будетъ возоъдать другой? Какъ можно мнв лишить дарство свое твоихъ архипастырскихъ благословений? Отречение твое отъ епископской казедры служить для меня непріятнымъ предзнаменованіемъ того, что я лишусь царскаго престола. Не осворбилъ ли я чёмъ-нибудь твое преподобіе. согръшивши по невъдънію, ---такъ какъ я дъйствительно не знаю, въ чемъ я согрѣшилъ противъ тебя, — а ты можетъ быть щадя насъ, какъ отецъ, не хочешь обнаружить моего дурного съ тобою поступка, но скрываешь истинную причину подъ видомъ своей слабости; скажи, прошу тебя, я готовъ загладить это, и какъ сынъ уврачевать болѣзнь своего отца. Если же ни въ чемъ не можешь обвинить насъ, то зачтить ты самъ хочешь опечалить тахъ. которые ничвиъ тебя не опечалили? Ни клиръ не можешь ты обвинять въ непослушании и непокорности, потому что ты самъ, родивши всвхъ посредствомъ Евангелія, избралъ себв и Богу, ни насъ упрекать въ томъ, что мы очень скоро уклоняемся отъ твонхъ заповъдей, и инчего другого не видимъ укоризненнаго относнтельно твоихъ дъйствій. Для чего же ты заставляешь дътей цакать о тожь, что ты ихъ оставляешь безъ всякой причины? Послушайся, отецъ. Если же не такъ, - то, оситлюсь сказать, чтобы ты ни говориль, я не послушаюсь, и чтобы ты ни двлаль. не склонюсь на твою просьбу. Увольнение бываеть только для лодей недостойныхъ, а ты выше всякаго достоянства".

XXVI. Преклоняется старецъ этими словами, и вичего болбе Переводъ не говоря парю объ увольнении, возвращается въ монастырь; но Цебтной туть находить Вышияго Царя споспъшествующимъ его пѣли. Ибо Тубодя.

XPECTOM DO NCT. CPEJ. BLEOB'S. B. IL

14

по возвращении своемъ онъ вскорѣ подвергается болѣзни, и предузнавши о своей смерти, даеть церквамъ болгарскимъ прощальный даръ, состоящій въ прибавленіи къ тріоди того, чего въ ней недоставало; именно все, что поется отъ недъли Новой (Ооминой) до самой Пятдесятницы, докончиль онь въ это время. Отсюда людямъ прозорливъйшимъ можно заключить, каковъ долженъ быть въ здоровомъ состояния тъла тотъ, который и въ самой болѣзни изнурялъ себя трудами. Но поистинъ внутренній человъкъ его обновлялся, елико внъшній тлълъ (2 Кор. 4,16), и онъ могъ съ апостоломъ Павломъ говорить: "егда немощствую (2 Кор. 12.10), тогда силенъ есмь". Что еще? Онъ дълаетъ завъщаніе, и это согласно съ правилами (дерковными), какъ о книгахъ имъ написанныхъ, такъ и о прочемъ имуществѣ, которое принадлежало ему, или лучше сказать Богу, въ Которому онъ все относилъ, и Которымъ, кавъ единственно добрымъ бисеромъ, подобно мудрому купцу, обогащался, не заботясь много о раковинахъ. Раздъливши все на двъ части, одну половину оставилъ епископіи, а другую обители, ясно показавши и здѣсь, и какъ пріобрѣтать должно, и что раздѣлъ его былъ по Божію мановенію. Ибо онъ допускаль и пріобрѣтеніе отъ благовърныхъ князей и дарей, которыхъ никакъ не должно охлаждать отказомъ, тъмъ болѣе, когда они еще не вышли изъ состоянія грубости. Прим'връ этому показалъ и самъ Господь, какъ Онъ жену, пришедшую къ Нему съ муромъ, не только не презрѣлъ, но и принялъ ее и далъ мъсто въ Евангеліи. Съ другой стороны и нестяжательность обнаружилъ, согласную съ Евангеліемъ и правилами церковными и безпримитрно похвальнымъ образомъ.

Кончина

ХХУП. Такъ поживши и такъ украсивши дарованную ему отъ Канмента. Бога каеедру, положивъ конецъ, сообразный съ началомъ, и совершивши кровъ вполнъ приличный основанію, переселился ко Господу. Святое твло его, равночестное съ душою, по священному обряду будучи отпѣто и почтено, хотя не по тому достоинству, котораго онъ заслуживалъ, по крайней мърв, по силамъ чтителей, положено въ этой обители во гробъ, устроенномъ собственными его руками, по правую сторону трапезы, 27-го іюля, въ дарствованіе Симеона, царя болгарскаго, въ лъто отъ сотворенія міра 6424.

> XXVIII. Но вотъ, на что я не обратилъ еще вниманія, - не малое доказательство сочувствія душь святыхь: предь кончиною Климента нѣкоторые изъ его учениковъ видѣли во снѣ Кирилла и Мееодія, которые пришли къ этому святому и предвозвъстили исходъ жизни его. И такъ онъ, казалось, отошелъ отъ насъ и покинулъ

здъшнюю жизнь, но благодать его не покинула насъ, напротивъ останки сего учителя еще и досель творять благодъянія, исцъляя всякой недугъ и всякую болтань (Мате. 9.35). Доказательствомъ сказанныю мною служить больной, имвеший изсохшія руки и ноги, который, прибывши къ храму, когда совершалось божественное священнодъйствіе, получилъ исдъленіе. Народъ не зналъ его, кто онъ и откуда. Но какъ онъ къ служенію сталъ прибавлять благодарение, изливался въ исповъдании своемъ передъ Богомъ, простиралъ исцълъвшія свои руки, и своими воплями становился уже скучнымъ для бывшихъ тогда въ храмъ, что наконецъ спрашивають его о причинѣ этого благодаренія, и онъ разсказываеть все: . что онъ самъ также изъ Ахриды, и страдалъ уже нѣсколько лъть этою болъзнію; когда безнадежность столько же одольвала его, какъ и болѣзнь, то онъ всзнамѣрился поклониться гробу святого, не пошлетъ ли ему утешения все-исцеляющий во Христѣ Климентъ; такимъ образомъ, пополяши на рукахъ и ногахъ, достигъ гроба этого Святого; тутъ пришелъ въ изступленіе и видѣлъ нѣкоего старца, который, прикоснувшись власамъ его, велить ему встать, и вмёстё съ этимъ словомъ онъ слышить въ твлѣ стукъ, какъ бы кости его, сходясь между собою, ударились одна объ другую; вѣрно въ это время члены его совокуплялись и расправлялись жилы, чтобы произвести движение; послв того, пришедши въ себя, говорить онъ: я былъ здоровъ, и руки у меня уже не сухія, ноги уже не сухія, и уже нътъ разслабленія въ тълъ, и вотъ я воздъваю руки къ тому, кто простеръ мнъ ихъ, и теперь стою на ногахъ своихъ. Такъ говоритъ имвеший недавно изсохшія руки и ноги, источая изъ глубины сердца глаголы исповѣданія; съ нимъ согласовались предстоявшіе и также славили Святого благодарственными гласами. Что миз упоминать еще о томъ или другомъ? Кто не знаетъ, сколь много бъсноватыхъ, сколь много одержимыхъ другими болѣзнями получили избавление отъ тяжкихъ страданий, или пришедши ко гробу, или призвавши только имя его съ вѣрою, которая поистинѣ бываетъ при этомъ дѣятельною помощницею? Поэтому болгары, отъ малаго до великаго, вкушая благодать, происходящую отъ сего Святого, показывають невыразимое усердіе въ его чествованіи, дълая ему каждый посильныя приношенія.

XXIX. О, божественная и священная главо, въ которой Духъ Заключение. Святый утвердилъ свое сѣданіе! о, свѣтило, господствующее не о немъ только и не ночью только, но и ночью и днемъ озаряющее

14\*

насъ твоими дарами, боремся ли мы когда съ искушеніями и какъ бы какою ночью облегаемся мракомъ искушеній, или наслаждаемся покоемъ, и проясняемся какъ бы нѣкоторымъ свѣтомъ, въ то и другое времена мы сподобляемся твоей благости! О. труба, которою вострубилъ намъ Утвшитель! О, Пастырь добрый, положившій за насъ-твоихъ овецъ, святую душу, и потомъ и многими трудами устроившій и управившій стадо Божіе, водворившій насъ на мъстъ злачномъ, на основани писаний, твоими устами изъясненныхъ; воспитавшій насъ на водѣ упокоенія, во святомъ Крещенін, и наставившій на стези правды, къ деланію добродетели! Чрезъ тебя вся болгарская страна познада Бога, ты наполниль и украсилъ церкви пѣснями и псалмопѣніями, празднества просвѣтилъ поучительными чтеніями; чрезъ тебя монашествующіе житіями Св. Отепъ руководствуются въ подвигамъ; чрезъ тебя священники научаются жить согласно съ постановленіями церковными; о, Ангель земный и человъкъ небесный! о, маслина ни мало не оскудъвающая предвозвѣщеннымъ у пророка тукомъ, и даже еще обильнѣйшихъ сыновъ плодоприносящая (Ср. Псал. 62.6. 35.9. 127.4), о, путеводитель слёпыхъ, о которомъ бы изъ двухъ слёпотствованій и путеводствъ не помышлялъ кто-нибудь! О ты, приведшій ко Господу люди избранны (Тит. 2.14), ревнители добрымъ дъломъ, которыя они въ тебѣ видѣли! Паки и паки призри на твое наслѣдіе,-поистинъ ты теперь больше имъешь силы, нежели когда былъ въ тьль, — и прогони злую ересь, которая, какъ язва, вкралась на пагубу твоего стада, въ особенности послѣ твоего успѣнія во Христь, да не разсыплеть и не погубить она овецъ пажити, тобою указанной. О, пастырь святый и добрый! Соблюди и отъ варварскихъ нашествій неприкосновенными питомцевъ твоихъ, сохраняя насъ, какъ во всякое время, такъ въ особенности теперь, когда скорбь приближается, когда нътъ помогающаго, когда Скиескій мечъ упился въ крови болгарской, когда руки безбожниковъ мертвыя тъла новыхъ чадъ твоихъ выбросили на снъденіе птицамъ небеснымъ, -- ихъ ты сокруши десною рукою Бога, Которому ты служилъ, миръ даруя людямъ своимъ, дабы мы и торжество твое могли устроить во всякой радости, чрезъ тебя прославляя Отца и Сына и Св. Духа, какъ единаго Бога, Которому подобаетъ всякая слава, честь и поклонение, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

## 4. Житіе и перенесеніе мощей св. Климента <sup>1</sup>).

## (ИТАЛЬЯНСКАЯ ЛЕГЕНДА).

I. Въ годы правленія Византіей императора Михаила былъ Конотанодинъ мужъ знатнаго происхожденія, родомъ изъ Солуня, именемъ Константинъ, котораго за чудесный умъ, съ малолѣтства въ немъ и казары. открывшийся, по справедливости прозвали философомъ. Достигши зрѣлыхъ лѣтъ, онъ привезенъ былъ родителями въ столицу. Тамъ, какъ мужъ весьма благочестивый и благоразумный, украсился священническимъ саномъ. Въ то же время къ упомянутому императору прибыли послы отъ хазаръ, прося и моля, прислать къ нимъ ученаго мужа, который бы научиль ихъ недожно касолической въръ, прибавляя между прочимъ, какимъ образомъ то іуден, то сарадины стараются обратить ихъ въ свою въру. Но мы, не зная на чью сторону лучше склониться, решились просить совета о нашей въръ и спасении у верховнъйшаго и каеолическаго императора, полагаясь на вашу върность и старинную дружбу. Тогда

1) Такъ называемая втальянская легенда Vita cum translatione S. Clementis, составленная лицомъ, принадлежащимъ рямской церкви, на сколько можно судить по ся содержанію, издагаеть намъ двятельность святого Кирида въ связи съ перенесеніемъ въ Римъ обратенныхъ имъ мощей святого мученика Климента, папы Римскаго. Оттого въ итальянской легендъ и отведено разсказу объ обрътения и перенесения мощей святого Климента такое видное мъсто, что А. В. Горскій опредълнать содержаніе легенды въ сладующихъ словахъ: "сія легенда есть, собственно, повъствованіе о перенесенія мощей евятого Климента, а не о двяніяхъ Константина". — А такъ какъ обратеніе мощей святого Климсита Кирилломъ стояло въ связи съ его поъздкой для проповъди къ хазарамъ, то, сказавъ нъсколько словъ о происхождения Кирила, легенда начинаетъ съ разсказа о прибытін въ Константинополь хазарскаго посольства и объ отътзядъ Константина въ Хазарію и затънъ, разсказавъ объ обрътенія мощей святого Климента, кратко говорить о результатахъ хазарской миссія. Далъе, такъ какъ мощи святого Климента были принесены Константиномъ изъ Моравіи, то легенда опять-таки въ самыхъ праткихъ чертахъ говоритъ о посольствъ Ростислава въ Константинополь и о прибытия въ Моравію Константина, которое повело за собой нызовъ его въ Римъ. Наконецъ, быстрая кончина Константина въ Римъ дала поводъ составителю легенды разсказать о послёднихъ дняхъ его жизни и обстоятельствахъ его погребения, твиъ болве что погребение Кирилла въ хранъ св. Климента нераздально соединяло воспоминание о св. мучениять съ памятью о томъ человъкъ, который былъ главнымъ внеовникомъ обрътенія его мощей.

THES

императоръ, посовътовавшись съ патріархомъ, призвалъ предъ себя упомянутаго философа и съ величайшею честію отправилъ его туда съ хазарскими и своими послами въ полномъ упованія на его благоразуміе и красноръчіе <sup>9</sup>).

И. Итакъ, немедленно приготовя все нужное, онъ пустился KOHOTAHвъ путь и прибыль въ Херсонесъ, весьма близкій и смежный съ THES 85 землею хазарь. Туть остановился на нъсколько времени, желая Херсонесь. обучиться языку этого народа <sup>в</sup>). Между твмъ, по внушенію Бога, который уже положиль открыть правов рнымъ своимъ столь драгоцвнное сокровище, т. е. твло св. Климента, упомянутый мужъ, какъ любознательный испытатель, началъ отъ мъстныхъ жителей прилежно навъдываться и тщательно испытывать, что до него дошло, частію чрезъ письменное преданіе, частію по слуху, о твле блаж. Климента, о храме, воздвигнутомъ ангельскими руками, и о гробъ его. Всъ объявили, что, какъ пришельцы изъ разныхъ народовъ, а не мъстные уроженцы, ничего не знають, о чемъ онъ спрашиваетъ; ибо чудо морского отлива, знаменитое въ исторія страданий упомянутаго первосвященника, давно уже прекратилось за гръхи и нерадъніе жителей, и море прежнія свои мъста покрыло волнами. Сверхъ того, и отъ многихъ набъговъ варваровъ храмъ оставленъ и разрушенъ, страна эта опуствла и сдвлалась необитаемою. Да и самый гробъ св. мученика съ тъломъ покрытъ былъ волнами \*).

Обрѣтеніе III. Такимъ отвѣтомъ весьма удивленный и крайне опечаленмощей. Ный, философъ обратился къ молитвамъ, чтобы ему открыто было свыше, ради заслугъ упомянутаго первосвященника <sup>•</sup>), чего не могъ узнать отъ людей. Онъ пригласилъ митрополита изъ самаго города, именемъ Георгія, вмѣстѣ съ причтомъ церковнымъ и народомъ, да просятъ того же отъ небесъ <sup>•</sup>). Сверхъ того, разсказывая дѣянія страстотерпца, или чудеса блаженнѣйшаго мученика, весьма многихъ воодушевилъ увѣщаніями своими приступить къ отысканію столь драгоцѣннаго и столь долго пренебрегаемаго

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разсказъ о посольстве жазарскомъ поразительно близокъ къ житно Кирилла.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Согласно съ житіемъ Кирилла.

<sup>4)</sup> Эта подробность стала извъстной составителю легенды изъ письма библіотекарн Анастасія (смотри брошюру Ягича, стр. 10).

<sup>5)</sup> Какъ въ житін Кирилла.

<sup>6)</sup> Объ этомъ составитель легенды зналъ изъ латинскаго перевода повъствованія объ обратенія мощей святого Климента, составленнаго Карилломъ.

сокровнща и съ помощію Вожією извлечь на св'вть. Въ одинъ день, 30-го<sup>7</sup>), какъ пишуть, января, при тихой погод'в вступивши на корабль<sup>6</sup>), путеводниме Христомъ, пускаются въ дорогу, т. е. упомянутый философъ съ епископомъ и честнымъ клиромъ и нівкоторыми изъ города. Итакъ, плывя моремъ, съ великою набожностію и упованіемъ, съ псалмопізніемъ и молитвами, прибыли на островъ, гд'в находится, какъ думали, тіло святого мученика. При блескъ св'ятильниковъ обходя всё м'вста того острова, начали тамъ съ большимъ усердіемъ вовсылать моленія и прилежно рыть въ одномъ курганъ, гд'в, какъ должно было догадываться, поконтся сокровнще.

IV. Долго и много рыли, надъясь на Божіе милосердіе. Наконецъ, внезапно возсіяла, подобно нъкоторой лучезарнъйшей звъздъ, одна изъ костей неоцъненнаго мученика. При этомъ зрълищъ всъ исполнились неописаннаго вооторга и уже безъ всякаго побужденія наперерывъ копали землю. Тогда показалась святая голова его. Всъ со слезами возопили въ небу, возсылая хвалы и благодаренія Богу. Такой радости, если вообразить не можемъ, то твиъ болѣе описать; ибо столько всъ восхищены были, какъ обрѣтеніемъ святыхъ мощей, такъ и благоуханіемъ, что мечтали быть въ раю. Потомъ принялись опять за работу, и, отрывая частичку за частичкой, ископали всъ. Напослѣдовъ нашелся и самый якорь, съ которымъ онъ брошенъ былъ въ море \*).

Итакъ, при всеобщей несказанной радости, вызванной столь великимъ Божінмъ благодъяніемъ, по совершеніи на томъ мъстъ таинствъ святымъ первосвященникомъ, самъ святый мужъ, возложивши на собственную главу святыя мощи <sup>10</sup>), при восклицаніяхъ всъхъ сопутствующихъ вступияъ на корабль и потомъ съ хвалебными пъснями перенесъ ихъ въ столицу Глорію <sup>11</sup>). При приближеніи къ городу, встрѣтилъ ихъ со многими другими доблестный

10) Такъ и въ словъ.

<sup>7)</sup> Согласно съ твиъ же источникомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Какъ въ житін Кирилла гл. VIII.

<sup>9)</sup> Какъ и въ словъ на перенессніе мощей, въ которомъ упомнается появленіе ребра, главы, прочихъ членовъ и, наконецъ, якоря.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Здвеь тексть легенды представляеть искаженіе, подобное которому находямь въ Legenda Aurea Іакова де Ворагине. Въ послъдней въ разеказъ объ обрътенія мощей Елимента, заямствованномъ у Льва Остійскаго изъ интрополита Георгія, явилось civitatula Georgia, такъ точно какъ здъсь: metropolis Gloria.

Никифоръ, князь того города, и, поклонившись святымъ мощамъ, съ радостію предшествоваль, поспѣшая въ городъ. Тамъ еще, при всеобщихъ восклицаніяхъ принявъ, поклонился святому и честному твлу и разсказалъ въ присутствіи всего народа таинственное его обрътеніе. Когда уже начинало смеркаться и отъ безчисленнаго множества народа идти далѣе невозможно было, то съ рачительною осторожностію положили тіло въ храмі св. Созонта, въ предмъстіи города, а наконецъ перенесли въ церковь св. Леонтія. На другой день утромъ, при стечени всего народа, взявши святыя мощи, съ великими хвалами обошли кругомъ весь городъ и, такимъ · образомъ, принесли ихъ въ соборную церковь, съ честію тамъ положили и потомъ, всв радуясь, возвратились по домамъ 12).

Проповѣдь

VI. Послѣ этого упомянутый философъ отправился въ путь въ Хазарін. и, прибывши къ тому народу, куда былъ посланъ, проповѣдывалъ Искупителя всёхъ Бога, и силою своего слова отвратилъ всёхъ твхъ отъ заблужденій, которыхъ обольстило въродомство сарадинъ или іудеевъ. Утвержденные въ касолической въръ и наученные, они съ великою радостію благодарили всемогущаго Бога и служителя Его, Константина философа. Сверхъ того, они послали къ императору письмо, благодаря, что постарался обратить ихъ къ истинной и канолической въръ, и утверждая, что они за это всегда пребудуть върнъйшими и покорными власти его. Отпуская же философа съ великою честію, принесли они ему драгодѣянѣйшіе дары, которыхъ онъ, какъ истинный философъ, не принялъ, а просилъ вмѣсто, всѣхъ даровъ, отпустить съ нимъ, сколько есть, чужеземныхъ пленниковъ. Это тотчасъ было исполнено 13).

Посольство

VII. По возвращении философа въ Константинополь, услышалъ Ростислава. князь моравский Ростиславъ о томъ, что сдълалъ философъ въ области хазаръ. Посовътовавшись съ своимъ народомъ, послалъ онъ пословъ къ упомянутому императору, донося, что народъ его отступилъ отъ идолопоклонства и желаетъ соблюдать законъ христіанскій, но не имѣетъ такого учителя, который бы наставилъ его читать и совершенно разумѣть самый законъ; и для того просить прислать такого человѣка, который бы могъ ясно показать

> 19) Тотъ же самый порядокъ обратнаго шествія, и въ словъ, гдъ упоминается о внесенін мощей въ храмъ Созонта, св. Леонтія, и, наконецъ, послъ престнаго хода кругомъ города въ соборную церковь. Вообще несь разсказъ легенды есть сокращение весьма подробнаго повёствования слова.

> 13) Разсказъ о результатахъ проповъди у хазаръ вполнъ согласенъ съ твиъ, что передается въ житін Кирилла, глава XI въ концв.

народу въру и порядокъ Закона Божія и путь истины. Императоръ, внявъ просьб'в Ростислава, призвалъ къ себ'в того же упомянутаго философа и послалъ его туда, т. е. въ страну славянъ, витств съ братомъ его Месодіемъ, надъливши ихъ щедро на путевыя издержки. Когда же съ Божіею помощью они пришли въ тѣ страны, то жители мъста того, узнавши о приходъ ихъ, очень обрадовались, ибо слышали, что они принесли съ собою мощи св. Климента 14) и Евангеліе, переведенное упомянутымъ философомъ на ихъ языкъ. Итакъ, вышедши за городъ навстръчу, приняли ихъ съ честію и великою радостію. Святые мужи ревностно приступили къ делу, ради котораго пришли, начали учить детей грамоте, устроять церковныя службы и изощрять красноречіе свое на исправление разныхъ заблуждений, которыя нашли въ народъ, и такных образомъ очищая это зараженное терніемъ поле отъ многоразличныхъ корней пороковъ, свяли свмена слова Божія. Они пробыли въ Моравіи четыре года съ половиною, научили народъ касолической въръ и оставили тамъ разныя писанія, нужныя для церковной службы 15).

VIII. Услыша все это, славнъйшій папа Николай весьма обра- Путешествіе довался и пригласиль ихъ къ себв апостольскими письмами. Восхи- въ Рямъ. щенные такимъ извъстіемъ, они благодарили Бога, что удостоились приглашенія первосвященника. Отправясь немедленно въ путь, они взяли съ собою еще нѣкоторыхъ изъ учениковъ своихъ, которыхъ считали достойными полученія епископскаго сана, и, такимъ образомъ чрезъ нъсколько дней прибыли въ Римъ.

IX. Но упомянутый папа. Никодай незадолго переселился къ Господу <sup>16</sup>). Адріанъ второй, преемникъ его на римскомъ престолѣ, услыша, что философъ несеть съ собою тело св. Климента, трудани его обрѣтенное, весьма тому обрадовался, и, вышедши на-

<sup>14)</sup> И въ этой главъ составитель легенды не опускаетъ случая воснуться главнымъ образомъ, интересующаго его предмета, упоминая о встръчъ мощей св. Клинента въ Моравія, о ченъ на слова не говорится въ простравныхъ zerieza.

<sup>15)</sup> Въ этой главъ весьма важно уноминание о переводъ Священваго Писанія, о славянскомъ богослуженін и объ обученія грамоть двтей. Интересна одна подробность объ окончанія перевода Евангелія въ Константинополь.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Авторъ италіанской легенды, близко знавшій римскія обстоятельства, передаеть ихъ точнве, чвиъ это встрвчаемъ въ паннонскихъ житіяхъ. Онъ говорить о вызова Константина папою Николаемъ и не забываетъ упомянуть о смерти этого папы, не дозволившей ему видъть святыхъ Кирилла и Меоодія (сравни VI главу житія Меоодія).

встрѣчу за городъ съ клиромъ и народомъ, принялъ ихъ съ великою честію. Между тѣмъ, въ присутствіи святыхъ мощей, силою всемогущаго Бога, начали совершаться чудесныя исцѣленія: ктобы ни былъ одержимъ какою болѣзнію, поклонившись святымъ мощамъ мученика, тотчасъ исцѣлялся. Первосвященникъ и весь народъ римскій, радуясь и ликуя, возносилъ великое благодареніе и хвалу Богу, который, спустя столь долгое время, въ дни ихъ сподобилъ ихъ принять въ свою столицу святого и апостольскаго мужа и преемника Петра, главы всѣхъ апостоловъ, и не только весь Римъ, но и всю Римскую имперію просвѣтить его знаменіями и добродѣтелью <sup>17</sup>). Итакъ, возблагодаря упомянутаго философа за оказанное благодѣяніе, рукоположили его и Мееодія въ епископы, а прочихъ учениковъ ихъ въ пресвитеры и діаконы <sup>18</sup>).

Кончина Констан-

THES.

Х. Когда же философъ, или Константинъ, почувствовалъ приближеніе своей смерти, то съ позволенія первосвященника <sup>19</sup>) далъ себѣ имя Кирилла, говоря, что имя это внушено ему было свыше, и такимъ образомъ черезъ сорокъ дней <sup>20</sup>) почилъ въ Господѣ 17 марта <sup>31</sup>). Святый отецъ папа повелѣлъ, какъ римскому, такъ и греческому духовенству, собраться на погребеніе его съ псалмами и пѣсньми, свѣчами и ладономъ, и погребсти съ такою же честію, какъ самого первосвященника.

XI. Тогда вышеупомянутый брать его Мееодій, пришедши къ первосвященнику и повергшись къ стопамъ его, сказалъ: достойнымъ и нужнымъ считаю внушить твоему святвйшеству, что при выходъ изъ дома нашего на службу, совершенную нами при помощи Божіей, мать со слезами просила, чтобы, въ случаъ смерти одного изъ насъ, тотъ, кто останется въ живыхъ, привезъ усопшаго въ свой монастырь и тамъ предалъ погребенію съ подобающей честію. Итакъ, позволь рабу твоему исполнить долгъ, чтобы не оказаться поступившимъ противно мольбамъ и заклинаніямъ ма-

<sup>17</sup>) Касаясь событій только, на сколько они относились въ перенесенію мощей Климента, авторъ обходитъ молчаніемъ все, что житіе Кирилла говоритъ о славянскихъ книгахъ, о богослуженім на славянскомъ языкъ и т. д.

<sup>18</sup>) О посвящения Киридда въ епископы умалчиваеть житіе Киридда; Анастасій, какъ видно изъ его письма, тоже не зналь объ втоить. Но орески, открытыя въ церкви св. Климента, изображаютъ Киридда, дежащимъ въ гробу въ епископскомъ обдачения.

19) Подробность лишняя противъ житія Кирилла.

<sup>9</sup>) Въ житін Кирилла-50 дней.

<sup>91</sup>) Въ житін Кирилла-14 февраля.

терн. — Папа, хотя съ трудомъ, однако согласился на его требованіе: положивши рачительно твло усопшаго въ мраморный гробъ и запечатавши собственной печатью <sup>33</sup>), чрезъ семь дней онъ отпускаетъ Меводія. Тогда римскій клиръ, по совѣщаніи съ епископами, кардиналами и вельможами города, приступилъ къ нервосвященнику и говорилъ такъ: мы считаемъ за недостойное дѣло отпустить въ другіе края, по какому бы то ни было случаю, мужа столь знаменитаго, чрезъ котораго Римъ и церковь сподобились стяжать столь драгоцённое сокровище, котораго Богъ изъ отдаленныхъ и чуждыхъ странъ по милости Своей благоволилъ къ намъ привести и отъ насъ восхитилъ въ небесное Свое царствіе. Лучше пусть будетъ погребенъ онъ здёсь съ честію, нбо весьма прилично столь знаменитому мужу быть погребену въ столь знаменитомъ градѣ. — Такой совѣтъ понравился первосвященнику: онъ велѣлъ положить его въ церкви св. Петра, т. е. въ собственной своей усыпальницѣ.

XII. Мееодій, видя нам'вреніе свое не исполнившимся, приступиль опять съ просьбою: когда неугодно было вам'ь удовлетворить моему требованію, то молю васъ, владыки, да будетъ погребенъ братъ мой въ церкви св. Климента, котораго твло трудами его обр'втено и сюда принесено.—Святвйшій отецъ внялъ этому моленію и при стеченіи клира и многочисленнъйшаго народа, съ великою радостію и благогов'вніемъ, положили Кирилла, вм'вст'в съ мраморнымъ гробомъ, куда прежде папа заключилъ его, въ приготовленномъ для того склепть по правую сторону алтаря, съ гимнами и ведіими благодареніями Богу, творящему въ томъ м'встъ чудеса, во славу и хвалу имени Своему, ради заслугъ и моленій угодниковъ Своихъ благословенному и препрославленному во въки въковъ. Аминь.



<sup>22)</sup> Подробность, лишияя противъ житія Кирилла.

Считаемъ не лишникъ прибавить указанія на труды, касающіеся вокросовъ объ алфавитахъ. Всегда будетъ имъть значеніе извъстное сочиненіе Шафарика: «О происхождение и роднить глагодитизма» (русск. переводъ). Москва, 1861. Изъ чтеній Общ. Ист. и Древн. Росс. 1860 г. Съ новыми взглядами на глаголицу можно познакомиться въ статът проф. Бълнева: «Исторія алфавита и новое мизніе о происхожденіи глаголицы». Ученыя записки казанскаго универс. по истор.-онлодог. оакультету 1885 г. Казань, 1886. Намъ остается еще заметить, что литература по кирилко-месодіевскимъ вопросамъ чрезвычайно общирна какъ у насъ, такъ и у другихъ славянъ и не перестаеть расти; нами указаны лишь немногія сочиненія, а едва ли найдется изсявдователь въ общирной области славяновъдъвія, который бы не внесъ своей лепты для посильнаго разръшенія того или другого изъ этихъ вопросовъ. Историкъ славянскихъ литературъ можетъ испытывать удовлетвореніе отмъчая такое богатство, свидътельствующее о самомъ живомъ интересъ представителей славянской науки къ памяти славянскихъ первоучителей, трудамъ которыхъ суждено было стать красугольнымъ камнемъ славянскаго просвъщенія.

×

П. Лавровъ.

Digitized by Google

## XXVI.

## Симеонъ, царь Волгарскій.

"На четвертый голъ своего правленія", разсказываеть визан- Славяне и тійскій историкъ Прокопій, "императоръ (Юстиніанъ) назначилъ Византія. Хильбуда военачальникомъ Өракіи, ввѣрилъ ему защиту Дуная и приказалъ не пропускать варваровъ чревъ эту рѣку, ибо нунны, анты и славяне, переправляясь черевъ Дунай, страшный вредъ наносили Римлянамъ".

"Въ жестокой битвъ Хильбудъ палъ, вмъстъ со многими Римлянами: съ этого времени ничто уже не препятствовало варварамъ переходить ръку, и римскіе (т. е. византійскіе) города были открыты для ихъ нападеній". "Они не давали пощады никому; лишь только врывались они въ римскую область, немедленно истребляли все, что имъ попадалось на пути, и дътей и взрослыхъ, такъ что вся Фракія и Иллирія долгое время усъяны были непогребенными трупами.."

Славяне-язычники ничуть не лучше были своихъ товарищейгунновъ: они безжалостно избивали тѣхъ изъ своихъ плѣнниковъ, кого не въ состояни были увести съ собой. "Проклятое племя славянъ" — вотъ обычное выраженіе, которое употребляютъ византійскіе писатели VI вѣка для обозначенія этого народа.

**Источники и пособія:** переписка патріарха Николая Мистика съ царенъ Симеономъ (Migne, Patrologiae cursus completus, series Graeca, т. CXI); *A. Rambaud.* L'empire grec au dixième siècle: Constantin Porphyrogénéte, Paris 1870; *М. Дриновъ.* Южные славяне и Византія въ X въкъ. М. 1871 (въ "Чтеніяхъ" Общ. Ист. и древн.); *М. Соколовъ.* Изъ древней исторіи болгаръ. Спб. 1879.

Лѣть четыреста послѣ этого быль въ Константинополѣ посломъ отъ императора Оттона I епископъ кремонский Ліутпрандъ. Приглашенный на парадный объдъ во двордъ, онъ, къ большому своему негодованию, замѣтилъ, что первое мѣсто за столомъ отвели не ему, послу западнаго императора, а какому-то варвару, съ обратой головой и въ странной одеждъ, подпоясанной вмъсто пояса мъдной пъпью. Оскорбленный епископъ немедлению всталъ изъ-за стола и удалился изъ зала. Его догналъ византійскій куропалать <sup>1</sup>) и сталь объяснять, что обижаться не на что. "Это, въдь, посоль даря болгарскаго", говорилъ куропалатъ: "онъ во всъхъ придворныхъ церемоніяхъ всегда занимаетъ первое мѣсто, выше всѣхъ другихъ пословъ: таковъ нашъ договоръ съ его государемъ, договоръ, скрѣпленный клятвою, котораго нельзя измѣнить". Византійскій придворный называль при этомъ болгарскаго государя "Василевсомъ", какъ и своего собственнаго императора: между твиъ государю Ліутпранда греки давали титулъ только короля-Рήξ. Повелитель "проклятаго племени славянъ" былъ теперь для Византіи первымъ царемъ во вселенной, послѣ наслѣдниковъ Юстиніана. Онъ являлся передъ своимъ народомъ въ пурпурѣ и коронѣ императоровъ; епископъ его столицы, Преслава, носилъ званіе патріарха. Болгарскій "Василевсъ" былъ женать на принцессѣ византійскаго царствующаго дома, и его дочери считались наиболье подходящими невѣстами для сыновей императора. Тотъ народъ, который для историковъ VI стольтія быль скопищемъ разбойниковъ, обладаль теперь блестящей для своего времени литературой; на его языкъ распространялось Священное Писаніе среди другихъ славянскихъ племенъ. Въ его землю "вся благая сходились", по выражению русскаго князя Святослава: здёсь пересѣкались торговые пути, связывавшие Византию съ съверо-восточной Европой. На Валканскомъ полуостровѣ выросла новая великая держава; незадолго до посольства Оттона I она уже спорила за первенство съ самой Восточной имперіей. Но самые младшіе изъ спутниковъ Ліутпранда, въроятно, дожили до того времени, когда отъ всего этого блеска и величія ничего не осталось: ни царя, ни его двора, ни царства, ни патріархата. Страна опять стала византійской провинціей, какой была при Юстиніань. Греческіе чиновники, --- попрежнему они называли себя "Римлянами" — собирали подати, византійское духовенство управляло церковью, византійскій стратегь съ

1) Высшая придворная должность въ Византін.

императорскими войсками отбивалъ нападенія варваровъ, "часто переходившихъ черезъ Дунай и опустошавшихъ римскія провинціи": тогда ихъ звали гуннами, теперь печенъгами и половцами, но это были народы одной семьи, одной расы и одного обычая. Только страшные славяне изъ грозныхъ враговъ имперіи превратились въ особаго рода оброчную статью, болье или менье исправно доставляя деньги въ казначейство и рекрутовъ на пополнение армии: нужны были неслыханныя вымогательства императоровъ изъ дома Ангеловъ, чтобы они снова толпами хлынули на имперію, "истребляя все, что имъ попадалось на пути".

Трудно найти лучшій примѣръ "непрочности всего земного", чъмъ судьба перваго болгарскаго царства. Но заниматься нравоучительными размышленіями — не дѣло исторіи; исторія есть наука. и, какъ наука, она занимается изученіемъ причинъ историческихъ событій и законовъ, которые управляютъ исторической жизнью народовъ. Какія были причины быстраго роста и еще болѣе быстраго упадка перваго славянскаго дарства на Балканскомъ полуостров': Отв'тивъ на этотъ вопросъ, мы отв'тимъ въ то же время и на другой, болье общій: почему вообще изъ славянскаго населенія полуострова, до самаго недавняго времени, ничего не выходило, -- несмотря на его многочисленность и несомнённыя духовныя способности? Почему славяне, за редкими исключеніями, всегда оставались данниками, сначала грековъ, потомъ турокъ? Это объясняють обыкновенно ихъ раздорами: но раздоровъ было не меньше у русскихъ славянъ, и здѣсь они также задерживали развитіе государственной жизни, - задерживали, но не могли остановить. Почему на Балканскомъ полуостровѣ случилось обратное?

Первыя крупныя поселенія славянь по ту сторону Дуная образуются въ половинѣ VI столѣтія, — если вѣрить современникамъ. Новъйшіе ученые, на основаніи различныхъ косвенныхъ указаній, олавянъ на считають ихъ гораздо старше, отодвигая первыхъ славянскихъ поселенцевъ къ Ш и даже И вѣку нашей эры. Отдѣльные случаи такого рода, конечно, могли быть, - но византійцы не обратили на нихъ вниманія, следовательно, ихъ было немного и они не были значительны. Около 550 года Прокопій отмѣчаеть, что славяне "не только грабили страну, но и зимовали въ ней безъ страха, какъ бы въ своей собственной землъ". А жившій нъсколько позже въ Константинополѣ церковный историкъ Іоаннъ изъ Эфеса записалъ у себя вотъ что: "На третій годъ по смерти императора Юстина (Второго, царствовавшаго съ 565 по 578 годъ) и по вступления

Первыя поселенія BAJKAR-CEOMP. nonyоотровѣ.

на престолъ Тиверія Поб'вдоноснаго проклятый народъ славянъ произвелъ наб'вги на всю Элладу, окрестности Солуня и всю Оракію. Они завоевали много городовъ и укр'впленныхъ м'встъ, опустошали, жгли, грабили страну и владѣли ею; они поселялись въ ней безъ страха, какъ будто она имъ принадлежала... Грабежи ихъ простирались до самой внѣшней стѣны (Константинополя); всѣ императорскія стада сдѣлались ихъ добычею. До сихъ поръ они спокойно живуть ез римскихъ провинцияхъ, безъ заботы и страха, грабя, убивая и сожигая; они сдѣлались богатыми, владѣютъ золотомъ и серебромъ, табунами коней и оружіемъ; лучше самихъ римлянъ научились они воеватъ". Описаніе осады Солуня славянами въ 597 г.,—описаніе, принадлежащее очевидцу—наглядно показываетъ, какъ "научились они воеватъ". (См. статью № 3).

Но не все такъ легко перенималось, какъ военныя малины. Государственная власть, напримъръ, растетъ медленно и постепенно, "органически", ея нельзя было занять. Въ первое время у славянъ много было племенныхъ и родовыхъ князьковъ, которые часто ссорились между собою. "Нъкоторыхъ изъ нихъ", говоритъ императоръ Маврикій (VI в.), "не безполезно прибрать къ рукамъ объщаніями или подарками, въ особенности тъхъ изъ сосъднихъ, которые поближе, а на другихъ идти войной, для того чтобы общая опасность не вызвала у нихъ единенія или монархіи". Но монархія пришла къ балканскимъ славянамъ извнъ, и Византія невольно сама облегчила это дъло, уступивъ въ 679 г. страну между Дунаемъ и горами пришлому тюркскому племени больаръ.

Bogrape.

Съ первыхъ вѣковъ по Р. Х. на Европу начинаетъ изливаться тотъ потокъ тюркскихъ народовъ, который достигъ самой большой силы и стремительности во вторую половину средневѣковья — во времена Чингисхана и Тимура. Первыми являются на сцену гунны, потомъ авары (обры), болгаре, угры, печенѣги, половцы. Съ болгарами Византія познакомилась уже въ концѣ V вѣка: въ 498 г. они подступали къ Константинополю. Но затѣмъ эта орда исчезаетъ въ массѣ аваровъ, подчинившихъ себѣ всѣ племена между Дономъ и Дунаемъ, въ томъ числѣ и нашихъ дулѣбовъ-волынянъ. Только въ царствованіе Гераклія (610—641) болгаре вернули себѣ самостоятельность: около этого времени упоминается ихъ каганъ или ханъ Кувратъ (Коуртъ славянскихъ источниковъ). Послѣ его смерти они раздѣлились на нѣсколько ордъ, какъ это легко дѣлалось у степныхъ кочевниковъ: двѣ орды остались около Дона и, вѣроятно, потомъ, подвинувшись на сѣверъ, основали знаменитое въ русской исторія царство намскихъ болгаръ. Прочія три орды пустились къ западу: одна ушла въ нынъшнюю Венгрію и смъшалась съ аварами; другая проникла еще далъе, въ Италію, и утвердилась въ Равенской области; третья орда, подъ предводительствомъ Аспаруха (или, по славянскимъ памятникамъ, Испериха), перешла Диъпръ и Диъстръ и, вскоръ затъмъ, перекочевала на южный берегъ Дуная, въ нынъшнюю Добруджу, по своему географическому характеру составляющую продолженіе черноморскихъ степей.

Въ своемъ бытв болгаре мало чвиъ отличались отъ другихъ народовъ того же племени: они кочевали съ мъста на мъсто, жили скотоводствомъ и грабежомъ. Подобно гуннамъ, венграмъ и татарамъ, они были ловкіе натвздники и превосходные стрълки. Они принесли съ собою на Дунай азіатскую одежду и обычаи: ходили въ чалмахъ, вли на полу, носели конскій хвость (турецкій "бунчукъ") вивсто знамени, для присяги ставили передъ собой саблю. Какъ и большая часть степныхъ кочевниковъ, которые проводять все почти время подъ открытымъ небомъ, болгаре поклонялись небеснымъ светиламъ, солнцу, месяцу и звездамъ. Впрочемъ, ни ихъ быть, ни религія ихъ не оказали большого вліянія на туземное население занятой ими страны: орда Испериха была для этого слишкомъ малочисления. Этнографическое значение тюркскаго племени для Болгарін не больше того, какое им'яли для древней Руси пришлые варяги: какъ и Русь, мы имѣемъ полное право считать Болгарію Х в'вка чисто славянской страной. Но въ политическомъ отношении болгарское завоевание было для балканскихъ славянъ чрезвычайно важно: вся жизнь новыхъ пришельцевь проходила въ войнъ, въ набъгахъ на окрестные народы; это неизбъжно вело къ развитію военной інсциплины и сильной, монархической власти, какъ это мы и видимъ у встахъ тюркомонгольскихъ племенъ, отъ гунновъ Аттилы до османовъ Магомета II. Борьба съ сильной, централизованной Византіей всегда еще болье способотвовала развитію такой власти: съ османами XIV-XV вв. повторилось то же, что пережили болгаре въ VII-IX в. Дисциплина въ болгарской ордъ была такъ строга, что всякій взрослый мужчина, осм'ялившійся покннуть страну безъ разр'вшенія хана, считался дезертиромъ и подлежаль смертной казни. Если же ему удавалось бъжать, казнили стражу. Смертью наказывали даже того, у кого оружие во время войны находили въ неисправности. Славяне, покоренные вновь пришедшимъ племенемъ, были подчинены этимъ порядкамъ. Восемь славянскихъ племенъ, жившихъ до техъ поръ отдельной жизнью,

жрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

Выть болгарь.

15

слились въ одно цълое, были даже перетасованы, передвинуты съ мъста на мъсто, ради большаго удобства при оборонъ страны; десятки тысячъ славянскихъ семействъ была переведены съ южной стороны Дуная на съверную, съ тою же цълью.

Оттого съ появленіемъ болгаръ за Дунаемъ рѣзко измѣняется отношеніе балканскихъ славянъ къ Византіи. Прежде они имѣли только отрицательное значеніе, — значеніе нарушителей порядка въ имперіи; подъ властью тюркскихъ хановъ они становятся важной политической силой, къ помощи которой прибъгаютъ сами императоры. Юстиніанъ II, царствовавшій съ 685 г., былъ свергнуть съ престола константинопольскимъ населеніемъ; онъ бѣжалъ сначала въ Херсонесъ, но такъ какъ и здъсь настроеніе народа было ненадежно, то изгнанный императоръ долженъ былъ искать гостепріимства у хана Тервела, преемника Испериха. Болгарскій ханъ не только приняль Юстиніана съ почетомъ, но, собравъ всѣ свои войска, помогъ ему овладъть Константинополемъ и вернуть себъ престоль. За это Тервель получиль титуль кесаря, т. е. помощника императора; ему было дано право носить императорскую одежду и сидъть рядомъ съ императоромъ; византійскіе придворные преклонялись передъ нимъ, какъ передъ собственнымъ государемъ. Но и помимо всего этого, ханъ, видимо, произвелъ очень сильное впечатленіе на грековъ, и у нихъ впослёдствіи ходили баснословные разсказы о его страшномъ богатствѣ и необыкновенной щедрости. Тервелъ, будто бы, клалъ на землю свой щитъ, выпуклостью внизъ, на щить клаль плеть, съ которою вздиль верхомь, и потомъ засыпаль щить и плеть золотомъ, такъ что ихъ не было видно: воткнувъ въ землю копье, накладывалъ съ объихъ сторонъ доверху шелковыя ткани; раздаваль своимь воинамь деньги цвлыми ящиками, правою рукою загребая золото, лёвою серебро. Послё смерти Тервела власть хана, видимо, пришла въ упадокъ; династін быстро смѣняютъ одна другую и не находятъ уже безусловнаго повиновенія, какъ прежде: въ правленіе нѣкоего Телеца болѣе 200.000 славянъ выселились изъ Болгаріи въ Малую Азію, и ханъ не имълъ силы ихъ удержать. Весьма возможно, что именно въ это время развились тв аристократическія учрежденія, которыя мы находимъ въ позднъйшей Болгаріи: сословіе болярь (βοιλιάδες греческихъ писателей), изъ которыхъ шесть главныхъ, "великихъ боляръ", со-· ставляли верховный совѣть при государѣ. Боляре занимали самостоятельное положение въ государствѣ: византийское правительство отличало ихъ отъ остального населенія, и византійскій логоветь,

спросивъ, по обычаю о здоровьѣ болгарскаго царя, долженъ былъ, всятьть затемъ, спросить о здоровьть "боляръ", — сначала шести "великихъ", затъмъ всъхъ прочихъ. Всъ эти подробности болгарскаго государственнаго устройства мы узнаемъ отъ писателя Х вѣка, императора Константина Багрянороднаго; но происхожденіе ихъ относится, конечно, къ болѣе раннему времени, потому что, уже начиная съ IX столетія, власть болгарскаго государя все болье и болье усиливается. Это было следствиемъ, съ одной стороны, измѣнившагося международнаго положенія ихъ государства, съ другой-принятія ими христіанства.

На положени Болгарии сильно отразились тв міровыя событія. Война оъ которыя происходили далеко къ западу отъ нея, --- въ нынъшней Франціи и Италіи. Возникновеніе имперіи Карла Великаго им'єло ближайшимъ результатомъ разгромъ варварскихъ народовъ, безпокоившихъ границы этой имперіи. При этомъ разрушено было и громадное царство Аваровъ, занимавшее тогда (конецъ VIII стольтія) какъ разъ мъсто нынъшней Австріи; западной его частью завладѣли франки, остальныя области подѣлили между собою восточные сосъди, причемъ больше всего пришлось на долю болгаръ. Ханъ ихъ, Крумъ, получилъ, благодаря этому, въ свое распоряженіе такія силы, какими никогда не располагали его предшественники; врагъ у него теперь былъ только одинъ-Византія: авары уже не грозили ему съ тыла, какъ прежде. Крумъ началъ съ того, что напалъ на тъ укръпленные города по линіи Балканъ, гдъ еще держались греческія войска, и овладѣлъ Срѣдцомъ (теп. Софія). Это повело къ войнъ съ императоромъ Никифоромъ; съ объихъ сторонъ были пущены въ ходъ всѣ силы, и одолѣли болгаре. Съ самаго начала обнаружилось, что обычныхъ средствъ имперіи не хватить для борьбы съ Крумомъ: пришлось прибѣгнуть къ чрезвычайнымъ налогамъ и завербовать, въ придачу къ регулярнымъ войскамъ, толпы бѣдняковъ, вооруженныхъ одними палками и пращами; это увеличило число солдать, но за то понизило качество арміи.

Походъ начался, впрочемъ, счастливо для Никифора: онъ овладълъ "ауломъ" хана, — "такъ называютъ болгаре жилище своего государя", говорить греческій літописець; "ауль" находился близь нынъшней Шумлы. "Крумъ сталъ просить мира, — очевидно, чтобы выиграть время; когда Никифоръ прервалъ переговоры, то нашелъ себя запертымъ деревянными завалами; Крумъ загородилъ, какъ ствнами, ущелья и спереди и позади его. Никифора поразило точно

Никифорожъ.

громомъ; обходя мъстность и ища выхода, онъ говорилъ: "птицами развѣ мы отсюда вылетимъ". Два дня прошли спокойно; въ ночь на субботу 25 іюля (811 г.), услышали шумъ оружія и движеніе войска; все ждало съ трепетомъ; на зарѣ болигре, соединившись съ аварами, ударили на греческій станъ и всівхъ избили, самого императора Никифора, его сановниковъ, патриціевъ, стратеговъ, областныхъ начальниковъ и безчисленное множество воиновъ: "погибъ въ тотъ день цвётъ христіанъ, пропали императорскія украшенія и все оружіе. Не дай Богь христіанамъ видъть когда нибудь подобный день! Отрубленную голову Никифора, воткнутую на копье, долго показывалъ Крумъ приходившимъ къ нему отъ разныхъ народовъ посътителямъ, потомъ выложилъ черепъ серебромъ и сдълалъ чашу, изъ которой пили на торжественныхъ пирахъ славянские вожди". Въ этомъ разсказъ любопытно, между прочимъ, что для греческаго писателя "болгаре" и "славяне" были уже однимъ народомъ, между тёмъ, какъ авары, - тё же тюрки, только другой вѣтви,--у него уже строго отличаются отъ "болгаръ". Отсюда видно, какъ сильно ославянились къ IX въку потомки Испериха и его товарищей. Самымъ важнымъ событіемъ въ исторіи этого смѣшенія двухъ народностей было принятіе христіанства болгарскимъ государемъ, въ половинъ того же IX стольтія.

Население римскихъ провинций къ югу отъ Дуная, до начала

Романское

- BRISHIG.

и греческое славянскихъ вторженій, испов'ядывало, конечно, христіанскую в'тру: язычество при Юстиніанъ было уже ръдкимъ исключеніемъ. Славяне жестоко опустошили страну, но далеко не истребили всего населенія. Мало того: поселившись на Балканскомъ полуостровѣ, они многое заимствовали у туземнаго населенія, -- конкретныя, наглядныя доказательства этого дають языки сербскій и особенно болгарскій. Въ VI въкъ населеніе придунайскихъ провинцій имперіи говорило романскимъ, т. е. испорченнымъ латинскимъ языкомъ; въ болгарскомъ мы встрвчаемъ значительное количество латинскихъ словь: клисура-лат. clausura, егрека (хлёвь, овчарня) оть лат. grex (стадо), бакълъ (сосудъ) лат. poculum, турло (стадо, толпа)--лат. turma, вирне (зеленъеть) лат. viret и т. д. Нъкоторыя изъ этихъ словъ, вошедшія въ славянскій переводъ св. Писанія, усвоены встани славянскими языками: илсарь, царь отъ лат. саезаг, оцьто-лат. acetum (горькое питье), рака-лат. arca, олтарь-лат. altare. Вліяніе не могло ограничиться однимъ языкомъ: сохранились извѣстія, что пришельцы, не смотря на враждебныя отношенія къ имперіи, вногла

этановились христіанами. Въ житів св. Димитрія Солунскаго разсказывается, что многіе варвары крестились подъ вліяніемъ тіхъ христіанъ, которыхъ они уводили съ собой въ плѣнъ. Позже, когда въ самой имперіи получилъ преобладаніе греческій языкъ, романское вліяніе должно было смітниться греческими: перейдя Дунай, болгаре нашли къ стверу отъ Балканъ греческое духовенство, подчиненное константинопольскому патріарху.

Насколько многочисленна была паства этого духовенства, ска- Проповедь зать, конечно, трудно; одно не подлежить сомнѣнію, что болгаре очень рано могли познакомиться съ христіанскимъ вѣроученіемъ, и, вакъ совершенно справедливо выразился одинъ русскій изслёдователь, "трудно подыскать причину не того, почему болгаре приняли христіанство, а того, --- какъ это они такъ долго оставались язычниками". Причину эту, кажется, следуеть видеть въ той железной дисциплине. которой они были обязаны своими военными успѣхами: безъ разрѣшенія хана никто не смѣлъ креститься, а ханы не расположены были къ христіанству, потому что враждовали постоянно съ Византіей. Сохранились любопытныя преданія, показывающія, какъ истинное ученіе медленно, но неуклонно завладъвало самымъ семействомъ болгарскаго государя. Вотъ что разсказываетъ болгарскій епископъ Өсофилакть, -- писатель очень поздній, XI въка, но пользовавшійся древними мъстными записями. "Когда Крумъ покорилъ многіе города Римлянъ и взялъ знаменитый Адріанополь, то жителей его онъ переселилъ въ тѣ города, которыми завладѣлъ раньше. Въ числѣ этихъ переселенцевъ былъ одинъ мужъ, по имени Кинамъ, по внъшности блестящій и изящный, а по душевнымъ качествамъ превосходившій всёхъ своихъ товарищей. При раздёлё плённыхъ онъ достался Омвритагу, сыну Крума. Онъ былъ любимъ своимъ господиномъ и всеми прочими, такъ какъ безспорно превосходилъ всёхъ; только одно въ немъ опечаливало ихъ: онъ отличался отъ нихъ религіею. Поэтому варваръ употреблялъ всѣ старанія, чтобы отлучить его отъ Христа. На первый разъ онъ испыталъ его въру следующимъ образомъ: совершивши одно блестящее жертвоприношеніе и приготовивши при этомъ роскошный об'єдъ, онъ приказываеть благородному Кинаму садиться вмъсть и объдать съ прочими начальниками. Но тотъ, помня, что нътъ у Христа ничего общаго съ Веліаромъ, и что върующимъ во Христа невозможно пить чащу Господню и чашу бъсовскую, отвергъ предложение объдать съ ними". Варваръ настаивалъ на своемъ. Кинамъ, вмъсто повиновенія, сталь доказывать пустоту язычества и пропов'єдовать о Христв.

хрнотіан-OTBA.

Омвритать не вынесь этого и приказаль запереть слугу Христова въ тюрьму, въ которой онъ и оставался до смерти Омвритага. Умирая, онъ оставилъ трехъ сыновей. Старшему изъ нихъ было имя Энравота, второму Звиничесъ, а третьему Маломіръ; посл'ъднему досталась и власть отца. Энравота, по провидению Божію, вспомниль о христіанинь Кинамь: онь послаль кь брату Маломіру и просилъ его отыскать Кинама и прислать къ нему. Маломіръ не оставиль безь вниманія просьбы брата и сталь отыскивать этого человъка; онъ нашелъ его въ тюрьмъ, голоднаго, грязнаго, поблъднъвшаго, ослабшаго, такъ сказать, призракъ прежняго Кинама и, оправивши, насколько можно было, послалъ къ брату Энравотъ". Тотъ не могъ даже сразу и узнать своего стараго знакомаго: такъ измѣнился Кинамъ отъ своего долговременнаго заключенія. На вопросъ пораженнаго Энравоты, ---изъ за чего онъ терпълъ все это, Кинамъ отвъчаль, что пострадать за вћру Христову-высшее благо для христіанина. "Энравота, принявъ къ сердцу слова мудръйшаго Кинама, какъ пищу, воспламенился стремленіемъ къ въръ Христовой. Онъ любилъ этого человъка и постоянно въ разговорахъ разспрашивалъ его о христіанствѣ". Послѣдствіемъ этихъ разговоровъ было то, что Энравота крестился и сталъ ревностнымъ христіаниномъ. Когда узналъ объ этомъ брать его Маломіръ, онъ "призвалъ Энравоту къ себѣ и принялъ его не какъ брата, но какъ отступника переданной отцами въры", и потребовалъ отреченія. Энравота отвітиль, что онъ отвергаеть язычество со всімь его служеніемъ, но чтить Христа, какъ истиннаго Бога, и оказызываеть ему должное поклонение. За это онъ былъ казненъ и передъ смертью, будто бы, предсказалъ скорое обращение всей Болгаріи въ христіанство. Это и случилось, въ самомъ дълъ, очень скоро, -- при его племянникъ Борисъ, -- по словамъ архіепископа Өеофилакта, съ дътства уже расположенномъ къ христіанству; существуеть другое преданіе, очень извѣстное, - что сестра Бориса, захваченная при одномъ набъгъ византійскими войсками, была воспитана въ Константинополѣ въ христіанской вѣрѣ, и, вернувшись на родину послѣ размѣна плѣнныхъ, склонила брата принять крещение. Какъ бы то ни было, очевидно, что среди ближайшаго потомства обращение Бориса въ христіанство не считали чемъ-то внезапнымъ и знали, что оно было издавна подготовлено успѣхами христіанской пропов'єди въ царской семь.

Крещеніе Непосредственнымъ поводомъ крещенія, по словамъ византійкн. Вориса. скихъ лѣтописцевъ, были: голодъ и нападеніе непріятелей на Бол-

гарію. Пораженный этими б'вдствіями, и не находя утішенія въ языческой религи. Борисъ сталь искать его въ христіанствь. О голодъ около 863 г. говорять въ одинъ голосъ и западныя лътописи; эта бѣда, повидимому, была повсемъстная. Что же касается стесненнаго положенія Болгаріи, вынудившаго Бориса искать помощи у Византін, то это достаточно опровергается условіями договора, который имперія заключила съ Борисомъ тотчасъ послѣ врещенія: по этому договору не Болгарія, а Византія сдълала уступки. Значительная полоса земли, составляетая прежде собственность имперіи, перешла въ Борису. Но ошибаясь относительно подробностей событія, византійскіе писатели совершенно върно передають смысль его: это, въ самомъ дълъ, была самая крупная победа, одержанная греками надъ ихъ страшнымъ соседомъ. Константинопольский патріархъ Николай, въ письмѣ къ преемнику Бориса, такими словами характеризуеть обращение Болгаръ въ христіанство: "Было нѣкогда время, когда Римляне и Болгаре ссорились между собою, поднимали другъ на друга оружіе, --и языческое нечестіе, въ которомъ вы пребывали, раздъляло насъ, какъ непроходимая ствна. Но когда Богъ, возлюбивъ міръ, просвѣтилъ васъ свътомъ своего познанія, прекратилась вражда, остановиинсь военныя дъйствія, любовь заступила место раздоровъ, мы стали союзниками и друзьями". На сорокъ слишкомъ лѣтъ свверная граница имперіи была обезпечена отъ нападеній, - если не считать случайнаго столкновенія около 890 г., въ которомъ, въ тому же, кругомъ было виновато византійское правительство. Но этого мало: въ течение тъхъ же сорока лътъ совершилось мирное завоеваніе Болгаріи греческой культурой, въ лицъ болгарскаго государя, ставшаго полу-грекомъ ( Ημίαργος). Что этотъ государь пойдеть гораздо дальше, чёмъ могли желать его учителя, — въ томъ виноваты уже не греки, а законы исторіи, въ силу которыхъ всякое начало, разъ проникшее въ жизнь, стреинтся развиваться до крайнихъ возможныхъ предъловъ.

Нѣть надобности говорить о благотворныхъ нравственныхъ послѣдствіяхъ крещенія для болгарскаго народа. Но на первыхъ порахъ оно и политически было очень выгодно: во-первыхъ, самый этотъ народъ сталъ дѣйствительно существовать только съ тѣхъ поръ, какъ двѣ его части, тюркская и славянская, окончательно слились на почвѣ общей религіи и общей культуры. Съ другой стороы, военно-деспотическая власть хана стала постепенно смѣнятъся болѣе возвышенной, болѣе яравственной формой

власти христіанскаго царя; прежніе болгарскіе государи были заняты, больше всего, поддержаніемъ дисциплины, теперь они начинають заботиться о просвъщении и нравственномъ воспитании своего народа. Общество стало връпче, власть стала сильнъе и, въ то же время, чище; оборотная сторона дала себя почувствовать только гораздо позже: но уже въ самую первую минуту высшіе классы болгарскаго общества и самъ дарь Борисъ стали смутно догадываться, что имъ предстоить зависимость не отъ одной православной восточной церкви, но и отъ восточной имперіи. Тотчасъ по принятіи Борисомъ христіанства, бояре устраиваютъ заговоръ противъ царя; византійцы объясняють этоть заговорь языческимь фанатизмомъ, но такъ какъ никакихъ другихъ признаковъ фанатизма мы не находимъ, то правдоподобнѣе видѣть здѣсь чисто политическую реакцію противъ византійства, а не противъ христіанства, — что подтверждають и поздявйшія боярскія возстанія, уже несомитьно политическія (Х въка). Съ другой стороны, самъ Борисъ завязываетъ переговоры съ Римомъ, старается освободить болгарскую церковь изъ-подъ власти константинопольскаго патріарха; но Константинополь былъ ближе и перевъсъ остался за нимъ. Молодость Здъсь воспитывался и наслъдникъ Бориса-Симеонъ. Онъ получилъ вполнъ греческое образованіе: изучалъ "риторику Демосеена и силлогизмы Аристотеля", какъ выражается одинъ современникъ. О широтъ и разнообразіи его умственныхъ интересовъ свилетельствують те литературныя работы, которыя были исполнены, впослъдствіи, по его порученію, а отчасти и имъ самимъ (см. статью "Болгарская письменность"): здъсь есть и богословіе, и пропов'єди, и космографія, и исторія. По словамъ хорошо его знавшаго патріарха Николая, онъ вполнѣ усвоилъ себѣ нравственные идеалы своей новой религи: "ненавидѣлъ зло больше, нежели кто-либо изъ людей, почиталъ справедливость, а къ неправеднымъ дъламъ чувствовалъ отвращеніе; не былъ рабомъ удовольствій, а въ пищѣ быль не меньше воздерженъ, чѣмъ отшельники, которые живутъ въ горахъ; вина совствиъ не пилъ: однамъ сло. вомъ, отъ монаховъ, покинувшихъ міръ, отличался только тёмъ, что управлялъ данною ему отъ Бога страною". Но, къ несчастію для грековъ, онъ увлекался не только нравственно-религіозными, но и политическими ихъ идеалами. Греки не признавали на землв иной верховной власти, кромъ власти ихъ императора; всъ остальные государи были только "правители" (δηγες), "начальники"

(асхоттес), властвующіе, покуда императоръ имъ это позволяеть,

OEMCOHS.

но только въ силу этого позволенія: за вѣрную службу они награждались римскими, императорскими чинами, -- патриція или консула; за то въ случав невърности ихъ можно было и наказать--здъсь не было нарушенія права. Только одинъ императоръ выше всякаго права: его судить только Богь, который поставиль его свониъ наиъстникомъ на землъ. Но эта, такъ страшно высоко стоящая надъ людьми власть, была въ то же время доступна каждому православному христіанину: закона престолонаслѣдія не было, престолъ, въ сущности, былъ избирательный; если иногда на немъ сивнялось несколько поколений одной семьи, то это была не более, какъ счастливая случайность. Съ другой стороны, Византія, съ своей крайней этнографической пестротой, не обращала, и не могла обращать вниманія на происхожденіе: напія была безразлична для имперіи; единственной духовной связью, соединявшей ся подданныхъ, была религія. Отъ кандидата на престолъ требовалось тольно православіе: почти всѣ племена, подвластныя Византіи, могли указать въ числё императоровъ своихъ представителей, въ томъ числѣ, можеть быть, и славяне, – если не въ лицѣ Юстиніана, по всей въроятности, оракійца, то въ лицъ Василія Македонянина, старшаго современника Симеона (Василій умерь въ 886 г.). Живя въ Константинополѣ, будущій болгарскій государь могъ каждый день видъть передъ собою воплощение этой теоріи: императора, передъ которымъ падали ницъ высшія лица въ государствѣ; его блестящій дворъ съ торжественнымъ церемоніаломъ; всю ту стройную административную машину, которою онъ руководилъ, по которой мальйшее распоряжение, сделанное въ Константинополь, съ точностью выполнялось въ Диррахіумъ или Тарсъ; наконецъ, его огромное войско, еще въ XIII въкъ производившее, по внъшности, сильное впечатлъніе на иностранцевъ, не видавшихъ его въ дъль. И все это не было недоступно для Симеона: не только болгарский принцъ, простой соллатъ, при удачъ, могъ разсчитывать на императорский тронъ: редкий выдающийся человекъ въ Византии не имелъ на этотъ счетъ предсказаній отъ астрологовъ и прорицательницъ. Какъ было не родиться у этого "полу-грека" мысли-стать современень Василевсомь римлянь (Василейс то Роцайоч)?

Визшнія обстоятельства роковымъ образомъ толкали его къ Война съ той же цьли: сама Византія поставила его въ такое положеніе, Львомъ VI гдъ оставалось только выбирать между подчиненіемъ имперіи, или господствомъ надъ нею, --- средины не было. Ко времени восшествія на престолъ Симеона, около 890 г., невыгоды отъ сближенія съ

H MAALSpann.

Digitized by Google

Византіей для Болгаріи, успѣли уже достаточно опредѣлиться. По старымъ договорамъ болгарскіе купцы имѣли право торговать въ Константинополь: чтобы создать монополію (исключительное право, торговли) для грековъ, болгаръ заставили перебраться въ Өессалонику и тамъ еще стали притеснять разными несправедливыми поборами. Въроятно, въ Константинополъ черезчуръ понадъялись на свое вліяніе при болгарскомъ дворѣ, но напрасно: Симеонъ, правившій тогда вмѣстѣ съ братомъ Владиміромъ, вступился за своихъ подданныхъ и нанесъ сильное поражение грекамъ. Тогда царствовалъ императоръ Левъ VI, человѣкъ очень ученый, за что его и прозвали "философомъ", но не отличавшійся искренностью, блестящій представитель дипломатическаго искусства Восточной имперіи, того искусства, которое сдълало слово "византійскій" синонимомъ хитрости и коварства. Онъ не задумался поднять противъ своихъ новыхъ "братьевъ во Христъ" дикую языческую орду мадьяръ<sup>1</sup>), кочевавшихъ тогда между Днъпромъ и Днъстромъ. Нужно припомнить, что тогдашняя Болгарія не совпадала съ теперешней: къ царству наслъдниковъ Крума, послъ паденія аваровъ, принадлежали земли на съверномъ берегу Дуная, нынъшняя Румынія и отчасти Венгрія. Ихъ то и стали опустошать мадьяры, и Симеону не удалось ихъ вытёснить отсюда окончательно, хотя онъ и разбилъ ихъ при помощи другой такой же орды-печеньговъ. Мадьярамъ удалось даже, на византійскихъ судахъ, перебраться на южный берегъ Дуная, гдъ они ограбили и сожгли столицу болгарскаго государя-Преславъ. Не скоро оправилась Болгарія отъ этого погрома, которымъ она была обязана византійской политикѣ; если у Симеона раньше было какое-нибудь уважение въ его учителямъвизантійцамъ, то оно должно было исчезнуть послѣ этого коварнаго удара изъ-за угла; и когда, впоследствии, греческий патріархъ пробоваль обращаться къ царю съ нравоученіями, -- онъ всегда встрвчалъ въ отвѣтъ горькую иронію. "Ты не добьешься своей цѣлиовладъть императорскимъ престоломъ", писалъ ему патріархъ Николай, "безъ страшнаго кровопролитія".--"Значить, съ помощью кровопролитій этого можно достигнуть", отвѣтилъ Симеонъ, намекая на то, что сами греки не стесняются въ средствахъ. "Ты требуешь невозможнаго", писалъ другой разъ патріархъ. — "Я въдь не требую, чтобы ты воскресилъ убитыхъ болгаръ", возражалъ царь, имъя въ виду, конечно, тъхъ, кто погибъ по милости византійцевъ.

1) Угровъ нашей дътописи.

Гораздо важные всего было то, что теперь Болгарія была поставлена между двухъ огней, какъ во времена аваровъ; недавній союзникъ, печенъги, былъ мало надеженъ: при всякой войнъ съ Византіей можно было ожидать нападенія съ тыла. Чтобы обезпечить безопасность своего царства, Симеонъ долженъ былъ избавиться отъ одного, либо отъ другого изъ двухъ своихъ враговъ; Византія въ это время казалась нанболье слабымъ нэъ нихъ, н болгарскій царь рѣшилъ начать съ нея.

На императорскомъ престоль, посль смерти Льва (912 г.), остался восьмильтній ребеновъ, -- Константинъ VII Багрянородный, будущій знаменитый писатель; его именемъ управляль дядя, Алек- Конотантисандръ, человѣкъ совершенно неспособный. Вдобавокъ, покойный комъ VII. ниператоръ оставилъ сыну чрезвычайно тяжелое наслъдство. Какъ извъстно, православная церковь запрещаеть четвертый брать. Левь VI, у котораго слово р'вако сходилось съ д'вломъ, сначала подтвердилъ это церковное правило строгимъ указомъ; а потомъ самъ женился въ четвертый разъ. Тогдашній патріархъ, уже знакомый намъ Николай, возсталъ противъ такого беззаконія, былъ за это лишенъ казедры и замъненъ Евенміемъ, умъвшимъ угодить императору. Но лучшіе люди византійскаго общества были на сторонъ сверженнаго. патріарха. Константинъ VII имълъ несчастіе родиться именно отъ этого, запрещеннаго церковью, брака, и въ глазахъ многихъ былъ царевичемъ не совстамъ законнымъ. По этому поводу и при дворъ, и въ народъ были большія несогласія, какъ нельзя болье благопріятныя для замысловъ Симеона. Предлогъ для войны не трудно было найти: регенть Александръ, всегда нетрезвый, грубо обошелся на аудіенція съ болгарскими послами; въ отв'ять на это Болгарія начала военныя действія. Повидимому, имперія совсемъ не была готова къ войнъ: Симеонъ почти безъ сопротивленія подошелъ къ самой столнцв. Во второй разъ со временъ Крума константинопольское население увидъло у ствиъ города болгарскія полчища; но тогда единственной целью ихъ былъ грабежъ, теперь намъренія ихъ вождя были гораздо серьезите. Симеонъ не скрываль, что онъ пришелъ за императорской короной; но, очевидно, раздоры между сторонниками и противниками Константина VII казались изъ Болгаріи значительнье, чыль были на самонъ дыль. Ворота города не отворились передъ Симеономъ, а взять его силой онъ не могъ. "Увидавъ крѣпость стѣнъ, множество воиновъ, каменометныхъ и стрѣлометныхъ орудій, которыми могли защищаться осажденные, онъ отказался отъ своей надежды и просилъ мира";

Первая BOTHA OS

такъ говорять византійскіе льтописцы. Эта хвастливая фраза означаетъ, что царь завязалъ переговоры, съ цълью, конечно, выиграть время, потому что на слъдующій годъ нападенія болгаръ возобновились, причемъ они взяли Адріанополь. Насколько мало Симеонъ былъ похожъ на просителя, видно изъ того, что онъ требовалъ отъ пришедшихъ къ нему византійскихъ пословъ "преклоненія" (проскитонся), какое обыкновенно совершалось передъ императоромъ. Перемиріе, наконецъ, было заключено; мать императора, Зоя, управлявшая теперь государствомъ послѣ смерти Александра, обязалась заплатить значительную сумму деногъ и за то получила обратно Адріанополь. Но, конечно, не это заставило Симеона отказаться отъ его плана: главнымъ условіемъ мира былъ бракъ императора съ дочерью болгарскаго царя; Симеонъ, повидимому, разсчитывалъ занять положение "отца императора" (василеоπάτως) - титулъ предусмотрѣнный византійской iepapxieй, --и управлять имперіей до совершеннольтія своего зятя. А совершеннольтие Константина VII, -по характеру кабинетнаго ученаго, а вовсе не государя, - наступило, какъ показали послъдствія, очень не скоро, много лѣтъ послѣ смерти Симеона. Неизвѣстно, былъ ли заключенъ формальный договоръ на этотъ счетъ, или же двло ограничилось словесными объщаніями. Какъ бы то ни было, греки и не думали его исполнять; имъ только нужна была отсрочка, нужна для того, чтобы приготовиться къ новой войнъ, которая должна была навсегда покончить съ Болгаріей.

Опыть убѣдилъ мхъ, что нельзя давать Симеону начинать войну; легкая болгарская конница могла опустошить страну раньше, чѣмъ могъ выступить въ походъ хотя одинъ византійскій легіонъ. Нужно было напасть на врага врасплохъ и, по возможности, въ его собственной земль. Два года кипьла неустанная работа въ арсеналахъ, на верфяхъ-и въ дипломатической канцеляріи императорскаго правительства; къ 917 г. все было готово. Наняты были на византійскую службу печеньги, которыхъ императорскій флотъ долженъ былъ перевезти черезъ Дунай: вторично готовилось нападеніе изъ-за угла, съ такимъ успѣхомъ испытанное нѣсколькими годами раньше, при помощи Мадьяръ. Въ то же время заключено было перемиріе съ главнымъ врагомъ на востокъ, съ арабами, что дало возможность переправить въ Европу отборныя, закаленныя малоазійскія войска. Планъ кампаніи былъ задуманъ мастерски: сухопутная армія должна была двинуться къ съверу берегомъ Чернаго моря, въ то время, какъ флотъ высаживалъ печенъговъ

около устьевъ Дуная. При удачъ, византійскія войска могли въ нъсколько переходовъ достигнуть самаго сердца Болгарін, Пръслава, при неудачь, они отступали прямо на Константинополь и закрывали столицу. Неизвъстно, какъ вышелъ бы Симеонъ изъ этого положенія, — вдвое болье труднаго, чыть во время первой войны, когда онъ имълъ дъло съ Византіей и Мадьярами поочередно, а не сразу. Но ему помогли византійскіе генералы. Начальникъ флота, адмираль (брооууса́оюс) Романь Лакапинь, происхожденіемь изъ бъднаго армянскаго семейства, всъмъ обязанный своимъ личнымъ заслугамъ и милости Льва VI, — былъ нелюбимъ среди византійской знати, для которой онъ былъ чужимъ, былъ выскочкой. Какъ нарочно, посланный за печенъгами "патрицій" Богасъ былъ его личнымъ врагомъ, ---и они поминутно ссорились; печенъги, видя такія отношенія византійскихъ полководцевъ, рѣшили, что изъ затьяннаго предпріятія добра не выйдеть, и вернулись домой. Нападеніе съ тыла, такимъ образомъ, не удалось; но не лучше была ведена и главная атака, по такой же причинь. Главнокомангующій сухонутной арміей, Левь Фока, тоже не терпъль Лаканина, но, вдобавокъ, и боялся его. Дъло въ томъ, что тогда уже вполнъ обнаружилось все неудобство женскаго управленія во время войны; стало очевидно, что во главъ регентства долженъ стать какой-нибудь способный и эвергичный генераль. По общему мизнію, такихъ было два: самъ Левъ Фока и Романъ Лакапинъ. Пока соперники были въ Константинополѣ, они могли наблюдать другъ за другомъ и были, относительно, спокойны. Но теперь они были далеко отъ столицы, и Лакапинъ, по морю, могъ скорѣе до нея добраться, чёмъ Фока сухимъ путемъ: первый, следовательно, съ большимъ удобствомъ могъ захватить власть въ свои руки. Это очень заботило Фоку, -- больше, нежели заботили его стоявшія передъ нимъ болгарскія войска; последствія не трудно угадать. Главныя силы противниковъ сощлись около города Анхіала, въ томъ мъстъ, гдъ отроги Балканъ спускаются къ Черному морю. "20 августа (917 г.)--записалъ у себя византійскій льтописець, -быль бой между болгарами и римлянами на ръкъ Ахелоъ, и по неисповъдемымъ судьбамъ Всевышняго, римляне всъмъ войскомъ (харотраті) обратили тыль и побъжали, и страшный поднялся вопль, - сами другъ друга давили, а непріятель нагонялъ и билъ. и произощло такое кровопродитіе, какого не было отъ в'вка". Семьдесять лёть спустя историку Льву Діакону показывали на этомъ мъсть груды костей, -- это были останки несчастныхъ сол-

дать Льва Фоки. Однимъ изъ немногихъ, оставшихся въ живыхъ въ этотъ день, -- былъ самъ главнокомандующій, кое-какъ добравшійся до ближайшей византійской крѣпости, Месемвріи. Со времени гибели Никифора имперія еще ни разу не была въ такомъ отчаянномъ положении. Смятение константинопольскаго правительства перешло всякіе предѣлы: регентство не нашло ничего лучше, какъ просить у Симеона прощенія за свою дерзость. Патріархъ Николай, въ качествъ главы восточной церкви поддерживавшій сношенія со своимъ "духовнымъ сыномъ", писалъ болгарскому царю, что войско было послано "не ради войны, не для убійства и кровопролитія, но чтобы показать только видъ военныхъ дъйствій (τόν πόλεμον буηματίζειν), — для нерушимаго укрѣпленія союза дружбы между римлянами и болгарами (авфаля tov бевиот еберуававы тяс φιλίας)". Патріархъ заранте собирался написать объ этомъ Симеону, но позамѣшкался, "самъ не знаю какъ", говоритъ онъ: "видно грѣхи мон помѣшали". Но, чувствуя, что такому странному объясненію никто не пов'єрить, патріархъ подробно перечисляеть мотивы, побудившіе Византію къ войнѣ: пограничные начальники доносили въ Константинополь, что болгаре собираются напасть на Драчъ (Диррахіумъ) и Солунь, что они подбиваютъ на имперію печенъговъ и т. д. Все это, конечно, не имъло никакого значенія для Симеона, который дъйствовалъ не подъ вліяніемъ минутнаго раздраженія, а по заранѣе обдуманному плану, стремясь къ вполнѣ опредъленной цъли. Онъ казался къ ней ближе, нежели когданибудь. Армія имперіи, армія, собиравшаяся такъ долго и съ такими издержками, не существовала болте; а во главт имперіи стоялъ теперь государь даже не сомнительной законности, какъ прежде, а прямо насильственно захватившій власть. Мрачныя предчувствія Фоки вполить оправдались: адмиралъ Лакацинъ, дъйствительно, свергъ правительство Зои при помощи своихъ моряковъ, женилъ Константина VII на своей дочери и заставилъ себя провозгласить сначала Василеопаторомъ, потомъ Кесаремъ, наконецъ, императоромъ. Въ Византіи нерѣдко было два государя: иногда отецъ короновалъ сына при жизни, иногда короновали двухъ братьевъ, --- для лучшаю укръпленія династін. Но чтобы при живомъ государъ надълъ на себя императорскую корону совершенно посторонній человѣкъ, --это было неслыханнымъ нарушеніемъ обычая. Симеонъ не замедляль воспользоваться этимъ, онъ не призналь законнымъ правительства Лакапина, и съ этихъ поръ отправлялъ всѣ свои посланія на имя сената, а не императора. Теперь его стремление къ императорскому престолу получило нівкоторое нравственное оправданіе: онъ шель противъ узурпатора, не противъ законнаго государя. Престоль можно было считать вакантнымь: Константинь не управлядъ, онъ носилъ только титулъ. Симеонъ съ презрѣніемъ отказался породниться съ Лакапинымъ, какъ предлагалъ тотъ же патріархъ Николай; онъ потребовалъ отъ константинопольскаго народа -- изгнать похитителя престола и провозгласить императоромъ его. Симеона. Въ ожидании этого онъ ввелъ при своемъ пръславскомъ дворъ византійскій придворный этикеть в греческій языкъ; его войска привътствовали его, какъ Василевса Римлянъ. Но н страхъ константинопольскаго двора и большія ожиданія царя болгарскаго были одинаково преждевременны.

Правда, что въ Европѣ имперія теперь ограничивалась стѣнами Значеніе столицы: почти всѣ европейскія владѣнія Византіи, не исключая Анатодія. собственной Греціи и береговъ Арріатическаго моря, лежали отврытыя передъ болгарами; но центръ тяжести государства давно уже перешель изъ Европы въ Азію; малоазійскія провинцін, такъ называемая Анатодія, даже посл'в опустошеній, производенных здісь въ XI — XII вѣкахъ Сельджуками, продолжали составлять ядро имперія: отсюда въ XIII столѣтія никейскіе императоры защищались противъ франковъ, отсюда они завоевали обратно Константинополь; а завоевание самыхъ этихъ провинций османами было сигналомъ окончательнаго паденія имперіи. Ужасъ византійцевъ передъ Симеономъ больше всего усиливался ожиданіемъ, что болгаре немедленно перенесуть войну въ малую Азію; когда до патріарха Николая дошелъ слухъ, что непріятель напаль на Лампсакъ (городъ на южномъ берегу Мраморнаго моря), патріархъ, извъщая объ этомъ Романа Лакапина, прибавляетъ: "Дай Богъ, чтобы слухъ былъ ложенъ; но если, дъйствительно, началось это (т. е. война въ Азіи), и они (болгаре) осмѣлились вторгнуться въ область Лампсака, трудно будеть поправить дъло". Когда увидъли, что Симеонъ не сметь или не можетъ перейти Дарданеллы, у встать отлегло отъ сердца; объ этомъ свидътельствуетъ одинъ, очень характерный, признакъ: патріархъ продолжалъ переписываться со своимъ "духовнымъ сыномъ", --- но тонъ его писемъ становится гораздо суше, рѣзче, независимѣе. Теперь онъ уже не просить прощенья, а попрекаеть, иногда даже грозить.

"Вотъ", говоритъ онъ въ одномъ мѣстѣ, "стараніемъ императора на вашу власть и вашъ родъ могущественное нашествіе если не нарядилось, то наряжается, - нашествіе Руси и съ ними печеньговъ, еще же и аланъ <sup>1</sup>) и западныхъ турокъ <sup>2</sup>), которые всё единомысленно согласились пойти на тебя войною".— "Дѣло состоитъ въ томъ, чтобы... непрестанно вызывать эти и другія скиескія племена до тѣхъ поръ, пока они не истребятъ весь родъ болгарскій". Все это было неправда,—но патріархъ хоть на письмѣ могь отвести душу и показать Симеону, что не такъ уже страшны болгаре, какъ сами думаютъ. Симеонъ, вѣроятно, понималъ, что опустошенія Өракіи, повторявшіяся изъ году въ годъ, не могутъ его привести къ пѣли: но повести войну далѣе онъ не могъ, потому что нельзя было воевать въ Малой Азіи, имѣя за спиной укрѣпленный лагерь такой силы, какой представлялъ изъ себя Царьградъ.

Значеніе Все сводилось къ тому, чтобы овладъть столицей имперіи; сдъ-Колотенти- латься императоромъ можно было только въ Константинополѣ. Помимо военныхъ соображеній, это было нравственной необходимостью: мы HOTOXA. съ трудомъ можемъ себѣ представить, какое значение придавали тогда православные люди этому городу. "Вспомни", писалъ патріархъ Симеону, "какого народа я, хотя и недостойный, архіепископъ, какого города, какой области (сбоисас) - единственной, которой самъ Христосъ повелѣлъ вмѣсто себя властвовать на земль". Въ представлении старыхъ русскихъ людей, XV---XVI въка, воспитанныхъ на византійскихъ понятіяхъ, судьба не только имперіи, а всего міра была связана съ этимъ городомъ: всемірную исторію ділили на три періода: первый, когда господствоваль старый Римъ, на берегахъ Тибра, второй періодъ — господство Новаго Рима, построеннаго Константиномъ, въ послѣднемъ будетъ господствовать третій Римъ-Москва, а четвертому не быть. Симеонъ быль воспитань въ техъ же понятіяхъ: ставя выше всего на свёть императорское достоинство, онъ не могъ не ставить выше всёхъ городовъ императорскаго города. Не только православные, --- враги православной въры еретики-богомилы по своему выражали ту же мысль: они вѣрили, что въ св. Софіи живеть "князь этого міра", темный богъ зла, во власти котораго находится весь матеріальный міръ. Только здесь, въ св. Софіи можно было стать православ. нымъ императоромъ; только благословеніе константинопольскаго патріарха могло освятить власть Симеона. Онъ двлалъ попытки получить благословение отъ другого патріарха, римскаго: но сов'єсть его, выросшаго въ преданіяхъ греческой церкви, не могла удовле-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кавказскій народъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. мадьяръ.

твориться этимъ благословеніемъ. Сношенія съ папой привели только къ тому, что болгарская церковь получила независимаго патріарха, признаннаго впослѣдствіи и восточной церковью. Но вообще папа не помогъ Симеону, а подъ конецъ сталъ даже дѣйствовать противъ него, ибо въ это время было достигнуто соглашеніе между восточной и западной церковью. Итакъ, добромъ или силой, но нужно было войти въ Царьградъ, нужно было добиться признанія отъ патріарха и народа константинопольскаго. Добромъ они не хотѣли поддаться, нужно было брать силой, но силы у болгарскаго царя не оказалось.

Достаточно взглянуть на карту Константивополя, чтобы видеть, что едва четвертая часть его окружности обращена къ сушѣ: южная сторона города обращена къ Пропонтидъ, восточная къ Босфору, съверная выходить на Золотой Рогь. Западная, - длиною въ четыре съ небольшимъ версты (4950 метровъ), защищена была глубокимъ рвомъ наполненнымъ водою, около 10 саженъ ширины, и двумя ствнамивнутренняя проходить на разстояния 9 саженъ отъ внъшней и на столько же возвышается надъ нею; на стѣнахъ 118 высокихъ башень: въ такомъ видъ представляется намъ средневъковой Константинополь. Когда, въ 1453 г., Магометь II осаждалъ городъ, въ немъ было не болте 7.000 челов. гарнизона: тъмъ не менте, туркамъ удалось прорваться черезъ сухопутную ограду, только овладъвъ напередъ Золотымъ Рогомъ, т.-е. поставивъ грековъ между двухъ огней; и то лишь благодаря тому, что у султана были огнестрѣльныя орудія большого калибра. Можно себѣ представить, какія трудности приходилось одолівать тому, кто осаждаль городь со стороны суши въ Х вѣкѣ, -когда, вдобавокъ, за его стѣнами было не 7, а, по малой мъръ, 70 тысячъ войска. Тогда Константинополь быль, не въ переносномъ, а въ буквальномъ смыслѣ слова, неприступенъ: въ 1204 г., во время 4-го крестоваго похода, венедіандамъ удалось имъ овладъть только со стороны моря: здъсь ограда была втрое длиниве и соотвѣтственно слабѣе. Только тотъ, кто владѣлъ моремъ, у кого былъ флотъ, могъ надбяться здесь на успехъ: но у болгаръ своего военнаго флота не было. Симеонъ былъ слишкомъ хорошій полководець, чтобы не понимать этого затрудненія: не было своего, онъ придумалъ занять флотъ. Онъ сталъ искать помощи у арабовъ. — въ то время второй морской націи на Средиземномъ моръ послъ грековъ: варварійскіе корсары новаго времени были только слабымъ воспоминаніемъ о тѣхъ безстрашныхъ морякахъ, которые нъкогда владъли Критомъ и Сициліей. Симеонъ

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. 11.

16

отправилъ посольство къ Фатлуму, арабскому халафу Африки, предлагая ему союзъ и объщая, въ вознагражденіе, подълиться съ нимъ добычей, — въроятно, уступивъ ему часть провинцій имперіи. Халифъ сначала согласился и отправилъ вмъстъ съ болгарскими послами своихъ уполномоченныхъ для заключенія договора. Но посольство это попало въ руки Византіи; императоръ задержалъ болгаръ, арабовъ же богато одарилъ и отпустилъ съ объщаніемъ платить халифу ежегодную дань. Халифъ, съ чисто семитической расчетливостью, нашелъ, что небольшая върная выгода лучше огромнаго, но ненадежнаго барыша, и заключилъ договоръ съ Византіей.

Такъ рушилась надежда Симеона-получить корабли хотя пу-Напаленіе хорватовъ. темъ союза: но безъ корабдей онъ ничего не могъ слъдать. Между тъмъ длинная и безплодная война дълала свое дъло: почва начала колебаться подъ болгарскимъ царемъ. Въ самой Болгаріи были недовольные, и недовольство это, скоро послѣ смерти Симеона, разразилось цёлымъ рядомъ возстаній. Но въ тёхъ славянскихъ земляхъ, куда не простиралась непосредственная власть болгарскаго царя и где правили его подручники, уже при его жизни дошло до открытаго возмущенія. Кто быль туть главнымь действующимь лицомъ, угадать не трудно: въ 924 году, когда Симеонъ послъдний разъ подступилъ къ Константинополю, туда привезли головы и оружіе болгарскихъ вождей, убитыхъ въ Сербіи, князь которой былъ вассаломъ царя болгарскаго. То же византійское вліяніе, которое внушило Симеону мысль объ императорской коронъ, дъйствовало и на другихъ славянскихъ князей: только, не смъя мечтать объ имперіи, они довольствовались титулами проконсуловъ и патриціевъ. При помощи этого средства, Романъ Лакапинъ привлекъ на свою сторону владетеля Захлумья<sup>1</sup>), Михаила Вышевича, который прежде помогалъ Симеону противъ сербовъ. Мало того, единственное южно-славянское племя, успѣвшее къ тому времени образовать государство, хорваты объявили Болгаріи войну, послѣ того какъ ихъ правитель. Томиславъ, сталъ византійскимъ проконсуломь (арвилатос) и, въ качествъ такового, получиль въ управленіе принадлежавшіе имперіи города Далмаціи. Хорватія могла тогда выставить, по словамъ Константина Багрянороднаго, 60.000 коннаго и 100.000 пѣшаго войска. Такой противникъ почти стоилъ мадьяръ; а стѣны Царь-града смотрѣли такъ же неприступно, какъ

<sup>1)</sup> Нынъшняя Герцегонина и южная Далмація.

и прежде. Симеонъ призналъ свою неудачу и выразилъ желаніе вступить въ переговоры.

Ему не удалось свергнуть Лакапина; онъ хотълъ, по крайней мъръ, унизить самозваннаго императора, насколько можно. Царь отказался вести переговоры черезъ пословъ и требовалъ личнаго свиданія. Какъ ни было для имперіи унизительно идти навстрёчу врагу, но для нея окончить войну было не меньше нужно, чёмъ Симеону. Вив ствиъ города, у Космидія, на свверо-западномъ концъ Золотого Рога, была построена площадка, куда должна была пристать императорская тріера. Въ этотъ самый день болгаре ограбили и сожгли церковь Богородицы у Источника, одну изъ главныхъ святынь окрестностей Константинополя: это было грубое издъвательство. Но этого было мало: чтобы показать, что просителями мира являются греки, а не онъ, болгарский царь четыре дня заставиль себя дожидаться. Когда онь наконець удостоиль явиться, его солдаты встретили его громкими приветствіями, какъ Василевса римлянъ, - хотя настоящій Василевсь стояль туть же. Прежде чёмъ сойти съ коня, онъ послалъ нёсколько человёкъ изъ своей свиты, чтобы осмотръть площадку, --- нътъ ли гдъ засады. Все это Лакапинъ долженъ былъ терпъть: византійскіе историки говорять, что онъ поразилъ своего противника своимъ, полнымъ достоинства, смиреніемъ. Какъ бы то ни было, переговоры не привели, однако, ни къ чему: или Симеонъ, или Византія желали слишкомъ многаго. Между тъмъ болгарское войско, посланное противь хорватовъ, было разбито. Симеонъ долженъ былъ вернуться въ Пръславъ и умеръ здъсь 27 мая 927 года, не успъвъ отомстить своему новому противнику.

Такъ вся жизнь величайшаго изъ болгарскихъ царей ушла безплодно, ушла на дъло, совершенно чуждое благу Болгарін. Такова была судьба южно-славянскихъ племенъ: всъ лучшіе ихъ люди, едва усвоивъ себъ византійскую культуру, становились византійцами по своимъ политическимъ убъжденіямъ. Ихъ стремленія были направлены не къ тому, чтобы основать независимое славянское государство, — потому что варварское государство для нихъ, воспитанныхъ на византійскихъ понятіяхъ, было низшимъ, какъ бы даже незаконнымъ типомъ политической жизни. И Стефану Душану, какъ Симеону Болгарскому, снилась императорская корона: но правъ былъ патріархъ Николай, перечислявшій Симеону въ одномъ письмѣ всѣхъ покушавшихся на независимость имперіи и потерпѣвшихъ неудачу, и пророчившій ему ту же судьбу. Имперія охотно прини-

Омерть Оннеона.

16\*

мала къ себѣ иностранцевъ, но подчиняться иностранцамъ не хотѣла: ее нельзя было сдѣлать ни болгарской, ни французской, ни сербской; ее можно было только уничтожить и поставить на ея мѣсто совсѣмъ новую, — турецкую имперію.

Послѣ смерти своего врага Византія поспѣшила заключить миръ съ его преемникомъ: разъ главное притязание болгарскаго царя было устранено, Лакапинъ былъ согласенъ на очень большія уступки, твиъ болѣе, что этими уступками теперь можно было купить не только миръ, но и союзъ сильнаго сосъда. Петръ Симеоновичъ, очень набожный и вовсе не воинственный государь, женился на внучкъ Романа; какъ близкій родственникъ царствующаго дома, онъ получилъ титутъ Василевса, кстати сказать, очень подешевъвшій въ то время: кромъ Константина VII, его носили тогда еще три лица изъ фамиліи Лакапиновъ: Романъ и его два сына. Само собою разумвется, что Петръ былъ Василевсомъ только болгарскимъ, но не "римскимъ". Болгарскіе послы получили "шагъ" передъ всёми другими, -- что, какъ мы видели въ начале этого разсказа, было особенно непріятно Ліутпранду. Важнѣе этихъ формальностей было признание независимости болгарскаго патріархата; но этоть единственный серьезный результать войнъ Симеона быль не на пользу Болгаріи; предоставленная самой себъ, болгарская церковь оказалась слишкомъ слаба, чтобы бороться съ ересями, потеряла свое нравственное вліяніе на народъ и не могла предупредить разложенія болгарскаго дарства. Были, кромѣ того, въ этомъ договорѣ и кое-какія земельныя уступки въ пользу Болгаріи, но онъ съ лихвой возмѣщались тъмъ, что византійское вліяніе при прѣславскомъ дворѣ господствовало теперь безраздѣльно.

Что выиграла Болгарія отъ этой перемѣны? Могла ли она снова продолжать мирное усвоеніе христіанской культуры, прерванное двадцать лѣтъ назадъ? Цѣлое поколѣніе выросло во время войны съ имперіей; цѣлое поколѣніе привыкло смотрѣть на византійцевъ, какъ на непримиримыхъ враговъ. Способъ веденія войны, въ тѣ времена неизбѣжно сопровождавшейся разбоемъ, въ особенности разграбленіе болгарами монастырей и церквей, на что особенно жалуется патріархъ Николай въ своихъ письмахъ, —все это не могло не понизить нравственнаго уровня новообращенныхъ христіанъ. Но когда война кончилась и византійское вліяніе снова начало проникать въ страну, это вліяніе принимало такія формы, которыя совсѣмъ не были пріятны массамъ народа. Приходившіе въ Болгарію "греки" были совсѣмъ не такого свойства люди, чтобы внушать къ себе уважение. "Они непостоянны въ своихъ политическихъ убежденіяхъ, хвастливы, высокомврны, лжесвидітели, златолюбивы, судять по мадъ"; такъ изображаеть этихъ пришельцевъ одинъ памятникъ "отреченной" письменности, распространенной среди народа. Нехорошее впечатление производили сами "греки", еще хуже были для народа ть порядки, которые заимствовались изъ Византін. Около этого времени мы начинаемъ встр'вчать въ Болгаріи крвпостныхъ крестьянъ, "париковъ" ( ла́солгол), особенно на перковныхъ земляхъ. Раньше ихъ незамѣтно, и, по аналогіи съ другими славянскими областями имперіи, гдѣ въ VII-VIII вѣкахъ земледъльческое население было свободно, нужно думать, что ихъ и не было. Греческое название дълаетъ въроятнымъ, что это учреждение защло изъ Византін, гдѣ противъ развивавшагося крѣпостничества приходилось принимать мѣры уже императорамъ-иконоборцамъ<sup>1</sup>). Подтверждается это еще и темъ обстоятельствомъ, что еретикибогомилы<sup>а</sup>), враги всего греческаго, нападали между прочимъ и на крѣпостничество: "рабу не велятъ работати господину своему", говорить ихъ обличитель, пресвитеръ Козьма. Кавъ бы то ни было, несомнѣнно, что тяжелое положеніе крестьянства много помогло распространению этой секты, имъвшей роковое влияние на судьбу Болгаріи.

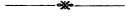
Богомилы, вромѣ того, по словамъ Козьмы, "ругались старѣйшинамъ и укоряли бояръ": во сами бояре вовсе не принадлежали къ числу тѣхъ, кто былъ доволенъ сближеніемъ съ Византіей. Для няхъ "греческое" вліяніе означало господство централизаціи и чиновничества, паденіе боярскихъ привилегій, основанныхъ на обычаѣ. Недаромъ первое сближеніе съ Византіей, крещеніе Борнса, имъло слъдствіемъ боярское возстаніе. Въ первые же годы правленія Петра Симеоновича устроили противъ него заговоръ какіе-то "вельможи, возвысившіеся при Симеонъ": они имѣли въ виду посадить на престолъ меньшого брата царя, царевича Іоанна. Чрезъ два или три года отложились правители нѣкоторыхъ западныхъ областей, и провозгласили царемъ старшаго сына Симеонова, Михаила, невольно постриженнаго въ монахи. Михаилъ умеръ, и это прекратило возстание; характерно, что мятежники жестоко грабили состанія византійскія области: новые историки основательно видять здѣсь доказательство того, что ненависть къ "грекамъ" была

<sup>3</sup>) См. ст. "Средневъковыя ереси".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. статью "Иконоборцы", въ 1-мъ выпускъ "Книги для чтенія".

одной изъ причинъ возстанія. Наконець, около 960 года началось тамъ же, на западѣ, громадное возмущеніе, съ которымъ Петръ уже не въ силахъ былъ справиться: онъ удержался на престолѣ въ Прѣславѣ, но западныя области составили особое политическое цѣлое, во главѣ котораго сталъ руководитель мятежа, бояринъ Шишманъ. Государство Симеона начало разлагаться; русское нашествіе Святослава его докончило: но воспользовались этимъ не русскіе, а тотъ сосѣдъ, котораго такъ не любили болгаре, --Восточная имперія.

М. Покровскій.



Digitized by Google.

## XXVII.

## Никифоръ Фока.

По ея положенію на крайнемъ юго-востокъ Европы и въ западной части передней Азіи. Византійской имперіи суждено было принять самое дъятельное участіе въ "въчномъ вопросъ" борьбы Европы съ Азіей, въ рѣшеніи того. сумѣетъ ли первая отстоять отъ напиравшихъ на нее изъ Азіи враждебныхъ силъ свою свободу и культурное достояніе. Въ теченіе всей своей многов'вковой исторіи Восточная имперія вела на азіатскихъ границахъ почти непрерывную борьбу. Въ концъ концовъ она не устояла въ ней и пала, но пала уже въ то время, когща Европа настолько окрѣпла, что опасность азіатскаго завоеванія не могла серьезно грозить ей. Въ этой защить Европы съ востока заключается одна изъ величайшихъ заслугъ Византіи передъ челов'тествомъ. Борьба въ Азіи требовала отъ нея очень значительнаго напряженія силъ, но ею не ограничивались визшнія затрудненія имперіи: серьезная опасность грозила ей и со стороны свверной европейской границы. Впрочемъ, эти враги были опасны все-таки гораздо менье, чымь азіатскіе и, сравнительно легко усваивая приходившіе изъ имперіи зачатки культуры, они сами становились потомъ въ ряды борцовъ противъ Азія. Кромѣ только что указаннаго всемірно-историческаго значенія, внъшнія отношенія Восточной имперіи оказали чрезвычайно

Задачи Византін.

<sup>(</sup>По сочиненю Густава Шлюмберира: "Un empereur byzantin au dixième siècle Nicéphore Phocas", Paris, 1890). Другія пособія: Ліутпранда Antapodosis u Legatio (Pertz, M. L. H. Scrip. III); Rambaud: "L'empire grec au X siècle"; Герибери: Geschichte der byz. und des Osman. Reiches; Скабаланоенча: "Византійское государство и церковь въ XI в.").

сильное вліяніе на внутреннюю исторію ся, на весь складъ ся государственной и общественной жизни. Многія стороны византійскаго быта въ значительной степени объясняются именно преобладаніемъ внѣшнихъ задачъ, необходимостью быть вѣчно во всеоружіи, напрягать всё народныя силы, чтобы только отстоять себъ независимое существование. Такъ, напримъръ, нельзя не уловить значительнаго вліянія этого фактора въ томъ чрезвычайно сильномъ развитіи центральной власти, которое составляетъ одну изъ отличительныхъ чертъ византійской государственной жизни. Этимъ же (конечно, только въ извъстной степени) объясняется тотъ застой, то отсутствіе живого, свободнаго развитія, которое характеризуетъ внутреннюю исторію Византіи. Народу, вынужденному напрягать свои силы въ крайне тяжелой внъшней борьбъ, трудно двигаться быстро по пути внутренняго развитія, такая борьба поглощаеть слишкомъ много его жизненныхъ соковъ, требуетъ отъ него слишкомъ много жертвъ. Въ такомъ невыгодномъ положения находилась Восточная имперія, оно же долго тормозило внутреннее развитіе русскаго народа.

Реанція противъ Ислама.

Крайняя опасность стала грозить Византіи съ того времени, какъ на съверныхъ границахъ ея выросло царство болгарское, а силы Азіи объединились подъ знаменемъ Магомета и со всей страстностью религіознаго фанатизма ринулись въ борьбу съ "невърными". Но и тогда имперія, подкръпленная массой славянъ, поселившихся на ея территоріи, нашла въ себъ довольно силь, чтобы отбиться отъ страшныхъ враговъ. Впрочемъ, Византія вышла изъ этой борьбы не безъ значительныхъ потерь, она поплатилась цълымъ рядомъ прекрасныхъ провинцій. Между тѣмъ прошло первое одушевление послѣдователей Ислама, давшее имъ силы въ корот. кое время широко раздвинуть границы мусульманскаго міра. Борьба постепенно теряла ту напряженность, какой отличалась ранѣе. По мъръ достиженія успъха, поклонники пророка остывали и втягивались въ мирную жизнь. Благодаря распаденію халифата, исчезло единство мусульманскаго міра, и тогда началась реакція со стороны Восточной имперіи. Она стала стремиться къ возвращенію важнъйшихъ изъ потерянныхъ провинцій и, подъ впечатлъніемъ первыхъ успѣховъ, мечтала уже о полномъ возстановлении своей нъкогда столь обширной границы. Вторая половина десятаго и начало одиннадцатаго въка были эпохой высшаго подъема византійскаго духа, временемъ такихъ значительныхъ военныхъ успѣховъ, какихъ имперія не видѣла со времени Юстиніана. Тогда мы

видимъ на константинопольскомъ престолѣ такихъ первокласныхъ воителей, какъ Никифоръ Фока, Іоаннъ Цимисхій и Василій II, вполнѣ достойныхъ преемниковъ боевой славы римской имперіи. Первымъ въ ряду стоить Никифоръ Фока.

Въ началъ ноября 959 года въ роскошномъ императорскомъ дворцѣ "Новаго Рима" скончался Константинъ VII Багрянородный. Ему наслъдовалъ двадцатилътній сынъ Романъ II (959-963), женатый на Өеофано, женщинв необыкновенной красоты и почти столь же необыкновенной порочности, происходившей изъ очень низкаго званія (она была дочерью содержателя гостинницы и носила до замужества имя Анастазо). Романъ не былъ лишенъ нъкоторыхъ хорошихъ свойствъ, но страсть къ удовольствіямъ заглушала въ немъ все остальное, вполнь поглощала его, и личное участіе его въ современныхъ ему событіяхъ было совершенно ничтожно. Вобме делами руководиль при немъ главный евнухъ Бринга, человъкъ очень способный, но крайне эгоистичный и безиравственный. Онъ былъ первымъ министромъ при Константинѣ VII, и перемъна на тронъ не измънила его положенія.

Самымъ значительнымъ событіемъ кратковременнаго правленія Разграбле-Романа II была снаряженная Брингою экспедиція для завоеванія у ніе Өессаарабовъ Крита. Этотъ громадный островъ имълъ тогда особенно важное значение по своему положению между Европой и Африкой, между христіанскимъ и мусульманскимъ мірами, которые находились въ почти непрерывной борьбѣ. Въ 824 году имъ овладѣли андалузскіе арабы, воспользовавшіеся возмущеніемъ ренегата Өомы противъ императора Михаила II. Беззащитный Критъ былъ страшно разграбленъ ими, епископъ гортинскій Кириллъ замученъ, а избъ. жавшее гибели население насильно обращено въ исламъ. Для упроченія своего господства во вновь завоеванной странь арабы построили недалеко отъ мыса Харакса, въ почти неприступной позиціи, знаменитую крѣпость Хандаксъ, которая дала новое имя всему острову (Кандія). Почти непрерывный приливъ новыхъ отрядовъ поклонниковъ пророка подкрѣплялъ первыхъ счастливыхъ искателей приключеній, и войска Михаила II тщетно пытались вернуть потерю этой важной въ военномъ отношении позиции. Съ техъ поръ Критъ сталъ настоящимъ гнѣздомъ отчаянныхъ грабителей и искателей приключеній, истиннымъ бичомъ всізхъ береговъ Архипелага, столицей арабскихъ пиратовъ, наводившихъ ужасъ на христіанское население прибрежныхъ городовъ. Императорский флотъ былъ безсиленъ предупреждать производимыя арабами опустошенія, такъ

JOHNEN.

какъ было почти невозможно своевременно услѣдить за быстрыми, легкими судами мусульманъ. Исторія разграбленія Өессалоники наглядно показываетъ, насколько безпокойно и опасно для имперіи было такое сосъдство, и до какой дерзости доходили иногда арабы въ своихъ набъгахъ. Въ 904 году громадная и великолъпная Оессалоника, пользовавшаяся славой второго послѣ Константинополя города Восточной имперіи, неожиданно попала въ руки мусульманъ. Въ одинъ изъ іюльскихъ дней на гладкой лазурной поверхности моря совершенно неожиданно показался передъ городомъ флотъ изъ 54 судовъ. На каждомъ кораблѣ находилось по двѣсти пиратовъ, большей частью негровъ изъ Эфіопіи. Наскоро организованное сопротивленіе населенія, захваченнаго совершенно врасплохъ, конечно, не могло быть успѣшнымъ, мусульмане ворвались въ городъ, и начались безконечныя сцены убійства, грабежа и всякихъ насилій. Разсказъ объ этомъ несчастіи сохранился въ сочиненіи Іоанна Каменіата, очевидца и жертвы этого несчастнаго дня. Онъ самъ былъ въ числѣ тѣхъ дваддати двухъ тысячъ плённыхъ, которыхъ мусульмане пощадили или вслёдствіе ихъ молодости, дававшей грабителямъ надежду выгодно сбыть свой живой товаръ, или же вследстве богатства, объщавшаго получение за нихъ значительнаго выкупа. Надо прочесть его живыя страницы, чтобы составить себѣ ясное представленіе о размѣрахъ несчастія и о страданіяхъ увезенныхъ мусульманами обитателей Өессалоники. Предводимые извъстнымъ ренегатомъ Львомъ Триполитанскимъ, пираты, чтобы предупредить преследование со стороны императорскаго флота, поспешили какъ можно скорѣе вернуться съ громадной добычей въ безопасныя убѣжища Крита. Впечатлѣніе, которое произвело это событіе на современниковъ, было неизгладимо. Сцены, подобныя происходившимъ въ Өессалоникъ, конечно, въ меньшихъ размърахъ, безпрерывно разыгрывались въ разныхъ углахъ Архипелага, и можно себѣ представить, какое раздражение и отчаяние должны были вызывать онъ въ беззащитномъ населении прибрежныхъ городовъ, и какой громадный ущербъ наносился этимъ греческой торговль. Въ концъ царствованія Константина Порфиророднаго была организована обширная экспедиція противъ Крита. Во главѣ ея былъ поставленъ стратегъ Самоса, Константинъ Гонгилъ, человѣкъ неспособный и слабый. Походъ окончился очень печально, и войску едва удалось спастись отъ конечнаго истребленія. Послѣ этой неудачи императорскихъ войскъ дерзость пиратовъ стала превосходить всякое вѣроятіе. Имперіи необходимо было во что бы то ни стало покончить

съ этимъ хищническимъ гнѣздомъ, и правительству Романа II принадлежала честь счастливаго выполненія этой крайне трудной задачи. Выборъ главнокомандующаго для задуманнаго похода сдъланъ былъ въ высшей степени удачно: во главъ грандіозной экспедиціи р'вшили поставить Никифора Фоку, снискавшаго уже къ этому времени на арабской границъ Малой Азіи громкую боевую славу.

Никифоръ Фока происходилъ изъ старинной каппадокійской фамилін, уже до него давшей Византін нісколько замізчательныхъ полководцевъ. Такъ, его дъдъ, называвшійся также Никифоромъ, отличался сначала въ Италіи и Сициліи, откуда онъ при Василіи І-мъ прогналъ мавровъ, потомъ, при Львѣ VI-мъ, въ успѣшной борьбѣ съ болгарами. Одинъ изъ его сыновей, доместикъ и начальникъ гвардін, Левъ, былъ даже въ малолетство Константина VII-го претендентомъ на императорский престолъ, но Романъ Лакапинъ одержалъ надъ нимъ верхъ и ослъпилъ его. Другой его сынъ, Варда Фока, отецъ нашего Никифора, пользовался громадной популярностью за военныя заслуги, оказанныя имъ имперія въ борьбѣ съ арабами. Кромѣ того, Варда помогъ Константину Багрянородному освободиться отъ сыновей Романа Лакапина. Наконецъ, одинъ изъ братьевъ нашего Никифора, Константинъ Фока, стратегъ пограничной Селевкійской семы, погибъ въ плѣну у арабовъ, другой же, Левъ, обладаль военными дарованіями, почти приравнивавшими его, какъ полководца, къ болѣе знаменитому брату, котораго во время критскаго похода онъ и замъстиль въ командования малоазіатскими войсками.

Никифорь Фока представляеть типичныйший образь императо- Характерира-воителя, какихъ мы время отъ времени встръчаемъ на константинопольскомъ престолѣ. По всему складу характера, по вку- Никифора. самъ и по привычкамъ онъ былъ воиномъ. Большую часть жизни провель онь въ походахъ и вполнъ сроднился съ лагерной обстановкой. Никифоръ неизмѣнно оказывалъ военному элементу предпочтеніе, которое впослѣдствіи сильно не нравилось населенію столицы. За то постоянная заботливость о нуждахъ солдатъ и справедливость синскали ему любовь войска, хотя нельзя сказать, чтобы Никифоръ потакалъ дурнымъ инстинктамъ солдатъ: въ наказаніи серьезныхъ проступковъ онъ былъ безпощадно строгъ. Такъ, когда былъ взятъ Тарсъ, нъсколько армянскихъ вонновъ, вопреки приказанію полководца не трогать жителей, которые еще не покинули города, позволили себъ нанести оскорбление нъсколькимъ арабскимъ дъвушкамъ. За это, по приказу Никифора, имъ отръзали носы и руки. Энергія, сила физическая и душевная вы-

Фанилія DOZA.

OTEES

ражались во всей его плотной, мощной фигурѣ. По темпераменту это былъ человъкъ необузданно страстный. Религіозность составляла, наряду съ военными талантами, черту, передававшуюся въ родѣ Фока какъ бы по наслѣдству. Мы знаемъ, что дядя Никифора, Михаилъ Маленнъ, причтенъ даже православной церковью къ лику святыхъ. И Никифоръ былъ проникнутъ глубокимъ религіознымъ чувствомъ. Онъ не только строго исполнялъ всѣ церковныя предписанія, но даже велъ жизнь полумонаха, аскета, спалъ на жесткой подстилкъ, носилъ власяницу своего святого дяди, котораго высоко чтилъ, усердно постился и мало измвнилъ этимъ привычкамъ даже тогда, когда изъ походной палатки перешелъ въ ро. скошный императорскій дворецъ Константинополя. Ръдкая въ то время въ высшихъ кругахъ византійскаго общества чистота правовъ дополняла нравственный обликъ Никифора, отчасти напоминающій образъ суроваго монаха-воина, составлявшій идеалъ позднъйшихъ духовно-рыцарскихъ орденовъ. Нелюдимость, извъстная доля коварства и скупость составляли темныя стороны его характера. Никифоръ Фока не былъ человѣкомъ, способнымъ привлекать къ себѣ сердца людей. Замкнутость въ себѣ, грубость, сухость и нелюбезность въ обращении отдаляли отъ него большинство тѣхъ, кто приходилъ въ близкое соприкосновение съ нимъ. Избаловенная константинопольская чернь особенно не прощала ему скупости, которая, съ точки зрѣнія государственныхъ интересовъ, составляла въ то время скорѣе достоинство, такъ какъ финансовое положение имперіи было плохо, а на веденіе тяжелыхъ войнъ требовалась масса денегъ. При началъ критскаго похода Никифору было около сорока семи лётъ, слёдовательно, онъ былъ тогда въ полномъ расцвътъ силъ. Въ общемъ, это былъ незамънимый вождь для той борьбы, которую Византіи приходилось тогда вести почти на всъхъ границахъ.

Назначеніе его главнокомандующимъ арміи, долженствовавшей возвратить покой значительной части Имперіи, было съ восторгомъ принято всюду, исключая, конечно, нѣкоторыхъ придворныхъ кружковъ, гдѣ были недовольны новымъ возвышеніемъ Никифора, да нѣсколькихъ лицъ, которыя сами мѣтили на столь видный постъ и завидовали Никифору.

Состояніе Моментъ для рѣшительныхъ дѣйствій противъ Крита былъ вымусульман- бранъ также очень удачно. Политическое положеніе мусульманскаго окаго міра, полная анархія, уже нѣсколько времени царившая среди него, міра. не позволяли критскимъ пиратамъ надѣяться на сколько-нибудь

Digitized by Google

- 253 -

сервски и полоща со стороны ихв единовърцевъ. Ассасидски халифъ Альмоти былъ только тёнью властителя, вся же дёйствительная власть перешла въ руки его начальника гвардіи, бундскаго султана Муицъ-Аддаулаха. Повсюду въ мусульманской Азіи и Африкѣ правили тогда отдёльныя династіи (Гамданиды, Саманиды, Икшиды, Фатимиды и др.), бывшія фактически совершенно независимыми отъ Багдадскаго номинальнаго главы всёхъ правовѣрныхъ. Соперничество этихъ династовъ какъ между собой, такъ и съ буидскими султанами значительно ослаблядо мусульманскій міръ. Наябоолѣе важными среди этихъ многочисленныхъ государей были два славныхъ гамданида, братья Нассръ-Аддаулахъ и Сеифъ-Аддаулахъ. Первый правилъ въ Моссулѣ, второй въ Алеппо, такъ что въ ихъ рукахъ была вся сѣверная Месопотамія и большая часть Сиріи.

Приготовленія къ критскому походу дёлались крайне спёшно и въ громадныхъ разм'врахъ: чтобы привести къ желанному исходу, ударъ долженъ былъ быть быстрымъ и сильнымъ. Громадный флоть былъ собранъ въ Золотомъ Рогѣ.

Экспедиціонный корпусь быль сосредоточень въ самонь Константинополь. Чрезвычайно живописную, разнохарактерно пеструю картину представляли византійскія войска того времени. Туть были прекрасно дисциплинированные отряды изъ европейскихъ еемъ, составлявшіе ядро лучшихъ армій имперіи, навербованные среди грубыхъ, но свѣжихъ и сильныхъ крестьянъ изъ Өракіи и Македонскихъ горъ. Къ нимъ присоединялись "восточные" солдаты азіатскихъ еемъ, обитатели Каппадокіи, Ликаоніи, Понта, изъ которыхъ вырабатывались превосходные воины. Далье, въ византійскихъ войскахъ Х въка можно было видъть въ довольно большомъ числѣ армянскіе отряды и насмную Русь, которая приплывала на лодкахъ однодеревкахъ въ Константинополь искать счастія и золота. Русь высоко ценилась византійскими императорами. Завованные съ головы до ногъ, въ тяжелыхъ желѣзныхъ шлемахъ и кольчугахъ, съ огромными длинными щитами, вооруженные широкимъ мечемъ, длиннымъ копьемъ, украшеннымъ маленькимъ кускомъ цввтной матеріи, и кривымъ топоромъ, они считались драго. ценной частью византійскихъ войскъ за ихъ храбрость и способность увлекаться битвой до самозабвенія, входить въ воинскій азарть, и императоры не скупились платить значительныя суммы, чтобы купить себть ихъ услуги. Въ войсктв Никифора были также славянские поселенцы изъ Македоніи и Виеиніи, далматинцы и четыре тысячи мардантовъ, потомковъ сектантовъ павликіанъ изъ Ливана. Вен-

Составъ везантійскаго войска. гры, печенѣги, хазары, составлявшіе легкую кавалерію, дополняли иногда пестрый составъ византійской арміи того времени. Великолѣпные отряды императорской гвардіи также приняли участіе въ критской экспедиціи. На суда насажено было еще нѣсколько эскадроновъ катафрактарной тяжелой кавалеріи, въ которой и лошадь и всадникъ были покрыты желѣзной кольчугой.

Флотъ.

Флотъ, предназначенный для перевозки этихъ войскъ на Критъ, быль поставлень подъ прямое начальство Китонита Михаила, исполнявшаго обязанности великаго друнгарія, т. е. главнаго адмирала. Въ этомъ флотв числилось до трехъ тысячъ судовъ всякаго рода. Основу его составляли двъ тысячи хеландій. Это были массивныя галеры, приводившіяся въ движеніе двумя рядами весель съ каждой стороны, верхъ кораблестроительнаго искусства византійцевь Х въка. Хеландіи были разной величины, и соотвътственно ей число гребцовь измѣнялось отъ ста до двухсоть пятидесяти на каждой, причемъ въ большинствѣ случаевъ гребцы были въ то же время солдатами. На палубъ каждаго изъ этихъ кораблей возвышалась деревянная башня (ксилокастронъ), на которой помъщались военныя машины и солдаты. Назначеніемъ ея было осыпать въ бою противника массой стрѣлъ и дротиковъ. Но что дѣлало эти суда страшнъе всего для сарацинъ, такъ это находившееся на каждомъ изъ нихъ приспособленіе для выбрасыванія ужаснаго "жидкаго или греческаго огня", составлявшаго, какъ извѣстно, одинъ изъ наиболее ценныхъ секретовъ византійскаго правительства. Такіе корабли назывались "огненосными" (листородог). На носахъ хеландій находились бронзовыя позолоченныя изображенія льва съ открытою пастью или какого-либо другого животнаго. Изъ ихъ пасти выходили длинныя гибкія трубочки, похожія на наши пожарные рукава, которыя можно было направлять по желанію въ ту или другую сторону. Они то служили для выбрасыванія на непріятелей струн "жидкаго огня". Иногда такія приспособленія находились также на корыть и на бокахъ кораблей. Греческий огонь взрывался съ большой силой и съ оглушительнымъ трескомъ, давалъ при этомъ массу дыма и производилъ значительныя опустошенія. Кромъ описаннаго выше, были и другіе способы его употребленія. Такъ, его бросали на палубу непріятельскихъ кораблей и во внутренность осажденныхъ городовъ, пользуясь для этого особыми машинами. Иногда его метали изъ маленькихъ ручныхъ трубочекъ, а также въ особыхъ глиняныхъ сосудахъ, представлявшихъ вѣчто подобное гранатамъ новаго времени. Въ средневѣковыхъ памятникахъ находится много описаний того невыразимаго ужаса, который наводило на варваровъ разрушительное дъйствіе греческаго огня. Кромъ него, византійскія войска забрасывали непріятеля сосудами съ кипящей водой, масломъ и съ химическими составами, нѣкоторые изъ которыхъ должны были, напримъръ, производить страшную вонь и темъ приводить въ разстройство силы противника. Советовалось даже бросать въ среду непріятелей сосуды со змѣями, скорпіонами и т. п., что вызываеть улыбку у современнаго читателя. Каждая хеландія находилась подъ начальствомъ друнгарія, имъвшаго подъ своей командой цълый штатъ низшихъ офицеровъ, носившихъ названія карабовъ, протокарабовъ, поддрунгаріевъ, друнгарокомитовъ и т. д. Отдъльными группами хеландій (З или 5) командовали комиты, находившіеся всѣ, въ свою очередь, подъ общимъ начальствомъ главнаго друнгарія, носившаго позднѣе титулъ великаго дуки. За двумя тысячами хеландій, въ ряду судовъ, предназначавшихся для критской экспедиціи, шли тысяча транспортныхъ кораблей еще большихъ размъровъ, чъмъ хеландіи. Каждый изъ нихъ сопровождался и защищался двумя хеландіями. Триста кораблей, находившихся каждый подъ командой протокараба, везли громадное воличество зерна, муки и другихъ жизненныхъ припасовъ, а также массу осадныхъ машинъ и значительный запасъ оружія. Особыя суда, построенныя по образцу русскихъ, предназначались для наемной Руси. Число кораблей, какъ мы видъли, было огромно, и современныя событію изв'єстія говорять, что почти весь императорскій флоть быль приведень въ действіе, что внъ экспедиціи осталось сравнительно немного судовъ, предназначавшихся только для охраны столицы и нѣсколькихъ другихъ важнѣй. шихъ пунктовъ.

Флотъ Никифора снялся съ якоря въ последнихъ числахъ іюня или въ первыхъ числахъ іюля 960 года. Въ ясный лѣтній день, въ Крите. при блескъ южнаго солнда, въ чудной панорамъ Константинополя и Золотого Рога, флотъ и провожавшіе его зрители, которые покрывали берега, должны были представлять великолъпную картину. Подъ позолоченными и разукрашенными мозанкой сводами болѣе чѣмъ пятисотъ константинопольскихъ храмовъ, во всѣхъ многочисленныхъ монастыряхъ его совершались въ моментъ отплытія экспедиціи молебствія объ успѣхѣ добраго начинанія. Какъ только слухи о надвигающейся грозъ достигли Крита, сильное волнение охватило его население, и эмиръ Абд-эль-Азисъ тотчасъ принялъ всѣ мѣры, чтобы привести города острова въ год-

Высалка

ное для защиты состояние. Въ маленькомъ портв, лежащемъ на азіатскомъ берегу, нъсколько южнъе Эфеса, весь флотъ соединился. Когда греки проплыли островъ Ніо, они вступили въ часть моря, которая была тогда мало знакома имъ, потому что давно уже ни одно греческое судно не плавало въ этихъ водахъ изъ страха передъ мусульманскими корсарами. Эта часть пути была довольно опасна и требовала большой осторожности. Чтобы обезпечить насколько возможно усп'яхъ высадки, Никифоръ позаботился о томъ, чтобы весь флоть появился передъ Критскимъ берегомъ одновременно. Мъсто высадки точно не извъстно. Подплывши къ берегу, греки увидъли, что возвышенности, господствующія надъ нимъ, заняты были арабами, бѣлые костюмы и оружіе которыхъ ярко блестьли подъ лучами горячаго южнаго солнца. Дессанть начался подъ прикрытіемъ лучниковъ и пращниковъ, частой стръльбой удерживавшихъ мусульманъ на нъкоторомъ разстоянии отъ берега. Громадные корабли были разогнаны на веслахъ и направлены на песчаный берегъ, на который съ нихъ опустили наклонныя плоскости, и византійская панцырная кавалерія на лошадяхъ и въ полномъ восоруженіи съвхала по нимъ на берегъ. Пока продолжалась высадка, Никифоръ Фока раздълилъ свой авангардъ на три отряда. Императорская пѣхота, надъ которой возвышался цълый лъсъ копій, была построена въ густую колонну и, прикрываясь щитами, которые образовывали надъ головами воиновъ какъ бы крышу, не теряя ни минуты, пошла въ аттаку. Во главѣ каждаго отряда шелъ окруженный духовенствомъ въ полномъ облачении епископъ, неся большой крестъ съ частицей животворящаго древа. Сарадины засыпали нападавшихъ массой стрълъ и смъло бросались на нихъ, но не могли прорвать византийскихъ рядовъ. Фанатические дервиши, чтобы возбудить ревность въ поклонникахъ пророка, безстрашно бросались въ среду сражающихся и погибали. Шагъ за шагомъ должны были отступать арабы послъ страшнаго кровопролитія. Между тёмъ катафрактарная кавалерія, разсыпавшись по встять направленіямъ, захватила массу плиныхъ. Нѣсколько дней подрядъ послѣ высадки почти непрерывно продолжались сраженія, похожія одно на другое и не дававшія никакихъ ощутительныхъ результатовъ. Чтобы воспрепятствовать приходу подкръпленій изъ Сиріи или Киликіи, изъ Египта, Фатимидской Африки или даже, пожалуй, изъ отдаленной Андалузіи, Никифоръ разставиль флоть въ различныхъ пунктахъ около критскаго берега такъ, чтобы, по возможности, блокировать весь островъ. Послъ

первыхъ успѣховъ, византійцамъ пришлось вскорѣ понести серьезный уронъ: значительный отрядъ, отправленный въ глубь острова, былъ уничтоженъ арабами, благодаря тому, что онъ разбросался, такъ какъ солдаты разбрелись для фуражировки.

Никифоръ ръшилъ нанести врагу сразу смертельный ударъ и осадилъ Хандаксъ, столицу критскихъ арабовъ. Это была очень сильная Хандакса. кръпость, слывшая неприступной. Между тъмъ надъяться на прочно завоевание всего острова можно было только овладъвши ею. Итакъ, византійская армія двинулась къ Хандаксу по благодатной странь, плодородіе и богатства которой производили сильное впечатлѣніе на воиновъ. Повсюду при ея приближении арабское население, захвативъ наиболѣе цѣнное изъ своего имущества, спѣшило укрыться въ горахъ, потомки же нѣкогда обращенныхъ ими въ исламъ туземцевъ выходили навстрѣчу освободителямъ. Войско Никифора Фоки, по обычаю того времени, уничтожало все на своемъ пути, жгло села и запасы хлѣба, срубало пальмовыя и другія плодовыя деревья, словомъ, старалось обратить вражескую страну въ пустыню. Послъ нъсколькихъ стычекъ, армія достигла Хандакса. Имя это происходить оть арабскаго слова Khandak, обозначающаго широкій ровъ, которымъ первые арабскіе завоеватели, явившіеся на Крить, окопали свой лагерь, ставшій для нихъ базисомъ дальнъйшихъ военныхъ дъйствій. Хандаксъ лежалъ недалеко отъ развалинъ древняго города Кносса, камни изъ зданій котораго пошли на постройку новой крипости. Хорошо укрипленная съ моря, крипость лежала на выровненной площадкъ огромной скалы съ почти отвъсными боками. Ясное понятіе о неприступности этой позиціи даеть геройское сопротивление, которое впослъдстви Бофоръ и Морозини оказали здъсь въ теченіе длиннаго ряда лътъ (1648-1669) далеко превосходившимъ численностью оттоманскимъ силамъ. Многочисленныя башни, высокія стѣны такой ширины, что по нимъ могли ѣхать рядомъ двѣ колесницы, и громадные двойные рвы, всѣ эти препятствія, которыя императорскому войску предстояло преодольть, чтобы взять кръпость, поселили сомнъніе въ сердцахъ многихъ изъ византійскихъ солдатъ. Въ моментъ осады городъ былъ переполненъ окрестными жителями, искавшими въ немъ защиты отъ "многобожниковъ". Нельзя было и думать тотчасъ же взять Хандаксъ приступомъ, и Никифоръ рѣшилъ блокировать его. Тогда греки совершили колоссальную работу: они выкопали кругомъ всего города съ его укрѣпленіями ровъ и насыпали валъ, которые, упираясь двумя концами въ море, опоясали Хандаксъ. Такимъ образомъ до-

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

17

Осада

ступъ въ осажденную крѣпость сталъ возможенъ только со стороны моря, но тамъ караулилъ сильный греческій флотъ, и Хандаксъ оказался отрѣзаннымъ отъ остальнаго міра. Между тѣмъ какъ шла осада, греческое войско высылало внутрь острова отдѣльные отряды, которые доканчивали его покореніе и должны были снабжать припасами осаждающую армію. Скоро въ блокированной крѣпости сталъ сказываться недостатокъ хлѣба, и тогда положеніе осажденныхъ стало дѣлаться угрожающимъ. Источники сохранили намъ одинъ любопытный эпизодъ этой осады. Эмиръ Абд-эль-Азисъ, при первомъ извѣстіи о надвигавшейся на Критъ грозѣ, просилъ о помощи фатимидскаго халифа и испанскаго омайяда Абдеръ Рамана III. Послѣдній отправилъ предварительно пословъ, которые прибыли, когда островъ былъ уже наполовину завоеванъ, а Хандаксъ блокированъ.

Однако имъ удалось подойти ночью къ стънамъ кръпости и по спущеннымъ канатамъ проникнуть въ городъ. По увидавши уже начавшійся тамъ голодъ и убоявшись раздълить при взятіи города христіанами печальную судьбу его обитателей, послы сочли положение своихъ единов врцевъ безнадежнымъ и, не смотря ни на какія просьбы, посп'єшили удалиться, отказавшись об'єщать осажденнымъ, въ виду безнадежности ихъ положенія, какую-бы то ни было помощь отъ своего владыки. Осада Хандакса продолжалась всю зиму съ 960 на 961 г. и сопровождалась частыми вылазками осажденныхъ. Однажды сорокъ тысячъ арабовъ, явившихся по всей въроятности изъ внутреннихъ частей острова, ръшили произвести нападеніе на греческій лагерь, уговорившись напередъ съ осажденными единовърцами, чтобы тв сдълали одновременно сильную вылазку. Арабы возлагали большія надежды на неожиданность предполагавшагося нападенія, но Шикифоръ былъ во время предупрежденъ и, не дожидаясь враговъ, самъ въ свѣтлую ночь двинулся навстръчу арабамъ и аттаковалъ ихъ на одной возвышенности. Мусульмане потериъли страшное поражение, и Пикифоръ вельять выставить на остріяхъ пикъ передъ глазами кандіотовъ громадное количество головъ погибшихъ, а также приказалъ бросать головы посредствомъ метательныхъ маниниъ во вражеский городъ. Между тымь и византійское войско стало страдать не только отъ наступившаго дурного времени года, отъ холода и отъ постоянныхъ дождей, отличавшихъ эту особенно суровую зиму, но также и отъ недостатка въ хлъбъ. Зима съ 960 на 961 г. была голоднымъ временемъ почти для всего Востока. Боясь, что недостатокъ въ провіанть можеть оставить безь дъйствительнаго результата всь уже понесенныя для снаряжснія экспедиціи громадныя затраты и усилія, и сознавая необходимость во что бы то ни стало довести задуманное дъло до конца, Никифоръ настоялъ, чтобы императорское правительство снабдило войско хлібомъ, какъ-бы дорого это ни стоило. Его требованіе было исполнено, и обиліе снова появилось въ византійскомъ лагоръ. Рядъ отчаянныхъ вылазокъ осажденныхъ былъ послъдовательно отбитъ греками, и часъ гибсли Хандакса приближался.

Съ наступленіемъ первыхъ восеннихъ дней, доместикъ повелъ свои войска на приступъ, но арабы геройски отбили первое Хандакса. нападеніе. 7 марта 961 года должна была ръшиться судьба Хандакса: на этотъ день былъ назначенъ вторичный штурмъ. Пикифоръ обътхалъ передъ битвой ряды войскъ, обращаясь къ солдатамъ съ ободряющей речью, объщая нальму мученичества всъмъ, кто погибнетъ въ борьбъ съ "нечестивыми агарянами", врагами св. Креста. Священники обошли ряды, совершая богослужение и причащая воиновъ. Въ мъстъ, выбранномъ для аттаки, греки разставили впереди метательныя машины, и массы камней и стрълъ посыпались на осажденныхъ. Къ основанію вала былъ подведенъ колоссальный таранъ и греки начали громить имъ ствну, заставивши защитниковъ ся отступить передъ градомъ стрълъ и камней. Въ то же время многочисленные минёры (землекопы) подъ защитой подвижныхъ башенъ, съ которыхъ метали греческій огонь, спустились въ ровъ и начали подкапывать стѣну. Когда подкопъ былъ уже достаточно великъ и ствна стала грозить упасть и задавить работавшихъ подъ ней, тогда минёры установили подъ ствной подставки изъ очень сухого дерена, потомъ окончательно подкопали ее и зажгли подпорки. Последнія перегорели и часть стены съ двумя башнями рухнула, и императорские отряды тотчасъ устремились черезъ образовавшуюся брешь въ крипость. Началось страшное кровопролитіе. Опьянснные успѣхомъ и раздраженные предшествовавшими неудачами, византійцы не щадили даже безоружныхъ женщинъ и дътей. Арабы сопротивлялись отчаянно, и Никифору стоило большого труда успокоить своихъ воиновъ и спасти жизнь темъ мусульманамъ, которые еще не успѣли подвергнуться печальной участи своихъ погибшихъ собратій. Самъ старый эмиръ, его дъти, многочисленныя жены, всъ арабскіе начальники, а также красивъйшія женщины и наиболье сильные и молодые плънники предназначались для тріумфа, какъ добыча поб'єдителей. Остальные

Паденіе

17\*

жители были отданы въ рабство солдатамъ, которые продавали ихъ торговцамъ живымъ товаромъ, недостатка въ которыхъ никогда не бывало въ такихъ случаяхъ: работорговцы сопровождали въ походъ войска, когда могли надъяться на большое число плънныхъ. Арабскій историкъ Новаири передаетъ, что греки убили до двухсотъ тысячъ критянъ и приблизительно столько же увели въ плѣнъ. Городъ, конечно, былъ страшно опустошенъ, всѣ богатства, награбленныя арабами большею частью у византійцевъ же за столько лѣтъ счастливыхъ набѣговъ, снова попали въ руки христіанъ. Въ порывѣ энтузіазма, войско предложило Никифору титулъ "побѣдоноснаго". Онъ принялъ его и сохранялъ и впослъдствін. Тотчасъ по взятіи города, Никифоръ отправилъ въ Константинополь въстниковъ, которые должны были сообщить въ столицѣ радостную вѣсть, а затѣмъ онъ позаботился о томъ, чтобы прочно обезпечить за имперіей ся новое пріобрътеніе. Ствны Хандакса были срыты самими несчастными его обитателями, которыхъ принудили къ этой работъ, рвы были засыпаны, и недалеко отъ разрушеннаго города построено новое греческое укръпление. Видя, что островъ окончательно попалъ въ руки христіанъ, арабское населеніе его стало черезъ депутатовъ молить доместика о пощадѣ. -Повсюду была возстановлена императорская администрація, и во главѣ ея сталъ стратегъ, которому оставили сильный отрядъ войскъ. Мечети были повсюду упразднены. Такимъ образомъ Критъ оказался навсегда потеряннымъ для арабовъ 1), спокойствіе и сравнительная безопасность могли теперь снова водариться на морѣ. Святой Никонъ Метаноить явился апостоломъ Крита, снова обративши потомковъ нъкогда завоеваннаго арабами христіанскаго населенія къ въръ ихъ предковъ.

Малсазіатокій походъ.

Въсть о паденіи Хандакса быстро облетъла Византію, и легко представить себъ, съ какой радостью принималась она повсюду. Популярность счастливаго доместика сильно возросла, и въ глазахъ народа онъ сталъ теперь первымъ среди полководцевъ имперіи. Въ награду за столь важную побъду Никифоръ Фока получилъ тріумфъ, на этотъ разъ, впрочемъ, неполный, а такъ называемый

<sup>1)</sup> Около 250 лътъ онъ былъ подъ властью Восточной имперіи и достален во время четвертаго крестоваго похода Бонифацію Монферратскому, который передалъ его скоро венеціанамъ. Венеціане владъли имъ нъсколько столътій, пока послъ славнаго сопротивленія, о которомъ мы уже упоминали, Критомъ не овладъли, наколецъ, оттоманскіе турки.

"пъшій" тріумфъ, т. е. онъ не тхалъ на колесницъ, влекомой бълыми конями, а шелъ во время церемоніи пъшкомъ. Почти тотчасъ же послѣ тріумфа Никифоръ долженъ былъ снова стать во главѣ арміи. На этоть разъ его назначили главнокомандующимъ въ Малую Азію, гать во время критскаго похода борьбой съ арабами, шедшей на азіатской границ'в имперіи почти непрерывно, руководиль его брать, доместикъ Левъ Фока. Наиболъе безпокойными и опасными врагами имперіи въ Азіи были въ эту эпоху уже не слабые халифы багдадскіе, а два арабскихъ владътеля, уже упомянутые нами гамданиды Нассръ-Аддаулахъ и еще болѣе славный Сенхъ-Аддаулахъ, алеппскій владѣтель Сиріи и части Месопотаміи. Это былъ блестящій арабскій государь, неутомимый воитель и въ то же время поклонникъ искусства и цѣнитель красоты; дворъ напоминалъ роскошью разсказы Тысячи и одной ночи. Съ самаго вступленія на престоль Алеппо Сеифъ-Аддаулахъ велъ почти непрерывную войну съ греками. Облеченный званіемъ доместика восточныхъ сколъ, Никифоръ тотчасъ по возвращении съ Крита началъ свои побъдоносные походы противъ гамданидовъ. Мы не имъемъ возможности, по недостатку мъста, входить въ изложение событий этой борьбы, но должны указать хотя на самые крупные факты и результаты ея. Походы Льва и Никифора Фоки и ихъ преемника Іоанна Цимисхія представляють одну изъ самыхъ блестящихъ страницъ военной исторіи Византіи. Они подняли престижъ ея въ Азіи до такой высоты, на какой онъ не стояль уже давно, и до какой ему уже не суждено было подняться никогда потомъ. Первое затруднение въ военныхъ операдіяхъ противъ мусульманскихъ владъній Передней Азіи прелставляла находившаяся въ рукахъ арабовъ Киликія, и Никифоръ съ огромной арміей двинулся черезъ Тавръ на завоеваніе ся. Походъ былъ очень удаченъ: въ двадцать два дня императорскія войска овладъли пятьюдесятью пятью городами и кръпостями. Осенью 962 г. греки снова перешли Тавръ, взяли Анозарбу, Сизъ (древній Флавіополь), Марашъ и Мамбеджъ на Эвфрать, потомъ перешли черезъ Аманскій хребетъ и явились въ Сиріи. Успѣхи Никифора завершились на этотъ разъ ударомъ, особенно чувствительнымъ для арабовъ: сама роскошная столица славнаго гамданида, городъ Алеппо попалъ двадцать третьяго декабря въ руки византійцевъ и былъ страшно разграбленъ. Впрочемъ, и послъ этого армія Никифора Фоки все-таки покинула Сирію, не надѣясь, вѣроятно, на возможность удержаться тамъ болѣе продолжительное время въ виду приближенія сильныхъ армій изъ взбудораженнаго извъстіемъ о взятіи Алеппо мусульманскаго міра. Въ городъ Дзаментау (Тzamandos), въ каппадокійской оемъ этого имени, Никифоръ узналъ важную новость: 15 марта 963 года скончался императоръ Романъ II. Носились слухи, будто его отравила Өсофано. Умирая, Романъ назначилъ своими преемниками двухъ своихъ малолътнихъ сыновей, Василія и Константина, уже облеченныхъ саномъ βασιλείς. Регентство же было передано Өсофано, которой Бринга долженъ былъ помогать въ дълахъ правленія.

Относительно Шикифора Фоки, умиравшій императоръ выразиль свою волю, чтобы за нимъ во всякомъ случаѣ была сохранена должность доместика восточныхъ сколъ. Всъми дълами попрежнему заправляль паракимомень (главный постельничій) Бринга. Онь старался отдалить отъ дълъ Өсофано, что вызвало въ властолюбивой, гордой и строптивой императрицъ сильное ряздражение противъ перваго министра. Тотчасъ по смерти мужа Өеофано завязала сношенія съ побъдоноснымъ и въ высшей степени популярнымъ доместикомъ восточныхъ сколъ, который уже давно страстно любилъ ее, что, очевидно, было не безъизвъстно императрицъ. Переговоры Никифора съ ней кончились политическимъ переворотомъ. Послъ новаго тріумфа, даннаго Шикифору въ награду за сирійскій походъ, Бринга, опасаясь слишкомъ популярнаго полководца, ръшилъ предупредить опасность съ этой стороны энергичнымъ дъйствіемъ: именно, онъ составилъ планъ выколоть Никифору глаза и сослать его, что было однимъ изъ обычныхъ наказаній въ Византіи, вообще не отличавшейся мягкостью своего уголовнаго кодекса. Никифоръ узналь о замыслахъ Бринги и укрылся въ соборъ святой Софіи. Благодаря заступничеству патріарха Поліевкта, воспротивившагося жестокому плану перваго министра, сенать рѣшилъ снова поставить Никифора во главь восточныхъ отрядовъ. Тогда Бринга попытался было привлечь на свою сторону Іоанна Цимисхія и сдълалъ ему заманчивыя предложенія, но тотъ открылъ Никифору интриги паракимомена, и 3 іюля 963 года войско въ Кесаріи провозгласило Никифора императоромъ. Никифоръ тотчасъ назначилъ Іоанна Цимисхія доместикомъ восточныхъ сколъ, съ высокимъ чиномъ магистра, и оставивши его въ Азіи, самъ быстро двинулся къ Константинополю. Народное возстаніе, поднявшееся при извъстіи о приближеніи его къ Константинополю, довершило дъло: 16 августа совершился уже торжественный въбадъ и коронование Шикифора, а 20 сентября его бракосочетание съ Өеофано.

Съ небольшимъ шестилѣтнее правленіе Никифора Фоки имѣетъ очень важное значение во внъшней истории Византийской империи. Рядъ успѣховъ, начавшійся при Романѣ II покоренісмъ Крита, продолжался и при Никифоръ.

Первымъ крупнымъ военнымъ предпріятіемъ Никифора посл'в Походы въ вступленія на престолъ быль походъ противъ арабовъ (964-965). Греки завоевали островъ Кипръ, взяли сильныя мусульманскія и Сирію. твердыни Киликіи-Тарсъ и Массиссу и вернули подъ свою власть страну между Тавромъ, моремъ и Аманскимъ хребтомъ, важную по ея географическому положенію. Тарсъ сталъ резиденціей стратега. Несчастіе, случившееся съ греками въ Сициліи, гдъ арабы взяли, наконецъ, Раметту, остававшуюся послѣднимъ оплотомъ христіанъ на островѣ, нѣсколько омрачило радость, вызванную новымъ торжествомъ въ Азіи креста надъ полумъсяцемъ. Въ 966 г. Никифоръ снова предпринялъ походъ въ Сирію, имъвший на этотъ разъ характеръ набъга. 25 Января 967 года умеръ его постоянный врагъ Сенфъ-Аддаулахъ. Свой послъдній походъ противъ сарадинъ неутомимый императоръ совершилъ въ 968 г., слъдовательно, не задолго до смерти. Цълью его были Антіохія и Алеппо. важные города, которые, находясь въ рукахъ арабовъ, постоянно угрожали малоазіатскимъ владъніямъ грековъ. И на этотъ разъ успъхъ сопутствовалъ Никифору. Онъ опустошилъ съверную Сирію, перешелъ Ливанскія горы, явился въ Финикіи и въ Ноябр'в 968 г. подошель въ Антіохія. Антіохія была, впрочемь, взята уже бозъ него, такъ какъ угрожавшее нашествіе русскихъ, война въ Италіи внутреннія затрудненія заставили Пикифора поручить осаду этого города своимъ помощникамъ, патрицію Михаилу Вурцу и стратопедарху Петру Фокѣ, племяннику Никифора. 29 Октября 969 года Антіохія, древній Өеуполисъ, славный городъ, бывшій нікогда соперницей Византіи на Востокъ, была взята грсками, послъ 230-лѣтняго пребыванія во власти мусульманъ. Теперь греки сдѣлались хозяевами обоихъ склоновъ Тавра, и вскорѣ послѣ этого Кургуйа, узурпаторъ Алеппо, призналъ себя въ вассальной зависимости отъ имперіи. Эти два факта были достойнымъ завершеніемъ цвлаго ряда победъ Никифора, они знаменовали полное торжество христіанъ надъ невѣрными и произвели чрезвычайно сильное впечатление на объ враждующия стороны. Никогда еще исламъ не терпълъ такого страшнаго пораженія. Казалось, что присоединеніе всей Сиріи и Палестины и возвращеніе христіанамъ Гроба Господня стало лишь вопросомъ времени, и благочестивый Ники-

REJERIN

форъ уже питалъ надежду достойно завершить этимъ рядъ своихъ побъдъ на Востокъ.

Въ Европъ наибольшее вниманіе императора привлекала Болгарія. Ея упадокъ при царъ Петръ, наслъдникъ знаменитаго Симеона, привель императора къ рѣшенію воспользоваться ослабленіемъ еще недавно столь грознаго сосъда и окончательно обезопасить съ этой стороны имперію. Предлогомъ къ разрыву послужило требованіе болгарскими послами дани, которую до техъ поръ Византія платила. Болгаріи, и взам'внъ которой болгары брали на себя обязательство препятствовать венграмъ проникать въ предѣлы имперіи. Въ 967 году Никифоръ открылъ военныя дъйствія противъ болгаръ. Извѣстно, какъ онъ обратился за помощью къ русскому великому князю Святославу, и какъ вскорћ долженъ былъ замѣтить, что новый союзникъ оказался опаснѣе того врага, противъ котораго его призвали. Борьба же грековъ съ Святославомъ относится уже къ царствованію Никифорова пресмника.

Кромъ дълъ арабскихъ и болгарскихъ, былъ еще вопросъ, ка-Отношенія къ западвой саршійся внъшнихъ отношеній Византіи, который сильно занималъ

- Никифора въ послѣдніе годы его жизни, именно вопросъ объ отноимперія. шенія къ возстановленной Оттономъ I римско-германской имперія. Походы 951 и 962 г. и побъды надъ Беренгаромъ II Иврейскимъ отдали большую часть Италіи въ руки Оттона, и 2-го Февраля 962 года папа Іоаннъ XII короновалъ эго въ Римѣ короной Священной Западной римской имперіи. Тогда Оттонъ I сталъ стремиться къ обладанію всей Италіей и готовиться къ борьбъ съ мусульманами, владъвшими Сициліей. Желаніе пріобръсти византійскія еемы Южной Италіи и въ то же время не разорвать совствиъ съ греками, союзъ съ . которыми былъ бы полезенъ ему для подготовлявшейся борьбы съ арабами, навело Оттона на мысль о брачномъ союзъ его сына съ византійской царевной, причемъ невъста должна была, по мысли Оттона, передать своему мужу, въ видъ приданаго, власть надъ Апуліей и Калабріей Въ 967 году Оттонъ отправилъ къ Никифору посломъ венеціанца Доменика, чтобы испросить для Оттонова сына руку Өеофано, сестры малолѣтнихъ императоровъ Василія и Константина. Посольство это не привело къ желаемому результату, и Оттонъ попытался силой добыть себь греческие города Италии. Онъ осадилъ Бари, но ошибся въ разсчетѣ легко завладѣть этимъ городомъ. Неудача подъ Бари снова направила мысли Оттона къ его любимому проэкту брачнаго союза его сына съ византійской принцессой. Трудное поручение хлопотать въ Константинополѣ объ

этомъ щекотливомъ дѣлѣ онъ возложилъ на одного изъ самыхъ близкихъ къ себѣ лицъ, на кремонскаго епископа Ліутпранда, человѣка способнаго, ученаго и краснорѣчиваго, хорошо знакомаго къ тому же съ обычаями константинопольскаго двора, такъ какъ Ліутпрандъ былъ уже въ 949 г. въ Византіи посломъ отъ Беренгара II-го къ Константину Багрянородному. Въ сочиненіяхъ Ліутпранда осталось описаніе его путешествій въ Константинополь. Эти страницы представляютъ одинъ изъ любопытнѣйшихъ историческихъ памятниковъ, такъ какъ онѣ живо рисуютъ намъ отношенія людей запада къ византійцамъ и обычаи придворной константинопольской жизни Х вѣка. Поэтому мы остановимся нѣсколько подробнѣе на разсказѣ Ліутпранда о его вторичномъ путешествіи въ Византію.

Ліутпрандъ прибылъ въ Константинополь въ первыхъ числахъ іюня 968 года. Никифоръ Фока былъ въ это время сильно озабоченъ, во-первыхъ, затрудненіями на съверныхъ границахъ имперіи, именно надвигавшейся опасностью русскаго завоеванія Болгаріи, во-вторыхъ, приготовленіями къ походу въ Сирію и, наконепъ, итальянскими дълами. Поведение Оттона въ Итали привело Никифора въ сильное раздражение, которое ясно сказалось въ крайне нелюбезномъ пріемв, встрътившемъ Оттонова носла. Вспоминая о своемъ пребывании въ Византии въ 949 году, Ліутпрандъ мечталъ о торжественномъ и благосклонномъ пріемв и теперь, но тотчасъ по прибытіи въ Константинополь долженъ былъ горько разочароваться: его встрѣтили сурово, даже враждебно, съ нимъ стали обращаться какъ со шпіономъ, держали его и его свиту все время въ полуплъну и осыпали оскорбленіями. Обиженный до глубины души и достаточно настрадавшийся Ліутпрандъ постарался отомстить грекамъ, въ самыхъ темныхъ краскахъ описавши въ своемъ докладъ Оттону Никифора, его дворъ и вообще византійскіе порядки, до каррикатурности преувеличивая иногда описаніе слабыхъ сторонъ грековъ. Впрочемъ, основа Ліутпрандова разсказа всегда върна, и это даетъ ему интересъ и важное значеніе въ ряду свидътельствъ о греческой имперіи Х-го въка. Никакой высокій чиновникъ не встрѣтилъ посла западнаго императора при въѣздѣ его въ Константинополь, какъ это было въ обычав при прибытіи важныхъ посольствъ. Греки заставили Ліутпранда и его свиту довольно долго прождать передъ Золотыми воротами подъ проливнымъ дождемъ, потомъ имъ велѣли сойти съ лошадей, и они должны были пъшкомъ пройти по ужаснымъ улицамъ, по колъна въ грязи, до

Путешествіе Ліутпранда.

"Мраморнаго дворца", назначеннаго для жительства посольства. Ліутпрандъ описываетъ этотъ "дворецъ", какъ каменное строеніе, по которому свободно гуляетъ вътеръ, въ которомъ можно было замерзнуть въ холодное время года, промокнуть во время дождя, словомъ, внутри котораго всегда ясно чувствовалось, какая погода была на улиць. Несчастный Ліутпрандъ не нашелъ тамъ удобствъ, на которыя онъ разсчитывалъ, и даже воду ему приходилось поку. пать у носильщиковъ. Посольство держали какъ пленниковъ, и стража не позволяла никому безъ особаго разрѣшенія ни входить, ни выходить изъ "дворца". Большой гастрономъ, Ліутпрандъ несколько разъ жалуется на плохой столъ, который онъ получалъ теперь въ Константинополь, и особенно на недостатокъ хорошаго вина, такъ какъ греческія впна отзывались гипсомъ и смолой. 6-го іюня Ліутпрандъ былъ принятъ куропалатомъ Львомъ, братомъ императора, исполнявшимъ въ это время важную должность логоеета дрома, въ обязанности котораго, между прочимъ, входило представлять дарю иностранныхъ пословъ. Этотъ пріемъ имѣлъ цѣлью подготовить аудіснцію у императора. Левъ отказался признать за Оттономъ титулъ императора, который, говорили греки, долженъ принадлежать лишь государю Константинополя. Оттона же Левъ называль лишь короломъ (бήб). Куропалатъ не принялъ даже собственноручно Оттонова письма и велѣлъ взять его у Ліутпранда переводчику.

Пріемъ

у импера-

7 го іюня, въ праздникъ Пятидесятницы, Ліутпрандъ былъ принять самимъ Никифоромъ въ знаменитой залѣ Триклина. Въ описании этого приема Лиутпрандъ даетъ каррикатурное изобратора. женіе императора: "Меня привели, пишетъ онъ, передъ Никифора, челов'вка чудовищнаго вида, пигмея съ жирной головой, похожаго своими маленькими глазами на крота. Его безобразіе дополняють короткая, широкая и густая борода съ просъдью, длинные густые волосы, большой животъ и сухія бедра. Онъ эфіопъ по цвѣту кожи, и никто не захотѣлъ бы встрѣтиться съ нимъ въ глухую полночь. Его языкъ наглъ, онъ хитеръ, какъ лиса, клятвопреступенъ и лживъ, какъ Улиссъ". Раздраженный епископъ не хвалитъ даже знаменитаго своей роскошью параднаго императорскаго костюма, который, будто бы, носилъ явные слъды продолжительнаго употребленія. Никифоръ принялъ Ліутпранда, сидя на золотомъ тронъ, стоявшемъ на возвышении, къ которому вело нъсколько порфировыхъ ступеней. На лъвой сторонъ отъ него, нѣсколько позади, сидѣли молодые цари, "прежде его госу-

дари, теперь же подчиненные", ядовито замѣчаетъ Ліутпрандъ. Императоръ принялъ Ліутпранда не любезнъе куропалата и высказаль ему въ ръзкой формъ упреки за поведеніе Оттона въ Италіи. въ которомъ онъ видълъ грубое нарушение своихъ неоспоримыхъ правъ, особенно за нападеніе на византійскіе города. "Такъ какъ твоему господину не удались его незаконныя предпріятія противъ монхъ итальянскихъ провинцій, то онъ послалъ теперь тебя къ намъ подъ ложнымъ предлогомъ дружбы, съ единственной цълью шпіонить за нами", такъ заключилъ императоръ. Ліутпрандъ отвъчалъ ему длинной рѣчью, которую Никифоръ прервалъ заявленісмъ, что ему надо идти въ соборъ Святой Софіи. Это было въ Пятидесятницу, а въ большіе праздники всегда происходили торжественные выходы императоровъ въ одинъ изъ храмовъ столицы, чаще всего. въ Святую Софію. Ліутпранда помъстили на возвышенномъ мъсть, въ трибунѣ пѣвчихъ цирковыхъ партій, которые пѣли славословія въ честь императора. По словамъ Ліутпранда, ни весь кортежъ, ни представители церковныхъ партій, стоящіе вдоль всей площади Августеона отъ дворца до Великой Церкви (т. е. Св. Софіи), ни высшіе чины имперіи въ скарамангіяхъ (парадное византійское одъяніе) яркихъ цвътовъ, -- все это, будто бы, не только не представляло ничего замѣчательнаго, но даже выказывало бѣдность имперіи. Въ этомъ, конечно, нельзя дать въры его показанію, такъ какъ мы знаемъ о богатствъ и роскоши, царившихъ при константинопольскомъ дворъ, которыми въ 949 году восхищался и самъ Ліутпрандъ. Въ то время какъ императоръ двигался къ церкви, пъвцы возглашали: "Вотъ идетъ утренняя звъзда, вотъ поднимается заря! Онъ отражаетъ въ своемъ взглядъ солнечные лучи. Вотъ шествуетъ блѣдная смерть сарацинъ, дарь Никифоръ! Многая лъта августу Никифору! Народы, поклоняйтесь ему, почитайте его, склоняйте выи ваши подъ его власть!" Онисывая этоть выходъ, Ліутпрандъ снова осыпаеть Никифора всевозможными насмѣшками и оскорбленіями. Когда длинныя религіозныя церемоніи въ Святой Софіи окончились, Оттонова посла пригласили къ обычному въ такихъ случаяхъ при константинопольскомъ дворѣ праздничному столу.

Пиръ продолжался обыкновенно очень долго, отличался ослѣпительной роскошью и проходилъ при строжайшемъ соблюдени крайне сложнаго, до мелочей выработаннаго этикета, составлявшаго одну изъ особенностей византійскаго двора. Высшіе сановники имперіи, составлявшіе "синклитъ", иностранные послы и,

۱

Пиръ.

далье, епископы, священники, монахи, наполняли "Decanneacubita". Это быль роскошный заль съ позолоченнымъ плафономъ, со стѣнами, украшенными мозаикой, изображающей деревья, цвѣты и плоды, съ поломъ, выложеннымъ изъ драгодънныхъ сортовъ мрамора. Такъ какъ парадные объды продолжались долго, то за жигались большія серебряныя канделябры. На противоположной отъ главнаго входа сторонъ зала, на возвышении, на которое вели порфировыя ступени, помъщался полукруглый столъ (апокоптикъ) съ диваномъ на двѣнадцать мѣстъ, который предназначался для императора и нъсколькихъ лицъ самаго высшаго ранга. Передъ нимъ стояли параллельно девятнадцать большихъ столовъ, уставленныхъ золотой утварью, съ диванами на двѣнадцать мѣстъ передъ каждымъ. Мѣста были расположены такъ, чтобы никто изъ приглашенныхъ не сидълъ спиной къ императору. По объ стороны императорскаго стола помъщались пъвцы изъ собора Святыхъ Апостоловъ и изъ Святой Софіи. Когда императоръ входилъ въ залъ, поднималась пурпурная занавъсь, отдълявшая помъщение, гдъ его ожидали приглашенные, отъ мъста пира, и всъ гости падали ницъ, закрывая глаза рукой, какъ бы ослѣпленные блескомъ солнца. Когда императоръ занималъ свое мъсто, особый чиновникъ (артоклинъ) вызывалъ каждаго приглашеннаго и указывалъ ему мъсто, которое онъ долженъ былъ занять сообразно своему рангу. Наконецъ, все было готово, императоръ давалъ знакъ пъвдамъ, и тъ пъли гимнъ въ честь его. При возглашении строфы, призывающей благословение неба на голову императора, всв должны были подниматься и сбрасывать верхнюю накидку, когда же пеніе кончалось, они садились и снова надевали сброшенное платье. Блюда греческаго стола, сильно приправленныя оливковомъ масломъ, чеснокомъ и лукомъ, не правились Ліутпранду. Въ концъ объда подавался дессерть, состоявшій изъ разныхъ сладкихъ блюдъ и плодовъ, которые приносились въ 30лотыхъ чашахъ, вслъдствіе ихъ громадности и необыкновенной тяжести подававшихся на столъ съ помощью особыхъ приспособленій. Тогда начинались развлеченія: танцы, представленія эквилибристовъ и т. п. Наконецъ, одинъ изъ чиновниковъ давалъ знакъ къ удаленію, гости проходили передъ императоромъ и выходили въ противоположныя двери. Ліутпранду отвели за предназначеннымъ для иностранныхъ пословъ столомъ пятнадцатое мѣсто, что было страшнымъ оскорбленіемъ для посла Западнаго императора, и Ліутпрандъ живо почувствоваль это.

Digitized by Google

Изъ Ліутпрандовой свиты къ императорскому столу не пригласили никого. За столомъ Никифоръ разспрашивалъ Ліутпранда относительно силь, которыми Оттонъ располагалъ въ Италіи, относительно подчиненныхъ ему земель и числа его войскъ, надъ которыми онъ грубо насмъхался. "Вы не римляне, а лангобарды", такими словами закончилъ императоръ свои насмъшки. На это Ліутпрандъ, будто бы, отвѣтилъ Никифору, что римляне происходятъ отъ шайки бъглыхъ рабовъ и грабителей, и что отъ такой то "знати" произошли ть, кого греки называють космократорами, т. е. императоры. Не будемъ пересказывать многочисленныхъ разговоровъ между восточнымъ императоромъ и посломъ западнаго, котораго въ Византіи трактовали тогда просто какъ посла одного изъ многочисленныхъ варварскихъ королей: всѣ они велись въ томъ же тонѣ несдерживаемаго взаимнаго раздраженія и насмѣшекъ, обыкновенно очень грубыхъ. Ліутпрандъ, если върить его разсказу, отвъчалъ императору смвло, иногда даже дерзко.

Несчастное посольство продолжало мучиться въ своемъ "мра-Переговоры морномъ дворцѣ", а переговоры плохо подвигались впередъ. Когда Ліутпрандъ коснулся главнаго пункта, составлявшаго цъль его съ Ліутпосольства, и передаль предложение Оттона, чтобы императоръ прандожъ. выдалъ одну изъ дочерей Романа II и Өеофано за молодого Оттона и далъ бы въ приданое за ней апулійскую и калабрійскую еемы, то услышалъ гордый отвѣтъ, что "бракъ порфирородной царевны съ варваромъ есть неслыханное дело, и что если Оттонъ просить о немъ, то никакъ не царевнѣ слѣдуетъ приносить съ собой приданое, а самъ Оттонъ долженъ дать грекамъ достойное вознаграждение за столь высокий союзъ. Пусть король Оттонъ возвратить намъ Римъ съ Равенной и со всей территоріей, которой мы владели некогда на юге оть этихъ городовъ, и мы пошлемъ ему нашу царевну. Если же, оставивши мысль о брачномъ союзъ, онъ будетъ искать только нашей дружбы, то пусть по крайней мврѣ очиститъ городъ Римъ и его территорію, возвратить римлянамъ ихъ свободу и вернетъ въ прежнее подчиненіе намъ возмутившихся князей Капуи и Беневента, бывшихъ рабовъ нашей священной имперіи". Такъ говорилъ паракимоменъ Василій, занимавшій важныя должности протоасикрита и протовестіарія, который на этоть разъ велъ переговоры съ Ліутпрандомъ. Изъ этихъ словъ и изъ всего цоведенія императора и его приближенныхъ по отношенію къ себѣ, изъ самаго пріема и тѣхъ невозможныхъ условій, въ которыя поставлены были въ Константинополѣ онъ и его свита,

грековъ

Ліутпрандъ долженъ былъ понять, что онъ ошибся въ своихъ разсчетахъ, и что надежды на соглашение было очень мало. Къ тому же, дійствительно, крайне тяжелая обстановка жизни такъ измучила несчастнаго прелата, что онъ даже заболълъ и сталъ желать лишь одного-какъ можно скорѣе выѣхать изъ Константинополя, нъкогда столь гостепріимнаго, теперь же такъ опротивъвшаго ему. 29-го іюня Ліутпрандъ снова присутствовалъ при высочайшемъ выходъ и церковной церемоніи и быль опять за императорскимъ столомъ За столомъ его помъстили ниже только что прибывшихъ пословъ болгарскаго царя Петра. Считая, что это оскорбленіе, нанесенное въ его липѣ его государю, превосходитъ мѣру терпимаго, Ліутпраниъ всталъ изъ-за стола, что произвело, конечно, настоящій скацдалъ. Па его жалобу греки возразили Ліутпранду, что болгаринъ, правда, грязенъ, грубъ и препоясанъ мъдной цъпью, но что онъ тъмъ не менъе имъетъ высокое звание патриція, и что поэтому нельзя помистить его ниже епископа, тымъ болье франкскаго (какъ въ Византіи называли иногда безразлично латинянъ и германцевъ). Кончилось тімъ, что куропалатъ отослалъ Ліутпранда объдать вмъстъ съ дворцовой челядью въ гостиницъ. Не ръшаясь, не смотря на все свое раздражение противъ Оттона, прервать переговоры и отослать Ліутпранда, можетъ быть, надъясь еще добиться отъ него какой-нибудь уступки, Никифоръ еще нъсколько разъ приглашалъ его къ себь. Однажды за столомъ, въ присутствіи патріарха и многихъ спископовъ, Пикифоръ коснулся церковныхъ разногласій, Ліутпрандъ, по его словамъ, "изящно" отвъчалъ импе ратору на его вопросы "по внушенію Св. Духа", выставляя превосходство западной церкви передъ восточной. Между тъмъ императоръ послалъ въ Италію на помощь своимъ стратегамъ флотъ, отправление котораго Ліутпрандъ видълъ съ крыши своего "дворца", или, лучше сказать, тюрьмы. 20-го іюля, наканунѣ отправленія въ сирійскій походъ, Пикифоръ далъ еще разъ аудіенцію Ліутпранду и, наконсиъ, разрѣшилъ ему уѣхать 26-го іюля; находясь уже на азіатскомъ берегу, въ Брін, среди войска, императоръ снова вытребовалъ къ ссов Оттонова посла. Насколько пристрастенъ былъ Ліутпрандъ и насколько льстилъ онъ своему государю, можно видёть изъ того, что онъ позволяетъ себъ смъяться даже надъ войсками Шикифора.

Онъ пишетъ, что они состоятъ не изъ людей, но скорѣе изъ существъ, подобныхъ людямъ, что Пикифоръ смотритъ не на качество, а лишь на количество ихъ, и что онъ раскается въ этомъ,

когда его многочисленная, но слабая армія встрѣтится съ малочисленными, но опытными въ военномъ дълъ нъмецкими солдатами. И это онъ говорилъ про тѣ войска, которыя взяли Хандаксъ, Тарсъ, Массису и Алеппо, и которыми предводительствовалъ одинъ няъ величайшихъ полководцевъ своего времени! Въ Бріи послѣ новыхъ переговоровъ, столь же мало успѣшныхъ, какъ и прежніе, Никифоръ пригласилъ Ліутпранда присутствовать на охотъ и объщалъ показать ему онагровъ (т. е. дикихъ ословъ), содержавшихся въ огороженномъ паркъ. На охотъ куропалатъ замътилъ Ліутпранду, что церемоніаль запрещаеть быть въ шляпѣ тамъ, гдѣ находится императоръ. "Мы позволяемъ приходящимъ къ намъ отъ васъ доржаться ихъ родныхъ обычаевъ", возразилъ упрямый Ліутпрандъ. Онъ отказался снять пляпу и долженъ былъ, по требованію Льва, оставить паркъ.

27 іюля Ліутпрандъ получилъ прощальную аудіенцію, но императорскій нам'єстникъ въ Константинополь, евнухъ патрицій Хри- путешествіе стофоръ, продолжалъ удерживать его, подъ предлогомъ того, что морская дорога небезопасна отъ сарацинъ, а сухопутная занята венграми. Между твмъ 15 августа въ Константинополь прибыли послы отъ папы Іоанна. Въ своемъ письмъ папа называлъ Никифора греческимъ императоромъ и просилъ его породниться и утвердить прочную дружбу съ "августъйшимъ римскимъ императоромъ" Оттономъ. Такое титулование привело константинопольское правительство въ сильное раздражение и еще болъе ухудшило положение Оттонова посла. Ліутпранду ставили на видъ, что папа сдѣлалъ это, несомнѣнно, съ одобренія его государя. Пословъ же папы греки заключили въ тюрьму. Паконецъ, Ліутпранда отпустили, передавши ему двъ грамоты: написанный золотомъ и снабженный золотой печатью хризовуллъ, собственноручно подписанный киноварными чернилами Никифоромъ и предназначенный для Оттона, и аргировуляъ для папы, подписанный куропалатомъ Львомъ. "Мы считаемъ вашего папу недостойнымъ письма отъ императора, поэтому ему посылаетъ письмо куропалатъ", заявили при этомъ греки Ліутпранду. 2 октября несчастный кремонскій епископъ, наконецъ, покинулъ Византію, которую онъ не преминулъ надфлить въ разсказъ объ этомъ самыми нелестными эпитетами клятвопреступной, лживой, грабительской и т. п. Разсказывая о своемъ возвращении, Ліутпрандъ передаетъ нѣсколько эпизодовъ, довольно цѣнныхъ для ознакомленія съ провинціальной византійской администраціей. Мы приведемъ нѣкоторые изъ нихъ. 49 дней продолжалось его путе-

Обратное Ліут пранда.

шествіе до Навпакта (при Коринескомъ заливѣ), которое онъ совершилъ частью верхомъ на ослѣ или на лошади, частью пѣшкомъ. Здѣсь Ліутпрандъ разстался съ провожавшимъ его дворцовымъ чиновникомъ (diasostes) и, сопровождаемый императорскими .mandatores", направился на двухъ маленькихъ корабляхъ къ Отранто. Mandatores не позаботились запастись пропускомъ, и благодаря этому мѣстныя власти чинили Ліутпранду и его спутникамъ много затрудненій. Почти тотчасъ же послѣ ихъ отплытія началась буря, и несчастные пловцы носились по морю, боясь пристать къ берегу, такъ какъ население могло ограбить и, пожалуй, даже убить ихъ. Наконецъ, буря утихла, и Ліутпрандъ присталь къ острову Левкадіи. Здъсь его очень нелюбезно встрътилъ епископъ, отъ котораго Ліутпрандъ узналъ, между прочимъ, какіе страшные поборы установилъ Никифоръ съ духовенства, чтобы содержать свои арміи: епископъ Левкадіи долженъ былъ ежегодно платить съ принадлежавшаго его церкви имущества сто золотыхъ. Потомъ онъ, конечно, наверстывалъ ихъ страшной симоніей и взяточничествомъ, составлявшими отличительную черту византійскаго правленія. 18 декабря путники пристали къ Корфу. Здъсь, прежде всего, ихъ посътилъ Михаилъ, стратегъ еемы Семи острововъ. Ліутпрандъ долженъ былъ сдълать ему дорогой подарокъ, но тъмъ не менъе стратегъ заставилъ его потерять въ безплодномъ ожиданіи двадцать дней, причемъ все время послы, вопреки дипломатическимъ обычаямъ, должны были кормиться на свой счеть. Согласно полученнымъ изъ Константинополя инструкціямъ, стратегъ долженъ былъ тотчасъ по прибытіи, безъ замедленія, передать посольство въ руки китонита. Льва, которому было поручено на кораблѣ изъ императорскаго флота переправить его въ Анкону. Но Михаилъ задерживалъ Ліутпранда, надъясь получить отъ него новые подарки. Даже низшіе агенты, наприм'връ, курьеръ, которому поручено было отвести посольство на корабль, старалась эксплоатировать пословъ и также всячески вымогали, что можно. Курьеръ пытался даже обворовать епископа. Ліутпрандъ, рисующій все, можетъ быть, уже въ преувеличенно-черныхъ краскахъ и видъвшій, пожалуй, всякіе ужасы тамъ, гдѣ ихъ могло и не быть, передаетъ даже, будто курьеръ уговаривалъ капитана корабля бросить пословъ на произволъ судьбы на какомъ-нибудь пустынномъ островѣ. На этомъ останавливается въ дошедшей до насъ рукописи любопытное донесение Ліутпранда. Итакъ, миссія, порученная кремонскому епископу, не удалась, посольство Оттона вернулось безъ желаннаго результата и мы ви-

٩.

димъ, что поздней осенью 968 и въ слѣдующемъ 969 году враждебныя гействія въ Италіи продолжались съ переменнымъ счастiемъ <sup>1</sup>).

Блестящій исходъ сирійскаго похода 968 года, завершившагося Убійство для имперіи такимъ торжествомъ какъ взятіе Антіохіи, казалось, Никифора. надолго объщалъ Византіи спокойствіе на Востокъ и давалъ, наконецъ. Никифору возможность дъйствовать болье рышительно на Западъ. Расхваленнымъ Ліутпрандомъ нъмецкимъ войскамъ, можеть быть, пришлось бы встретиться лицомъ къ лицу съ покорителемъ Крита, если бы неожиданная смерть послъдняго не измънила хода дълъ. Въ началъ 969 года Никифоръ вернулся въ столицу. Въ Болгаріи въ это время дѣла шли все хуже и хуже для имперіи. Святославъ торжествовалъ надъ болгарами, и стало ясно, что Византіи необходимо было вступить въ борьбу съ русскимъ княземъ, чтобы не дать ему прочно утвердиться въ Болгаріи, такъ какъ тогда затрудненія на съверной границъ приняли бы слишкомъ опасный для имперіи обороть. Поэтому Никифоръ рѣшился поддержать болгаръ въ ихъ борьбѣ съ Русью. Въ залогъ вновь заключеннаго союза двѣ болгарскихъ царевны прибыли въ Константинополь и были обручены съ малолътними Василіемъ и Константиномъ. Но Никифору не суждено было встрѣтиться со Святославомъ. Въ ночь съ 10 на 11 декабря 969 года во внутреннихъ покояхъ константинопольскаго дворца разыгралась драма, столь обыкновенная въ Византіи: императоръ былъ убить заговорщиками. Во главѣ заговора стояла сама императрица, которой къ тому времени уже наскучилъ пятидесятисемилѣтній суровый, нелюбезный и скупой Никифоръ. Переворотъ былъ совершенъ въ пользу Іоанна Цимисхія, близкаго родственника и боевого товарища Никифора. Войны, которыя Фока вель почти безпрерывно, вынуждали его къ значительному увеличенію податей и къ другимъ финансовымъ мѣрамъ, напр., къ выпуску плохой серебряной монеты, къ обложенію принадлежавшей духовенству земельной собственности и къ запрещенію дальнъйшаго увеличенія ея. Большинство этихъ мѣръ тяжелымъ бременемъ ложилось на народъ и поселило въ сердцахъ его сильное недовольство противъ Никифора,

1) Бракъ Оттона II съ византійской принцессой Өеофано, какъ извъстно, все-таки состоялся, но уже въ царствование Никифорова преемника, 14-го впръля 972 года. По новъйшимъ изслъдованіямъ, эта Өсофано была не сестрой Василія II, а другой племянницей Іоанна Цимисхія.

хрестом. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

18



бывшаго ранѣе столь популярнымъ. Особенно раздражено было духовенство. Поэтому населеніе столицы довольно спокойно встрѣтило вѣсть о смерти Никифора и провозглашеніе Іоанна императоромъ и опекуномъ малолѣтнихъ царевичей. Къ счастію для Византіи, убійца Никифора оказался достойнымъ продолжателемъ побѣдъ своего славнаго предшественника, такъ что Никифоровы пріобрѣтенія не были потеряны для имперіи.

Дм. Каринскій.

Digitized by Google

## XXVIII.

## Папа Николай І.

Послъ Карла Великаго государи возстановленной имъ имперіи Духовная недолго сохраняють за собою принадлежавшее ему вліяніе на цер- в світская ковныя дѣла: для этого власть ихъ была слишкомъ ослаблена междоусобіями и раздѣлами. Это ослабленіе свѣтской власти въ то половань время, какъ духовная сохраняетъ завоеванное ею благодаря первымъ Каролингамъ положеніе, измѣняетъ отношеніе между ними: изъ подчиненной духовная власть понемногу становится господствующею. Объединение народовъ Запада, увънчанное возстановленіемъ имперіи, оживило римскія преданія и значеніе Рима въ глазахъ народовъ романо-германскихъ; теперь императоръ, власть котораго ограничивается одною Италіей, перестаеть представлять надлежащимъ образомъ это единство и роль представителя его переходить къ преемникамъ св. Петра. Наконецъ, измѣняется отношеніе послѣднихъ къ представителямъ мѣстныхъ церквей: прежнее номинальное верховенство превращается въ монархическое подчиненіе. Такому переходу содъйствовали и политическія условія эпохи-IX въка. То было время частыхъ династическихъ смутъ, въ которыхъ не могли не принимать большого участія и представители деркви, въ случат неудачи поддерживаемой ими партіи подвергавшіеся со стороны противниковъ преслѣдованіямъ. Отъ частыхъ смуть терпѣли не только представители церкви, но и ся достояніе. При ослабленіи свътской власти и вовлеченіи ся во вражду партій, на мъстъ добиться управы было далеко не легко. Сями ми-

власть въ IX въка.

Ilocofia. Ranke, Weltgeschichte, VI Theil; Rocquain, La papauté au moyen âge.

трополиты, естественные защитники своихъ епископовъ, еще сильнъе втягивались въ политическую борьбу и утрачивали возможность быть безпристрастными судьями въ дълахъ, неръдко задъвавшихъ и ихъ интересы, и ихъ самолюбіе. Обиженнымъ оставалось искать суда и управы въ другомъ мъстъ, и самымъ подходящимъ для этого казался римскій престоль, представители котораго стояли далеко оть мъстныхъ столкновений и очень расширили свое вліяніе на мъстныя церкви въ VIII вѣкѣ. При этомъ, конечно, тѣ лица, интересы которыхъ задъвались приговорами папъ, склонны были поднимать вопросъ, на какихъ собственно постановленіяхъ церковнаго права основаны апелляціи отъ приговоровъ мъстныхъ судовъ къ суду папы. Отвѣтъ Истароровы должны были дать знаменитыя Лженсидоровы декретали. То быль декреталів. сборникъ церковныхъ законовъ, въ который, на ряду съ подлинными, давно имъвшими законную силу, актами, внесено было около сотни подложныхъ документовъ, отнесенныхъ къ первымъ вѣкамъ христіанства. Къ подлиннымъ актамъ тутъ были присоединены подложныя посланія и постановленія папъ ранняго времени, а для прикрытія подлога въ сборникъ были вставлены неимъющія отношенія къ главной цёли выписки изъ Библіи, постановленій соборныхъ, изъ церковныхъ писателей. Сборникъ этотъ былъ ложно приписанъ знаменитому ученому начала VII въка Исидору севильскому, а на дълъ составленъ лицомъ, по всей въроятности, принадлежавшимъ къ духовенству реймсской митрополіи. Главною пѣлью его была защита епископовъ противъ свътской власти; достигнуть этого имълось въ виду посредствомъ ограниченія жалобъ на епископовъ, затрудненія процедуры, запрещенія поношеній во время процесса. Въ сборникъ преобладаетъ взглядъ, что мотивами къ обвиненіямъ служатъ большею частью нерасположение и злоумышление. Согласно велѣнію апостоловъ, епископы во всѣхъ бѣдахъ должны искать себѣ прибѣжища у намъстника св. Петра, какъ главы церкви, который возстановить несправедливо осужденныхъ товарищами изъ страха передъ свътскою властью. Все, отнятое у нихъ, должно быть имъ возвращено, въ противномъ случа осудившіе ихъ епископы и ихъ государи подвергаются отлученію отъ церкви. Епископы могутъ быть судимы только соборомъ, созваннымъ съ разрѣшенія папы, которому принадлежитъ право окончательнаго приговора. Такимъ образомъ, декреталіи предоставляли папѣ полную власть надъ митрополитомъ, дълали его защитникомъ духовенства и особенно епископовъ отъ свѣтскаго суда и правительства, отъ власти митрополитовъ и областныхъ соборовъ. Потому епископы съ самаго на-

чала соденствовали распространению сборника; какъ это нередко бываеть, они слишкомъ увлеклись интересами минуты и въ этомъ увлечении не замътили того, что декретали современенъ могутъ сдъявлься въ рукахъ папъ отличнымъ орудіемъ для обузданія не только св'ятской власти, но и самихъ епископовъ. Пока, впрочемъ, до этого было еще далеко.

Сборникъ декреталій составленъ быль въ реймсской митрополіи въ половнить IX въка и возникъ, слъдовательно, безъ содъйствія и въроятно, даже безъ въдона папъ. Конечно, декреталія оказали ниъ большую услугу, но въ то же время несомивнео, что при господствовавшемъ тогда направлени умовъ едва ли нужны были искусственныя средства, чтобы доставить владычество идев церковной монархіи, охватывающей весь западный мірь и находящейся подъ управленіемъ преемника апостола Петра. Духовное могущество папы нивло своею основою потребность людей найти прочную опору для своихъ надеждъ въ тяжкія времена, среди подавляющихъ переворотовъ. Эту опору могла давать тогда только церковь, и, укръпляя власть главы ся, люди думали подкръпить свои нравственныя силы.

Въ Римъ декретали упоминаются впервые въ 860 г., и первый сталь ссылаться на нихъ, повидимому, папа Николай I. Воть какъ Николай I. отзывается о немъ современный летописецъ: "Съ нимъ нельзя сравнивать ни одного папу посл'в Григорія Великаго: онъ господствоваль надъ кородями и тираннами и подчиняль ихъ своей власти, какъ будто былъ властителемъ міра. Онъ былъ смирнымъ, кооткнив, любящимъ и доброжелательнымъ къ епископамъ и священникамъ, соблюдавшимъ заповъди Господа, и напротивъ, грознымъ и страшно строгимъ къ уклонявшимся съ прямого пути: его можно было бы принять за новаго Илію, воскресшаго въ наши дни по слову Бога, если не теломъ, то духомъ и доблестью". Императоръ Людовикъ II самъ содъйствовалъ избранию Николая и первое время поддерживаль съ нимъ дружескія отношенія. Однимъ изъ новодовъ къ ухудшению ихъ послужило столкновение папы съ архі. Отолкновеепископомъ Равенны, послъдней независимой епархіи въ Италіи, котораго Николай отлучиль за отказъ отъ участія въ римскихъ Разенной. соборахъ, неповиновение ихъ ръшениямъ и запрещение духовнымъ епархія апеллировать къ папѣ. Архіепяскопъ пожаловался на отлучение императору, который отправиль его съ своими послами въ Римъ для примиренія съ папой, но посл'ядній отклонилъ ходатайство Людовика и воспользовался неудовольствіемъ населенія епар-

Папа

ніе съ

хін для личнаго вмешательства въ ся дела. Тогда архіепископъ долженъ былъ покориться и признать главенство паны.

Тоть же принципъ апеллиціи къ римскому престолу привель Отолкновеніе съ Никодая къ столкновенію съ примасомъ Галлін, архіепископомъ реймсскимъ Гинкмаромъ, низдожившимъ на помъстномъ соборъ епи-Pežncoms. скопа Ротада и недопускавшимъ его до апелляціи. Николай предшисаль Гинкмару возстановить Ротада въ санв или явиться вибств съ нимъ къ отвѣту въ Римъ; при этомъ онъ объявилъ, что не питаеть никакого особаго расположенія къ Ротаду, но будеть до смерти защищать права папства: права эти-спасительное оружіе для всей деркви; кто изъ епископовъ знаетъ, что участь Ротада не постигнеть вскор'в и его, а въ такомъ случав у кого онъ будеть искать защиты? Увидя, что Гинкмаръ не выполняеть его требованій и не пускаеть Ротада въ Римъ, папа обращается къ Карлу Лысому и всёми силами заклинаетъ его помочь гонимому: если государи допустять умаленіе правъ папы, то какую послідній окажеть имъ въ случаѣ нужды помощь? Королева писала Николаю два раза, прося его оставить дело, но онъ отказался сделать это, несмотря на всѣ хлопоты, причиненныя ему. "Если бы въ вашемъ королевствѣ къ вамъ обратился несчастный человѣкъ, называя себя жертвою несправедливости, вы не отвергли бы его призыва. Какъ вы можете убъждать насъ оставаться глухими въ голосу нашего брата?" Наконецъ, послѣ ряда оттяжекъ и уловокъ со стороны Гинкмара, Ротаду удалось добраться до Рима; никто изъ обвинителей не явился, и папа призналъ его оправданнымъ и возстановилъ въ санъ, который Ротадъ и сохранилъ за собою до кончины. Изъ всего этого видно, что право апелляціи было тогда оспариваемо, и что пап'в понадобилось много энергіи, чтобы восторжествовать надъ упорнымъ сопротивленіемъ Гинкмара.

Опоръ съ

Триромъ.

Кельномъ и одержать верхъ надъ Кельномъ и Триромъ по делу о разводе короля Лотарингіи Лотаря II съ его женой Теутбергою. Изъ трехъ сыновей Лотаря I, владъвшихъ Лотарингіей. Провансомъ и Италіей, только у Лотаря II были дёти, но не отъ бездётной жены, а отъ нъкоей Вальдрады, обрученной съ нимъ еще въ дътствъ при жизни отца. Чтобы бывшія земли Лотаря I оставались въ потомствѣ его, нужно было узаконить бракъ съ Вальдрадой и происходившихъ отъ него дѣтей, а для этого признать недѣйствительнымъ церковный бракъ съ Теутбергою. Были пущены въ ходъ ложныя обвиненія и признанія на испов'вди самой Теутберги въ

Кром' Равенны и Реймса, счастливый случай помогъ Николаю

Digitized by Google

ея гръхахъ, и на этомъ основании соборъ епископовъ Лотаринги, быть можеть руководясь еще соображеніями политическими, произнесъ нужный для Лотаря приговоръ, и затемъ, онъ обвенчался съ Вальдрадой, которая была признана королевой. Тогда папа выразиль сильное неудовольствіе на то, что областной соборь взяль на себя решение столь важнаго дела и что король повиновался этому приговору, не дождавшись согласія папы. Къ нему и обратилась Теутберга, поддерживаемая Карломъ Лысымъ. Король согласился на пересмотръ дъла новымъ соборомъ, на которомъ должны были присутствовать епископы Франціи и Германіи и папскіе легаты. На дълъ на соборъ явились почти одни только епископы Лотарингіи и легаты папы. Неизвестно, убедились ли последніе предъявленными доводами или были подкуплены Лотаремъ, только соборъ призналъ бракъ съ Вальдрадою законнымъ и послалъ въ Римъ со своими постановленіями двухъ главныхъ членовъ, архіепископовъ Кельна и Трира. Папа созвалъ тогда свой соборъ въ Римѣ, который подъ предсѣдательствомъ его постановилъ, что рѣшеніе епископовъ Лотарингіи, какъ нарушающее права Римскаго престола, не имветь силы, а оба архіепископа, какъ ихъ руководители, должны быть лишены священства. Присматриваясь ближе къ различію между ришеніями обонхъ соборовъ, находишь въ немъ одинъ изъ важнъйшихъ моментовъ въ исторіи западной церкви. Если бы решения поместнаго собора остались въ силе, то за областнымъ духовенствомъ сохранилась бы значительная самостоятельность: в'ёдь въ самой Италіи слышались еще утвержденія, что воля римскаго престола не есть еще дерковный законъ. Но именно поэтому Николай быль непоколебимь и чуждъ всякой уступчивости: онъ принадлежалъ къ тъмъ людямъ, которыхъ можно назвать воплощенною системою. Идея единой церкви и всемірной власти папства была мыслью его жизни. Решенія римскаго собора, провозглашавшія и въ тоже время прилагавшія къ дівлу всевластіе папскаго престола, были его собственными рѣшеніями, его личными мыслями. Сильно ошибался тотъ, кто думалъ, что на него повліяеть присутствіе императора, брата Лотаря, и его войска. Действительно, императоръ сильно былъ оскорбленъ постановленіями римскаго собора, нанесшими чувствительнъйшій ударъ его дому, но былъ возбужденъ и неслыханнымъ образомъ дъйствій папы, созывомъ собора безъ его согласія и низложеніемъ архіепископовъ за исполнение возложеннаго на нихъ поручения. Въ гитветь императоръ приблизился къ Риму съ войскомъ и низложенными епископами, чтобы добиться возстановленія ихъ въ сань или наложить руки на папу. Последний заперся въ Латеране и велель для умилостивленія Бога устранвать крестные ходы. Нападеніе войска на одинъ изъ нихъ и произведенныя при этомъ насилія еще более обострили положение: казалось, близокъ открытый разрывъ императора съ папой. Вооруженная толпа ворвалась въ храмъ св. Петра и силою возложила на гробъ апостола непринятый папою протесть архіепископовъ противъ низложенія. Въ это время произошло свиданіе папы съ заболѣвшимъ Людовикомъ, и оба архіепископа получили приказание покинуть Италію, но согласіе папы и императора не было возстановлено, и послѣдній отправился праздновать Пасху въ Равенну. Пользуясь этимъ, оба архіепископа, по возвращении въ Германію, разослали ко всѣмъ товарищамъ упомянутый протесть, представлявшій собою жестокія нападки на безграничныя притязанія папы, но не нашли у другихъ епископовъ того сочувствія, котораго ожидали. Перевъсъ явно склонился на сторону папы.

Отолкновеніе оъ

Фотіенъ.

И на восточную церковь Николай I распространилъ идею римскаго верховенства, съ извъстною необходимостью развившуюся изъ исторіи запада. Для папы было пріятною неожиданностью, что императоръ Михаилъ Ш обратился къ нему за совѣтомъ по поводу споровъ, возникшихъ тогда въ церкви Константинопольской. Какъ извъстно, нелюбимый при дворъ за свою строгость патріархъ Игнатій былъ низложенъ, и его місто занялъ знаменитый Фотій, до того бывшій міряниномъ; но у Игнатія было въ церкви много сторонниковъ, и между объими партіями начался споръ, не прекращенный соборомъ въ Константинополѣ, высказавшимся за Фотія. Михаилъ Ш счелъ нужнымъ узнать мивніе напы; Николай отнесся къ этому запросу съ римской точки зрѣнія, считающей папу представителемъ единства церкви. Здёсь, въ лицъ Фотія и Николая, сошлись два человъка, изъ которыхъ одного можно считать представителемъ греческой церкви, а другой не допускалъ ничего противнаго деркви римской. Папа объявилъ, что смѣна патріарха безъ согласія Рима нарушаетъ соборныя постановленія, которымъ противорѣчить и возведеніе въ патріархи мірянина, и потребовалъ вообще соблюденія въ Константинополѣ преданія римской церкви. Съ такими же требованіями обратился онъ и къ другимъ патріархамъ востока. Для ближайшаго ознакомленія съ положеніемъ дѣль папа послалъ въ Константинополь легатовь, которые приняли сторону Фотія и участвовали въ соборѣ,

утвердившемъ низложение Игнатія и возведение въ патріархи Фотія. Противники послёдняго обратнянсь къ папе, и онъ созвалъ съ своей стороны въ Римѣ соборъ, который объявилъ Фотія лишеннымъ духовнаго сана за то, что онъ вопреки преданію апостольскому и каноническому достигь патріаршества. Главный вопросъ заключался въ томъ, насколько заслуживають вниманія римскаго собора рѣшенія собора Константинопольскаго; рѣшенія эти были не только уничтожены, но и объявлены великимъ преступленіемъ. Наконецъ, было заявлено безусловное верховенство римской церкви, а Михаилъ III приглашенъ выступить противъ разрушителей церкви.

Споръ церквей все разгорался. Въ 866 г. папа Николай сдълалъ попытку отнять у Константинополя церковную власть надъ Болгарами. Римскіе миссіонеры оспаривали ученіе греческой церкви объ исхождении св. Духа и сильно возставали противъ греческихъ обычаевъ, касавшихся поста, муропомазанія и браковъ священниковъ; они хотвли создать римскій патріархать въ Болгаріи. Тогда Фотій задумалъ нанести ударъ притязаніямъ римской церкви нападеніемъ на самого папу. Какъ одинъ изъ замѣчательнъйшихъ учителей церкви въ эту эпоху, онъ поставилъ крупнъйшій изъ когда-либо поднимавшихся вопросовъ-вопросъ о противуположности между Константинополемъ и Римомъ, и для ръшенія его хотълъ созвать вселенский соборъ съ участиемъ трехъ другихъ патріарховъ. Исполнить мысль эту вполнѣ ему не удалось, но на соборѣ присутствовали и представители другихъ патріарховъ; папа на немъ былъ объявленъ виновнымъ и была провозглашена анаеема ему и всѣмъ, поддерживающимъ съ нимъ общеніе. Происходило это лівтомъ 867 года, а осенью того же года покровитель Фотія, Михаилъ III, былъ умерщвленъ и на престолъ вступилъ его любимецъ Василій Македонянинъ. Новый императоръ измѣнилъ церковную политику своего предшественника: Фотій быль удалень и патріархомъ снова сдівлался защищаемый папою Игнатій. Николай торжествоваль на Востокь, какъ и на Западь. Въ этотъ моментъ боедъ Божій, какъ называетъ его біографъ, скончался.

Удачный исходъ всёхъ этихъ столкновений, помимо прочаго, Заключение. зависълъ еще и отъ того, что въ каждомъ изъ нихъ на сторонъ папы были преимущества, которыми онъ и сумълъ мастерски воспользоваться: въ споръ съ Равенной Николай опирался на недовольство мъстнаго населенія дъйствіями архіепископа; въ дъль Ротада онъ выступилъ защитникомъ преслѣдуемаго митрополитомъ епископа, въ дълъ Теутберги — охранителемъ святости брачнаго

Благодаря всему этому, Николаю удалось возвести папство на небывалую дотолѣ высоту, но удержалось оно на ней не долго. Ослабленіе свѣтской власти шло все усиливаясь, и скоро она утратила возможность не только господствовать надъ церковью, но даже просто быть ей полезною, и тогда папы попали въ унизительную зависимость отъ римскихъ феодаловъ; съ другой стороны, ослабѣло на время и сознаніе церковнаго единства Запада. Эта зависимость отъ феодаловъ и упадокъ вселенскаго авторитета панъ продолжались до времени Оттоновъ, когда снова возобновилось поступательное движеніе папства.

Н. Шамонинъ.



## XXIX.

## Оттонъ Великій.

Осенью 935 года, съ королемъ Генрихомъ случился легкій апоилексическій ударъ; король вскорѣ оправился отъ болѣзни, но она напомнила ему о близости смерти. Поэтому Генрихъ немедленно по выздоровленіи занялся рѣшеніемъ вопроса о престолонаслѣдіи, не желая, чтобы послѣ его кончины государство оказалось въ такомъ же неопредѣленномъ положеніи, въ какомъ оно было по смерти Людовика Дитяти и Конрада.

Во время своего семнадцатилѣтняго царствованія Генрихъ положилъ прочное начало объединенію германскихъ племенъ и успѣшно защищалъ страну отъ внѣшнихъ враговъ; эти подвиги давали ему право полагать, что послѣ его кончины князья опять изберутъ королемъ одного изъ представителей саксонскаго дома. Генрихъ боялся только, чтобы не возникло несогласій вслѣдствіе честолюбія его сыновей, которые могли оспаривать другъ у друга право

**Иоточниками** при составлении настоящей статьи служили: Liudprandi, Antapodosis (Pertz, Monumenta Germaniae Historica, Scriptorum, T. III, p. 273—339); Liudprandi, Liber de rebus gestis Ottonis Magni Imperatoris (ibid., p. 340—346); Liudprandi, Relatio de legatione Constantinopolitana (ibid., p. 347—363; Widukindi, Res Gestae Saxonicae (ibid. p. 416-467); Thietmari, Chronicon (ibid., p. 743—757); Ruotgeri, Vita Brunonis Archiepiscopi Colonensis (ibid., t. IV, p. 254—275); Hrotsuithae, Carmen de gestis Oddonis I Imperatoris (ibid., p. 317—335); Odilonis, Epitaphium Adalheidae Imp. (ibid., p. 637—645). Пособіями служили: Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, B. I. Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, Stuttgart, 1860. B. III. Lamprecht, Deutsche Geschichte, Berlin, 1892, B. II. Bryce, The Holy Roman Empire. Гильфердинъ, Исторія балтійскихъ славанъ, т. I, M. 1855. O. Ierepъ. Всеобщая Исторія. на престолъ. Самый старшій сынъ Генриха. Танкмаръ не могъ разсчитывать на корону, такъ какъ рожденъ былъ отъ перваго брака Генриха, а этотъ бракъ признанъ былъ церковью незаконнымъ. Старшій сынъ отъ второго брака – Оттонъ – родился тогда, когда Генрихъ былъ еще только герцогомъ саксонскимъ, и только третій сынъ, тоже Генрихъ, родился уже послѣ того, какъ отецъ избранъ былъ въ короли. Хотя этотъ Генрихъ по наружности очень походилъ на отца и былъ любимцемъ матери, однако самъ старый король предназначилъ въ преемники себѣ Оттона, такъ какъ онъ отличался яснымъ умомъ, твердымъ характёромъ, силою воли и другими качествами необходимыми для государя.

Имѣющіяся у насъ свѣдѣнія о личности Оттона относятся къ болѣе позднему времени. Лѣтописецъ изображаетъ его человѣкомъ грузнаго телосложенія (moles corporis), съ румянымъ лицомъ, украшеннымъ бородою, съ быстрыми, какъ бы метающими молнін, глазами (oculi rutilantes et in modum fulguris splendorem quendam emittentes); широкая грудь его была покрыта волосами, какъ бы львиною гривою (pectus leoninis quibusdam sparsum iubis); современники, даже собственный сынъ, называли его львомъ; въ этомъ тьль обиталь упорный, въчно дъятельный духъ: король даже во снѣ имѣлъ обыкновеніе говорить. Оттонъ отличался неровной, то медленной, то быстрою походкою; пылкая натура его была отчасти смягчена воспитаніемъ, но даже въ старости онъ легко теряль самообладание. Подобно отцу своему, Оттонъ былъ страстнымъ охотникомъ, отличался общительностью и щедростью по отношенію къ друзьямъ, но о своемъ королевскомъ призваніи былъ болѣе высокаго мнѣнія и даже постился наканунѣ тѣхъ дней, когда ему приходилось являться передъ народомъ съ короной на головѣ (quotienscumque sit opus corona portanda, jejunium semper praecedere pro vero traditur. Widukindi, Res Gestae Sax. II, 36). При неутомимой энергіи и страстной отзывчивости. Оттонъ не обладаль выдающимися талантами, онъ не былъ хорошимъ дипломатомъ и полководцемъ, не обладалъ онъ и даромъ спокойной наблюдательности; тъмъ не менъе, благодаря настойчивости и умънью пользоваться обстоятельствами, онъ достигь замвчательныхъ успѣховъ.

Избраніе Рѣшивъ предоставить старшинство Оттону, Генрихъ созвалъ Оттона герцоговъ, графовъ и епископовъ въ Эрфуртъ и указалъ имъ на въ короли. Оттона, какъ на желательнаго для него преемника. Князья изъявили согласіе избрать Оттона въ короли по смерти Генриха. Тогда король распредълилъ свои имѣнія и движимое имущество между

Характеристика Оттона. встани сыновьями и особенно щедро надълилъ старшаго, Танк-Mada.

Вскорѣ послѣ эрфуртскаго съѣзда съ Генрихомъ случился второй ударъ, отъ котораго онъ скончался (2 іюля 936 г.). Тогда франконцы и саксонцы собрались для рѣшенія вопроса, кому изъ сыновей Генриха быть королемъ. Большинство избирателей осталось върно слову, данному покойному королю, и преемникомъ его избранъ былъ Оттонъ. Послѣ этого предварительнаго избранія состоялось окончательное избрание въ Ахенъ, куда съъхались вельможи уже изъ всѣхъ германскихъ герцогствъ, а не только изъ Франконіи и Саксоніи. Въ колонной зал'я ахенскаго дворца Оттона посадили на мраморный тронъ Карла Великаго при громкихъ рувоплесканіяхъ встахъ вельможъ, наполнявшихъ залу. Таковъ былъ франкскій обычай избранія въ короли.

Изъ залы дворца Оттонъ отправился въ сопровождении герцо- Коронація говъ, графовъ и другихъ знатныхъ лицъ въ ахенский соборъ, построенный Карломъ Великимъ. Церковь была полна, на хорахъ теснились многія сотни людей, собравшихся издалека посмотръть на великое торжество. При входъ въ соборъ Оттонъ былъ встръченъ архіепископомъ майнцскимъ Гильдебертомъ, который взялъ короля за руку, привелъ его къ гробницъ Карла Великаго и сказалъ, обращаясь къ народу: "Вотъ Оттонъ, котораго Господь избралъ вамъ въ короли, на котораго король Генрихъ указалъ, какъ на желательнаго ему преемника, котораго всѣ князья уже провозгласили королемъ. Если этотъ выборъ вамъ угоденъ, то поднимите правыя руки". Всѣ подняли руки съ громкими криками одобренія. Тогда архіепископъ подвелъ Оттона къ алтарю, на которомъ лежали знаки королевскаго достоинства и приступилъ къ обряду коронованія и муропомазанія. Вручая Оттону мечъ, Гильдеберть сказаль: "Прими этоть мечь и рази имъ встахъ враговъ Господнихъ, язычниковъ и еретиковъ". Подавая скипетръ, архіепископь увѣщеваль короля отечески наказывать подданныхъ; совершая муропомазаніе, Гильдеберть говориль Оттону: "Пусть никогда не истощится у тебя елей милосердія, будь милостивъ къ священно-служителямъ, помогай вдовамъ и сиротамъ". Возложивъ при содъйствіи архіепископа кельнскаго на Оттона корону, Гильдеберть отвель его къ воздвигнутому невдалекъ отъ алтаря королевскому мѣсту, гдѣ Оттонъ оставался до конца литургін, а затыть въ торжественной процессии возвратился во дворецъ. Тамъ устроенъ былъ коронаціонный пиръ, за которымъ королю служили

Оттона.

герцоги лотарингскій, франконскій, баварскій и швабскій. Такой порядокъ впервые установился на коронаціонномъ торжествѣ Оттона; король такимъ образомъ показалъ, что считаетъ герцоговъ своими слугами.

Ворьба

Вскорѣ послѣ коронаціи Оттону представился случай показать, Оттова съ что онъ будетъ достойнымъ преемникомъ своего отца. Въ первый герцогани. же годъ послѣ воцаренія новаго короля вспыхнула въ государствѣ усобица, грозившая уничтожить ту, еще слабую связь между германскими племенами, для упроченія которой столько потруднася король Генрихъ. Черезъ нъсколько мъсяцевъ послъ коронація Оттона скончался герцогъ баварскій Арнульфъ. Баварцы недовольны были преобладаниемъ саксонцевъ въ Германии и неохотно подчинялись королю изъ саксонскаго дома, вспоминая о временахъ полной самостоятельности своей земли. Такимъ настроеніемъ баварцевъ воспользовался старшій сынъ Арнульфа Эбергардъ. Немедленно послѣ кончины отца онъ вступилъ въ управленіе Баваріей, не испросивъ на то соизволенія Оттона и даже отказался дать королю ленную присягу.

> Не успѣвъ склонить Эбергарда къ повиновенію увѣщаніями, Оттонъ занялъ своимъ войскомъ Баварію, изгналъ Эбергарда, а герцогомъ баварскимъ назначилъ дядю его Бертольда. Слѣдовательно, звание герцога получено было Бертольдомъ не по наслъдству и не вслъдствіе народнаго избранія, а по назначенію; Оттонъ далъ понять, что считаетъ герцога не государемъ, а лицомъ, занимающимъ государственную должность, которую король можеть поручить тому или другому лицу по своему усмотрѣнію. Назначивъ Бертольда герцогомъ, Оттонъ ограничилъ его власть, отнявъ у него право назначать епископовъ; это право было передано королю. Другое ограничение герцогской власти состояло въ томъ, что Оттонъ учредилъ въ Баваріи должность пфальцграфа, который былъ представителемъ короля въ верховномъ судѣ, завѣдывалъ королевскими замками, имѣніями, ленами и собиралъ принадлежавшіе королю доходы. Вліятельную должность баварскаго пфальцграфа Оттонъ поручилъ племяннику гердога Бертольда Арнульфу. который по необходимости долженъ былъ върно сдужить королю. такъ какъ при враждебномъ отношении герцога къ власти пфальцграфа, Арнульфъ могъ сохранить свое значение въ Баварии только при поддержкъ со стороны Оттона. Такимъ образомъ король надъялся предупредить возобновление смуты въ Баварии, внеся рознь въ баварскій герцогскій домъ.

> > Digitized by Google

Защитники герцогской власти задумали ослабить усилившуюся королевскую власть твмъ же самымъ средствомъ, которымъ Оттонъ ослабилъ герцогскую власть въ Баваріи, т. е. вызвавъ раздоръ въ королевской семьѣ. Воспользовавшись неудовольствіемъ Танкмара противъ Оттона, герцогъ франконскій Эбергардъ склонилъ старшаго брата кородя къ возстанію, въ которомъ и самъ принялъ участіе, побуждаемый не только желаніемъ ослабить королевскую власть, но также старинною враждою франковъ къ саксамъ; эта вражда вновь вспыхнула, когда королевская корона перешла къ саксонскому герцогскому дому. Возстаніе было неудачно: Танкмаръ вскорѣ погибъ въ сраженіи, а Эбергардъ изъявилъ полную покорность королю, который не лишилъ его герцогства только вслѣдствіе усиленнаго ходатайства архіепископа майнцскаго.

Печальный исходъ дѣла, затѣяннаго Танкмаромъ, не послужилъ предостереженіемъ для младшаго брата Оттона, честолюбиваго Генриха, который составилъ планъ свергнуть короля съ престола и захватить власть въ свои руки. Герцоги франконскій Эбергардъ и лотарингскій Гизельбертъ охотно согласились помогать Генриху, полагая, что онъ будетъ въ полной отъ нихъ зависимости, если достигнетъ власти съ ихъ помощью. Кромѣ того, Генриху объщалъ помогать король западныхъ франковъ Людовикъ IV.

Давно уже западно-франкское (нынѣшняя Франція) и восточнофранкское (нынѣшняя Германія) государства оспаривали одно у другого руководящую роль въ средней Европѣ. Временный перевъсъ той или другой стороны проявлялся, какъ и теперь еще, во владѣніи спорными областями на границѣ, носившими тогда названіе герцогства Лотарингіи. Генрихъ I завоевалъ эту область для Германіи, но каждый сколько нибудь могущественный король западныхъ франковъ X в. стремился отвоевать ее обратно. Къ этому стремился и Людовикъ IV, и моментъ для того былъ избранъ имъ благопріятный, когда Оттонъ занятъ былъ прекращеніемъ усобицы въ Германіи.

Многіе представители высшаго духовенства Германіи, и въ ихъ числѣ новый архіепископъ майнцскій Фридрихъ, тоже недовольны были усиленіемъ власти Оттона и тайно сносились съ Генрихомъ. Положеніе Оттона было тьмъ болѣе затруднительно, что онъ долженъ былъ въ одно и то же время и бороться съ внутренними врагами, и вести войну на сѣверѣ и востокѣ съ датчанами и славянами, которые подняли возстаніе, пользуясь германскими усобицами. Два года продолжалась война Оттона съ братомъ и непокорными герцогами. Во время этой войны Эбергардъ и Гизельберть погибли, а король западныхъ франковъ принужденъ былъ заключить миръ съ Оттономъ, которому удалось вооружить противъ Людовика герцога Франціи Гуго Великаго. Генрихъ, оставшійся безъ союзниковъ, смирился и получилъ прощеніе отъ брата, который только короткое время содержалъ его подъ строгимъ надзоромъ, а потомъ назначилъ его герцогомъ лотарингскимъ, отнявъ, такимъ образомъ, наслѣдство у сына Гизельберта. Во Франконію, по смерти Эбергарда, Оттонъ не назначилъ герцога; самъ король считался съ того времени герцогомъ франконскимъ. Все громадное личное имущество Эбергарда было конфисковано Оттономъ, который, благодаря этому, получилъ возможность достойно вознаградить оставшихся върными ему герцоговъ швабскаго и баварскаго.

Генриху вскор'в наскучило въ Лотарингіи и онъ оставилъ порученную его управленію страну; тогда Оттонъ назначилъ герцогомъ лотарингскимъ лучшаго изъ своихъ полководдевъ Конрада Краснаго, одного изъ франконскихъ графовъ. Между тѣмъ многочисленные враги Оттона стали склонять Генриха къ новымъ попыткамъ овладѣтъ престоломъ. Однако уже не разсчитывали на успѣхъ открытаго возстанія и составили заговоръ съ пѣлью убить короля. Заговорщики, въ числѣ которыхъ былъ и новый архіепископъ майнцскій Фридрихъ, намѣревались убить Оттона во время пасхальныхъ празднествъ 941 г., когда ко двору должны были собраться всѣ знатнѣйшіе вельможи. Совершенно случайно заговоръ былъ открытъ, большинство заговорщиковъ казнено, но Генриху, за котораго со слезами просила Оттона королева-мать, и на этотъ разъ даровано было прощеніе.

Великодушіе брата оказало сильное впечатлѣніе на Генриха; онъ искренно раскаялся и сталъ такъ усердно служить Оттону, что уже черезъ четыре года (въ 945 г.) король назначилъ его герцогомъ Баваріи, гдѣ тогда скончался Бертольдъ. Управляя Баваріей, Генрихъ оказалъ великія услуги германскому народу, такъ какъ велъ непрерывную борьбу съ кочевниками венграми. Генрихъ мужественно отражалъ ихъ нападенія и даже перешелъ въ наступленіе, проникъ въ самыя кочевья венгровъ и освободилъ многихъ германскихъ плѣнниковъ.

Ограничение Возстание герцоговъ противъ Оттона только содъйствовало усивласти лению королевской власти. Оттонъ окончательно утвердилъ за согерцоговъ. бою право назначать герцоговъ по своему усмотрънию. Въ Франконіи герцогская власть была уничтожена, въ другихъ герцогствахъ сильно ограничена; герцоги лишились права начинать войну и заключать миръ, назначать епископовъ. Когда умиралъ герцогъ, Оттонъ назначалъ ему преемникомъ человѣка, на котораго могъ положиться, часто происходившаго не изъ той страны, управлять которою его назначали; такой герцогъ могъ держаться въ странѣ только тогда, когда оставался въренъ королю. Впослѣдствіи Оттонъ старался замѣщать герцогскія вакансіи своими родственниками. Такъ, въ 945 г. назначенъ былъ герцогомъ въ Баварію братъ Оттона Генрихъ, въ 948 г. въ Швабію — сынъ Ліудольфъ; въ то же время Оттонъ выдалъ дочь свою Ліутгарду замужъ за герцога лотарингскаго Конрада.

Власть герцога въ значительной степени ограничивалась присутствіемъ въ каждомъ герцогствѣ представителя короля -- пфальцграфа. Несмотря на это, у герцоговъ оставалась еще довольно значительная власть, такъ какъ они были непосредственными начальниками местныхъ графовъ, маркграфовъ и другихъ денниковъ, обязанныхъ по приказу короля являться на службу съ извъстнымъ числомъ воиновъ. Правда, лены раздавались большею частью самимъ королемъ и не были еще наслъдственны, какъ во Франціи: раздаваемые королемъ лены сохранялись за ленниками только до тьхъ поръ, пока они были върны своему сюзерену. Съ своей стороны, щедрый король, располагавший громадными средствами, умълъ расположить къ себѣ ленниковъ: большія богатства, принадлежавшія Оттону, наряду съ другими средствами помогли королю сдѣлать такъ много для упроченія единства государства и для усиленія королевской власти, а сильная королевская власть была необходима въ то время для защиты низшихъ сословій, которыя въ половинѣ Х в. почти утратили древнюю свободу.

Во время продолжительной смуты и неурядицы при послѣднихъ ка-Королевская ролингахъ никто не думалъ объ общей защитъ страны: сильные строили замки, а слабые дѣлались ихъ крѣпостными и такимъ образомъ получали защитниковъ; правитель — графъ, владѣтель иммунитета епископъ или аббатъ усиливали свою власть и почти не признавали далекаго сюзерена; правитель или собственникъ извѣстнаго участка земли дѣлался государемъ людей, жившихъ на немъ; язва феодализма быстро распространилась по Германіи, и ко времени Оттона почти исчезла древне-германская правительственная организація по округамъ (Gauverfassung), графы-феодалы и владѣтели пожалованныхъ королемъ иммунитетовъ стали почти неограниченно

жрестом. по ист. сред. въковъ. в и.

19

господствовать надъ народною массою: судъ и расправа, финансовая и военная организація зависѣли отъ феодаловъ, а такъ какъ писанными законами тогда еще не руководились въ Германіи, то король былъ единственнымъ защитникомъ слабаго отъ произвола сильнаго, къ нему обращались всѣ недовольные судомъ мѣстныхъ правителей и всегда получали удовлетвореніе. Благодаря этому народъ сочувствовалъ усиленію королевской власти и, такимъ образомъ, облегчалъ Оттону осуществленіе главной задачи его внутренней дѣятельности. Сочувствіе народа этой дѣятельности Оттона вызывалось и другимъ обстоятельствомъ: въ смутный періодъ, до утвержденія саксонской династіи, Германія безъ сильной королевской власти едва не сдѣлалась добычею кочевниковъ.

Вовстаніе Хотя Оттону удалось къ концу сороковыхъ годовъ Х в. на-Ліудольфа значить герцогами своихъ родстьенниковъ, однако этимъ самымъ и Конрада. Онъ поставилъ въ зависимость спокойствіе государства отъ согла Ускленіе сія между членами королевскаго дома, которое не было особенно кородевокой прочно. И действительно, уже въ 952 г. началась въ Германии новая усобица вслъдствіе ссоры сына Оттонова Ліудольфа, герцога власте н упрочение швабскаго, съ братомъ короля Генрихомъ, герцогомъ баварскимъ, германскаго къ владъніямъ котораго Оттонъ присоединилъ отдъленное отъ коединства. ролевства Итальянскаго герцогство Фріульское, хотя Ліудольфъ имѣлъ виды на эту страну. Кромѣ того Ліудольфъ, старшій сынъ короля, опасался, что при дальныйшемъ усилени королевской власти Оттонъ, подобно отцу своему Генриху, позаботится о томъ, чтобы преемникомъ ему былъ избранъ не старшій сынъ, а одинъ изъ младшихъ. Совершенно неожиданно Ліудольфъ пріобрѣлъ важнаго союзника въ лицъ зятя короля герцога Конрада Лотарингскаго, который недоволенъ былъ Оттономъ, не утвердившимъ договоръ Конрада съ правителемъ Италіи Беренгаріемъ; мало того, Конрадъ не получилъ отъ Оттона никакой награды за свою побъду надъ возмутившимся противъ короля вассаломъ: личная обида, нанесенная Конраду, имъла, какъ это не разъ случалось въ средніе въка, важныя политическія слъдствія.

> Оттону пришлось выступить съ войскомъ противъ сына и зятя, которые объявили себя защитниками мъстныхъ, племенныхъ интересовъ и возмутили противъ короля Швабію и Лотарингію. Ліудольфъ отправился также къ саксонцамъ и искалъ союзниковъ для мятежа среди саксонской знати, которая недовольна была стремленіемъ короля утвердить свою власть и государственный порядокъ въ сосъднихъ съ Саксоніей славянскихъ земляхъ, гдъ саксонское дво

рянство привыкло уже въ теченіе цѣлыхъ столѣтій произвольно и жестоко распоряжаться.

Въ то же самое время, когда междоусобная война началась въ Швабіи и Лотарингіи, произошло возстаніе противъ Оттона въ Баваріи и Франконіи. Баварцы недовольны были правленіемъ саксонца Генриха и, пользуясь затруднительнымъ положеніемъ короля, возстали подъ предводительствомъ пфальцграфа Арнульфа, который былъ обиженъ тъмъ, что по смерти дяди его Бертольда герцогомъ баварскимъ назначенъ былъ не онъ, а Генрихъ. Во Франконіи сѣялъ смуту архіепископъ майнцскій Фридрихъ, недовольный усиленіемъ королевской власти. Архіепископу легко удалось возмутить франконскихъ феодаловъ, которые не могли примириться съ новыми порядками, заведенными у нихъ Оттономъ, послѣ того какъ онъ уничтожилъ герцогскую власть во Франконіи и самъ сталъ управлять этою страною. Мятежники дъйствовали не безъ успѣха: передъ пасхою 953 г. король попалъ въ ихъ руки; Ліудольфъ и Конрадъ заманили Оттона въ Майнцъ и здъсь предложили обезоруженному королю условія, отъ которыхъ онъ отказался, какъ отъ вынужденныхъ, лишь только очутился на свободѣ.

Смута продолжалась до конца 954 г. и нъсколько разъ положение Оттона было критическимъ тъмъ болъе, что возмутившіеся противъ короля князья призвали на помощь венгровъ. Кочевники нахлынули на Германію и опустошали ее до тѣхъ поръ, пока Оттону не удалось ихъ прогнать. Этимъ призваніемъ въ страну дикой орды кочевниковъ противники Оттона окончательно погубили свое дело: ихъ сторонники поняли, что усобицы могуть довести Германію до гибели, рѣшили для общаго блага пожертвовать мѣстными, племенными интересами и стали переходить на сторону побъдителя венгровъ-короля, которому поэтому удалось подавить возстание, причемъ Ліудольфъ и Конрадъ были лишены герцогствъ. Швабскимъ герцогомъ сдѣланъ былъ витесто Ліудольфа Бургардъ, хотя и бывшій въ родствъ съ королевскимъ домомъ, но происходившій изъ Швабіи. Отнятую у Конрада Лотарингію Оттонъ отдалъ брату своему Брунону, архіепископу кельнскому, который, такимъ образомъ, соединилъ въ своемъ лицъ двъ важнъйшія должности – герцога лотарингскаго и архіепископа кельнскаго. Сторонникъ возмутившихся герцоговъ архіепископъ майнцскій Фридрихъ умеръ еще до прекращенія усобицы. Всъ принимавшие участие въ возстании епископы были по повелънію Оттона лишены сана и жестоко наказаны, а на ихъ мѣсто

19\*

поставлены преданныя Оттону лица. Исходъ возстанія особенно важенъ потому, что даже баварцы, самое самостоятельное племя въ государствъ, убъдились въ необходимости государственнаго союза для обезпеченія племенъ.

Правленіе

Послѣ окончательной побѣды Оттона надъ непокорными герцогами личность короля получаеть большое значение въ управлении OTTOHA. государствомъ. Оттонъ не любилъ долго оставаться на одномъ мѣсть; по всей Германіи были разбросаны его замки и дворцы и онъ часто перевзжаль изъ одного въ другой, такъ какъ желалъ все видёть, во всёхъ дёлахъ принимать непосредственное участіе. Эти постоянные перевзды короля съ мъста на мъсто сближали его особу съ германскими племенами и содъйствовали объединению Германии. Несмотря на отсутстве постоянной резиденции, Оттонъ любиль окружать себя блескомъ и пышностью, особенно во время большихъ праздниковъ. Тогда ко двору являлись высшіе представители духовенства съ поздравленіями, прітажали герцоги и графы съ дарами, князья сосёднихъ, зависимыхъ отъ Германіи народовъ привозили дань. Во время такого сътзда король совъщался съ вельможами о важнъйшихъ государственныхъ дълахъ, устранвалъ церковные соборы, причемъ самъ Оттонъ застдалъ среди епископовъ и аббатовъ и имѣлъ рѣшительное вліяніе на ходъ преній.

Отношеніе

OTTOHA

въ первые годы своего царствованія онъ не особенно покровнтелькъ церкви. ствовалъ высшему духовенству, которое во время упадка каролингской монархіи стало стремиться къ полной независимости, а такія притязанія шли въ разрѣзъ съ понятіями Оттона о королевской власти. Во время борьбы Оттона съ герцогами большинство епископовъ явно и тайно поддерживало враговъ короля. Поэтому, подчинивъ окончательно герцоговъ, король обратилъ большое вниманіе на духовенство.

Хотя Оттонъ былъ глубоко религіознымъ человѣкомъ, однако

Съ особеннымъ усердіемъ сталъ заботиться Оттонъ о дълахъ церковныхъ съ тъхъ поръ, какъ имъ овладъло сильное религіозное настроеніе, вызванное внезапнымъ несчастіемъ въ его семьѣ: въ 946 г. скончалась его супруга Юднеь; всѣ оплакивали кончину доброй королевы, умъвшей смягчать суровость своего супруга, но особенно сильное впечатление произвела смерть Юдиен на самого Оттона; онъ сталъ искать утвшенія въ священномъ шисаніи; послѣ кончины супруги Оттонъ, который не умѣлъ до того времени читать, хотя понималъ не только нѣмецкую, но также латинскую и славянскую рѣчь, принялся за азбуку и вскорѣ научился читать св. книги. Витстт съ тъмъ Оттонъ сталъ особенно заботиться о церкви, и главнымъ его сотрудникомъ въ этомъ отношении былъ младший братъ его Брунонъ, съ дътства предназначенный къ духовному сану и получивший поэтому прекрасное для того времени образование у англо-саксонскихъ и греческихъ монаховъ.

Сдѣлавшись архіепископомъ кельнскимъ, Брунонъ въ то же время стоялъ во главѣ королевской канцеляріи. Благодаря Брунону возстановлена была придворная школа, процвѣтавшая при Карлѣ Великомъ; ко двору Оттона приглашены были такіе ученые, какъ Ратгеръ, епископъ веронскій, Ліутпрандъ, епископъ кремонскій, Израиль, епископъ шотландскій. Благодаря придворной школѣ дѣти Оттона, особенно будущій императоръ Оттонъ II, получили хорошее образованіе. Эта школа солѣйствовала появленію литературы, правда, весьма своеобразной, —національной по содержанію и древнеклассической по формѣ. Писали, конечно, по-латыни. Это было какъ бы второе послѣ эпохи Карла Великаго возрожденіе литературы. Замѣчательно, что въ эту эпоху являются и писательницы-монахини.

Изъ возстановленной Брунономъ придворной школы вышли государственные дѣятели и новые епископы, уже вполнѣ преданные воролю; ихъ содѣйствіемъ Оттонъ хотѣлъ воспользоваться для упроченія новаго государственнаго порядка и для усиленія королевской власти. Дѣло въ томъ, что послѣ борьбы своей съ герцогами Оттонъ отчасти отказался отъ своей системы замѣщенія герцогскихъ вакансій и раздачи леновъ, такъ какъ эта система не вполнѣ оправдала его ожиданія, не избавила страну отъ усобицъ: и вновь назначаемые ленники, пользуясь при феодальныхъ порядкахъ громадною властью въ своихъ ленахъ, вскорѣ дѣлались столь же самостоятельными, какъ и наслѣдственные.

Возвращансь къ системъ своего отца, Оттонъ началъ опять передавать герцогства по наслъдству отъ отца къ сыну, опять сталъ назначать герцогами правителей, происходившихъ изъ той страны, управлять которою имъ поручалось. Далъе, если графъ или другой какой-нибудь ленникъ, умирая, оставлялъ сына, способнаге занять его мъсто, то Оттонъ сталъ поручать сыну ленъ отца, а не назначалъ на мъсто умершаго новое лицо. Но такъ какъ наслъдственность леновъ и дальнъйшее усиленіе феодаловъ должно было ослабить королевскую власть, то Оттонъ придумалъ новое средство противъ усиленія вассаловъ и сталъ раздавать лены преданнымъ ему представителямъ духовенства новой школы, выдвигая, такимъ образомъ, какъ противовѣсъ противъ свѣтской аристократіи, сословіе духовное. Въ этомъ сословіи наиболѣе вліятельныя мѣста занимались монахами, среди которыхъ не могла, конечно, утвердиться идея наслѣдственности леновъ. Какъ ни щедро раздавалъ Оттонъ дены епископамъ и аббатамъ, но по смерти каждаго изъ нихъ ленъ опять возвращался къ королю, который отдавалъ его кому хотѣлъ. Кромѣ того, при господствовавшемъ еще среди свѣтскихъ феодаловъ невѣжествѣ, образованныхъ, ловкихъ, умѣлыхъ правителей можно было найти только среди духовенства.

Такъ какъ Оттонъ роздалъ очень много леновъ духовнымъ лицамъ, то общее управленіе страною получило церковный характеръ; при этомъ и духовенство должно было заняться многими дълами совершенно свътскими, духовныя лица сдълались государственными сановниками; они должны были слъдить за тъмъ, чтобы ихъ вассалы были всегда готовы явиться по указу короля на военную службу, должны были даже, вопреки каноновъ церковныхъ, сами предводительствовать на войнъ. Занимая важнъйшія правительственныя мъста въ государствъ, духовныя лица непрестанно призывались ко двору для разръшенія разныхъ дълъ.

Получивъ большое значение въ свътскихъ дълахъ, церковь должна была допустить вмѣшательство короля въ дѣла духовныя. Какъ защитникъ и покровитель церкви, Оттонъ считалъ себя въ правѣ распоряжаться духовными дълами: никакой събздъ духовенства не могъ состояться безъ его разрѣшенія, никакое, касавшееся церкви постановленіе не имъло силы безъ его утвержденія. Оттонъ самъ учреждаль новыя епископства, назначаль и см'ыщаль епископовь, по своему усмотрѣнію распоряжался церковными имуществами для политическихъ цълей. Однако, духовенство, занявъ важитайшія правительственныя мѣста, получило также исключительное вліяніе на дъла государственныя и на общественный строй самого государства. Церковь въ Х в., какъ и въ первыя эпохи среднихъ въковъ; была по преимуществу носительницею идей; если, благодаря дъятельности Оттона, церковь стала въ болъе близкое отношение кв государству, то оно должно было взять на себя новыя, болье широкія задачи. Церковь была въ то время единственною властью, употреблявшею доходы съ крупнаго имущества на общественныя, а не на частныя потребности; будучи обязана своимъ строемъ римской императорской эпохъ, церковь стала въ этомъ отношении на той точкъ зрънія, которой государства могуть достигнуть лишь въ эпохи высшей культуры. Тёсно слившись съ государствомъ, церковь должна была передать ему стремленіе къ достиженію этихъ высшихъ задачъ; она должна была сдѣлать ближайшимъ его идеаломъ воздѣйствіе во имя гуманности и нравственности, что далеко выходило за предѣлы задачъ древне-германскаго государства, которое своею цѣлью ставило лишь охраненіе мира. Тѣ всеобъемлющія формы управленія, которыя развиты были церковью для достиженія идеальныхъ цѣлей, были при Оттонѣ предоставлены въ распоряженіе мірской власти для выполненія государственныхъ централистическихъ задачъ. Только усвоивъ эти начала, нѣмецкое государство впервые получило возможность быть истиннымъ государствомъ и, вмѣстѣ съ тѣмъ, сдѣлаться вполнѣ христіанскимъ государствомъ: былъ проложенъ путь къ тѣсному сліянію христіанской и національной жизни на церковной почвѣ.

Оттонъ не только распоряжался по своему усмотрѣнію духовными дѣлами, но также видѣлъ въ епископахъ важнѣйшихъ правительственныхъ чиновниковъ, а въ аббатствахъ—одинъ изъ главнѣйшихъ финансовыхъ источниковъ государства. Все это несогласно было не только съ лже-исидоровыми декреталіями, но даже и съ древними каноническими постановленіями, и духовенство, принимая лены отъ короля, какъ бы связывало себѣ руки. Но вновь назначенные Оттономъ духовные сановники архіепископы: кельнскій (братъ короля Брунонъ) и майнцскій (сынъ короля Вильгельмъ) полагали, что усиленіе королевской власти и участіе духовенства въ управленіи содѣйствуютъ установленію царства Христова на землѣ.

При сліяніи государства съ церковью неминуемо долженъ былъ возникнуть вопросъ о подчиненіи одной силы другою. Оттонъ добивался такого сліянія, чтобы при помощи церкви господствовать, но чтобы надолго упрочить за собою ея поддержку онъ долженъ былъ имѣть власть надъ всемірнымъ епископомъ церкви. Неизбѣжнымъ слѣдствіемъ церковной политики Оттона было стремленіе обладать Римомъ, эта политика заставляла національнаго германскаго короля добиваться міровой императорской короны, а одною изъ главныхъ задачъ императора священной римской имперіи—къ этому сану стремился Оттонъ – была защита христіанства и распространеніе его по всей землѣ.

Раздавъ значительную часть леновъ духовенству, Оттонъ достигъ той цѣли, къ которой стремился: власть его стала болѣе сильною, чѣмъ до усобицы 952—954 гг. Но слѣдствія этого союза короля съ духовенствомъ были благодътельны только до тъхъ поръ, пока духовенство во всемъ оказывало содъйствіе королю. Впослъдствіи духовенство, пріобръвъ громадную политическую силу, оказалось не менѣе мятежнымъ, чѣмъ тѣ, кого оно должно было сдерживать. Духовенство вошло въ феодальную систему, и король, такимъ образомъ, самъ содъйствовалъ тому, чтобы эта система получила впослѣдствіи еще большее развитіе.

Война Много сдълано было Оттономъ для объединенія германскихъ Оттона съ племенъ и для упроченія въ Германіи государственнаго порядка; славянами. не менъе потрудился онъ, защищая Германію отъ внѣшнихъ вра-

не менье потрудился онъ, защищая терманю отъ внышнить враговъ и покоряя сосѣдніе народы. Еще Генрихъ подчинилъ нѣкоторыя племена балтійскихъ славянъ; чешскій князь Вячеславъ призналъ надъ собою его власть, но еще при жизни Генриха произошло въ Чехіи возстаніе: Вячеславъ былъ убитъ своимъ братомъ Болеславомъ, который захватилъ въ свои руки власть и объявилъ страну независимой отъ нѣмцевъ. Борьба Оттона съ Болеславомъ была продолжительна; девять лѣтъ прошло, пока чешскій князь опять призналъ себя ленникомъ германскаго короля.

Покоренныя Генрихомъ славянскія племена, жившія по нижней Эльбѣ, при первомъ извѣстіи о смерти этого короля отказались повиноваться нъмцамъ. Оттонъ долженъ быль лично выступить противъ отложившихся племенъ, заставилъ славянъ опять подчиниться и поручиль храброму, энергичному маркграфу Герону держать ихъ въ повиновении; кромѣ того, Герону поручено было защищать Саксонію отъ нападеній другихъ племенъ балтійскихъ славянъ, еще не покоренныхъ нѣмцами и населявшихъ всю страну между Заалой и Эльбой, съ одной стороны, и Одеромъ, съ другой. Племена эти (главнъйшія изъ нихъ лютичи и бодричи, дълившіяся на ратарей, доленчанъ, черезпѣнянъ, гаволянъ, лужичанъ, стодорянъ и брежанъ) съ самаго начала царствованія Оттона стали нападать на пограничныя германскія земли, предавая огню и опустошенію деревни, убивая жителей. Герону приходилось вести съ этими славянами ожесточенную, почти непрерывную войну, причемъ онъ наводилъ своею жестокостью ужасъ на враговъ. По временамъ только враждующія стороны заключали перемиріе. Во время одного изъ такихъ перемирій славяне задумали нечаянно напасть на Герона и убить его, но предпріятіе не удалось: нѣмецъ оказался коварнѣе. Геронъ, не подавая виду, что знаетъ о намъреніяхъ славянъ, пригласилъ къ себѣ на пиръ 30 славянскихъ князей, напоилъ ихъ пьяными до безчувствія и потомъ приказаль всёхъ ихъ убить.

Это кровавое дѣло еще сильнѣе воспламенило вражду славянъ къ нъмцамъ, и началась между ними борьба не на животъ, а на смерть, борьба особенно тяжкая для нъмцевъ, "потому что славяне", разсказываеть нѣмецкій лѣтописецъ: "отличаются удивительною выносливостью, легко переносять величайшія трудности, довольствуясь весьма скудною пищею; имъ кажется чуть не забавою то, что мы, германцы, переносимъ съ величайшимъ трудомъ. (Est namque hujusmodi genus hominum durum et laboris patiens, victu levissimo assuetum et quod nostris gravi oneri esse solet. Slavi pro quadam voluptate dicunt. -- Widukindi, Res Gestae Sax. II, 20). Но несчастіемъ балтійскихъ славянъ было отсутствіе у нихъ порядка и единодушія; только тогда заботились они объ общемъ благѣ, когда являлся у нихъ болѣе энергичный князь, умѣвшій подчинять себѣ своевольныхъ, вообще же княжеская власть была у нихъ очень ограничена. Народы славянские ослабляли другъ друга междоусобіями и въ концъ концовъ должны были подчиняться нѣицамъ.

Геронъ завоевалъ Сгорѣлецъ (переименованный нѣмцами въ Бранденбургъ) и покорилъ всѣхъ славянъ до Одера, а тѣ славянскія онѣмеченія племена, которыя жили между низовьями Эльбы и Одера были по- балтійскихъ корены самимъ Оттономъ. Все покоренное население должно было платить дань нѣмдамъ; кромѣ того, славяне обязаны были исполнять всякія работы въ имѣніяхъ короля и его вассаловъ; имѣнія эти образовались изъ участковъ, отнятыхъ Оттономъ у мѣстныхъ князей и розданныхъ его вассаламъ нъмдамъ. Эти поселенные среди славянъ вассалы короля должны были постоянно быть готовыми къ войнъ и подавлению возстания. По всей пограничной области настроены были укрѣпленные города-бурги съ особыми начальниками бургграфами, которымъ подчинены были мелкіе вассалы, сами же бургграфы были подъ непосредственнымъ начальствомъ маркграфа Герона. Такъ положено было начало нѣмецкой колонизаціи въ славянской странъ и вмъстъ съ тъмъ онъмеченію балтійскихъ славянъ.

Впрочемъ, онъмечение балтийскихъ славянъ шло сначала крайне Заботы неуспѣшно, потому что славяне, покорившіеся нѣмцамъ послѣ про-Оттона о должительной, упорной борьбы, продолжали относиться съ глубо- распростракою ненавистью къ своимъ притъснителямъ, которые, къ тому же, нения крибыли другой въры и говорили на непонятномъ славянамъ языкъ. отіанотва Славяне все еще были язычниками и приносили своимъ богамъ ореди даже челов'вческія жертвы. Самою угодною, по мнівню славянь, CIABEHS. жертвою богу войны Святовиту быль христіанинъ-нѣмецъ. Оттонъ

HAVAIO CIABSH5. полагалъ, что страна окончательно умиротворится только послѣ принятія славянами христіанства; по повелѣнію короля посланы были къ славянамъ саксонскіе священники, распространявшіе среди язычниковъ христіанство подъ охраною жестокаго маркграфа Герона; изъ страха предъ грознымъ маркграфомъ многіе славяне приняли христіанство, хотя совсѣмъ не знали сущности христіанскаго ученія, такъ какъ чужеземцы-проповѣдники, объяснявшіеся съ ними черезъ переводчиковъ, не объясняли славянамъ св. писанія, а заставляли только безсмысленно заучивать непонятныя славянамъ латинскія слова молитвъ. Въ области лужичанъ, ратарей и гаволянъ Оттонъ учредилъ два епископства и всѣ славяне принуждены были платить духовенству десятину и кромѣ того особую подать съ сохи.

Возотаніе Отоннівва.

платить духовенству десятину и кромътого осооую подать съ сохи. Само собою разумѣется, что суровыя мѣры Оттоӊа не могли примирить славянъ съ ихъ угнетеннымъ положеніемъ и, воспользовавшись первымъ удобнымъ случаемъ—послѣднею борьбою короля съ герцогами—они возстали въ 954 г. подъ предводительствомъ энергичнаго князя Стоинѣва и не только разорили многіе изъ построенныхъ у нихъ бурговъ, но даже проникли въ Саксонію, куда привелъ ихъ измѣнившій королю знатный саксонецъ Вихманъ. Обстоятельства сначала благопріятствовали славянамъ: хотя къ концу 954 г. усобица въ Германіи была уже прекращена, однако Оттонъ не могъ еще идти противъ возмутившихся славянъ, такъ какъ долженъ былъ обратить всѣ свои силы противъ напавшихъ на Германію венгровъ и только въ концѣ 955 г. могъ отправиться противъ славянъ.

Прежде чёмъ король выступилъ въ походъ противъ славянъ, явилось къ нему посольство отъ возставшихъ племенъ. Послы объявили Оттону, что народъ ихъ не можетъ выносить нёмепкихъ порядковъ въ своей странѣ; пусть нёмцы оставятъ ихъ землю, тогда они будутъ безпрекословно платить дань Оттону. Король не согласился и возобновилась кровопролитная война. Нёмцы опять побѣдили и новыми жестокостями хотѣли отучить славянъ отъ бунтовъ. Предводитель возстанія кн. Стоинѣвъ былъ убитъ, и голову его воткнули на колъ; 700 дружинниковъ Стоинѣва, попавшихъ въ плѣнъ, были обезглавлены; совѣтнику Стоинѣва выколоди глаза, вырвали языкъ и въ такомъ видѣ еще живого бросили въ кучу труповъ. Но и послѣ этого борьба нѣмцевъ съ славянами не прекращалась: еще нѣсколько походовъ пришлось предпривять Оттону (въ 959 и 960 гг.), нрежде чѣмъ утвердилась его власть надъ балтійскими сдавянами.

4

Окончательная побъда Оттона надъ балтійскими славянами Подчиненіе оказала сильное впечатлёніе на другихъ сосёднихъ славянъ, и Польши и вскорѣ (въ 963 г.) польскій князь Мечиславъ принужденъ былъ свошевія признать себя ленникомъ Оттона. Даже въ далекое русское кня- съ Россіей. жество проникла слава Оттона: въ 959 г. явились при его дворв послы отъ великой княгини русской Ольги, въ св. крещени Елены. Трудно опредвлить цвль этого посольства, но результатомъ его было то, что Оттонъ послалъ въ Россію ученаго монаха Адальберта съ братіею для пропов'єди; впрочемъ, миссіонеры Оттона не нитьли на Руси никакого успъха, такъ какъ вступившій въ управленіе государствомъ Святославъ приказаль прогнать этихъ нъмцевъ изъ своей земли, -- надо полагать, что ему были отчасти извъстны миссіонерскіе подвиги маркграфа Герона у балтійскихъ славянъ.

Война Оттона съ балтійскими славянами продолжалась такъ долго (около 24 лѣтъ) потому, что король не всегда могъ обращать противъ нихъ всѣ свои силы, его часто отвлекали усобицы въ Германіи, борьба съ датчанами и особенно съ венграми. Датчане, соединившеся тогда подъ властью Гарольда Синезубаго, уничтожили Далскую Марку (Dannmark), учрежденную еще Генрихомъ I, и сожгли германскія поселенія въ этой Маркъ. Оттонъ во главѣ многочисленнаго войска проникъ далеко въ глубь Ютландіи, сдівлалъ Гарольда своимъ вассаломъ, возстановилъ германскія поселенія на границь съ Даніей и снова присоединиль Шлезвигъ къ Германія.

Борьба Оттона съ венграми имъла несравненно большее значеніе, чъмъ походъ его въ Данію, и началась вскорѣ послѣ водаренія От- Оттона съ тона, такъ какъ венгры, узнавъ о смерти ихъ побъдителя Генриха, Венграми. бросились на Германію; большихъ усилій стоило тогда Оттону прогнать дикія орды кочевниковъ. Посл'я этого нашествія, венгры повторяли свои набъги всякій разъ, когда Оттону приходилось вести борьбу съ герцогами, но съ 945 года набъги венгровъ ръдко были удачны, такъ какъ новый герцогъ баварский Генрихъ усердно ихъ отражалъ; только во время послѣдней борьбы Оттона съ герцогами венгры, призванные возставшими противъ короля вассалами, проникли въ глубь страны, но все-таки были прогнаны Оттономъ. Черезъ годъ (955 г.) венгры повторили набъгъ съ гораздо болъе значительными силами. Огромная венгерская орда проникла въ Баварію и обложила Аутсбургъ. Туда поспѣшилъ Оттонъ въ іюль 955 г. Одинъ изъ нъмецкихъ князей, бывшій пфальцграфъ баварскій Арнульфъ, призвавшій во время возстанія венгровъ, даль имъ на

Датокая Mapza.

Воръба

этоть разъ знать о движении Оттона. Венгры оставили Аугсбургъ и расположились на обширной равнинъ у лъваго берега Леха. Германское войско было въ нѣсколько разъ меньше венгерскаго; поэтому рѣшено было отложить сраженіе до прибытія подкрѣпленія изъ Франконіи и Швабіи.

Битва H 0.8

вначеніе.

Оттонъ расположился лагеремъ на лъвомъ же берегу Леха, непри Лехе вдалекъ отъ табора венгровъ. Когда подошли подкръпленія, Оттонъ не могъ уже сдерживать свое войско, горѣвшее нетерпѣніемъ сразиться съ ненавистнымъ врагомъ. Наканунъ ръшительной битвы въ нъмецкомъ войскъ всъ постились и исповъдывались, готовясь къ смерти. Въ самый день сраженія, -- это было 10 августа, на память св. муч. Лаврентія—на разсвътъ совершено было въ лагеръ Оттона торжественное богослужение. Колѣнопреклоненный король со слезами молился въ виду всего войска, причастился св. Таинъ и далъ обътъ въ случаъ побъды построить храмъ во имя св. Лаврентія. Горячая молитва воодушевила войско; съ распущенными знаменами бодро выступили нѣмцы изъ лагеря.

> Войско германское было раздѣлено на восемь колоннъ; каждая колонна состояла изъ 1000 прекрасно-вооруженныхъ всадниковъ, изъ которыхъ каждый имълъ при себъ конюха и нъсколько слугъ. Первыя три колонны состояли изъ баварцевъ; въ четвертой коловнъ шли франконцы, которыми командовалъ Конрадъ, бывшій герцогъ лотарингский; онъ хотълъ върною службою противъ враговъ отечества и христіанства загладить свое участіе въ возстаніи противъ Оттона. Ядро войска составляла пятая колонна, которою начальствовалъ самъ Оттонъ. Короля окружали самые храбрые воины, выбранные изо всего войска. Послѣднія три колонны состояли изъ швабовъ и чеховъ. Не успѣли еще нѣмпы приблизиться къ табору венгровъ, какъ Оттону донесли, что часть непріятельскаго войска наступаеть съ тылу. Дёло въ томъ, что ночью на 10 авг. Булцу, карханъ или главный предводитель венгровъ, переправилъ часть своего войска на правую сторону Леха. Этоть отрядъ расположился противъ лагеря Оттона, находившагося на лѣвомъ берегу, и незамътно наблюдалъ за движеніями нъмцевъ; лишь только они выступили изъ своего дагеря къ непріятельскому, отрядъ венгровъ перешель на левый берегь, очутился въ тылу немцевъ и напаль на колонны, бывшія въ арріергардь. Швабы и чехи не устояли, многіе изъ нихъ были убиты и взяты въ пленъ; обозъ попалъ въ руки непріятеля, и венгры стали приближаться съ тылу къ той колоннѣ, которою начальствоваль самъ король. Тогда Оттонъ при

казалъ Конраду, стоявшему съ франконцами впереди королевской колонны, повернуть фронтъ, выдвинуться изъ общей линіи войска и напасть на венгровъ, напиравшихъ съ тылу. Конрадъ сдълалъ искусное движеніе, внезапно напалъ на венгровъ, обратилъ ихъ въ бъгство, освободилъ плънныхъ швабовъ и чеховъ, отбилъ обозъ.

Тогда только когда было отбито нападение съ тылу, можно было начать сражение съ главными силами венгровъ. Оттонъ приказалъ расширить боевую линію такъ, что въ нее вошли три первыя баварскія колонны и та колонна, которою начальствоваль онь самь; затьмь король обратился въ воинамь съ такою рѣчью: "Теперь настало время показать мужество и любовь къ отечеству; передъ вами непріятель, много превосходящій васъ числомъ, но вамъ ли бояться его? Вы вооружены гораздо лучше венгровъ и, что главнъе всего, съ вами Богъ, ваше самое надежное оружіе. Смѣло пойдемъ на врага, лучше пасть въ битвѣ со славою, нежели жить въ позорномъ порабощении". Сказавъ эти слова, Оттонъ взялъ щитъ и священное копье и первымъ устремнися на своемъ боевомъ конъ противъ непріятеля. Все войско послёдовало за королемъ, венгры не выдержали этой стремительной, единодушной аттаки. Сражение было непродолжительно, непріятель обратился въ бъгство. Много тысячъ венгровъ было перебито нъмдами, которые преслъдовали непріятеля на большомъ разстоянія. Храбрый Конрадъ, такъ успѣшно начавшій битву, палъ во время сраженія смертью героя. Весь лагерь венгровъ достался побъдителямъ и всъ захваченные венграми во время похода плънники были освобожлены.

Битва при Лехѣ принимается нѣкоторыми за конецъ переселенія народовъ, такъ какъ венгры, въ теченіе полустолѣтія опустошавшіе Францію, Германію и Италію послѣ нанесеннаго имъ при Лехѣ страшнаго пораженія перестали совершать наоѣги, начали мало по малу покидать кочевой образъ жизни, стали принимать христіанство и окончательно утвердились въ плодородной дунайской низменности, западную часть которой успѣли все-таки занять нѣмецкіе поселенцы, защищавшіе восточную часть Баваріи и образовавшіе Восточную Марку (Ostmark), изъ которой впослѣдствіи возникло герцогство Австрія (Oestreich). Побѣда надъ венграми, которую современники по ея всемірному значенію сравнивали съ побѣдою Карла Мартела надъ арабами, сдѣлала Оттона какъ бы защитникомъ всего западно-европейскаго христіанства отъ нападеній языческой орды, достойнымъ императорскаго титула. Собравшіеся вечеромъ, послѣ сраженія на Лехскомъ полѣ вельможн привѣтствовали Оттона императоромъ.

Оттонъ, дъйствительно, сталъ стремиться къ полученію импе-Отношенія Оттова въ раторской короны, что обусловливалось, между прочимъ, и поли-Вургундів, тическимъ вліяніемъ его въ тъхъ частяхъ имперіи Карла Веливаго, которыя со времени Карла Толстаго не были соединены съ Гер-Франціи и Италів. маніей. Зять Оттона, король западныхъ франковъ Людовикъ IV, неуспъшно боровшійся со своими вассалами и даже захваченный въ плънъ герцогомъ Франціи Гуго Великимъ, просилъ помощи у короля Германскаго. Оттонъ совершилъ нѣсколько походовъ въ страну западныхъ франковъ и, наконецъ, въ 950 г., благодаря содъйствію духовенства, заставилъ герцога Гуго признать Людовика королемъ. Въ благодарность за это Людовикъ отказался отъ своихъ притязаній на Лотарингію. Такимъ образомъ, Оттонъ утвердилъ свое вліяніе во Францін, которая нѣкоторое время была въ вассальныхъ къ нему отношеніяхъ. Еще большимъ вліяніемъ пользовался Оттонъ въ королевствѣ Бургундскомъ, которымъ до 943 г. управлялъ, какъ опекунъ несовершеннолѣтняго короля бургундскаго Конрада.

> Будучи попечителемъ бургундскаго королевскаго дома, Оттонъ не могъ не вмѣшаться въ дѣла Италіи, такъ какъ бургундскіе каролинги съ самаго начала Х в. старались подчинить своей власти Ломбардію, гдъ отъ 888 г., когда свергнуть былъ Карлъ Толстый, постоянно шла борьба между разными претендентами на престоль, родственниками Каролинговъ. Съ 926 г. королемъ Италіи былъ Гуго, отчимъ короля бургундскаго Конрада, воспитанника Оттонова. Этотъ Гуго жениль, конечно, не безъ согласія Оттона, сына своего Лотаря на сестръ своего пасынка короля Конрада, юной Адельгейдъ. Такъ начались между Оттономъ и королемъ Италіи Гуго дружественныя отношенія, которыя испортились только тогда, когда въ Германію убъжалъ одинъ изъ вассаловъ короля Гуго – маркграфъ иврейскій Беренгарій, замышлявшій овладъть Италіей. Впоследствіи, въ 947 г., по смерти короля Гуго, Беренгарій не безъ содвиствія Оттона возвратился въ Италію и сдълался правителемъ Ломбардін, хотя королемъ считался Лотарь, сынъ Гуго.

Оттонъ и Лотарь умеръ въ 950 г., и Беренгарій поспѣшилъ принять ти-Адельгейда. тулъ короля. Но молодая вдова Лотаря, Адельгейда, славившаяся красотою и умомъ, пользовалась въ странѣ большимъ расположеніемъ; ея сторонники полагали, что не Беренгарію слѣдуетъ принять титулъ короля, а тому, кого вдовствующая королева изберетъ себѣ въ супруги. Поэтому Беренгарій предложилъ Адельгейдѣ выйти замужъ за сына его Адальберта. Адельгейда отказалась и была посажена въ мрачную тюрьму, въ уединенномъ замкѣ, на берегу оз. Гарда. Въ тюрьмѣ вдову короля подвергали всякимъ униженіямъ и даже истязаніямъ; изъ всей многочисленной свиты ей оставили одну служанку и духовника. Между тѣмъ Беренгарій, сдѣлавшись королемъ, вызвалъ всеобщее неудовольствіе своею несправедливостью, и это обстоятельство содѣйствовало усиленію сочувствія къ Адельгейдѣ. Одинъ изъ ея сторонниковъ, епископъ Адельгардъ, нашелъ возможность сообщить томившейся въ тюрьмѣ королевѣ о своей готовности дать ей убѣжище въ принадлежащемъ ему замкѣ Каноссѣ. Тогда бывшій при Адельгейдѣ священникъ вмѣстѣ съ ея служанкою вырыли подземный ходъ подъ стѣною тюрьмы; этимъ ходомъ вывели Адельгейду и послѣ многихъ приключеній и опасностей привели ее въ Каноссу, гдѣ она была уже въ полной безопасности.

Изъ Каноссы Адельгейда обратилась съ жалобою на Беренгарія къ бывшему опекуну своего брата, королю Германіи. Оттонъ, конечно, зналъ о нравственныхъ достоинствахъ и красотв сестры его воспитанника и ръшилъ не только выступить ея защитникомъ, но и жениться на ней. Къ этому браку побуждала Оттона, кромѣ симпатіи къ Адельгейдѣ, еще надежда овладѣть Италіей при помощи той партіи, которая сочувствовала несчастной королевѣ; вмѣстѣ съ тѣмъ Оттонъ надѣялся принять уже 30 лёть никъмъ не носимый титуль императора, на что, казалось, имълъ полное право, будучи, по женской линіи, потомкомъ Карла Великаго и нося титулъ короля франковъ. Съ большимъ войскомъ прибылъ Оттонъ въ 951 г. въ Ломбардію и быль радушно принятъ недовольными Беренгаріемъ феодалами. Овладъвъ столицею Ломбардін Павіей, Оттонъ отправилъ въ Каноссу къ Адельгейдъ пословъ съ богатыми дарами просить ея руки и пригласить ее въ Павію. Посольство было принято Адельгейдою благосклонно, она отправилась въ Павію, гдъ состоялось ея бракосочетаніе съ могущественнъйшимъ государемъ Европы. Адельгейда достигла такого величія спустя короткое время послѣ самыхъ тяжкихъ бѣдствій и униженій; ся удивительная судьба осталась въ памяти народа, который упоминаеть во многихъ легендахъ о романтической судьбѣ этой королевы.

Овладъвъ Ломбардіей, Оттонъ вступилъ въ переговоры съ папою Агапитомъ II относительно возстановленія имперіи и вънчанія его, Оттона, императорскою короною. Но папство, достигшее въ поло-

винъ IX в. большого могущества при великихъ папахъ Николаъ I и Первые переговоры Іоаннъ VIII, ко времени Оттона пришло въ совершенный упадокъ. о принятия Рядъ позорныхъ папъ, достигшияъ позорными средсявами престода. император- такъ унизили папство, что въ 932 г. римлянину Альберику удалось OERTO овладъть Римомъ и церковною областью. Двадцать два года правилъ Альберикъ со славою Римомъ, предоставляя папамъ въдать TETYIS.

только церковныя дёла. Само собою разумѣется, что Альберикъ, самостоятельно правившій Римомъ, не соглашался впустить туда Оттона, который прежде всего лишилъ бы Альберика власти. Поэтому Агапитъ, дъйствовавшій въ пользу Альберика, долженъ былъ отказать въ содъйствіи Оттону, и ему для полученія императорской короны оставалось только идти съ войскомъ на Римъ, чтобы низложить Альберика. Но обстоятельства сложились такъ, что Оттонъ долженъ былъ отложить походъ на Римъ. Дѣло въ томъ, что Беренгарій не былъ еще окончательно побъжденъ, въ Германіи опять началась усобица-возстаніе Ліудольфа и Конрада. Поэтому Оттонъ возвратилъ Беренгарію Ломбардію, заставивъ его присягнуть себъ, какъ сюзерену, а самъ поспъшиль въ 952 г. въ Германію.

Избраніе

Только къ 960 году въ Германіи возстановлено было пол-Оттона II ное спокойствіе, и Оттонъ сталъ помышлять о новомъ походѣ въ короди. въ Италію съ цѣлью довершить то дѣло, которое пришлось отложить въ 952 г. Но прежде чъмъ предпринять походъ въ Италію для полученія императорской короны, Оттонъ созвалъ въ маѣ 961 г. знативйшихъ светскихъ и духовныхъ лицъ въ Ворисъ, гдѣ по желанію короля избранъ былъ ему въ преемники сынъ его отъ Адельгейды – Оттонъ (Ліудольфъ скончался до 961 г.). Королевичу Оттону было только 7 лѣтъ и онъ не только былъ избранъ въ преемники своему отцу, но даже торжественно коронованъ въ Ахенъ своимъ дядею, архіепископомъ кельнскимъ и братомъ архіепископомъ майнцскимъ. Избраніе такого юнаго короля считалось явленіемъ необычайнымъ и, дъйствительно, стоить въ нъкоторомъ противоръчии съ принципомъ свободнаго избрания.

Устроивъ дѣла въ Германіи, Оттонъ занялся приготовленіями Оттонъ. Веренгарій къ походу въ Италію, куда еще съ 954 г. его звали итальянскіе и Іовниъ XII. князья, притесняемые Беренгаріемъ, совсемъ не исполнявшимъ своихъ ленныхъ обязанностей по отношенію къ Оттону; но тогда Оттонъ, занятый подавленіемъ междоусобій и борьбою съ венграми и славянами, не могь дъйствовать болъе или менъе ръшительно противъ Беренгарія. Однако просьбы о помощи изъ Италіи не прекращались. Въ 960 году съ такою просьбою обратились къ Оттону изъ Рима, гдѣ съ 952 года обстоятельства перемѣнились. Въ 954 году скончался Альберикъ; свътская власть надъ Римомъ и церковною областью перешла къ шестнадцатилѣтнему сыну его Октавіану, который по смерти папы Аганита II въ 955 году, семнадцати лёть оть роду, самъ вступилъ на папскій престолъ подъ именемъ Іоанна XII и, такимъ образомъ, опять соединиль духовную власть римскаго первосвященника со свътскою властью государя Рима и церковной области. Іоаннъ XII не обладаль блестящими способностями своего отца, и этимъ спѣшилъ воспользоваться Беренгарій, чтобы увеличить свое королевство на счеть церковной области. Теснимый Беренгаріемъ, папа просилъ помощи у Оттона, приглашаль его въ Римъ, изъявляя готовность возложить на него императорскую корону, если онъ возвратить церковной области захваченныя Беренгаріемъ земли. Такъ предлагаль Оттону императорскую корону самь Іоаннъ XII, отець котораго не соглашался даже впустить Оттона въ Римъ.

Предложение Іоанна было сдълано Оттону какъ нельзя болъе кстати. Во-первыхъ, въ западной Европъ продолжало господствовать убъжденіе, что имперія римская не перестала существовать, хотя по временамъ и не было императора, было междуцарствіе. Восноминанія о славной эпохіз Карла Великаго, при которомъ императорская власть возстановлена была послѣ трехвѣковаго междуцарствія, еще болве утверждали въ этой мысли, а бъдствія, постигшія Западную Европу вскорѣ послѣ Карла Великаго, во время бездѣйствія императорской власти, были, казалось, самымъ яснымъ доказательствомъ необходимости объединенія всего западно-европейскаго христіанскаго міра подъ властью императора. Съ другой стороны, никто, казалось, не быль болье способень возстановить императорскую власть, чёмъ Оттонъ, избавившій христіанъ Западной Европы отъ нашествій кочевниковъ, распространившій христіанство среди язычниковъ славянъ, владъвшій самымъ могущественнымъ въ Европѣ королевствомъ, носившій къ тому же титулъ короля франковъ и бывшій по женской линіи потомкомъ великаго императора Карла.

Не мало облегчало Оттону задачу возстановленія имперіи и по- Положеніе ложеніе, въ которомъ тогда находилась Италія. Множество мел- Италія въ кихъ владѣтелей, едва признававшихъ власть государей, носив- пол. Х в. шихъ титулъ королей Италіи, довели до полнаго разоренія эту страну, страдавшую въ то же время отъ набѣговъ венгровъ и завоеваній арабовъ.

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. II.

20

2

Вслѣдствіе этихъ опустошительныхъ нашествій значительная часть населенія Италіи собралась въ города и, возобновивъ укрвпленія прежнихъ временъ, отсиживалась за ними отъ набъговъ непріятеля. Это скопленіе населенія въ городахъ, вызванное страшнымъ бъдствіемъ, разореніемъ деревень, имъло и нъкоторыя благопріятныя последствія: съ одной стороны, оно способствовало быстрому развитію городской жизни и вмість съ тімь процвітанію нъкоторыхъ ремеслъ и искусствъ, съ другой стороны, общая опасность и необходимость жить вмёстё подъ охраною городскихъ стёнъ способствовали сближенію различныхъ элементовъ населенія, романскихъ и германскихъ, и ускорили ихъ сліяніе, вырабатывая общій языкъ и сглаживая различіе въ обычаяхъ. Но въ то же время ненадежность встахъ условій жизни имтла крайне дурное вліяніе на нравственное состояние общества. Всв торопились жить, и мелкое честолюбіе при господствовавшемъ безправіи спѣшило поскорѣе достигать своей цели, не разбирая средствъ: на чьей стороне была сила, тотъ пользовался ею, какъ тиранъ; въроломство, двоедушіе, коварство и жестокость вошли какъ бы въ законъ общественной жизни страны. Подобное воззрѣніе на жизнь не могло не отразиться на общественныхъ и семейныхъ нравахъ; въ первой половинъ Х в. развратъ достигъ въ Италіи крайнихъ предъловъ.

Отъ церкви въ это время нельзя было ожидать спасенія, хотя и не было среди духовныхъ лицъ недостатка въ строгихъ и серьезныхъ людяхъ, которые съ ужасомъ смотрѣли на то "сатанинское господство", которое охватило тогда все общество въ Италін. Епископы, достигшіе при полномъ упадкѣ центральной власти большого могущества, мало отличались своими нравами отъ мірской знати. Не блистали нравственностью и монастыри, которые оказывали лишь весьма слабый отпоръ общей испорченности, но хуже всего было то, что не избъгло общей испорченности и палство, которое раньше не для одной только Италіи было источникомъ указанія и назиданія въ дълв въры и совъсти. Папы сдълались орудіемъ разныхъ партій и знатныхъ фамилій. Въ теченіе почти полувѣка двѣ знатныя, но порочныя римлянки, Өеодора и ея дочь Мародія, возводили на папскій престоль своихъ не менее порочныхъ родственниковъ и друзей, пользуясь для того тайными убійствами и другими подобными средствами. Папство пришло въ совершенный упадокъ.

Хотя Октавіанъ, сдълавшись подъ именемъ Іоанна XII папою, снова соединилъ духовную власть папы съ властью государя Церковной Области, но отъ этого положеніе дѣлъ нисколько не улучшилось, такъ какъ юноша Іоаннъ превосходилъ порочностью своихъ предшественниковъ и всѣмъ казалось, что только сильная власть императора можетъ водворить порядокъ въ Италіи и церкви. Оттонъ же тѣмъ болѣе могъ разсчитывать на успѣхъ въ Римѣ, что самъ папа его приглашалъ туда. Принимая предложеніе Іоанна, Оттонъ клятвенно подтвердилъ всѣ права папы, обязался возвратить Церковной Области всѣ земли, захваченныя сосѣдними владѣтелями, но въ то же время объявилъ, что, короновавшись императоромъ, онъ самъ, подобно Карлу Великому, будетъ верховнымъ сюзереномъ Рима и церковной области. Въ политическомъ отношеніи просьба Іоанна XII до нѣкоторой степени напоминаетъ обращеніе папства къ Ципину Короткому за 200 лѣтъ передъ тѣмъ: вмѣщательствомъ извнѣ папа старается избавиться отъ домашняго врага.

Предоставивъ управленіе Германіей брату Брунону и сыну Второй Вильгельму, поручивъ ихъ заботамъ своего младшаго сына, незадолго передъ тѣмъ коронованнаго королемъ, Оттонъ осенью 961 г. Оттона въ сопровожденіи супруги, съ большимъ войскомъ, въ которомъ въ Италію были даже отряды славянъ, отправился въ Италію. Войско Берен- и принятіе гарія было вскорѣ разсѣяно нѣмцами, Ломбардія опять подчиниимперат. лась Оттону, который 31 января 962 г. безпрепятственно подотитуль.

На встрѣчу Оттона вышелъ изъ вѣчнаго города крестный ходъ, въ которомъ принимала участіе вся римская знать; представители знатнѣйшихъ родовъ римскихъ привѣтствовали короля, цѣловали его ноги и посадили на коня, присланнаго папою. По улицамъ, переполненнымъ несмѣтными толпами народа, въ торжественной процессіи ѣхалъ Оттонъ до храма св. Петра; на ступеняхъ церкви, въ полномъ облаченіи, окруженный духовенствомъ сидѣлъ папа на золотомъ тронѣ. Когда король сошелъ съ коня и поднялся по мраморнымъ ступенямъ, папа всталъ, поцѣловался въ уста съ королемъ и подалъ ему руку. Затѣмъ подошли къ такъ называемымъ серебрянымъ вратамъ храма. Прежде, чѣмъ войти въ соборъ, Оттонъ торжественно объявилъ, что явился въ Римъ обезпечить благо города и церкви и подтвердить за папою пожалованія прежнихъ императоровъ.

2 февраля, въ день Срътенія Господня, Оттонъ и Адельгейда были коронованы Іоанномъ XII императорскою короною.

Оттонъ, сдѣлавшись императоромъ, пріобрѣлъ верховную власть

20\*

Отношеніе надъ Римомъ, и папа сталъ владѣть этимъ городомъ и Церковною Оттона Областью только, какъ ленникъ императора; Іоаннъ XII и римскіе

къ папѣ.

в. граждане поклялись надъ "драгоцѣннымъ тѣломъ св. Петра" соблюдать вѣрность по отношенію къ императору и никогда не оказывать помощи ни Беренгарію, ни сыну его Адальберту. Вскорѣ Іоанну пришлось убѣдиться, что Оттонъ не только стѣснилъ его свѣтскую власть, но также будетъ вмѣшиваться въ дѣла церковныя. Изъ Рима Оттонъ уѣхалъ въ Павію, и, какъ верховный защитникъ церкви, созвалъ тамъ соборъ для рѣшенія нѣкоторыхъ важныхъ дѣлъ. Папа на этотъ соборъ приглашенъ не былъ, а епископовъ Оттонъ старался привлечь на свою сторону и щедро раздавалъ имъ иммунитеты. Слишкомъ поздно понялъ Іоаннъ, что онъ самъ выпустилъ изъ рукъ ту власть, которая ему досталась благодаря подвигамъ его отца, и сталъ подумывать о томъ, какъ бы избавиться отъ своего защитника.

Изъ Павіи Оттонъ отправился противъ Беренгарія, который все еще держался въ одномъ изъ укрѣпленныхъ замковъ, но и на этоть разъ императору не пришлось покончить съ Беренгаріемъ. Оттону донесли, что Іоаннъ бунтуеть римлянъ противъ императора, вступилъ въ сношенія съ Адальбертомъ и по прежнему ведеть весьма развратную жизнь. Сначала Оттонъ не предпринималь еще ръшительныхъ мъръ противъ Іоанна; "Папа еще мальчикъ", говорилъ императоръ: "примѣръ хорошихъ людей можетъ его исправить". Но Іоаннъ не думалъ объ исправлении. Онъ вошелъ въ сношенія съ византійскимъ императоромъ, пригласиль въ Римъ Адальберта, которому помогали невърные арабы; этого мало-папа послаль довъренныхъ лицъ къ язычникамъ венграмъ съ цълью побудить ихъ къ новому нашествію на имперію. Узнавъ объ этомъ, Оттонъ пріостановиль военныя дыйствія противъ Беренгарія, немедленно отправился съ войскомъ къ Риму и осадилъ резиденцію палы. Іоаннъ принужденъ былъ бъжать, и римляне отворили ворота императору.

Оттонъ воспользовался побѣдою какъ нельзя лучше; онъ заставилъ римлянъ вторично присягнуть ему и дать торжественное обѣщаніе "не избирать и не поставлять никого папою безъ согласія и избранія императора" (praeter consensum atque electionem domini Imperatoris Augusti). Такъ должны были римляне отказаться отъ важнѣйшаго принадлежавшаго имъ права свободнаго избранія папы, императоръ же пріобрѣлъ такое преимущество, какого не имѣлъ и Карлъ Великій: замѣщеніе папскаго престола стало такъ же зависъть отъ Оттона, какъ и назначение епископовъ въ Германии, и императоръ немедленно показалъ, что желаетъ въ полной мъръ воспользоваться пріобрътеннымъ правомъ. Какъ измънились обстоятельства за 100 лътъ! Въ 866 г. папа Николай I судилъ короля Лотаря II, правнука Карла Великаго, а въ 963 г. императоръ выступаетъ уже судьею папы.

Для суда надъ папою Оттонъ созвалъ въ Римъ соборъ, со. стоявшійся подъ его представательствомъ. Іоаннъ, конечно, не явился на судъ, и докладъ о его преступленіяхъ былъ выслушанъ соборомъ въ его отсутствия. Затёмъ отцы собора, руководимые императоромъ, просили его, "чтобы онъ изгналъ изъ святой римской церкви то чудовище, пороки котораго не могуть быть искуплены никакою добродѣтелью, и на его мѣсто поставилъ другого, который представляль бы образець добродетельной жизни". Іоаннь быль низложень "за развращенные нравы", а папою, съ согласія Оттона, избранъ Левъ VIII. Послѣ избранія новаго папы, Оттонъ онять обратился противъ Беренгарія, взялъ его въ плѣнъ и сослалъ въ Бамбергъ. Не смотря на это, Италія не скоро успоконлась. Іоаннъ имълъ не мало сторонниковъ среди римлянъ, которымъ совсѣмъ не нравилось подчиненіе чужеземцу Оттону. Неудивительно поэтому, что уже въ началѣ 964 г. вспыхнуло возстаніе противъ императора и его ставленника Льва. Въ февралъ 964 г. Ісаннъ вступиль въ Римъ и снова занялъ папскій престоль, а Левъ VIII спасся бъгствомъ и обратился за помощью къ императору, который не успълъ еще удалиться изъ Италіи. Оттонъ направился съ войскомъ къ Риму, но еще до прибытія императора Іоаннъ внезапно умеръ; по словамъ лътописца, папа скончался отъ раны, нанесенной ему въ одной загородной виллъ діаволомъ; надо полагать, что роль діавола была на этоть разъ исполнена однимъ оскорбленнымъ супругомъ. По смерти Іоанна XII, римляне все таки не пожедали подчиниться нъмецкому ставленнику Льву VIII. а избрали и поставили папою Бенедикта XI, безъ согласія Оттона, вопреки данной ему присягѣ. Но императоръ осадилъ Римъ и, взявъ городъ, низложилъ Бенедикта XI, а римлянъ заставилъ снова признать папою Льва VIII. Такимъ образомъ, Оттонъ показалъ, что никто не можетъ сделаться папою безъ его согласія.

Только въ январъ 965 г., послъ трехлътняго отсутствія, воавратился Оттонъ въ Германію, возстановивъ Священную Римскую имперію. Но эта имперія многимъ отличалась отъ имперіи Карла Великаго, даже территорія ся была нъсколько иная. Такъ, на Пи-

Имперія Оттона.

Digitized by Google

ренейскомъ полуостровѣ Оттонъ вовсе не имѣлъ владѣній; во внутреннія діла Франціи и Бургундіи онъ и не вибшивался, хотя Людовикъ IV и Конрадъ признавали его своимъ сюзереномъ. Даже та часть Италіи, которая завоевана была Оттономъ (южная Италія, какъ и при Карлъ Великомъ, все еще принадлежала византійскому императору), не составила одного государства съ Германіей: для Италіи быль особый канцлерь, особые законы. Такимь образомъ, въ возстановленной Оттономъ имперіи части монархіи Карла Великаго составили какъ бы союзъ государствъ, причемъ подъ непосредственнымъ управленіемъ Оттона были только Германія и значительная часть Италіи. Если ученые современники и связывали съ императорскою короною притязание на всемірное господство, то политикъ Х столвтія, которому извѣстна была печальная судьба этой короны со времени паденія Каролинговь, могь признать въ ней только символическое значение нравственнаго превосходства нѣмецкаго государства надъ слабъйшими сосъдними государствами и фактическаго права верховной защиты церкви. Такъ думаль и Оттонь; изъ новаго своего величія онь не создаль притязанія на неограниченную власть въ Италіи, какъ это дълалъ Карлъ Великій по образцу римскихъ цезарей. Императорскою властью Оттонъ пользовался главнымъ образомъ для господства надъ церковью.

Но если на западъ и на югъ власть новаго императора была слабъе, нежели власть Карла Великаго, то на съверъ и востокъ Оттонъ довершилъ многое изъ того, что было только начато Карломъ. Считая одною изъ главныхъ задачъ императора защиту и распространение христианской въры, Оттонъ дъятельно заботился объ утверждения христіанства среди покоренныхъ имъ Балтійскихъ славянъ и, кромѣ того, положилъ начало ихъ онъмеченію, поселивъ между ними своихъ вассаловъ. Чошскій князь и датскій король были ленниками Оттона и платили ему дань. Датскій король вскорѣ послѣ своего подчиненія Оттону, въ 966 г. принялъ крещеніе и крестилъ свой народъ. Польскій князь Мечиславъ, крестившійся около того времени подъ вліяніемъ своей супруги Домбровки, долженъ былъ позволить нѣмецкимъ проповѣдникамъ распространять христіанство въ Польшѣ. Сношенія Оттона съ Россіей указывають на то, какъ далеко на востокъ распространилось вліяніе императора.

Отношенія

Не на одномъ только востокѣ пользовалось почетомъ имя Откъ аръбамъ. тона. Въ 950 г. кордовскій калифъ Абдеррахманъ прислалъ къ Оттону пословъ, которые просили государя Германіи принять на себя посредничество между арабами и христіанами съверной Испаніи. Такъ начались сношенія Оттона съ арабами; при помощи этихъ сношеній онъ надъялся остановить поступательное движеніе мусульманъ, которые въ то время не только отняли у грековъ Сицилію, но даже заняли нъкоторые пункты въ южной Франціи и завладъли въ южной Италіи нъкоторыми городами, принадлежавшими грекамъ. Но, само собою разумъется, дипломатическія представленія не подъйствовали на арабовъ, и Оттонъ составилъ планъ силою изтнать невърныхъ изъ Сициліи и южной Италіи.

Сознаніе необходимости принять ръшительныя мізры противі. Tperiz поступательнаго движенія арабовъ явилось у Оттона во время его походъ третьяго похода въ Италю. Этотъ походъ былъ предпринятъ им- въ Италю. ператоромъ вскорѣ послѣ возвращенія въ Германію: въ январѣ 965 г. Оттонъ возвратился изъ Италіи, а въ августъ 966 г. быль вынужденъ опять отправиться въ эту страну, такъ какъ римляне снова возмутились противъ папы, возведеннаго на престолъ по указанію императора. На этотъ разъ Оттонъ строго наказалъ бунтовщиковъ: 13 вожаковъ возстанія было пов'єшено, многіе сосланы въ Германію. Для предупрежденія волненій на будущее время Оттонъ назначилъ въ Римѣ своего префекта, который долженъ быль управлять городомъ вмёстё съ папою, ставленникомъ императора. Устроивъ такимъ образомъ дъла въ Римъ, Оттонъ захотвль обезпечить своему сыну на случай своей смерти императорскую корону. Поэтому въ Римъ былъ вызванъ 14-лътній король Оттонъ, принимавший уже участие въ управлении Германией, конечно, подъ руководствомъ старшаго брата, архіепископа майнцскаго Вильгельма, который сдвлался канцлеромъ по смерти Брунона, случившейся въ 965 г. Молодой король прибылъ въ Римъ и въ праздникъ Рождества 967 г. былъ коронованъ императорскою короною подобно тому, какъ и сынъ Карла Великаго Людовикъ быль короновань еще при жизни своего отца.

Во время пребыванія стараго императора въ Римѣ къ нему Отношеніа обратились за помощью противъ арабовъ нѣкоторые князья южной къ Византів. Италіи. Оттонъ охотно согласился помогать имъ и привелъ ихъ въ ленную отъ себя зависимость, хотя эти князья считались подвластными византійскому императору. Престолъ византійскій занималъ въ это время весьма энергичный императоръ, знаменитый полководецъ Никифоръ Фока. Узнавъ объ измѣнѣ князей южной Италіи, Никифоръ немедленно собралъ войско, чтобы наказать измѣнниковъ, но вскорѣ явилось къ нему посольство отъ императора Оттона I, который просиль у Никифора руки падчерицы его, дочери императора Романа II, для своего сына-императора. Эта царевна была сестрою царевны Анны, на которой 16 леть спустя женился великій князь русскій Владиміръ. Оттонъ надъялся, что южно-итальянскія владенія грековъ будуть отданы его сыну, какъ приланое, но Никифорь и слышать не хотъль объ уступкъ своихъ владений въ южной Италии. Переговоры были прерваны и началась война. Оттонъ отправился съ войскомъ въ южную Италію, но, не имъя флота, онъ не могъ прочно утвердиться въ этой странъ, такъ какъ греки постоянно получали съ моря подкрѣпленія.

Болѣе двухъ лѣтъ продолжалась въ Южной Италіи война съ перемѣннымъ счастьемъ. Оттонъ не прекратилъ военныхъ дѣйствій и по смерти Никифора (970 году), когда въ Константинополѣ водарился Іоаннъ Цимисхій. Занятый войною со Святославомъ. Цимисхій не могъ обратить встхъ силъ противъ Оттона и отправилъ къ нему пословъ, которые объявили, что византійскій императоръ согласенъ дать въ супруги Оттону II царевну Өеофано, но никогда не согласится на уступку своихъ итальянскихъ владѣній. Такъ какъ война продолжалась уже около трехъ лѣтъ и ведена была съ сомнительнымъ успѣхомъ, то Оттонъ согласился на предложенія Цимискія тімъ болье, что новый византійскій императоръ изъявилъ согласіе признать императорскій титулъ Оттона, на что не соглашался Никифоръ. Въ Константинополь отправлено было Оттономъ блестящее посольство съ архіепископомъ кельнскимъ во главѣ за царевною Өеофано. Въ началѣ 972 г. Өеофано прибыла въ Италію, 14 апръля состоялся ея торжественный вътадъ въ Римъ, гдѣ она была коронована императорскою короною и обвѣнчана съ Оттономъ II, которому было тогда 17 лѣтъ.

KORVERS

Оба императора, отецъ и сынъ съ супругами пробыли въ Римѣ до мая 972 г. и только въ сентябръ возвратились въ Германію, въ ко-OTTORS. торой старый императоръ не былъ съ 966 г. За время шестилътняго отсутствія императора, въ Германіи скончались старшій сынь его ар. хіепископъ Вильгельмъ, дочь Ліутгарда и мать Матильда. Вдова Генриха погребена была рядомъ съ могилою ея супруга въ Кведлинбургѣ и туда посившилъ Оттонъ по возвращения въ Германію поклониться гробу матери. Въ Кведлинбургѣ же императоры праздновали Пасху 973 г. По случаю праздника ко двору Оттона събхались герцоги и всъ знатнъйшіе духовные и свътскіе вельможи Германіи и Италін, явились съ поздравленіями и привезли дань польскій князь Мечиславъ и чешскій Болеславъ II, а король датскій прислалъ съ

данью большое посольство. Кром'в того, прибыли въ Кведлинбургъ съ поздравленіями послы изъ Россіи, Болгаріи, Греціи. Даже венгры, недавно зл'вйшіе враги Германіи, прислали къ Оттону посольство съ дарами. Это блестящее собраніе живо напоминало императору о вс'вхъ подвигахъ его многотрудной жизни, было нагляднымъ указаніемъ вс'вхъ достигнутыхъ имъ усп'вховъ.

Во время пребыванія въ Кведлинбургѣ Оттонъ по прежнему проявляль необыкновенную деятельность; между прочимь онь снарядилъ миссію въ Венгрію для пропов'вдыванія христіанства, но дни императора были уже сочтены: вст видтли, что смерть близкихъ родныхъ сильно повліяла на Оттона, онъ вдругъ какъ-то одряхлёль и постарёль, хотя ему шель только 62-й годь. Чувствуя необходимость въ отдыхъ, Оттонъ послъ пасхальныхъ торжествъ отправныся въ замокъ Мемлебенъ, гдъ въ 936 г. скончался Генрихъ I. Въ Мемлебенъ Оттонъ прибылъ 6 мая 973 г. Путешествіе очень утомило стараго императора; однако на слідующій день онъ по привычкъ поднялся на разсвътъ, чтобы не опоздать къ заутрени. Весь день Оттонъ чувствовалъ себя слабымъ, но не теряль бодрости и даже шутиль за объдомъ, но когда нъсколько часовъ спустя онъ стоялъ въ церкви за вечерней, то внезапно почувствовалъ упадокъ силъ и лишился чувствъ. Стоявшіе кругомъ князья поддержали его и перенесли на кресло, вскорѣ императоръ пришель въ себя и сказалъ, что желаеть причаститься Св. Таннъ. Нѣсколько минутъ спустя послѣ принятія Св. Таинъ Оттонъ тихо скончался при пѣніи священныхъ гимновъ всѣми присутствовавшими въ церкви.

Еще современники Оттона удивлялись его подвигамъ и называли Великимъ. Это имя вполнѣ заслуженно сохранилъ онъ и въ исторіи.

Виталій Эйнгорнъ.



## XXX.

## Религіозно - общественный идеалъ папы Григорія VII-го<sup>1</sup>).

Французская поговорка— "всё дороги ведуть въ Римъ", — быть можетъ никогда не заключала въ себѣ болѣе вѣрной характеристики состоянія Западной Европы, чѣмъ во второй половинѣ XI-го столѣтія, въ дни понтификата Григорія VII-го. Римъ никогда не былъ въ большей степени, чѣмъ въ тѣ времена, мірообъемлющимъ

÷.

<sup>1)</sup> Предлагаемая статья представляетъ собою извлечение изъ только что напечатаннато труда автора — "Идея Божескаго царства въ твореніяхъ папы Григорія VII и публицистовъ его времени". Главнъйшими источниками какъ для статьи, такъ и для названной работы послужили: Monumenta Gregoriana (Jaffè, Bibliotheca rerum germanicarum, т. II), два тома Monumenta Germaniae Historica, libelli de lite imperatorum et pontificum (S. XI, XII), Monumenta Germaniae, Scriptores; издание Пертца (первые 14 и 20 токъ), сочиненія Петра Даміани (изд. Migne, два тома) и Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et amplissima collectio. Изъ пособій въ особенности важны: Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, Meyer von Knonau, Jahrbücher des deutschen Reichs, Gfrörer, Papst Gregorius VII; Martens, Gregor VII, Sein Leben und Wirken; Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands; Mirbt, Die Publicistik im Zeitalter Gregors VII. Мы не считаемъ нужнымъ давать здъсь біографическихъ свъдъній о Григоріи, такъ какъ русскій читатель можетъ найти ихъ въ общедоступномъ изложения знатока занимающей насъ эпохи-харьковскаго профессора Вязигина (Григорій УІІ, его жизнь и общественная двятельность, библіографич. библ. Павленкова). Въ другомъ трудъ-«Личность и значеніе Григорія VII въ исторической литературъ» (П. 1892) тотъ же авторъ подвергаеть основательному критическому разбору главнайшия изъ указанныхъ пособій и даетъ весьма подробныя библіографическія указанія.

центромъ, въ которомъ узломъ сходились всѣ нити западно-европейской исторіи, пружиною, все приводящей въ дѣйствіе. Если мы станемъ на точку зрѣнія великаго папы и взглянемъ на міръ, какъ онъ ему представлялся съ высоты апостольскаго престола, передъ нами, "какъ съ высокой башни", откроются необъятные горизонты: мы будемъ поражены необычайной широтой той исторической перспективы, которая служитъ папѣ ареной дѣятельности. На сѣверѣ скандинавскія государства, на югѣ сѣверная Африка, на западѣ— Испанія, на востокѣ — Кіевъ, Константинополь, армянскія церкви малой Азіи таковы географическіе предѣлы кругозора Григорія тѣ крайніе пункты земной поверхности, съ которыми онъ такъ или иначе пребываетъ въ сношеніяхъ, на которые простирается если не власть, то дѣятельность преемника св. Петра.

Въ этихъ предълахъ передъ нами развертывается необычайно разнообразная панорама. На съверъ христіанскіе миссіонеры одерживають поб'яду за поб'ядой: великій переломъ совершается въ Швеціи, которая обращается изъ язычества въ христіанство. На югь и юго-востокъмусульмане тъснять христіанъ и служать въчной угрозой для одряхлъвшей византійской имперіи. На западъ совершается наступательное движение христіанъ противъ мусульманъ, у коихъ испанскія дружины вмъсть съ французскими рыцарями отвоевывають пядь за пядью родную землю. Норманнскіе князья-Рожеръ и Робертъ Гюискаръ одерживаютъ рядъ побъдъ надъ сарацинами и довершаютъ завоеваніе Сициліи. "Схизматики"-Греки находятся въ непрестанномъ колебаніи между старинной враждой къ апостольскому престолу и страхомъ передъ мусульманскими нашествіями, который заставляеть византійскихъ императоровъ обращаться къ помощи славы латинскаго христіанства, искать сближенія съ нимъ. Въ средней Европѣ папа озабоченъ судьбами Францін, которая находится въ состояніи полнъйшей анархіи; не сдержанные уваженіемъ къ королевской власти, французскіе феодалы ведуть между собой безпрерывныя частныя войны, и самъ вороль, безсильный управлять своимъ государствомъ, предпринимаетъ разбойничьи подвиги, грабя на большихъ дорогахъ провзжихъ купцовъ. Въ отдаленной Англіи у апостольскаго престола имвется другь, не всегда, впрочемъ, вврный и надежный: это "перлъ между князьями", — Вильгельмъ Завоеватель, покорившій Великобританію съ благословенія римскаго первосвященника. А въ сосъдней Германи, на глазахъ Григорія, возгарается пламя всеобщаго междоусобія. Здъсь въ началь его понтификата идеть междоусобная война между королемъ и его возмутившимися подданными: здѣсь вопреки надеждамъ папы устроить миръ- зарождается церковный споръ, полувѣковая борьба между святительскою и царской властью.

Этнографический составъ тъхъ областей, на которыя простирается вліяніе папы, отличается чрезвычайной пестротой, и территоріальные предѣлы его духовной власти безпрестанно мѣняются: въ числѣ корреспондентовъ, къ коимъ обращаются папскія посланія фигурируеть русскій князь Изяславь Ярославичь, коего сыну-Ярополку папа именемъ св. Петра "отдаетъ" Кіевъ, рядомъ со Свеномъ-датскимъ королемъ, Аназиръ, мавританскій царь, рядомъ съ испанскимъ епископомъ Симеономъ.

Уже одно это пестрое разнообразіе корреспондентовъ папы, среди конхъ имѣются лида самыхъ различныхъ общественныхъ положеній, представители всѣхъ возможныхъ странъ и народностей, -указываеть на разнообразіе дъятельности Григорія и на необычайную широту его стремленій. Въ твореніяхъ этого папы весь христіанскій міръ того времени находить себ'в отраженіе. Эта широта географическаго кругозора великаго святителя свильтельствуеть не только объ объемѣ его власти и вліянія: она обусловливается необычайной широтой того политическаго и общественнаго идеала, который связываеть его какъ главу католическаго христіанства со всѣми концами вселенной. Онъ хочеть всѣхъ привести въ единству стада Христова подъ властью единаго вселенскаго пастыря, сплотить челов'вчество во единое соціальное тіло, устроить на землѣ единое "божеское царство". Во имя этого идеала папа признаетъ себя отвътственнымъ предъ Богомъ: "рабъ рабовъ" Божінхъ онъ, обязанный пещись обо всѣхъ-, всѣмъ одинаково должникъ" -- народамъ близкимъ и отдаленнымъ.

Григорій —

преемнакъ Григорія, ни изложеніе тъхъ историческихъ событій, коихъ онъ Августина. былъ свидътелемъ и участникомъ. Мы ограничимся здъсь краткой характеристикой того религозно-общественнаго идеала, которому онъ служилъ какъ практическій діятель и какъ мыслитель-теоретикъ.

I. Въ задачу настоящаго очерка не входить ни жизнеописаніе

Прежде всего следуеть констатировать, что идеаль этоть не новъ и не составляетъ результата изобрътенія мысли самого Григорія. Великій папа продолжаеть діло, до него начатое, примізняеть и развиваеть начала, раньше его высказанныя.

Въ жизни своей всемірной паствы онъ стремится осуществить

ту идеальную программу, которая уже въ V вѣкѣ выразилась въ общихъ чертахъ въ знаменитомъ трактатѣ блаженнаго Августина — "О градѣ Божіемъ" <sup>1</sup>). Для Августина "божеское царство" есть правда вселенной, сокровенный смыслъ всего существующаго. Все въ мірѣ подчинено вѣчному закону Создателя; въ основѣ вселенной лежитъ единый архитектурный планъ, отъ вѣка предначертанный въ божественномъ разумѣ. Постольку "божеское царство" есть фактъ вѣчной дѣйствительности: Богъ вѣчно царствуетъ: не только на небѣ, но и на землѣ все носитъ на себѣ отпечатокъ Его мысли и воли. Но на землѣ "божеское царство" достигаетъ совершеннаго и полнаго своего обнаруженія лишь постепенно, въ процессѣ историческаго развитія; здѣсь оно представляетъ собою не совершившійся фактъ, а *чиълъ*, къ осуществленію которой должна стремиться человѣческая воля.

Этимъ опредъляется жизненная задача человъка, а вмъстъ съ тъмъ – политическая и общественная задача человъчества. Какъ въ небесной жизни ангеловъ, такъ и въ земной жизни человъчества "божеское царство" должно наполнить все собою, стать есльмъ ео есемъ. Единый Богъ управляетъ вселенной, а потому форма "бощескаго царства" есть сединство. На небъ ангелы и святые составляютъ единое общество; они живутъ въ совершенномъ подчинени волъ Создателя, иначе говоря, — пребываютъ въ совершенномъ единство съ Нимъ.

Подобно обществу ангеловъ и человъчество должно собраться во единый соціальный организмъ-объединиться во единый храмъ Божій. На землъ мысли Создателя противятся гръховныя влеченія человъческой природы; вслъдствіе гръхопаденія прародителей человъческой природы; вслъдствіе гръхопаденія прародителей человъческой подчинено власти наслъдственнаго, первороднаго гръха. Со дня этого первоначальнаго гръхопаденія "божескому царству" на землъ противополагается темное, бъсовское царство. Поэтому, въ нашей гръховной природъ все двоится, все противится божественному единоначалію: борьба противоположныхъ страстей и влеченій, борьба духа съ плотью, —таковы проявленія этой роковой двойственности во внутреннемъ міръ человъка; та же двойственность сказывается и въ жизни человъческаго общества, въ формъ междоусобной борьбы отдъльныхъ лицъ, сословій и госу-

<sup>1)</sup> Болве подробныя свъдънія объ Августинъ читатель найдетъ въ моемъ сочиненія: "Религіозно-общественный идеалъ западнаго христіанства въ V-мъ въкъ. Міросозерцаніе блаженнаго Августина". Москва, 1892.

дарствъ. Вмѣсто единаго "божескаго царства" на землѣ существуетъ множество земныхъ, человѣческихъ царствъ, которыя ведутъ между собою ожесточенную борьбу. Будучи послѣдствіемъ грѣховнаго состоянія, это разъединеніе рода человѣческаго должно упраздниться вмѣстѣ съ грѣхомъ: единство "божескаго царства" въ концѣ вѣковъ восторжествуетъ надъ дробленіемъ и раздоромъ царствъ земныхъ, и всѣ народы сольются во единую "христіанскую республику": въ этомъ, по Августину, заключается конечная цѣль и завершеніе историческаго процесса.

На землѣ "божеское царство" олицетворяется церковью; поэтому единство "града Божія" для Августина есть прежде всего единство католическое, единство церкви какъ всемірнаго союза людей во Христѣ. Но съ другой стороны, у отца латинскаго христіанства церковь облекается во всеоружіе государственныхъ аттрибутовъ и функцій. Она имѣетъ право силою свѣтскаго меча *принужсдать* къ истинной вѣрѣ всѣхъ противляющихся и непокорныхъ; въ дѣлѣ установленія религіознаго единства государство должно служить ей какъ орудіе. Болѣе того — государство имѣетъ право существовать, лишь поскольку оно входить въ церковь какъ составная ся часть, всецѣло поглощается ею. Для Августина государство свободное и независимое отъ церкви есть лишь "разбойничье общество" въ большомъ размѣрѣ.

Августинъ— II. Въ послѣдующемъ развитіи средневѣковой исторіи изложенродоначаль- ныя нами мысли Августина становятся общимъ достояніемъ. Ученіе никъ теокра- "о Градѣ Божіемъ" составляетъ краеугольный камень всего политическаго тическаго міросозерцанія среднихъ вѣковъ. Имъ вдохновляются идеала какъ политическіе теоретики, такъ и церковные, и государственные среднихъ дѣятели. Продолжателями дѣла Августина являются не только папы, вѣковъ. но и императоры.

> Любовь къ "единству" есть, можно сказать, центральный мотивъ средневѣковой исторіи, одна изъ главныхъ пружинъ, приводящихъ въ движенье средневѣковое общество. Человѣчество, собранное во всемірный церковный организмъ, есть именно тотъ идеалъ, во имя котораго западная церковь называетъ себя католическою; въ немъ и папство находитъ себѣ идеальное обоснованіе. Ради религіознаго объединенія человѣчества необходимъ единый авторитетъ, единая духовная власть, которая служитъ видимымъ центромъ церковной организаціи. Этимъ средневѣковые учители доказываютъ необходимость монархическаго, папскаго начала въ церкви. Той же идеѣ объединенія человѣчества во всемірную respublica

christiana служить и "священная рямская имперія" германскихъ императоровъ. Рядомъ съ духовной властью, которая проповедуеть и учить, христіанское единство должно охраняться еще и светскою властью, которая караеть и принуждаеть. Церковь въ своей видниой организація подвержена нападеніямь внішнихь враговь; чтобы оградить ее противъ натиска визшией силы, чтобы заставить народы войти въ ел ограду и обезпечить ел всемірное владычество.--нужень свътскій мечь, нужно католическое, т.-е. универсальное марство. Такъ понимали свою задачу основатель священной римской имперіи-Карлъ Великій и его преемники; также точно понимали ее и римскіе первосвященники. Карлъ Великій считаль себя повелителемъ надъ всёми королями запада, Оттонъ Ш-й мечталь о возстановления империя въ томъ видъ, какъ она существовала при древнихъ римскихъ кесаряхъ; а папа Іоаннъ VIII-й называль ниператоровъ "владыками міра" (totius mundi domini) и писалъ королю Людовику II-му до коронованія его императорской короной: "если вы съ Божіей помощію станете римскимъ императоромъ, – вамъ будутъ подчинены всѣ дарства". Вѣра въ необходимую связь между католическою церковью и универсальной свътской организаціей пережила паденіе древней имперіи запада; она же и составила, какъ это прекрасно выяснено новъйшимъ историкомъ — Брайсомъ, — идеальную основу "священной римской имперіи" германскихъ императоровъ. Ближайшій сотрудникъ и совътникъ Карла Великаго-Алькуннъ Іоркскій говорилъ, что должна существовать единая имперія, дабы во всёхъ сердцахъ запечатявлась "единая католическая тра", дабы повсемъстно утвердилось "единство мира и единство совершенной любви". Самъ Карлъ Великій, говоря словами его біографа, вдохновлялся идеалами бл. Августина и "услаждался" его книгами, въ особенности трактатомъ De Civitate Dei. У того же Августина ищеть оправданія священной римской имперіи аббать Энгельберть, писатель XIV въка, т.-е. той эпохи, когда создание Карла В. пережило себя, и императоры-его безсильные преемники-влачили жалкое существование.

Словомъ, отъ начала среднихъ въковъ Августинъ господствуетъ надъ умами. По его плану строится "христіанская республика" римскихъ папъ и императоровъ. Въ борьбъ между папствомъ и имперіей, возгорѣвшейся при Григоріи VII-мъ обнаруживается несовершенство этого плана и его внутренняя несостоятельность.

III. Между универсальнымъ идеаломъ западнаго католичества и историческою дъйствительностію среднихъ въковъ существуетъ глубокое, непримиримое противорѣчіе. Единству этого идеала противополагается крайнее раздробление и раздвоение общества. Универсальная въ идеъ, --- католическая церковь есть фактически иеркось мистная, связанная тесными географическими предвлами. На востокъ ей противополагается, какъ внъшняя граница, греческая церковь, которая не поддается датинизаціи; ее съ трехъ сторонъ охватываеть мусульманскій мірь; ей приходится вести борьбу съ язычниками ствера и стверо-востока. Универсальное владычество священной имперіи есть владычество только номинальное; ей противополагается на Востокъ другая, византійская имперія съ такими же универсальными притязаніями; константинопольскіе кесари не хотять признавать германскихъ королей за римскихъ императоровъ и величаютъ ихъ "царями Франковъ"; въ западной Европъ точно также главенство германскихъ императоровъ надъ другими воролями остается голымъ притязаніемъ безъ всякой возможности фактическаго осуществленія.

Единство западной церкви есть единство мѣстное, латинское. Но и въ предѣлахъ латинскаго міра все двоится, н единство остается пдеальнымъ требованіемъ. Двойственно, прежде всего, самое соціальное устройство церкви, гдѣ каждый епископъ--вмѣстѣ съ тѣмъ и и свѣтскій князь, гдѣ епископы и аббаты-вмѣстѣ съ тѣмъ и вассалы королей. Представители универсальной идеи церкви, они связаны мѣстными мірскими интересами; представители власти духовной, — они находятся въ феодальной зависимости отъ властей мірскихъ, управляютъ территоріями королей, поставляютъ имъ контингенты вооруженныхъ людей и нерѣдко сами фигурируютъ въ ихъ войскѣ.

Вракъ Осуществленіе идеала "божескаго царства" въ XI-мъ вѣкѣ задуховенства. держивается разнообразными препятствіями. Прежде всего этому идеалу не соотвѣтствуетъ жизнь самихъ пастырей церкви. Бракъ духовенства, воспрещенный церковными канонами, въ занимающую насъ эпоху всюду составляетъ обычное явленіе. Въ Италіи, Германіи, Франціи, Англіи и Испаніи большая часть священниковъ, *діаконовъ и церковно-служителей — женат*ы, многіе еписвопы живутъ въ явномъ бракѣ. Въ этомъ заключается одинъ изъ главныхъ факторовъ, препятствующихъ объединению католической исрархии. Женатый священникъ опутанъ сѣтью сложныхъ отношеній родства и свойства; родственныя отношенія связываютъ священниковъ съ интересами мъстными; семейная жизнь вообще приковываетъ ихъ желанія и помыслы къ землѣ, заставляя ихъ забывать объ уни-

версальныхъ, общихъ интересахъ религия; съ семьей связанъ цвлый мірь матеріальныхь, земныхь заботь; повятно, что, увеличивая матеріальныя потребности духовенства, семейный быть твмъ самынь усиливаеть зависимость его оть сильныхъ міра сего. Не даромъ ходячее преданіе приписываеть Григорію многознаменательныя слова: не можеть церковь освободиться оть рабства мірянамъ, доколь духовныя лица не будуть освобождены оть женъ". Семья духовныхъ лицъ служить средоточісмо ихо частныхо интересово, центромо . партикуляризма по преимуществу; она вносить рознь и раздвоение въ ісрархію; въ этомъ заключается главная причина того, что Григорій VII-й и другіє сторонники дерковныхъ преобразвваній въ XI-иъ въкъ стоятъ за безбрачіе духовенства во имя идеала "божескаю царства" католически единаю и уплостнаю.

Другая причина, препятствующая объединенію іерархіи, есть Симонія. повсемъстно распространенная въ ХІ-мъ въкъ сымонія, ---купля-продажа духовныхъ должностей. Изъ многочисленныхъ свидетельствъ писателей XI-го въка мы узнаемъ, что симонія въ то время распространена во всѣхъ возможныхъ видахъ. Говоря словами одного изъ типичнъйшихъ сторонниковъ перковныхъ преобразованій эпохи, предшествовавшей понтификату Григорія-кардинала Гумберта,предметомъ продажи въ его время служить все то, что имъетъ какое-либо близкое или отдаленнное отношение въ христіанской въръ и церкви: продаются за деньги должности пресвитеровъ, діаконовъ, экономовъ, продаются церкви и монастыри; нѣтъ того влочка церковной земли или хижины, принадлежащей церкви, которая бы не продавалась, такъ что во всемъ христіанскомъ мірѣ ничто не остается непроданнымъ Отъ низшихъ и до высшихъ ступеней іерархіи всѣ торгують церковью, всѣ продають и покупають; на ряду съ духовными лицами-епископами, которые посвящають за деньги, — продавцами являются императоры, короли, князья и судьи мірскіе, которые назначають на духовныя должности за деньги, тогда какъ ихъ обязанность заключается въ томъ, чтобы защищать церковь, карать свътскимъ мечемъ всъхъ тъхъ, кто повреждаетъ ея чистоту.

Понятно — почему симонія на ряду съ бракомъ духовенства повреждаеть единство церковной организаціи: симонія погрѣшаеть именно противъ того принципа, который лежитъ въ основѣ содіальнаго единства церкви и составляеть ся отличіс оть міра-противъ благодати; пріобрѣтеніе духовнаго сана для симониста уже не есть даръ свыше, а результатъ компромисса между матеріаль-

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

21

ными, частными интересами продавца и покупателя. Въ симоніи выражается рабская зависимость церкви отъ элементовъ мистныха, территоріальныхъ, — отъ избирателей, которые за деньги избирають своихъ пастырей, и отъ мірскихъ властей, торгующихъ духовными должностями; въ ней воплощается партикуляризмъ средневъковаго общества - тъ частные своекорыстные интересы, которые возстаютъ противъ единства "божескаго царства". Если "божеское царство" въ глазахъ ревнителей церковныхъ преобразования XI-го въка олицетворяется мистическимъ числомъ - единицей, все приводящей къ единству, то симонія представляется имъ во образв "злой деонцы" — подлаго, "схизматическаго" числа, которое все разсъкаеть, дробить на части церковь--тьло Христово.

Расхищение

Бракъ духовенства и симонія повреждають единство и цълостдервовныхъ ность церкви не только въ сферв іерархическихъ отношеній, но пичшествъ и въ сферѣ имущественной, экономической.... У писателей Х-го женатыми и ХІ-го въка мы находимъ во множествъ повторений жалобу на духовными расхищение церковныхъ имуществъ духовными -- женатыми и симои симони- нистами. Сплошь да рядомъ мы узнаемъ, что тотъ или другой женатый священникъ или епископъ надблилъ приданымъ изъ церков-OTAME. наго имущества своихъ дочерей, обогатилъ изъ него своихъ сыновей. Вообще, содержание семействъ духовенства поглощаетъ доходы церкви и влечеть за собой уменьшение ихъ богатствъ.

> Что касается симоніи, то она часто влечеть за собою настоящее разореніе церквей. Уже самый факть купли-продажи духовныхъ должностей въ огромномъ большинствѣ случаевъ предполагаеть, что какъ для покупателя, такъ и для продавца корыстная цёль стоить на первомъ планъ: та или другая церковная должность, которая служить предметомъ торговой сделки, разсматривается прежде всего какъ цънность, изъ коей объ стороны стремятся извлечь наибольшія выгоды. При такомъ настроеніи понятно, что пастырь-симонисть, счастливый обладатель той или другой доходной церковной должности, заботится лишь о себъ и о своемъ потомствь, если онъ имъетъ таковое; холость ли онъ или женатъ, -онъ въ большинствѣ случаевъ не думаетъ о благѣ своей церкви и о матеріальномъ благополучіи своихъ преемниковъ. Расхищеніе церковныхъ имуществъ симонистами обусловливается еще и тѣмъ, что церковныя должности сплошь да рядомъ покупаются въ долгъ, такъ что покупатель расчитываетъ вознаградить продава изъ пріобрѣтаемаго имъ церковнаго имущества; для покрытія такихъ долговъ неръдко продаются драгодънности, украшающія стыны хра

мовъ, и даже черепицы съ крышъ церковныхъ зданій. Вообще очевидно, что симонисты не для того покупаютъ епископства и аббатства, чтобы предаваться аскетическимъ подвигамъ; а потому мы охотно повъримъ той характеристикъ, какую даетъ упомянутый нами кардиналъ Гумбертъ духовнымъ—симонистамъ: пастыры-наемники, они пасутъ себъ, а не Богу, не берегутъ и не спасаютъ отъ волковъ своихъ овецъ, а пьютъ ихъ молоко, стригутъ ихъ шеротъ и упиваются ихъ кровью.

IV. На ряду съ симоніей и бракомъ духовенства единство цер- Овѣтокая ковной организація повреждается твиъ способомъ зам'ященія выс-инвеститура. шихъ духовныхъ должностей, который господствуетъ въ XI-мъ ввкъ-сеттской инвеститурой. По смыслу древняго церковнаго правила, за которое еще въ V-мъ въкъ высказывается папа Левъ. Великій, епископы должны свободно избираться клиромъ и паствой ихъ діопезовъ. Въ XI-мъ въкъ господствуетъ иной порядокъ замъщенія вакантныхъ епископскихъ каоедръ, имъющій силу въкового обычая. Въ Итали и въ Германии въ занимающую насъ эпоху, по открытіи вакансіи вслёдствіе смерти епископа-посохъ и кольцо унершаго пастыря доставляются королю депутаціей изъ знатныхъ духовныхъ и мірянъ епископскаго города. Король, по сов'єщаніи съ приближенными, отдаетъ по своему усмотрѣнію каеедру кандидату, уже нам'вченному клиромъ и паствой вакантнаго епископства нли же кому-либо другому - обыкновенно черезъ вручение посоха и кольца, причемъ вновь назначенный приносить королю вассальную присяту въ върности. Это вручение посоха и кольца, совершаемое королемъ часто въ церкви --- лично или черезъ представителей-и есть та процедура, которая въ XI-мъ въкъ впервые получаеть название инвеституры. Вслъдъ за инвеститурой совершается интронизація — восшествіе на епископскую каеедру, т. е. торжественный акть вступленія новаго пастыря въ его епископскія права. Послѣ всего этого уже совершается посвящение епископа митрополитомъ. При такомъ порядкъ замъщенія епископскихъ казедръ представитель духовной власти-митрополить-играеть совершенно несамостоятельную роль: послё интронизаціи вновь назначеннаго кандидата, ему остается только посредствомъ возложенія рукъ санкціонировать ришеніе свитской власти. Въ такихъ же точно условіяхъ находится и инвеститура аббатовъ. Назначеніе аббатовъ королемъ составляетъ общее правило; выборы аббата монастыремъ итвють место лишь въ томъ случать, если монастырь прямо на то уполномоченъ особой привиллегіей — иммунитетной грамотой, 21\*

- 323 -

исходящей отъ королевской власти; впрочемъ, и иммунитеты монастырей часто нарушаются и не служатъ гарантіей противъ произвола короля въ тѣхъ случаяхъ, когда послѣдній заинтересованъ въ назначеніи того или другого аббата.

Въ Германіи король чаще всего назначаетъ на вакантныя каеедры членовъ своей придворной капеллы, которая поистинъ служитъ разсадникомъ епископовъ; служба при дворъ является върнъйшимъ путемъ для достиженія высшихъ духовныхъ должностей; послѣднія чаще всего даются за какія-либо служебныя отличія, или же пріобрътаются путемъ подкупа короля, его родственниковъ, а также — вліятельныхъ придворныхъ.

Воть эти-то олицетворяемыя инвеститурой права свътской власти представляють собою величайшую угрозу единству іерархической организація. Благодаря св'ятской инвеститур'я зам'ященіе епископствъ и аббатствъ зависить не ото единой духовной власти, а ото множества мірских иосударей. Вивсто того, чтобы быть единымъ домомъ Божінмъ, церковь распадается на части; она представляетъ собою разсыпанную храмину, безсвязное собраніе отдѣльныхъ мѣстныхъ церквей и, слъдовательно, перестаетъ быть церковью като мическою. Церковные писатели XI-го вѣка жалуются на то, что вслѣдствіе свѣтской инвеституры, святители рабствують могущественнымъ мірянамъ. Забывая объ обязанностяхъ своего сана, духовные изъ пастырей превращаются въ придворныхъ, ведутъ свътскій образъ жизни; покидая свою паству, они живуть при царскихъ дворцахъ, исполняютъ разнообразныя порученія світскихъ государей, не имѣющія ничего общаго съ ихъ святительскимъ служеніемъ: они думають только о мірскихъ выгодахъ, служебныхъ отличіяхъ и наградахъ.

Чтобы пастыри церкви стали воистину орудіями, проводниками божескаго царства на землѣ, — недостаточно уничтожить бракъ духовенства и симонію: нужно спасти святителей отъ того порабощенія ихъ мірскими властями, которое выражается въ свѣтской инвеститурѣ. Этимъ опредѣляются основныя задачи той программы церковныхъ преобразованій, которая уже задолго до понтификата Григорія нашла себѣ выраженіе въ дѣяніяхъ папъ и въ твореніяхъ церковныхъ писателей XI-го вѣка, — тѣ принципы, осуществленію коихъ великій святитель служитъ до и послѣ своего посвященія въ папы.

V. Основнымъ мотивомъ всей жизни и дѣятельности Григорія служитъ сознаніе несоотвѣтствія между идеаломъ католическаго единства и жизни современнаго ему христіанскаго общества. Этимъ Mipoмотивомъ опредѣляются прежде всего тѣ требованія, которыя онъ объемлющій предъявляеть къ современнымъ ему пастырямъ церкви. LISHS

Чтобы быть достойными служителями теократическаго идеала --- Григорія. представителями "божескаго парства" на землъ, святители должны отдаться ему всецьло. Подобно Христу-Первосвященнику и Царюсвященники, -- совершители безкровной жертвы, должны сами стать эсертеой Бону. Внъ церкви члены клира не должны обладать своей самостоятельной жизнью: они должны принадлежать ей душой и теломъ. Они должны отказаться отъ частной свободы, чтобы стать исключительно лицами должностными. Носители идеи божескаго царства единаго и простнаго, - они въ самихъ себъ должны являть образъ совершеннаго единства и иплостности. Служение алтарю требуеть, во-первыха, воздержанія оть тіхъ плотскихъ, чувственныхъ влеченій животной природы, которыя нарушають единство **духовной жизни — совершеннаю ипломудрія**. Во-вторыхь, оно тробуеть полнышей независимости оть человическиха юспода - оть всякнать чисто-мірскихъ интересовъ и вліяній. И наконецъ, во-третьихо-священнослужители должны стать воистину членами той апостольской іерархін, которая, начинаясь на земль, воздымается къ небу въ видъ правильно организованной лъствицы чиновъ, на подобіе чиновъ ангельскихъ, и находить себѣ завершеніе въ лицѣ верховнаго апостола, которому дана власть разверзать врата небесъ всвиъ смертнымъ.

Въ одной изъ послъднихъ своихъ энцикликъ, обращенной ко всвиъ вернымъ (въ 1084 г.), Григорій, подводя итоги своей деятельности, пишеть, что онъ съ самаго начала своего понтификата руководился однимъ господствующимъ стремленіемъ: "чтобы церковь---невѣста Христова, госпожа наша и мать, --- вернувшись къ тому, чвиъ ей быть подобаеть, пребывала всегда итложудренною, свободною и католическою".

Этоть католическій идеаль великаго святителя сталкивается сь теми препятствіями, о которыхъ мы выше говорили. Половое невоздержанье, симонія и світская инвеститура -- таковы тіз три основныя проявленья земного дуализма въ жизни клира, которыя нарушають единство церкви: идеалу совершеннаго противополагается бракъ духовенства; вибсто единства религіозной жизни въ духовной средь господствуетъ та двойственность помысловь и интересовь, коей крайнимъ выраженьемъ служить торгъ благодатью; единовластію идеала противополагается въ дъйстви- 326 -

Цъломудріе и воздержаніе служителей алтаря, ихъ независимость отъ міра-какъ чисто отрицательныя требованія-не опредъляють собою положительнаго содержанія преобразовательной программы Григорія. Та положительная циль, ради которой служители алгаря должны отречься отъ семейной жизни и быть независимыми оть міра, есть осуществленіе на землѣ совершеннаго католицизма, проведение въ міръ апостолата, пресуществление черезъ св. Петра земной јерархія, а черезъ нее и земной церквивъ небесную. Въ борьбѣ противъ брака духовенства, противъ симонів и св'ятской инвеституры проходить красной нитью одна ц'яль, одннъ общій мотивъ: духовенство должно порвать съ родственными связями, мъстными интересами, мъстными мірскими владывами для тою, чтобы стать всецьло и исключительно іерархіей Петра.

Въ этомъ заключается основной принципъ проводимыхъ Григоріемъ церковныхъ преобразованій. Но соціально-политическая программа великаго папы далеко не исчерпывается преобразованиемъ быта духовенства. Петръ — камень, на которомъ зиждется зданіе вселенской церкви, не долженъ быть только мистическимъ главою іерархіи въ тесномъ смысле слова: онъ долженъ везде присутствовать, быть повсюду невидимо діятельнымь; онь должень наполнить все собою, проникнуть во внутреннюю жизнь народовъ и овладъть ихъ бытомъ, стать всеміднымъ воспитателемъ. Законы его должны нормировать не только духовный, но и свътский порядокъ. Наконецъ, онъ долженъ покорить себт весь внъшній церкви міръ, привести къ единству "божескаго царства" язычниковъ н схизматиковъ, находящихся внъ церковной ограды.

Церковныя преобразованія, какъ мы увидниъ, составляютъ собою лишь часть того мірообъемлющаго плана, которымъ руководился великій папа; чтобы надлежащимъ образомъ понять смыслъ этихъ преобразований, мы должны здесь предварительно обрисовать этоть планъ въ его цёломъ.

Настроеніе

VI. Строитель всемірнаго зданія теократін, преемникъ св. Петра • Григорія. им'веть дівло съ непокорнымъ матеріаломъ, съ камнями живыми, которые сопротивляются плану архитектора и не хотять сложиться во единый домъ Божій. Язычники и схизматики, ограничивающіе католическую церковь извив, не хотять войти въ ся ограду. Противъ католическаго единства возстають извнутри индивидуалистическія стремленія среднев'вковаго общества, которому тісно въ

Digitized by Google

рамкахъ теократіи, свобода человѣка, который не хочетъ и не можетъ быть низведенъ до степени пассивнаго архитектурнаго матеріала. Осуществленіе единства божескаго царства встрѣчаетъ сильныя препятствія со стороны мірскихъ элементовъ, которые возмущаются противъ закрѣпощенья міра церковью и отстаиваютъ противъ духовной власти свою свѣтскую автономію. Другимъ прецятствіемъ оказываются сами пастыри церкви, которые не желаютъ пожертвовать для нея своей семьею и личностью и не могутъ нести для нея ига суровой монашеской дисциплины. И наконецъ, единство нарушается споромъ самихъ строителей теократіи—пацы, ен духовнаго главы и императора, ея свѣтскаго органа.

- 327 -

Разнородныя стихіи средневѣковаго общества безпрерывно враждують другь сь другомъ и никакъ не могуть прійти въ состояніе устойчиваго равновъсія между собой. Зданіе всемірной теократіи безпрестанно разсыпается подъ руками архитектора; онъ вѣчно вынужденъ вновь строить изъ развалинъ. Эта Сизифова работа вносить элементь утомленія и тревоги въ настроеніе Григорія; онъ грустень; глубокая скорбь обо всемь мір'в какъ руководящій мотивъ въчно возвращается въ его перепискъ. Въ интимныхъ инсьмахъ къ друзьямъ онъ безпрестанно говоритъ о множествъ заботъ, со всѣхъ сторонъ его обступающихъ, объ опасностяхъ, которыми окружена церковь; онъ подавленъ сознаніемъ своего личнаго безсилія — нести тяжкое бремя вселенскаго пастырства. Жалоба на пастырей церкви, которые думають только о мірскихъ выгодахъ, о земныхъ почестяхъ и славѣ, встрѣчается въ этихъ шисьмахъ во множествъ повтореній: Григорій безпрестанно говорить объ архіепископахъ и епископахъ, которые потакаютъ порокамъ своей паствы и подчиненнаго имъ низшаго духовенства, преданнаго "конкубинату и симоніи": по словамъ папы, въ странахъ запада, юга или сввера почти вовсе нать епископовъ, законно пріобратшихъ власть и по закону живущихъ, такихъ епископовъ, которые управляли бы христіанскимъ народомъ съ любовью Христовой, а не изъ мірской корысти. Также между св'ятскими государями Григорій не находить такихъ, "которые ставили бы славу Божію выше собственной своей славы". Что же касается ближайшихъ сосъдей апостольскаго престола --- римлянъ, ломбардовъ и норманновъ, то они, по его мнѣнью, ...., хуже іудеевъ и язычниковъ".

Безотраднымъ представляется состояніе земной церкви: въ ней все противорѣчитъ идеалу невѣсты Христовой—чистой и непорочной голубицы. Въ самый годъ вступленія своего на апостольскій пре-

столъ (въ декабрѣ 1073 г.) Григорій говорить о предстоящей ему непосильной задачь-спасти ее отъ угрожающаго ей полнаго крушенія; а немногимъ больше года спустя онъ пишетъ аббату Гуго Клюнійскому: "Я часто молиль Іисуса, чтобы Онъ взяль меня изъ этой жизни или помогъ черезъ меня общей нашей матери; и однако-Онь до сихъ поръ не извлекъ меня изъ этой великой напасти; и жизнь моя не принесда пользы матери-церкви, къ коей Онъ словно приковаль меня цвпями. Со всеха сторона окружаета меня ужась страданія и скорбь всемірная". Въ письмахъ къ друзьямъ, близкимълюдямъ, подобныя жалобы, какъ стонъ наболввшей души, сами собой вырываются изъ-подъ пера папы. Мольба о ниспослании смерти къ Іисусу "нищему" (pauper Jesus), покровителю всъхъ страдальцевь, повторяется во множествѣ 'варіантовъ въ каждомъ письмв къ клюнійскому аббату: "поспвши, не откладывай, не медли, ускорь мой конецъ, освободи меня ради любви къ Пресв. Дъвъ и. св. Петру!" И такъ какъ Богъ не внемлетъ молитвамъ гръшника, то папа просить клюнійскихъ монаховъ молиться о скоръйшемъ его избавлении въ надеждъ, что ради заслугъ и святой жизни этихъ подвижниковъ молитвы ихъ скорѣе будуть услышаны.

Отвітпапы за грёхи mipa.

Трудиться для встахъ для Григорія значить тоже, что скорбть отвенность обо встахъ. Онъ-пастырь, подъемлющій на себт тяжесть граховъ своей всемірной паствы, чувствуеть себя въ положенія должника, подавленнаго сознаниемъ неоплатнаго долга передъ людьми и передъ Богомъ. Говоря словами папы, добрыя и злыя качества управляемыхъ "берутъ свое начало отъ поставленныхъ надъ ними правителей свътскихъ и духовныхъ"; поэтому Григорій, какъ глава вселенской церкви, чувствуеть себя за встать ответственнымъ и виновнымъза князей, пастырей и народъ. Совершають ли кареагенские католики преступленье противъ своего епископа, возгорается ли междоусобная война въ Германіи, или совершается избіеніе христіанъ сарацинами на дальнемъ востокъ, --- за все отвътственъ папа. "Я долженъ взывать въ вамъ, я долженъ исправлять васъ, - пишетъ Григорій въ 1073-мъ году къ паствѣ и духовенству кареагенской церкви, предавшимъ своего епископа Киріака на судъ сарацинскимъ властямъ, ---дабы не понести наказаніе за грѣхи ваши на страшномъ судъ отъ Судьи праведнаго и нелицепріятнаго". Въ 1073-мъ году папа хочеть выступить въ роли посредника между германскимъ королемъ Генрихомъ IV - мъ и его возмутившимися подданными саксонцами, устроить дёло мира между ними, изъ страха оказаться въ противномъ случав виновнымъ въ небрежени о спасени ввърен-

наго ему стада; онъ бонтся — не выполнить долгъ любви передъ св. Петромъ, возложившимъ на него тяжкое бремя вселенскаго пастырства. Въ 1080-мъ году Григорій пишетъ къ англійскому воролю Вильгельму Завоевателю, что онъ долженъ будетъ передъ судомъ Вышняго дать отвётъ за всёхъ царей, въ томъ числё и за него-Вильгельма.

Понятно, что при такомъ понимании задачъ главы вселенской Разнообрацеркви, отвѣтственнаго за все и за всѣхъ, — дѣятельность папы разнообразится до безконечности; внимание его устремлено заразъ тельности во вст концы вселенной. Въ письмъ къ клюнійскому аббату Гуго, Григорій въ 1073 году жалуется на непомѣрное количество дѣлъ духовныхъ и мірскихъ, подъ тяжестью конхъ изнемогаетъ его духъ и немощное твло. Не находя въ столь тяжкія времена поддержки и помощи на земль, онъ вынужденъ нести свое бремя одниъ, при ежеминутномъ опасении не выдержать, пасть подъ давленіемъ столькихъ заботъ и треволненій. Папа обращается съ упрекомъ къ аббату, -- который "изъ лѣности, подъ суетными предлогами" медлить посётить его, столь нуждающагося въ дружескомъ участіи и помощи. Онъ просить молитвеннаго заступничества монаховъ, которое одно только можеть отвратить гибель, грозящую церкви и ся верховному пастырю. Черезъ четыре года Григорій жалуется тому же Гуго Клюнійскому на непосильные труды, опасности, вслёдствіе коихъ жизнь ему постыла и смерть стала его мечтою. Одинъ лишь Страдалецъ Інсусъ мнѣ утвшитель, - восклицаеть онь: въ себѣ самомъ я безпрестанно умираю и только въ Немъ отъ времени до времени оживаю. "И когда силы мон "приходять въ полное истощеніе, —я съ воплемъ взываю къ Нему: "если бы Ты возложиль на Моисея и Петра такую тяжесть, — я "думаю, что она и ихъ отяготила бы. Что же станется со мною, "ничого не значущимъ въ сравненіи съ ними! И такъ, если Ты "не ръшилъ допустить меня до паденія и первосвященническую "власть — до посрамленія, Теб'в остается самому съ Твоимъ Пе-"тромъ управлять этой властью!" Въ 1082 году въ письмъ къ одному французскому епискому - Гуго Діэсскому, Григорій признаеть, что, въ виду большого количества занятій, мысли его раздроблены между множествомъ предметовъ: силъ его не хватаетъ для важнѣйшихъ дѣлъ, коими онъ поглощенъ; папа боится. что многія второстепенныя діза ускользають оть его вниманія или вовсе имъ забываются. Въ теократическомъ планъ Григорія папство являеть собою какъ бы земное отраженіе Провидівнія, кото-

віе двяпапы.

рое промышляеть о великомъ и о маломъ, входить въ разнообразныя нужды людей и печется обо всемъ томъ, что требуется для ихъ спасенія.

Лвоякаго рода . 88дачн

VII. Теократіи, по мысли папы, предстоять двоякаго рода задачи: она должна распространиться въ ширь и въ глубь, преодолѣть враговъ, извнѣ противящихся объединительнымъ стремленьямъ теократів. Папства и справиться съ силами, извнутри повреждающими единство "божескаго царства".

> По отношенію въ окраинамъ, границамъ римско-католическаго міра, папа преслідуєть двіз ціли. Во-первыха, праницы эти должны быть расширены всёми возможными способами: посредствомъ завоеваній предстоить отторгнуть у мусульманъ новыя территоріи для распространенія католической вѣры; путемъ миссіи имѣютъ быть пріобрѣтены для св. Петра язычники сѣвера. И, наконець, предстоить привлечь къ единенію вёры "схизматиковъ" - грековъ; а этого представляется возможнымъ достигнуть путемъ сношений съ духовными и свътскими властями восточныхъ христіанъ; другимъ орудіемъ сближенія можеть послужить братская имъ помощь противъ общаго врага-невърныхъ. Вторая задача заключается въ томъ, чтобы такъ или иначе закренить за св. Петромъ новыя территоріальныя пріобр'втенія католиковъ-связать периферію латинскаго христіанства съ Римомъ — его дентромъ. Параллельно съ завоеваніями рыцарей и миссіонеровъ должна совершаться централизація, релинозно-политическое объединеніе народовъ.

Планъ похода.

Обѣ эти задачи привлекаютъ вниманіе Григорія съ самаго накрестоваго чала его понтификата. Тотчасъ по восшествія его на апостольскій престоль восточная церковь становится предметомъ его сосредоточенныхъ заботъ.

> Въ 1073 и 1074 году въ рядъ посланій, обращенныхъ къ властителямъ западной Европы и "ко всёмъ вёрнымъ св. Петра", папа проповідуеть крестовый походъ противъ невірныхъ востока, которые, по его словамъ, истребляють восточныхъ христіанъ "какъ мелкій скотъ". Григорій хочеть выручить восточную церковь изъ бъдственнаго положенія, положить душу свою за "заморскихъ братьевъ"--грековъ; для этого онъ собираетъ изо всваъ концовъ Европы разноплеменное войско съ тъмъ, чтобы самому лично вести христіанскія дружины противъ мусульманъ. Главная цѣль этого предпріятія заключается въ томъ, чтобы привлечь "схизматиковъ" - грековъ къ единенію вѣры, возстановить истинно отеческія отношенія между Римомъ и его "дочерью" — восточной цер

ковью. Взамѣнъ оказанной имъ помощи, греки должны подчиниться власти преемника св. Петра и признать его верховенство. Въ письмѣ къ германскому королю — Генриху IV-му, Григорій откровенно высказываеть этоть главный мотивъ задуманнаго имъ похода: "всего болье побуждаетъ меня къ этому дълу, — пишетъ онъ, - то обстоятельство, что константинопольская церковь, расходящаяся съ нами по вопросу о св. Духѣ, стремится возстановить согласіе "съ апостольскимъ престоломъ". И почти всв восточные христіане готовы, пожертвовавъ своими разногласіями, подчиниться ръшенію св. Петра. Настало время исполниться пророческимъ словамъ Спасителя, обращеннымъ къ верховному апостолу: "и ты нъконда, обратившись, утверди братьевъ твоихъ".

Воинственные планы папы рушатся какъ вслѣдствіе обнаруженнаго восточными христіанами (въ началѣ 1075 г.) нежеланія признать Петрово первенство, такъ и вслёдствіе внутренняго раздора западно-европейскаго міра, который парализуеть его наступательные замыслы. Послѣ 1074 года мысль о крестовомъ походѣ уже не встрѣчается въ перепискѣ Григорія.

Тотъ монархическій, папскій идеалъ, который лежитъ въ основѣ Полнтика восточной политики великаго святителя, связываеть его и съ про- Грагорія. тивоположной, западной окраиной христіанскаго міра. Зд'всь онъсъ самаго начала своего понтификата становится руководителемъ предпріятія испанскихъ князей и французскихъ рыцарей, которые стремятся вырвать Испанію изъ подъ власти мусульманъ. Въ этомъ дълъ, какъ и въ задуманномъ имъ крестовомъ походъ, расширеніе сферы могущества папства служить для Григорія главной цілью. Благословляя христіанскихъ воиновъ на борьбу противъ испанскихъ мусульманъ, онъ въ рядъ посланій къ участникамъ этого предпріятія настаиваеть на томъ, что Испанія "издревле принадлежала св. Петру". Французскіе и испанскіе князья могуть владъть землями, какія будуть завоеваны ими у мусульманъ лишь въ качествъ вассаловъ папы; иначе апостольский престолъ будеть вынуждень воспротивиться ихъ предпріятію и даже воспретить задуманный ими походъ. Папа готовъ скорѣе примириться съ владычествомъ невърныхъ въ Испаніи, чъмъ допустить какое-либо нарушеніе дійствительныхъ или мнимыхъ правъ св. Петра со стороны христіанъ.

Въ странахъ, составляющихъ подобно Испаніи передовые посты римскаго католичества, особенно сильно сказывается необходимость противопоставить врагамъ могущественную, сплоченную организа-

цію. Католическое "единство" здісь нуждается въ разнообразныхъ мерахъ охраненія. Григорій заботится о томъ, чтобы оно господствовало не только въ церковной, ио и въ чисто свътской сферъ, чтобы оно не нарушалось ссорами испанскихъ князей между собой. Такъ въ 1079 году, онъ, въ качествѣ верховнаго судьи, беретъ на себя рѣшеніе спора между двумя сыновьями барцелонскаго графа, угрожая церковными карами тому изъ нихъ, кто не подчинится рвшенію апостольскаго престола; посредничество папы въ данномъ случав обусловливается опасеніемъ — какъ бы ссора двухъ христіанскихъ князей въ сосъдствъ враждебныхъ церкви сараци-Заботы о новъ, — не повредила успѣхамъ католицизма въ Испаніи. Такой же окандинав- политики папа держится и на дальнемъ свверѣ, гдѣ онъ въ 1079 скихь гооу-году мирить датскаго короля съ его родными братьями, которые даротвахъ. Силою хотятъ заставить старшаго брата --- поделить съ ними датское королевство; туть опять-таки Григорію приходится указывать на опасность ссоры христіанскихъ князей въ сосъдствъ и близости общаго врага-язычниковъ. На дальнемъ свверв, какъ и на крайнемъ западъ онъ является апостоломъ мира между христіанами.

Въ перепискъ съ окраинами западнаго христіанства католиче-Идея скій идеаль Григорія противополагается всѣмь врагамь католичехеждуства — язычникамъ, мусульманамъ и "схизматикамъ", которые все народнаго время имъются въ виду. Здъсь, въ отличіе отъ внъшняго церкви царотва міра, католичество обнаруживается прежде всего какъ единая поцеркви. литическая организація, единое международное царство. Истинный католицизмъ долженъ проявиться какъ миръ вселенной, миръ внутри католическихъ государствъ и въ ихъ отношеніяхъ другъ къ другу. Убъждая разсорившихся князей съвера оставить вражду въ виду общей опасности, грозящей со стороны язычниковъ, Григорій ссылается на текстъ Евангелія: "всякое царство, раздѣлившееся само въ себѣ, опустьетъ, и домъ, раздълившійся самъ въ себѣ падетъ".

> Понятно, что объединительныя стремленія папства встрвчаются съ препятствіями особаго рода въ странахъ наиболѣе отдаленныхъ отъ Рима — духовнаго центра католическаго христіанства, непосредственно соприкасающихся съ чуждыми латинству народностями. Съ одной стороны, въ Испаніи, гдѣ сохранились кое-какіе слѣды господствовавшаго нѣкогда аріанства и прискилліанистской ереси, съ другой стороны, въ славянскихъ странахъ — противъ латинизаціи церкви возстаетъ національный элементъ. Въ Испаніи Григорій съ

успѣхомъ ведетъ борьбу противъ мѣстнаго, готскаго богослужебнаго обряда, замёняя его римскимъ чиномъ богослуженія; онъ отввчаеть отказомъ на просьбу богемскаго герцога -- Вратнслава о разришение совершать въ Богемии церковныя службы на славянскомъ языкѣ. Именно въ этихъ странахъ папѣ приходится въ особенности ръзко подчеркивать универсальный, международный характеръ церковной организаціи, отстанвать единство латинскаю обряда. На окраинахъ римско-католическаго міра особенно рельефно проявляется космополитическій характеръ римской централизаторской политики. Не довольствуясь латинизаціей обряда въ испанской церкви, Григорій, ради болѣе тѣснаго подчиненія ея Риму-не прочь ослабить національный характеръ самой испанской іерархіи. Такъ онъ убъждаетъ кастильскаго короля, чтобы тотъ не противился замъщенью толедской кассдры иностранцемъ, указывая при этомъ на международный характеръ христіанской "республики", въ коей душевныя качества должны цениться более, чемъ происхожленіе изъ той или другой національности.

Съ точки зрѣнія своего космополитическаго, римскаго идеала, Григорій вообще относится враждебно ко всякимъ проявленіямъ національныхъ особенностей въ жизни церкви. Національныя различія въ богослуженін представляются ему принципомъ еретичесчимь, слизматическимь; напіональный испанскій обрядь для него-"толедское суевъріе"; всякія національныя уклоненія отъ латинскаго обряда суть "еретическія искаженія"; только латинскій языкъ есть языкъ католическій; прочіе языки суть "языки еретиковъ". Папа настаиваеть на повсемъстномъ введении латинскаго обряда, чтобы римская церковь питала ввёренныхъ ей сыновъ Христовыхъ "не различными сосцами и не различнымъ молокомъ, дабы, сомасно апостому (I, Kop. I,10) они были едино и не было между ними DACKOAO63."

Являясь въ роли блюстителя единства всемірнаго божескаго Папа какъ царства, Григорій хочетъ вступить въ близкое, интимное знаком всемірный ство со встани странами, руководить воспитаниемъ народовъ, опре- законодадвлять направление внутренней и внешней политики государствъ. быть всюду законодателемъ и учителемъ. "У предшественниковъ учитель и нашихъ, согласно присущему имъ праву, было въ обычаѣ" — пи- воспитатель шеть онъ (въ 1075 г.) Свену, датскому королю, — "въ посланіяхъ, народовъ. полныхъ любви, учить ест народы путямо Господнимо, обличать всъхъ царей и князей въ томъ, что достойно порицания, и предписаніями закона всіхъ призывать къ візчному блаженству. Ибо за-

TOIL.

конъ римскихъ первосвященниковъ подчинилъ себѣ болѣе земель, нежели законъ римскихъ императоровъ. По всей землѣ пронесся звукъ слова ихъ, и Христосъ сталъ владыкою надъ теми, кому нъкогда повелъвалъ Августъ". Такъ понимая задачи своего служенія, Григорій среди самыхъ трудныхъ обстоятельствъ своей жизни, отвсюду стъсненный, всегда сохраняеть всю широту своего кругозора. Среди заботъ, гнетущихъ его въ ту или другую минуту, среди опасностей, лично ему угрожающихъ, онъ всегда обладаетъ достаточной свободой духа, чтобы отвлечься оть злобы дня и думать о нуждахъ отдаленныхъ странъ. Въ самый разгаръ борьбы съ Генрихомъ IV въ 1076 году онъ ведетъ дъятельную переписку съ церквами съверной Африки и Испаніи. Въ 1080-мъ году, среди осложненій, вызванныхъ его вторымъ интердиктомъ противъ Генриха, онъ находитъ время, чтобы интересоваться богослужебными особенностями церквей Арменіи, и помышляеть о потвакть въ Испанію въ видахъ исправленія кастильскаго короля, вовлеченнаго въ ересь вліяніемъ нѣкоего Роберта "лжемонаха". Наконецъ, въ 1081 году, когда между нимъ и Генрихомъ IV-мъ идетъ борьба изъ-за Италіи и Рима, Григорій все еще хочеть направлять внутреннюю политику государей Испаніи, вмѣшиваясь не только въ церковныя, но и въ чисто свѣтскія дъла. Такъ, въ это самое время онъ возстаеть противь того черезчурь вліятельнаго положенія, какое занимають евреи въ королевствъ Леонъ и Кастиліи, и требуеть отъ короля Альфонса VI, чтобы тоть не дозволяль этой "синагогв сатаны" владычествовать надъ христіанами.

Сознавая себя должникомъ всѣхъ вѣрующихъ во Христа, папа считаетъ себя въ особенности обязаннымъ пещись о нуждахъ отдаленныхъ народовъ, живущихъ "какъ бы на краѣ земли". Озабоченный тѣмъ, что норвежды терпятъ крайній недостатокъ въ учителяхъ, свѣдущихъ въ христіанской вѣрѣ, онъ предлагаетъ норвежскому королю прислать въ Римъ нѣсколькихъ знатныхъ молодыхъ норвеждевъ: получивъ религіозное воспитаніе "подъ крыльями св. Петра", они вернутся на родину просвѣщенными и опытными миссіонерами. Григорій встревоженъ тѣмъ, что въ Даніи среди христіанъ, несовершеннымъ образомъ усвоившихъ евангельское ученье, остатки язычества воскресаютъ въ формѣ суевѣрій. Народная молва приписываетъ священникамъ власть надъ внѣшней природой, дѣлая ихъ наряду съ колдуньями отвѣтственными за такія стихійныя бѣдствія, какъ неблагопріятная погода или заразныя болѣзни. Папа требуетъ, чтобы датскій король, искореняя подобныя суевѣрія, защищаль духовенство оть причиняемыхь ему обидъ. Узнавъ, что въ отдаленной Шотландіи мужья нерѣдко продають своихъ женъ, онъ пишеть архіепископу Ланфранку, чтобы тоть подвергалъ строжайшимъ церковнымъ карамъ лицъ, виновныхъ въ этомъ преступленіи, и всѣми силами заботился объ уничтоженіи этого варварскаго обычая. Желая поддерживать постоянныя сношенія съ скандинавскими странами и вникать въ подробности ихъ быта, Григорій неоднократно требуеть отъ шведскаго и датскаго королей, чтобы они присылали въ Римъ такихъ духовныхъ лицъ, которыя знакомили бы папу съ бытовыми особенностями ихъ странъ, а по возвращеньи на родину—сообщали бы своимъ королямъ наставленія и требованія апостольскаго престола.

Заботясь о религіозномъ воспитаніи народовъ, Григорій счи-Ворьба таетъ себя обязаннымъ вести энергическую борьбу противъ темпротивъ ныхъ, отрицательныхъ сторонъ феодальнаго быта. Изъ Англін, веурадацы Франціи и Германіи до апостольскаго престола безпрестанно дохо-феодальнаго дять известія объ ужасахь непрекращающихся частныхъ войнь. быта. о разбойническихъ подвигахъ рыдарей на большихъ дорогахъ, объ ограблении и насилияхъ надъ путешествующими духовными лицами и преступленьяхъ противъ церковныхъ имуществъ. Самъ французскій король не стісняется "по обычаю разбойниковъ" грабить провзжихъ кущовъ. Въ тотъ ввкъ господства грубой силы папа счита. етъ обязанностью своего сана "приходить на помощь всъмъ угнетеннымъ и, не щадя своей жизни, буде это окажется нужнымъ, сражаться противъ враговъ Божіихъ мечомъ Духа, т. е. словомъ Божіимъ, доколѣ они не обратятся". Обращаясь къ правителямъ встать свъта, королямъ, герцогамъ, графамъ, Григорій во множествь посланій напоминаеть имъ о ихъ обязанности ограждать церковь противъ хищническихъ нападеній, блюсти миръ, защищать бъдныхъ, вдовъ, сиротъ, въ особенности малолътнихъ, странниковъ, вообще встахъ тахъ, кому грозитъ наибольшая опасность стать жертвой сильныхъ; заступничествомъ за слабыхъ и безпомощныхъ болье, нежели чъмъ-либо другимъ, князья стяжаютъ себъ въчныя награды. Уча сильныхъ міра сего, Григорій выступаеть противъ нихъ съ смелымъ словомъ изобличенія въ техъ случаяхъ, когда они оказываются не на высотъ своихъ обязанностей, требуетъ отъ нихъ удовлетворенія, грозитъ имъ и налагаеть церковныя кары за преступленія и насилія. Съ апостольскимъ служеніемъ, --- повторяетъ папа во множествѣ посланій, -- связана обязанность, согласно словамъ пророка Исаін, "в'ящать громко, никогда не умолкая" о грѣхахъ князей и народовъ (Ис. 58, 1). Слова св. Писанія "проклять, кто удерживаетъ мечъ свой отъ крови" (Іерем. 48, 10), по словамъ Гриторія, грозятъ небесными карами прежде всего святителю, который не рѣшается умершвлять плотскую жизнь остріемъ меча духовнаго, т. е. изобличать пороки людей словомъ ученія. Отличительная черта истиннаго пастыря именно въ томъ и заключается, что онъ мужественно противостоитъ волнамъ, расхищающимъ стадо Христово, хотя бы съ опасностью для собственной жизни, "полагаетъ душу свою за овецъ".

Въ своемъ заступничествъ за безвинно-страждущихъ Григорій выказываетъ величайшую энергію. Онъ не стъсняется подвергнуть церковной каръ французскаго короля Филиппа I-го за цълый рядъ преступленій, между прочимъ за ограбленіе имъ итальянскихъ купцовъ. Вообще, если изъ писемъ Григорія мы узнаемъ о всевозможныхъ преступленіяхъ знатныхъ и сильныхъ всъхъ странъ свъта, это обусловливается тъмъ, что папа считаетъ себя обязаннымъ судите эти преступленія, не оставляя ихъ безнаказанными. Въ тотъ въкъ феодальной неурядицы слабое развитіе государственнаго единства составляетъ силу церкви: она вынуждена замѣнятъ собою отсутствующій свѣтскій порядокъ; папа беретъ подъ свое покровительство неприкосновенность личности и имущества именно вслѣдствіе отсутствія сильной свѣтской власти, которая могла бы обезпечить своимъ подданнымъ миръ и безопасность, защищать сирыхъ и слабыхъ противъ нападеній сильныхъ.

Папа какъ IX. Вмѣшательство церкви въ мірскія дѣла вынуждается тѣмъ, всемірный что свѣтскія власти не стоять на высотѣ своей задачи; рядомъ съ оковеренъ. ними и вмѣсто нихъ папа долженъ стать судьею и законодателемъ въ управляемыхъ ими территоріяхъ. Анархія, неурядица феодальнаго быта составляетъ необходимое предположеніе папской теократіи и служитъ ей оправданьемъ.

> Чтобы спасти міръ, нужно подчинить его церкви. Папа долженъ явиться въ роди свътскаго владыки, превратить свътскихъ властителей въ своихъ вассаловъ. Мы уже ознакомились съ тъми посланіями Григорія, гдъ онъ объявляетъ Испанію "собственностью св. Петра". Съ подобными притязаніями папа выступаетъ не въ одной Испаніи. До насъ дошли договоры, установляющіе вассальныя отношенія къ нему князей Италіи—Ландульфа Беневентскаго, Рихарда Капуанскаго и главнаго герцога норманновъ — Роберта Гюискара, изъ коихъ двое послъднихъ называютъ себя князьями "милостью Бога и св. Петра". Во Франціи папа считаетъ своими

вассалами графа Вильгельма Бургундскаго, который еще при папъ Александр'в П-мъ далъ торжественную клятву по первому требованию апостольскаго престола являться съ войскомъ на защиту владений св. Петра, графовъ Раймунда Сенжильскаго (впоследствін Тулузскаго) и Амедея Савойскаго, которые клядись той же клятвой. Съ 1081 года Бертранъ, графъ провансский, отдаетъ себя и свои владения въ распоряжение св. Петра, дабы темъ заслужить прощение гръховъ себъ в своимъ родителямъ. Кромъ того, за время своего понтификата Григорій заявляеть о ленныхъ правахъ св. Петра на Сардинію, Корсику, Вентрію, Далмацію и Англію. Наконець, онь считаеть Саксонію собственностью святого Петра.

Въ оправданье этихъ притязаній Григорій ссылается на леген- Теоретичедарный "даръ Константина Великаго", будто бы подарившаго западную римскую имперію пап'в Сильвестру І-му, а также-на столь оправданіе же легендарный "даръ" Карла Великаго, будто бы отдавшаго Саксоню св. Петру. Доказательствомъ правъ апостольскаго престола притязаній на Венгрію служить опять таки мнимый даръ венгерскаго короля-Стефана І-го, яко бы возобновленный впослъдствін императоромъ Генрихомъ Ш-мъ.

CKOO ICHHNI'S папы.

Понятно, что пре такомъ широкомъ понимании названныхъ легендарныхъ даровъ, палство должно превратиться во всемірную имперію. Витото императора папа долженъ стать всемірнымъ сюзереномъ. Григорій прямо усвоиваеть себѣ мысль, выраженную въ дар'в Константина, что "пап'в принадлежить право распоряжаться императорскими инсигніями"; онъ считаеть самую императорскую власть заимствованною отъ апостольскаго престола; на этомъ основаніи онъ въ 1081-мъ году требуетъ, чтобы будущій германскій король-преемникъ "низложеннаго" Генриха IV-го и убитаго антикороля Рудольфа — принесъ апостольскому престолу настоящую вассальную присягу.

Во встахъ концахъ западной Европы папа открываетъ какіянибудь владёльческія права римской церкви, словно весь западноевропейскій міръ составляеть даръ св. Петру. Григорій не утверждаеть прямо, что міръ составляеть собственность верховнаго апостола. Но онъ а priori убъжденъ въ томъ, что вселенная ради спасенія человѣческихъ душъ должна быть подчинена его власти. При этомъ онъ, какъ и многіе другіе клерикальные двятели его времени, плохо различаеть между духовной властью и политическимъ верховенствомъ и часто смѣшиваеть послѣднее съ собствен-

XPECTON. IIO HCT. CPER. BOKOBD. B. II.

22

ностію. Поэтому-то подъ руками і ригорія духовная власть св. Петра безпрестанно матеріализируется въ собственность.

\_\_\_\_\_ 338 \_\_\_\_

Притязанія папы не ограничиваются тёми территоріями, которыя онъ считаетъ "подаренными" св. Петру. Онъ, между прочимъ, считаеть себя верховнымъ сюзереномъ и въ Кіевѣ, который онъ "отдаетъ въ даръ" князю Изяславу Ярославичу. Здъсь уже, очевидно, папа не можеть надъяться доказать своихъ правъ ссылкою на какой-нибудь дъйствительный или мнимый дарь; этимъ несомнѣнно доказывается, что онъ вѣрить во всемірныя сюзеренныя права папы какъ такового, независимо отъ существованія тѣхъ или другихъ дарственныхъ хартій. Основаніемъ притязаній папы на Кіевъ служить простое неразличеніе между правами папы, какъ духовнаго главы христіанства, и чисто св'атскими полномочіями преемника св. Петра, какъ владыки надъ земными царствами. Кіевскій князь, — поясняеть Григорій въ своемъ посланіи, — долженъ стать вассаломъ св. Петра, "дабы заслужить постоянное предстательство верховнаго апостола передъ Богомъ, стяжать себв его молитвами славное царствование на землѣ и вѣчное блаженство въ будущей жизни".

Не довольствуясь присвоеніемъ тѣхъ или другихъ земель, тѣхъ или другихъ правъ мірскихъ властителей, Григорій въ сущности хочетъ присвоить себѣ всяческую власть на землѣ — свѣтскую и духовную. Въ этомъ мы еще разъ будемъ имѣть случай убѣдиться при разсмотрѣніи дерковныхъ преобразованій Григорія и формулированной имъ теоріи папской власти.

Х. Та программа церковныхъ преобразований, которой слёду-Оригинаеть великій папа, въ большей своей части не составляетъ плодъ ленъ-ли его самостоятельной мысли. Не подлежитъ сомнѣнію, что Григо-**Григорій** рій, поскольку дѣло идеть о борьбѣ противъ брака духовенства ESES и симоніи, оригиналенъ не какъ мыслитель-теоретикъ, а какъ идвятель церковной рой той идеи, за которую онъ ратуеть. Каноны, воспрещающіе бракъ духовенства, появляются уже въ IV-мъ въкъ (Эльвирскій реформы? соборъ). Начиная съ IV въка и вплоть до понтификата Григорія, воспрещенія эти безпрестанно повторяются, хотя и нарушаются на практикъ. Точно также и борьба противъ симоніи начинается съ незапамятныхъ временъ. Въ настоящее время можно считать общепризнаннымъ, что въ той мотивировкѣ, какую Григорій даетъ этой части реформы, нъть ничего существенно новаго, ничего такого, что бы раньше его не было высказано его предшественниками-писателями и практическими дѣятелями. Равнымъ образомъ и церковное законодательство за время понтификата этого папы по вопросу о безбрачіи духовенства и симоніи не обогатилось какимълибо новымъ содержаніемъ, котораго бы не было въ канонахъ, изданныхъ при его предшественникахъ. Оригинальность Григорія, какъ законодателя по названнымъ вопросамъ, можетъ быть признана лишь постольку, поскольку онъ успѣлъ обнаружить эту оригинальность до восшествія своего на апостольскій престоль, вогда, еще будучи кардиналомъ Гильдебрандомъ, онъ руководчлъ политикой папъ-ближайшихъ его предшественниковъ по казедръ.

Идея безбрачія уже задолго до понтификата Григорія нашла себ'в наиболе полное теоретическое выражение въ творенияхъ кар- безбрачия у динала Даміани-одного изъ типичнъйшихъ въ XI въкъ сторонниковъ церковно-общественныхъ преобразований. Даміани возстаетъ ственниковъ противъ брака духовенства, потому что считаетъ совершеніе таинствъ несовмъстимымъ съ какими бы то ни было половыми отношеніями служителей алтаря съ женщинами. По мивнію названнаго писа-Ламіани. толя, безбрачный клиръ долженъ выдъляться изъ народной среды какъ "Божій удълъ", спеціальный даръ Богу: священники для того должны быть свободны отъ рабскихъ дълъ міра сего, чтобы "принадлежать въ совершенномъ послушания рабства Божеству". Духовные не должны быть женаты, потому что женатый "заботится о мірскомъ — какъ бы угодить женъ"; они же должны заботиться "о Божьемъ-какъ бы угодить Богу". По Даміани, бракъ духовенства имблъ смыслъ лишь въ ветхозавѣтныя времена, въ связи съ кастовымъ устройствомъ ветхозавѣтной теократіи. Тогда бракъ былъ нуженъ для продолженія священническаго колѣна Левія. Въ христіанствъ, подъ царствомъ благодати, упраздняется этотъ кастовый принципъ; въ универсальной христіанской теократіи священники избираются изъ среды всего христіанскаго народа; духовенство перестаетъ быть союзомъ плоти и крови. Высказываясь за упразднение семейнаго быта клира, Даміани хочетъ устроить жизнь духовенства на коммунистическихъ началахъ. Онъ стоитъ за возстановление древнихъ правилъ о "канонической", совмъстной жизни духовенства. Въ силу этихъ правилъ духовныя лица, состоящія при одной епископской церкви, должны составлять каноническое общежитіе, т. е. спать въ общемъ помъщеніи, дълить общую трапезу и, не имъя ничею своею, совмъстно пользоваться доходами съ церковнаго имущества. Спасая членовъ клира отъ искушеній противъ цѣломудрія, эти каноническія общежитія способствують осуществленію совершеннаго единства интересовъ среди

Идея предше-Григорія. Петръ

Digitized by Google

22\*

духовенства. Раздъльность имуществъ несовмъстима съ единствомъ душъ. Не даромъ Библія учитъ, что "не только левиты, но и скотъ левитовъ составляетъ собственность Божества".

Идея безбрачія

Въ томъ же смыслѣ высказываются всѣ вообще сторонники безбрачія, въ томъ числѣ и Григорій. Онъ подобно Даміани и друу Григорія. гимъ клерикальнымъ учителямъ XI вѣка отождествляетъ бракъ духовныхъ лицъ съ "блудодъяніемъ" и негодуетъ противъ техъ служителей алтаря, которые дерзають "однъми и тъми же руками возносить на алтарѣ тѣло Христово и прикасаться къ тѣлу блудницы". Для него точно также идеаль безбрачія связывается съ твиъ особеннымъ "рабствомъ Богу", которое должно отличать духовныхъ отъ мірянъ"; онъ также думаетъ, что семейный бытъ служителей алтаря влечетъ за собою гибельное для дъла Божія "порабощение клира" мірской средою. Какъ и всъ прочіе сторонники преобразований XI въка, онъ предвидить опасность расхищенія церковныхъ имуществъ женатыми духовными, а также опасается возможности превращенія женатаго духовенства въ наслівдственную касту: поэтому онъ энергически настаиваетъ на соблюденіи каноновъ, воспрещающихъ замѣщеніе церковныхъ должностей дътьми женатыхъ духовныхъ. Онъ раздъляеть коммунистическія тенденціи Даміани по отношенію къ іерархіи и въ связи съ идеей безбрачія настаиваеть на возстановленіи каноническихь общежитій. Согласно тому плану реформъ, который онъ проводитъ, служители алтаря должны обнищать для церкви, стать для нея безбрачными аскетами; но церковь обогащается ихъ нищетою: сокращеніемъ матеріальныхъ потребностей пастырей сохраняется и закрѣпляется за нею ея имущество; богатства церкви должны служить не частнымъ интересамъ женатыхъ духовныхъ и ихъ родственниковъ, а универсальнымъ цълямъ божескаго царства.

> Григорій съ самаго начала своего понтификата долженъ былъ повсюду, а въ особенности у себя дома, въ Римѣ, вести многотрудную борьбу не только съ женатыми духовными, но также и съ ихъ сыновьями, родственниками и близкими, которые занимали видное мъсто въ ряду враговъ реформы и папства: онъ, слъдовательно, не могъ не знать, что бракъ духовенства открываетъ въ іерархію дверь тімь центробіжнымь силамь феодальнаго общества, воторыя нарушаютъ единство и цълостность церкви какъ въ сферъ духовной жизни, такъ и въ сферѣ имущественной, экономической. Изъ свидътельства клерикальнаго писателя Бонитона, въ данномъ случав совершенно достовврнаго, мы узнаемъ, что Григорій учре

дилъ въ Римъ каноническое общежитіе не только для того, чтобы положить предель "конкубинату" и вообще невоздержанию духовныхъ лицъ, но также и для того, чтобы изолировать ихъ отъ ихъ родственниковъ и близкихъ.

Во ныя тёхъ же мотивовъ Григорій вооружается противъ си- Григорій моніи. Подобно другимъ клерикальнымъ писателямъ и церковнымъ о самонія. дъятелямъ его времени онъ понимаетъ симонію чрезвычайно широко; съ его точки зрънія подъ понятіе симоніи подходить не только купля-продажа церковныхъ должностей, но и пріобрѣтеніе духовнаго сана или должности службой, вообще какими бы то ни было матеріальными услугами или даже лестью свътскимъ правителямъ. На этомъ основании Григорій и его сторонники признаютъ свътскую инвеституру видома симоніи: ибо при свътской инвеститурѣ всегда происходить обмѣнь услугь между свѣтскимъ сюзереномъ, ее дающимъ и духовнымъ вассаломъ, ее получающимъ: здѣсь плата за получение церковной должности выражается въ формъ службы духовнаго вассала.

По словамъ Григорія не только въ широкомъ, но и въ тѣсномъ смысл'в слова симонія, какъ "продажа алтарей" есть "общій гр'яхъ почти всей земли". Григорій знаеть, что опасность велика и борьба противъ укоренившагося зла требуетъ напряженія всёхъ его силъ. Онъ отлично понимаеть, что исходъ этой борьбы есть вопросъ жизни и смерти для церкви: ибо разъ симонія превращаеть даръ благодати въ товара, зависящій отъ человѣческаго произвола продавца и покупателя, церковь перестаетъ быть богоучрежденнымъ порядкомъ; она продается какъ жалкая раба, проституируется діаволу" и, следовательно, перестаеть быть невестой Христовой. Въ частности симонія представляеть собой величайшую угрозу римской централизаціи: она влечеть за собою расхищеніе церквей и порабощение ихъ мірянамъ, зависимость ихъ отъ мѣстныхъ элементовъ, въ особенности-отъ мѣстныхъ мірскихъ владыкъ. Повсюду "продавцы церквей" являются ожесточенными врагами римскаго единства. На съверъ Италіи знать отстаиваетъ противъ Рима мъстную автономію ломбардскихъ церквей между прочимъ потому, что эта автономія даеть ей возможность извлекать доходы изъ продажи церковныхъ должностей; въ Германіи главными виновниками раздора авляются симонисты-совътники короля; во Франціи также симонія разрушаеть іерархическую связь между церквами мѣстными и церковью вселенскою. Григорій не можеть не видеть, что симонія дробить и рветь на части ту единую цер-

ковь, земнымъ олицетвореніемъ коей служитъ римскій первосвященникъ; онъ прямо говоритъ, что симонисты "стремятся потрясти ту недвижимую скалу, на которой поконтся церковь римская"; они— "несомнѣнные предшественники антихриста и прислужники сатаны"; въ устахъ папы это—не простая риторическая фигура, а выраженіе глубокаго убѣжденія. Симонія, вошедшая въ обычай, связывается съ другимъ преступленіемъ, которое, по Григорію, "хуже колдовства и идолоноклонства" — съ упорнымъ неповиновеніемъ deкретамъ апостольскаго престола.

Насиль- XI. Въ виду повсемъстнаго распространенія симоніи, въ виду отвенныя привязанности пастырей неркви къ семейной жизни и упорнаго нежеланія большинства изъ нихъ "жить по чину ангеловъ" — церковпротявъ ная реформа должна осуществляться путемъ насильственныхъ мъръ. брака Вслъдствіе сопротивленія духовныхъ, папство оказывается выдуховенотва нужденнымъ для искорененія въ ихъ средъ брака и "торга блаи симоніи. годатью" прибъгать къ содъйствію свътскаго меча.

На этоть путь политика апостольскаго престола вступила благодаря вліянію кардинала Гильдебранда, впосл'вдствіи папы Григорія. По его наущенію папа Стефанъ ІХ-й вступиль въ союзъ съ народнымъ движеніемъ "патаровъ" въ Ломбардіи, направленнымъ противъ симоніи и брака духовенства. Слѣдуя его внушеніямъ, папа Николай II издаль въ 1059 году канонъ, воспрещающий мірянамъ слушать мессы женатыхъ духовныхъ. Вліяніемъ Гильдебранда объясняется и то, что этоть канонъ былъ въ 1063 году торжественно возобновленъ папой Александромъ II-мъ. По его наущенію папа Александръ II благословилъ вожака патаровъ — Эрлембальда священнымъ знаменемъ св. Петра, предписавъ ему "биться противъ враговъ церкви всякій разъ, когда безуміе ихъ превзойдетъ мѣру". Съ этимъ знаменемъ въ рукахъ Эрлембальдъ во главъ миланской черни сталь проливать кровь женатыхъ и преданныхъ симоніи священниковъ Милана; покровительствуемое апостольскимъ престоломъ движеніе "патаровъ" сопровождалось насиліями, грабежами и всякаго рода надругательствами надъ таинствами женатыхъ священниковъ. Когда Григорій вступиль на апостольскій престоль, онъ сталь насаждать реформу такими же способами въ Германіи, при помощи герцоговъ и другихъ крупныхъ вассаловъ германскаго короля.

Ть элементы мірского общества, при содъйствіи коихъ осуществляются преобразованія, весьма разнообразны какъ по своимъ стремленіямъ, такъ и по своему составу. Между тъми мірянами "воинами Божіими", которые сражаются противъ враговъ реформы и палства, мы видемъ не однихъ безкорыстныхъ идеалистовъ, рыцарей аскетическаго идеала; рядомъ съ ними есть множество лицъ, матеріально заинтересованныхъ въ уничтоженіи брака духовенства и симоніи. Въ Ломбардіи борьба за реформу осложняется борьбою аристократіи и демократіи; здъсь богатое и могущественное духовенство связано съ дворянскимъ сословіемъ узами кровнаго родства: бракъ духовенства даетъ возможность ломбардскимъ феодаламъ пристраивать своихъ дочерей замужъ за духовныхъ лицъ — владъльцевъ богатыхъ бенефицій; а симонія превращаетъ церковныя должности въ монополію богатыхъ, могущихъ заплатить. Понятно, что простой народъ заинтересованъ какъ въ уничтожения этой монополіи, такъ и въ осуществленіи безбрачія, которое представляется могущественнымъ орудіемъ демократизаціи духовнаго сословія. Въ Германіи, напротивъ того, реформа связывается преимущественно съ интересами крупныхъ магнатовъ, герцоговъ. Здёсь король служить оплотомъ и союзникомъ недовольныхъ реформой элементовъ. Поэтому за реформу стоять всё тё свётскіе вассалы короля, которые заинтересованы въ томъ, чтобы ослабить королевскую власть и усилиться на ся счеть съ помощью папы.

Такимъ образомъ, теократія должна осуществляться при помощи такихъ элементовъ мірского общества, которые заботятся лишь о земномъ своемъ благополучія. Этоть неестественный союзъ царства не отъ міра сего съ плотью и кровью не можеть не имѣть роковыхъ послъдствій для самой иден "божескаго царства": церковь не можеть безнаказанно вступить въ сдълку съ чуждыми ей матеріальными интересами; чтобы заинтересовать эгоизмъ людей, ся загробный идеаль должень измънить себъ самому, спуститься до низменнаго мірского уровня. И въ самомъ дълъ, идея "божескаго царства", при столкновении съ несовершенной земной дъйствительностью, измвияеть свое содержание: насыщаясь прахомъ земнымъ, она впадаеть во внутреннія противорічія. Увлекаясь борьбой противъ симонистовъ и женатыхъ духовныхъ, Григорій и его сторонники все болѣе и болѣе упускають изъ вида правственную цѣль реформы и подчиняють ее цвлямъ политическимъ. Въ сущности они должны знать, что при низкомъ въ общемъ нравственномъ уровнъ современнаго имъ духовенства принудительныя, насильственныя мѣры не могуть пріучить духовенство къ половому воздержанію, а могуть привести къ результату какъ разъ противоположному-къ развитію противоестественныхь пороковъ и къ за. мънъ сожительства съ завонными женами тайными сношеніями съ

наложницами. Путемъ принудительныхъ мбръ можно осуществить институть безбрачія, но нельзя достигнуть утопической ціли "цѣломудрія". Тѣмъ не менѣе реформаторы XI-го вѣка охотнѣе мирятся съ тайными пороками, которые искажають нравственный обликъ пастырей, чъмъ съ явнымъ бракомъ, который прикръпляетъ ихъ къ міру постоянными, прочными узами. Сами того не замѣчая, они подмѣниваютъ идеалъ добровольнаго аскетическаго подвига целомудрія идеаломъ внёшняго порядка. Единодержавіе преемника св. Петра, внъшнее объединение исрархии въ немъ, становится для Григорія на первомъ планѣ, заслоняя собою другія задачи церковныхъ преобразованій. Для достиженія этой пізли, онъ не гнушается никакими средствами, не останавливается даже передъ подкупомъ народныхъ массъ, вербуетъ себѣ сторонниковъ деньгами. При этихъ условіяхъ папа можетъ извнѣ господствовать надъ людьми, но онъ не въ силахъ высоко поднять ихъ религіозное настроеніе. Указывая имъ путь къ небу, онъ долженъ вмъстъ съ тъмъ прельщать ихъ осязательными выгодами. Чтобы быть въ дъйствительности вселенскимъ пастыремъ, владыкой надъ iepapxieй, папа долженъ пользоваться тѣмъ антагонизмомъ, какой существуеть между пастырями церкви и частью мірского общества Онъ-блюститель мира и единства церкви--долженъ опираться на силы центробъжныя, стять рознь между пастырями и пасомыми, чтобы повелтвать тъми и другими. Подавляя индивидуальную свободу въ iepapxin, онъ вмъсть си тъмъ разнуздываеть индивидуальную свободу мірянъ противь іерархіи. Разрѣшая мірянамь удалять оть алтарей духовныхъ лицъ, не приговоренныхъ въ отръшению отъ должностей духовнымъ судомъ, единственной компетентной въ такого рода дълахъ инстанціей, онъ дълаеть пасомыхъ судьями надъ пастырями. Тъмъ самымъ онъ колеблеть основы того јерархическаго строя, за который онь ратуеть. Въ этомъ заключается одно изъ техъ основныхъ противорѣчій дерковной политики Григорія, которыя нарушають целостность и единство его јерархической системы.

Ворьба противъ свѣтокой инвеституры.

XII. Для завершенія реформы, проводимой Григоріемъ, какъ мы видѣли, необходимо измѣнить существующій порядокъ замѣщенія высшихъ духовныхъ должностей. Григорій, какъ и прочіе сторонники церковныхъ преобразованій, осуждаютъ свѣтскую инвеституру во имя единства іерархическаго строя церкви. Между тѣмъ инвеститура въ занимающую насъ эпоху служитъ необходимой опорой и основой единства юсударственнаю. Въ этомъ заключается трагическій интересъ столкновенія между святительской и царской вла-

Digitized by Google

стью и въ особенности — между папствомъ и имперіей въ XI-мъ въкв.

Въ занимающую насъ эпоху сильная государственная организація можеть возрасти только на теократической основѣ. Одна церковь въ состояніи связать во единый политическій организмъ множество разрозненныхъ и раздробленныхъ феодальныхъ единицъ. Среди центробѣжныхъ силъ феодальнаго общества она одна представляетъ собою начало объединяющее, централизирующее. Это вѣрно въ особенности относительно германскаго королевства и имперіи, гдѣ король можетъ царствовать лишь въ качествѣ владыки надъ церковью.

Связь между королевской властію и ся світскими вассалами до крайности ослабляется наслідственностью світскихъ леновъ, которая въ XI-мъ вікѣ составляеть общее правило: владія своими ленными территоріями на основаніи частнаго, наслідственнаго права, германскіе герцоги, князья и графы не чувствують себя ничімъ обязанными своему верховному сюзерену. Каждый изъ нихъ стремится основать династію самостоятельную и независимую по отношенію къ императору; наслідственность леновъ тісно связана съ сепаратистскими стремленіями, которыя выражаются въ глухой вражді и въ открытыхъ возстаніяхъ князей противъ главы государства. Въ дійствительности императоръ можетъ расчитывать на вірность большинства своихъ світскихъ вассаловъ лишь постольку, поскольку онъ въ состояніи заинтересовать ихъ какой-нибудь выгодой или силой принудить ихъ къ повиновенію.

Церковная организація является могущественнымъ противовѣсомъ противъ этихъ индивидуалистическихъ стремленій свѣтскихъ феодаловъ. Соотвѣтственно съ тѣми общественными задачами и цѣлями, которыя преслѣдуетъ церковь, замѣщеніе ея высшихъ должностей опредѣляется не частными наслѣдственными привиллегіями, а публично-правовыми началами. Епископы и аббаты не суть родоначальники династій; духовные лены не вырождаются въ ихъ частную собственность. Послѣ смерти того или другого епископа или аббата король каждый разъ вновь активно проявляетъ свое право верховенства, отдаетъ кому хочетъ пастырскій жезлъ, располагаетъ территоріями подвластныхъ ему епископствъ и аббатствъ. Вслѣдствіе этого духовные вассалы находятся въ болѣе тѣсной зависимости отъ королевской власти, чѣмъ вассалы свѣтскіе. Благодаря инвеститурѣ король получаетъ возможность замѣщать церковныя каеедры людьми испытанной преданности; именно инвеститура епископовъ даетъ ему возможность противопоставлять разрозненнымъ свътскимъ князьямъ сплоченную армію князей духовныхъ. Если мы примемъ во вниманіе, что въ Германіи воинская повинность ложится всею тяжестью не столько на свътскіе, сколько на духовные лены, что королевское войско составляется преимущественно изъ контингентовъ, поставляемыхъ имперскими церквами, а войны, въ особенности походы въ Италію, ведутся преимущественно за ихъ счеть, то мы поймемъ, что власть короля надъ епископатомъ составляетъ здѣсь главную основу его власти вообще.

Значеніе ин- Въ Германіи король можеть царствовать лишь съ качсстви веотитуры впичаннаю святителя, владыки надъ церковью. Поэтому вопросъ въ герман- объ инвеститурѣ есть вопросъ о жизни и смерти для германскаго окомъ ко- королевства и имперіи. Имперія, какой она представляется въ дѣйролевствѣ ствительности и какъ ее понимаютъ сторонники императорской и имперіи. Власти, есть святительское царство; поэтому съ уничтоженіемъ

свътской инвеституры она должна перестать быть единымъ цълымъ, распасться на части. Споръ объ инвеституръ не есть борьба между церковью съ одной стороны и чисто свётскимъ государствомъ съ другой. Государства, совершенно свободнаго отъ церкви, построеннаго на чисто свътской основъ, средніе въка вообще не знають. По вопросу объ инвеститурѣ вступаютъ между собою во вражду двѣ теократіи, или, лучше сказать, два органа христіанской теократіи, двѣ партіи въ церкви и въ государствѣ. При этомъ борьба обостряется самой однородностью спорящихъ. Объ стороны согласны между собою въ томъ, что божеское царство должно наполнить собою все земное, что оно есть высшая цвль, которой одинаково должны служить мірь и клирь. Вопрось идеть только о томъ, -- кому принадлежитъ преимущественное право вести людей къ осуществленію этой ціли на землі, - кто долженъ стоять на вершинъ христіанскаго общества-царь, образъ Давида и Моисея, или святитель — преемникъ Аарона. Мірская власть, которой съ точки зрѣнія императоровъ и королей принадлежитъ господство, играетъ въ клерикальной схемъ роль подчиненнаго орудія; и наоборотъ, то, что съ клерикальной точки зрѣніи должно стоять на вершинъ всего общественнаго зданія, -- стоитъ въ дарской теократіи внизу; святительская власть зд'ёсь пом'ёщается у подножія царскаго престола и служить ему опорою. Теократія царская представляетъ собою какъ-бы отражение теократи папской, но только въ опрокинутомъ видъ. По мъткому выраженію клерикальнаго писателя Гумберта, благодаря светской инвеституре здесь весь каноническій порядокъ висить внизь юловой.

Сторонники имперіи, защищая свътскую инвеституру, ссылаются Доводы вана святительский характерь царской власти. Въ силу помазанія щатниковъ король не есть простой мірянинь: Съ его саномъ связывается особый пророческій даръ, котораго не лишены даже цари-язычники; ему сообщается свыше способность угадывать волю Провидения; въ пользу въ силу особаго дара Духа Святого, онъ можетъ распознавать и назначать на вакантныя казедры угодныхъ Богу избранниковъ. Оправдание свътской инвеституры заключается въ теократической миссіи царей, въ ихъ призваніи блюсти миръ и единство церкви. Нѣкоторые писатели прямо учать, что епископы должны пребывать въ сыновнемъ подчинени своему государю и отъ него держать свою власть, дабы царство приводилось къ единству. Въ глазахъ сторонниковъ имперіи святительскія, пастырскія полномочія связаны съ самой природой царской власти, а потому присущи всёмъ царямъ вообще. Но изъ среды встахъ царей выдталяется "князь надъ князьями"---императоръ, глава міра, источникъ всякаго закона и власти на земль. Императоръ — непосредственный представитель Бога, "енкарій Христа" на земль. Если другимъ царямъ принадлежитъ власть надъ тъми или другими мъстными церквами, то императоръ призванъ владычествовать надъ самимъ апостольскимъ престоломъ, т. е. надъ вершиной вселенской іерархія. Писателиимперіалисты прямо разсматривають право императора замѣщать римскую каеедру какъ частное проявленіе его власти надъ церковью вообще. Это -- лишь разновидность инвеституры, хотя назначение римскихъ епископовъ и не сопровождается врученіемъ имъ посоха и кольца. Въ этой теоріи священной римской имперіи, которой держатся писатели-имперіалисты занимающей насъ эпохи, выразился тотъ идеалъ, къ которому въ дъйствительности стремились императоры: Генрихъ Ш й назначилъ одного за другимъ четырехъ папъ на апостольский престоль; а Генрихъ IV-й дважды низложилъ Григорія и въ Бриксенъ-на соборѣ германскихъ и итальянскихъ ецископовъ — возвелъ на его мъсто антипапу-Виберта (Климента III-го).

Если въ другихъ государствахъ свътская инвеститура имъетъ характеръ мъстной узурпаціи, то въ универсальной по своей идев священной римской имперіи она пріобрътаетъ характеръ универсальный и грозить привести къ порабощенію апостольскаго престола, а съ нимъ вмъстъ – вселенской церкви – свътской властью императора. Этимъ объясняется тотъ фактъ, что священная рим-

. 6

ская имперія служить главной ареной борьбы между святительской и царской властью; здъсь споръ объ инвеституръ пріобрътаетъ особую остроту сравнительно съ другими странами. Если императоръ отстаиваетъ противъ папы цѣлость и единство имперіи, то и папа сражается за самое существо святительской, папской теократіи.

Цъля Противъ HHBOOTHтуры.

XIII. Въ 1075-мъ, 1078-мъ и 1080-мъ году Григорій издаетъ Григорія цілый рядъ законодательныхъ постановленій противъ світской въ борьбѣ инвеституры. Устраняя свътскія власти отъ замѣщенія высшихъ духовныхъ должностей, папа провозглашаеть виссть съ тыть принципъ свободныхъ выборовъ епископовъ духовенствомъ и паствой ихъ діоцезовъ. Но для осуществленія теократическаго идеала папы и этого мало. Для послѣдовательнаго проведенія въ жизни церкви того монархическаго, панскаго начала, которое олицетворяеть собой ея единство, недостаточно освободить іерархію оть мірскихъ властителей: необходимо поставить ее въ более тесную зависимость отъ св. Петра и его преемника; а для этого нужно подчинить вліянію апостольскаго престола самое зам'вщеніе вакантныхъ каеедръ.

> Эта тенденція несомнѣнно обнаруживается въ изданномъ папою законъ 1080 года. Въ силу этого закона, по открытіи епископской вакансіи въ той или другой епархіи, папа или митрополить посылають туда епископа для того, чтобы блюсти за законностью избранія. Если избиратели, совершая выборы, увлекутся какими-либо посторонними побужденіями, напримѣръ, соображеніями лести или страха передъ могущественными свътскими властителями, то самые выборы должны считаться недъйствительными; при этихъ условіяхъ клиръ и народъ теряютъ свое избирательное право; вмѣсто нихъ право замъщенія вакантной казедры переходить къ митрополиту или къ папъ.

> Законъ этотъ даетъ возможность папъ контролировать и направлять выборы и даже прямо назначать новыхъ епископовъ. Въ дъйствительности Григорій широко пользуется этой прерогативой. Изъ собраннаго новъйшими историками матеріала видно, что онъ старается, гдѣ только возможно, черезъ посредство своихъ легатовъ вліять на епископскіе выборы и даже прямо назначать своихъ кандидатовъ. Вскорѣ послѣ воспрещенія инвеституры эти назначенія перестають быть исключеніемъ: они совершаются въ нарушеніе принципа "свободныхъ выборовъ" и, слъдовательно, въ нарушеніе того древняго канона, на который опирается папа.

Григорій хочеть не только взять въ свои руки зам'вщеніе церковныхъ каеедръ: онъ старается вообще поставить высшихъ представителей іерархіи въ более тесную отъ себя зависимость. Въ отдельныхъ случаяхъ онъ соглашается на посвящение архіепископовъ подъ условіемъ предварительнаго принесенія ими вассальной присяги, въ силу коей они обязуются "воинствовать св. Петру", защищать его свътскія владенія. После разрыва съ Генрихомъ IV онъ начинаетъ требовать, чтобы нъмецкие епископы служили ему войскомъ. Онъ вообще хочеть быть не только духовнымъ главою, но и верховнымъ сюзереномъ епископовъ, присвоить себѣ по отношенію къ нимъ всю ту власть, которая раньше принадлежала королямъ и императорамъ. Сторонники Григорія до извѣстной степени основательно упрекаютъ имперіалистовъ въ томъ, что они присвонвають императору полномочія главы церкви и "не хотять имѣть другого первосвященника кромѣ кесаря". Но поэтому самому паписты хотять вырвать цёликомъ власть надъ епископатомъ у королей и императоровь; а это значить тоже, что отнять у послѣднихъ ихъ царскія функціи и поставить папу на ихъ место.

Для Григорія и его сторонниковъ, какъ мы сказали, объединеніе іерархін служить руководящимъ мотивомъ въ борьбѣ противъ инвеституры. Говоря словами клерикальнаго писателя начала XII-го въка-епископа Брунона Сегнійскаго, при существованія инвеституры "извращается въра, утрачивается свобода церкви, уничтожается священство, закрывается единая и единственная дверь церкви, и открывается множество другихъ дверей; всякій, кто входить ими, есть воръ и разбойникъ". По мнѣнію другого писателя, современника Григорія, Ансельма Луккскаго, государь, инвестирующій епископовъ, тёмъ самымъ узурпируеть власть того привратника, который долженъ отворять дверь истиннымъ пастырямъ во дворъ овчій. Для пастырей, входящихъ въ церковь, "единой дверью", апостолъ Петръ долженъ служить привратникомъ и ключникомъ. Въ этомъ и заключается та главная тенденція сторонниковъ преобразованій, которая проводится подъ именемъ "свободныхъ каноническихъ выборовъ".

XIV. Іерархія земная въ ученіи Григорія строится по образу и подобію небесной, ангельской іерархіи. Въ посланіи къ тремъ французскимъ архіепископамъ, написанномъ въ 1079 году, онъ объясняетъ, что весь строй вселенной покоится на іерархическихъ началахъ. Въ лъствицъ существъ тварь отъ твари различается своимъ значеніемъ и чиномъ, при чемъ низшія ступени должны под-

чиняться высшимъ. Чины небеснаго воинства-ангелы, архангелы, херувимы и серафимы не равны между собою по степени значенія и власти. И темъ не менее въ ангельскомъ обществе господствуетъ миръ и согласіе; всъ эти ангелы, располагаясь въ стройномъ порядкъ ісрархической лъствицы, составляють единую курію, единое царство небеснаго Царя. Такой же порядокъ долженъ господствовать и въ церкви-земномъ отражения "божескаго царства". Здъсь также должна существовать јерархическая лествица чиновъ-епнскоповъ, архіепископовъ, патріарховъ, которая должна находить себѣ завершенье въ единомъ начальникъ-папѣ.

Посредникомъ между небесной и земной іерархіей является "не-Значеніе ов. Петра бесный ключникъ"-св. Петръ, который съ одной стороны отшивъ теокра- растъ и запирастъ смертнымъ врата небесъ, а съ другой стороны тической въ лице палы является въ земномъ воплощеньи. Эта посредническая роль верховнаго апостола, въ лицъ коего небо встръчается олотемв съ землею, объясняетъ намъ его центральное значение въ папской системѣ.

> "Власть ключей", присвоенная верховному апостолу, истолковывается Григоріемъ въ смыслѣ власти надъ цѣлымъ зданіемъ церкви. Въ силу этого полномочія и порученія "пасти овецъ Христовыхъ" св. Петръ властвуетъ не только въ небесной сферъ, но и въ нижнемъ, земномъ этажѣ "божескаго дарства": онъ отворяетъ и затворяеть людямъ небеса: тѣмъ болѣе онъ вправѣ судить о земномъ. Верховный апостолъ располагаетъ не только тѣми или другими дарами благодати: онъ- органо благодати во универсальномо ся дъйстви: помимо его никто не спасается, никто не проникаетъ въ рай. Выражение "благодать св. Петра", безпрестанно повторяющееся въ произведеніяхъ Григорія, употребляется имъ въ смыслѣ блиюдати вообще въ земномъ ся дъйствіи.

Говоря словами папы, благодать св. Петра-для всѣхъ "жизнь "Влагодать св. Петра". и блаженство"; гнѣвъ его — для всѣхъ "погибель". Въ рукахъ св. Петра-не только всѣ царства царей, но и души вѣрующихъ, въ силу даннаго ему преимущественнаго права связывать и разрѣшать. Онъ можетъ дать или отнять спасеніе и честь какъ въ этой земной, такъ и въ будущей, загробной жизни. Отождествление "благодати св. Петра" съ благодатью вообще явствуетъ изъ того, что Григорій возвѣщаетъ "достовѣрную надежду спасенія" всѣмъ повинующимся апостольскому престолу и, "неизбѣжное осужденіе" всъмъ противляющимся ему. Отлучение отъ церкви неръдко выражается Григоріемъ въ формуль: "отлучаю отъ благодати св. Петра";

Григорія.

а подвергнуться проклятію св. Петра значить для него тоже, что "утратить благодать Божію". Кто лишень благодати св. Петра, тоть, по объяснению папы, становится членомъ общества діавола, отлученный лишается не только небесныхъ благъ: онъ вообще во всѣхъ дѣлахъ своихъ утрачиваютъ божественную помощь: не можеть онь одержать побъды на войнь, ни въ чемъ-либо преуспъть въ мірѣ. Иначе говоря, утрата "благодати св. Петра"---тоже, что утрата благодати вообще: мъстами выраженія "благодать Божія" "и благодать св. Петра" прямо употребляются, какъ синонимическія.

Черезъ св. Петра его преемникъ --- римский первосвященникъ становится видимымъ центромъ дъйствія благодати на землъ. Дъйствія папы, какъ должностного лица, суть дъйствія самого верховнаго апостола. Вслъдствіе этого жизнь и дъятельность каждаго папы въ глазахъ Григорія пріобр'втаеть характерь необходимости. Какъ онъ, такъ и другіе писатели его направленія видятъ въ отдъльныхъ папахъ избранниковъ благодати св. Петра, дъйствующей съ неодолимой силой. Св. Петръ заранъе предвидитъ и избираетъ своихъ преемниковъ и руководитъ ихъ дъйствіями задолго до ихъ возведенія на апостольскій престолъ. Послѣ посвященія въ папы надъ каждымъ римскимъ первосвященникомъ совершается то же чудо, какъ и надъ верховнымъ апостоломъ: его немощное человѣческое естество превращается въ твердую скалу, въ несокрушимый камень въры. Отсюда вытекаетъ въра въ непокръщи- Непогръшимость папы. Григорій усвоиваеть себѣ воззрѣніе псевдоисидоровыхъ декреталій, въ силу коего во главъ римской церкви не мо- и овятость жеть стоять еретикъ, и римская церковь не будетъ заблуждаться во въкъ, такъ какъ самъ Спаситель молился о томъ, чтобы не оскудѣла вѣра св. Петра. Другое послѣдствіе посвященія въ папы есть сеятость посвященнаго. По мысли псевдоисидоровыхъ декреталій, раздъляемой Григоріемъ, папы, правильно возведенные на апостольский престолъ, "заслугами св. Петра становятся лучше": верховный апостолъ снабжаетъ ихъ "неизсякаемымъ приданымъ заслугъ и наслѣдіемъ невинности"; этими заслугами св. Петра они пріобрѣтають "святость". Въ глазахъ Григорія, папа, если можно такъ выразиться, до такой степени пресуществляется въ св. Петра, что его личныя качества не оказывають никакого вліянія на его должностныя д'вйствія: отъ него отнимается свобода попрышать въ области догмата; онъ становится какъ бы автоматомъ благодати Петровой. Между верховнымъ апостоломъ и его преемникомъ происходитъ безпрерывное интимное общение. "Разби-

MOOTL папы. раемъ ли мы письма, къ намъ обращенныя, или выслушиваемъ рѣчи говорящихъ, — говоритъ Григорій, — онъ (св. Петръ) распознаеть, изъ какого настроенія проистекаеть написанное и сказанное". Папу постоянно просвъщаеть верховный апостоль, который "не можеть быть введенъ въ заблуждение лживыми увърениями".

По смыслу папской теоріи Григорія, церковь строится на двой-

Занвна

Христа св ственномъ основани -- благодати св. Петра и заслугъ св. Петра. Витсто Христа Его верховный апостоль становится главнымь ви-Петронъ у Григорія. новникомъ спасенія людей. Вообще умаленіе значенія Христа составляеть естественный и необходимый результать всей разбираемой нами теоріи папской власти. Св. Петръ въ глазахъ Григорія представляеть собою власть близкую къ людямъ, съ которой они должны считаться въ каждомъ своемъ дъйствіи; чъмъ болье преувеличивается значение этой власти, тёмъ болёе образъ Христа блекнеть въ отдалении. Христосъ управляетъ церковью не самъ непосредственно, а лишь черезъ верховнаго апостола. Въ качествѣ вселенскаго пастыря папа говорить и дъйствуеть какъ "викарій св. Петра". Его именемъ онъ объщаетъ людямъ рай или адъ, земныя или небесныя награды и наказанія, отнимаеть царства у однихъ и отдаеть другимъ, "связываеть и разрѣшаеть"; черезъ св. Петра, какъ мы уже видѣли, совершается вообще все то, что творится благодатью на земль. При этихъ условіяхъ само собою разумѣется, что Христосъ перестаетъ быть центромъ дѣйствія благодати по отношенію къ земной церкви. Св. Петръ заслоняеть Его собой и становится вмъсто Него посредникомъ между Богомъ и людьми. Въ томъ изображении папской теократии, какое даеть намъ Григорій, фигура св. Петра наполняеть собой весь первый планъ; за нимъ на второмъ планѣ виднѣется въ облакахъ неясный обликъ Спасителя. Христосъ не наполняетъ собою настоящей, земной жизни церкви Петровой. Онъ представляетъ собою преимущественно ея отдаленное палестинское прошедшее и ея будущее-грядущее царствіе.

Значение B'S MESHE mipoworo общества.

ХУ. Охарактеризованные только что основные принципы папов. Петра ской теоріи Григорія представляють собой ключь къ пониманію всего того, что онъ учитъ о взаимныхъ отношеніяхъ церкви и мірского общества.

> Св. Петръ не есть представитель одной только римской каөедры. Онъ-мистическое олицетвореніе того строя, который долженъ господствовать во всей церкви. Вся јерархія сверху до низу должна стать іерархіей апостольской, иначе говоря, — іерархіей

Петровой. Служение св. Петру должно быть высшей цёлью и для самнахъ мірянъ: внямая словамъ его апостольскаго посланія (I Петра, П, 9), все мірское общество должно организоваться въ "царское священство", въ послушное папъ святительское царство. Благодать св. Петра есть объединяющее начало — тотъ цементъ, ноторый скрёпляетъ людей въ организованное общество. Съ отнятіемъ этой благодати рушатся царства, весь общественный организмъ распадается на части. Иными словами, въ жизни земной церкви св. Петръ долженъ наполнитъ все собою, стать всёмъ во всемъ.

Св. Петръ должевъ не только объединить въ себѣ іерърхію: онь должень проникнуть въ міръ, наполнить содержаніемъ жизнь свътскаго общества. Среди христіанъ всъхъ состояній, церковьвообще единственное объединяющее, связующее начало: ею держится всякое общество, всякое государство, кром'в общества діавола-царства антихриста. Связь между сюзереномъ и вассаломь, на которой поконтся весь феодальный строй - скрвпляется феодальной присягой: залогомъ прочности всвхъ феодальныхъ обязательствъ служить та въра Христова, которую должны защищать короли, во имя коей клянутся ихъ вассалы. Союзъ между вассаломъ и сюзереномъ есть союза вторы и вторностии; поэтому самомуонь подлежить власти церкви, которая скриляеть и нормируеть вств тв отношения, въ основе конхъ лежнтъ вера. Глава церкви--св. Петръ и его преемникъ -- папа можетъ расторгнуть этотъ союзъ; онъ можетъ разръшить подданныхъ отъ присяги, отъ повиновенія ихъ государю, когда власть последняго перестаетъ служить той христіанской візрів, во имя которой дана присяга. Папа можеть отлучить государя оть церкви и темъ самымъ изолировать его отъ встать --- поставить его вит общества, вит христіанскаго завона; властью римскаго первосвященника св'ятский государь можеть быть временно отръшенъ отъ власти или на въки инзложенъ. Наконедъ, разрѣшивъ подданныхъ отъ присяги, папа можетъ связать ихъ обязанностью повиновенія другому монарху, если это требуется интересами христіанской візры.

Таковы притязанія, выразившіяся въ двухъ знаменитыхъ письмахъ Григорія къ епископу Герману Мецскому. Папа дважды отлучилъ Генриха IV-го отъ церкви, дважды воспретилъ ему царствовать и разрѣшилъ его вассаловъ отъ присяги. Въ посланіяхъ къ Герману Мецскому, написанныхъ послѣ обоихъ отлученій—въ 1076 и 1081 году, —онъ хочеть оправдать свой образъ дѣйствій. Чтобы

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

23

успокоить сомивния в врующихъ душъ, — онъ задается цълью показать, что карательныя мѣры противъ Генриха представляютъ собою осуществление правъ, искони принадлежавшихъ апостольскому престолу.

Вопросъ о правѣ папы отлучать царев.

Прежде всего требуется уничтожить возражение тахъ сторонниковъ Генриха, которые утверждаютъ, что король вообще не можеть быть отлучаемь. Въ отвѣтъ на это возражение Григорій ссылается на тв евангельскіе тексты, коими установляется власть св. Петра надъ церковью. Поручая верховному апостолу "пасти овецъ", ---Спаситель не исключаеть царей изъ числа послѣднихъ: давая апостолу власть ключей, власть "вязать и ръщить" на небъ и на землѣ, Христосъ опять-таки никого не исключилъ, никого не изъялъ изъ-подъ этой власти. Какъ овцы Христовы - цари одинаково со всѣми прочими смертными подчинены св. Петру; этой власти не подчиняется лишь тотъ, кто сбрасываетъ съ себя иго Христово и предпочитаеть нести иго діавола. Кто не считаеть для себя возможнымъ быть "связаннымъ" постановленіями церковной власти, -- тоть не можеть ждать оть церкви и "разрѣшенія" (т. е. отпущенія гр'вховъ): следовательно, кто не признаетъ надъ собой этой власти, --- тотъ вовсе отчуждается отъ Христа.

Возражая противъ права папы отлучать королей и императоровъ, сторонники имперіи исходять изъ того положенія, что король получаеть свою власть непосредственно оть Бона, а потому не можеть быть никѣмъ судимъ кромѣ Бога. Напротивъ, Григорій во всемъ своемъ учении предполагаетъ, что власть св. Петра есть первоисточникъ всякой власти на земль, въ томъ числь и власти царской. Ясное дело, что при такихъ условіяхъ вопросъ объ отлученіи королей сводился къ вопросу о самомъ существѣ святительской и дарской власти. Если папа --- вселенскій пастырь, то ему, какъ блюстителю чистоты церковнаго стада, принадлежитъ право отлучать королей, какъ и всёхъ прочихъ смертныхъ. Но король, который можеть быть судимъ и отлучаемъ высшей земной властью,уже не есть непосредственный "викарій" Христа на земль. Если, напротивъ, король, какъ помазанникъ Божій, не подчиненъ никакому человѣческому суду и власти, то папа уже не есть вселенскій пастырь: онъ не можетъ удалить изъ стада паршивую овцу: его власть "связывать и разрѣшать" подвержена изъятіямъ, ограниченіямъ.

XVI. Ради осуществленія единодержавія св. Петра въ церкви, какъ его понимаеть Григорій, власть царская должна быть всецъло подчинена власти святительской. Преемникъ св. Петра долженъ пользоваться всяческой властью на земль: онъ можеть не только отлучать, но и низлагать царей и возводить своихъ ставленниковъ на ихъ мѣсто.

По Григорію то и другое право вытекаеть прежде всего изъ принадлежащей апостоламъ Петру и Павлу власти "вязать и ръшить": въ силу этой власти апостолы могуть "отнимать и давать важдому по заслугамъ: имперіи, царства, княжества, герцогства, маркграфства и всяческія челов'яческія владівнія". Въ знаменитомъ письмѣ къ Герману Мецскому, написанномъ въ 1081 г., Григорій выводить ть же права папы изъ "власти ключей", принадлежащей св. Петру. "Развѣ не можетъ судить о земномъ, -- читаемъ мы здъсь, -- тотъ, кому дана власть отворять и затворять врата небесъ. Да не будетъ такъ. Или вы не помните, - что сказаль апостоль Павель: Разов вы не знаете, что мы будемь судить аниеловь? Кольми паче — мурскія дъла". На подобныхъ же Аргуненть доказательствахъ a fortiori построена вообще вся аргументація a fortiori. Григорія. Если апостольскій престоль можеть судить о д'влахъ духовныхъ, то почему онъ не можетъ судить и о свътскихъ дълахъ? Если св. апостолы могуть отнимать и раздавать патріархаты, архіепископства и епископства, то почему же они не могуть дѣлать того же и въ нисшей, мірской сферѣ, т. е. располагать царствами? Слабая сторона встахъ разсужденій, согласно втрному зам'вчанію современнаго п'вмецкаго историка-Мартенса, заключается въ примѣненіи аргумента a fortiori къ областямъ неоднороднымъ. Изъ того, напр., что духовникъ освобождаетъ кающагося оть грѣховныхъ узъ, не слѣдуетъ, что онъ можетъ сдълать для своего духовнаго сына меньшее въ другой сферъ, напр., освободить его оть его долговыхъ обязательствъ. И точно также изъ того, что папа можеть отрѣшать пастырей отъ должностей-не слъдуеть а fortiori, что онъ можеть низлагать королей.

Замѣчательно, что указанное заблужденіе вовсе не есть только Причины индивидуальный, личный промахъ Григорія; тотъ же аргументъ партійнаго a fortiori повторяется многими писателями и составляеть одно изъ осятиления общихъ мѣстъ клерикальной публицистики того времени. Ясное Григорія двло, что это общее партійное ослѣпленіе не есть результать и его стопростой случайности, а обусловливается дъйствіемъ общихъ исто- ронниковъ. рическихъ причинъ, вліявшихъ одинаковымъ образомъ какъ на практическихъ дѣятелей, такъ и на писателей занимающей насъ эпохи.

23\*

Digitized by Google

Указанное заблуждение обусловливается тъмъ смъшениемъ церкви и государства, которое составляеть капитальный грвхъ всего средневъковаго строя. Порядокъ благодатный и мірской до того тёсно переплетены и перепутаны, что трудно опредѣлить, -- гдѣ кончается церковь, и гдъ начинается государство. Оттого-то, несмотря на попытки различить и разграничить эти двѣ сферы, писатели и практические политики ихъ безпрестанно смѣшиваютъ, разсматриваютъ ихъ какъ однородныя. Для Григорія и его сторонниковъ государство имъетъ право существовать лишь какъ нисшая сфера того же "божескаго царства", коего высшее проявление есть церковь; поскольку государство есть самостоятельный союзъ, преслѣдующій, въ отличіе отъ церкви, свои особыя задачи и цёли, оно есть "общество разбойнивовъ", — изобрѣтеніе сатанинской гордости людей. Этимъ и объясняется распространение власти ключей римскаго первосвященника на государственную сферу путемъ аргумента a fortiori; если папа господствуеть въ церкви-высшей сферѣ божескаго царства, то онъ темъ более можетъ распоряжаться и въ нисшей сферъ того же божескаго царства-въ государствѣ. Ему, какъ ключнику царства небеснаго, принадлежить власть надъ встать зданиемъ христіанскаго общества: значить, помимо его никто не можеть владычествовать, управлять христіанами, - ни царь, ни епископъ.

Григорій вообще различаетъ власть духовную и законную свътскую власть, лишь какъ высшую и нисшую инстанцію въ предблахъ одной и той же "христіанской республики", а не какъ разнородныя двѣ власти: онѣ разнородны, лишь поскольку свѣтская власть есть власть тиранническая по своему происхожденію или по твиъ цвлямъ, которыя она преслѣдуетъ. Государство, чтобы стать правомърнымъ христіанскимъ союзомъ --- должно слиться съ церковью, поглотиться ею — въ этомъ заключается основной принципъ всей государственной теоріи Григорія. Въ двухъ знаменитыхъ письмахъ къ Герману Мецскому мы находимъ чрезвычайно рѣзкое противоположение духовной и свътской власти. Здъсь Григорій прямо называеть царскую власть діавольской узурпаціей; онъ учить, что цари произошли отъ разбойниковъ, присвоившихъ себѣ власть надъ равными себѣ, т.-е. надъ людьми. Власть царская есть "изобрѣтеніе человъческой гордости", власть святительская, напротивъ, -- божественное установление. "Первая непрестанно гоняется за суетной славой; вторая, напротивъ того, всегда стремится къ небесной жизни".

Казалось бы, такая противоположность исключаеть всякую воз-

можность какого бы то ни было единенія или даже мирнаго со-Orignie жительства между церковію и государствомъ. Что можеть быть церкви и общаго между царствомъ не отъ міра сего и обществомъ діавола- государства продуктомъ грѣха и тираннической узурпація! Но по странной ло- въ теокрагикъ это ръзкое противоположение духовнаго и свътскаго порядка нужно Григорію именно для того, чтобы подготовить ихъ сліяніе. Чтобы покрыть свой грахь и перестать быть діавольской узурпа- Григорія. ціей, — царская власть должна подчинеться святетельской власти всецьло. Умаленіе свътской власти здъсь имветь цълью сдълать церковь всесильной въ государствѣ. Для Григорія святительская власть настолько же выше царской, насколько золото драгоценне свинца. Согласно словать папы Геласія, - цари должны подчиняться святителямъ, а не наоборотъ, ибо святители за самихъ царей имъ. ють отдать отчеть Всевышнему въ день суда. Эта отвѣтственность предполагаетъ власть святителей надъ царями; пользуясь этой властью, римскіе первосвященники неоднократно отлучали и даже низлагали свътскихъ государей. Григорій ссылается на примъръ папы Захарія, который низложилъ франкскаго короля Хильперика не столько за грѣхи его, сколько потому, что онъ не могъ съ пользой царствовать: вмёсто Хильперика Захарій возвель на королевскій престолъ Пипина-отца Карла Великаго.

Чтобы понять смысль аргументаціи Григорія, нужно прежде Ворьба всего помнить, что та царская власть, которую онъ хочетъ ума-Григорія лить, черпаетъ всю свою силу во владычествѣ надъ церковью, протявъ надъ епископатомъ. Обѣ спорящія партіи смѣшиваютъ церковь съ владычества государствомъ: для объихъ значение царской власти вообще изнадъ мъряется значеніемъ ся въ церкви. Если имперіалисты нъкоторымъ церковью образомъ видятъ въ королъ святителя надъ святителями, то Гри-OBBTCKON горій хочеть прежде всего доказать, что король и императоръ въ BISOTE. церкви значить меньше, чьмъ простой клирикъ: отсюда уже сама собой вытекаеть полнъйшая зависимость царской власти отъ святительской: царь долженъ подчиняться папѣ во всемъ въ качествѣ нисшаго члена клира. По своему положенію въ церкви короли и императоры -- ниже простыхъ экзорцистовъ, которые составляютъ предпослѣдній разрядъ церковно-служителей: нбо экзорцистамъ дана власть изгонять демоновъ, коей короли не имъютъ. Если, такимъ образомъ, простые церковно-служители возвышаются надъ царями, то во сколько же разъ превосходять ихъ епископы! Цари не пользуются властью разрѣшать отъ грѣховъ, которая дается каждому священнику: они вообще не обладають властью вязать и решить.

**THYSCEOË** CECTORS

Изъ этого подчиненнаго положенія царей въ церкви папа заключають, что они вообще подлежать суду святителей, а твиъ пачесуду римскаго первосвященника. Словомъ, Григорій выводить право папы судить и низлагать королей изъ того, что короли лишь въ наименьшей степени располагають духовной властью. Какъ ни страненъ кажется этотъ логическій скачекъ съ нашей современной точки зрѣнія, -- въ тѣ времена люди не могли сознавать главнаго промаха папской аргументаціи въ виду указанныхъ нами особенностей того средновъковаго строя, среди котораго они жили и дъйствовали.

Противорѣyis BS

BIACTN.

XVII. Отношение Григорія къ свътской власти не можетъ быть вполнѣ послѣдовательнымъ. Мы уже видѣли, что онъ осуществляетъ отношения реформу при содъйстви мірянъ, конхъ онъ дъласть судьями надъ Грагорія въ пастырями; въ борьбѣ противъ враждебныхъ апостольскому преовътокой столу государей онъ долженъ опираться на другія мірскія власти. Принудительное единство святительской теократіи вообще нуждается въ содействи свътскаго меча для своего осуществления. Одну и ту же свътскую власть требуется умалить и унизить, поскольку она препятствуеть осуществлению "божескаго царства" на землѣ и возвысить, поскольку она служить его целямь. Отсюда въ произведеніяхъ Григорія-двѣ противорѣчивыя характеристики свѣтской власти: будучи продуктомъ гръха, нечестивой узурпаціи, она вивств съ твиъ — необходимый органъ теократіи, хотя и подчиненный папъ, какъ высшей инстанція.

> Даже въ письмахъ къ Герману Мецскому, написанныхъ подъ непосредственнымъ впечатлениемъ столкновения папы съ императоромъ, сталкиваются объ эти противоположныя тенденци. Мы уже видели, что въ этихъ письмахъ отридательное отношение Григорія къ свътской власти выражается въ крайне ръзкой формъ. Но тутъ же, въ письмѣ къ Герману за 1081 г., мы сталкиваемся съ такимъ ученіемь о задачахь христіанской монархіи, которое плохо вяжется съ предшествовавшей отрицательной характеристикой государства. Цари,--читаемъ мы здъсь-должны блюсти души своихъ подданныхъ и отдавать о нихъ отчетъ Всевышнему; церковь возводить царей и императоровъ не ради ихъ суетной славы, а "ради спасенія мноших»"; этимъ опредвляются основныя обязанности государей.

> Понятно, что царь, который ведеть своихъ подданныхъ ко спасенію, уже не есть только св'ятскій властитель. Это, повидимому, сознаеть и самъ Григорій. Въ другомъ письмѣ онъ утверждаеть, что тело перкви управляется двумя властями - царскою и святи

тельскою, которыя въ ней столь же необходным, какъ два глаза въ человѣческомъ тѣлѣ. По поводу предстоящаго въ 1081-мъ году набранія германскаго короля на мѣсто низложеннаго Генриха и убитаго антикороля Рудольфа, папа обращается съ мольбой къ Спасителю, чтобы Онъ далъ церкви такого защитника и "правимеля" (rectorem), какого ей подобаетъ имѣть. Въ 1074-мъ году, намѣреваясь отплыть въ крестовый походъ на востокъ, Григорій хочетъ поручить вмѣсто себя управленіе римской церковью германскому королю — Генриху IV - му. Также точно противорѣчиво ученіе Григорія о происхожденіи свѣтской власти: называя ее, какъ мы видѣли, изобрѣтеніемъ человѣческой гордости, Григорій въ нѣкоторыхъ письмахъ утверждаетъ, что она произошла отъ божественнаго установленія.

Вообще, когда требуется смирить непокорныхъ свътскихъ властителей, папа утверждаеть, что они не имъють въ церкви никакой влаоти или пользуются властью меньшею, нежели нисшіе члены клира; когда требуется пріобрѣсти въ мірскихъ государяхъ помощниковъ и союзниковъ, онъ разсматриваетъ ихъ какъ и вкотораго рода святителей, поставленныхъ управлять церковью. Эти противоръчія не составляють только черту политики папы, колеблющейся въ зависимости отъ оппортунистическихъ соображеній. Они коренятся въ самонь существъ теократическаго идеала, который исходить изъ аскотического прозр'внія во всему мірскому и вичасть съ тыть нуждвется въ содъйствін мірской власти для своего осуществленія. Двойственная оцънка государства и мірской власти вообще присуща тому августиновскому пониманію "божескаго царства", которое господствуеть въ средніе віка. Съ одной стороны, церковь разсматривается здесь, какъ единственная положительная величина: по сравненію съ ней-мірское царство, какъ такое, есть прахъ и тлень; мірская власть, какъ такая, есть проявленіе человеческаго грѣха или ничтожества. Съ другой стороны, именно это отрицательное отношение къ государству ведетъ къ тому, что церковь становится на его мѣсто, поглощаеть его въ себѣ: государство превращается въ часть божескаго царства, часть церкви; свътскія власти становятся въ ней правителями и какъ бы чинами ся јерархји.

Какъ въ своей практической двятельности, такъ и въ своихъ литературныхъ произведеніяхъ Григорій VII является героемъ и апологетомъ той теократической системы, которая въ то время господствовала въ жизни европейскихъ народовъ. Поэтому противорвчія его мысли суть противорвчія самой исторической двйствительности XI стольтія.

Осуществление единаго "божескаго дарства" на землѣ составляеть идеальную цёль средневёковой теократіи: ся основная задача заключается въ устроении вселенскаго, католическаю мира, въ уничтожении раздора и неурядицы въ человъческомъ обществъ. Мы видели, что этоть идеальный мотивъ лежить въ основъ всего того, что думаеть и дълаеть Григорій. Въ дъйствительности, однаво, самое существование теократи въ средневѣковой, католической ен формѣ обусловливается дробленіемъ феодальнаго общества, твиъ состояніемъ раздвоенія и разлада, которое составляеть характерное его отличіе. Мы уже видёли, что въ занимающую насъ эпоху церковь оказывается вынужденною присвоивать себъ функціи государства именно вследствіе отсутствія прочнаго светскаго порядка, который обезпечивалъ бы неприкосновенность личности и имущества. Мы уже говорили о томъ, что германское королевство и имперія покоится на теократической основь за невозможностію построить государство на чисто свѣтскихъ началахъ. Сторонники папства и имперія заявляють себя въ принципѣ врагами всякаго индивидуализма; и, тъмъ не менъе, индивидуалистическія стремленія средневѣковаго общества составляютъ необходимое предположение какъ святительской, такъ и царской теократии. Въ борьбъ противъ императора папа вынужденъ опираться на центробѣжныя силы, на враждебныхъ единству имперіи германскихъ князей. Союзниками императора, напротивъ того, является враждебное римской централизаціи духовенство, дентробѣжныя силы іерархіи.

Въ средневѣковой теократін государство и церковь сливаются такъ, что исчезають всякія опредѣленныя границы между ними. Но именно это отсутствіе границъ дѣлаетъ неизбѣжнымъ споръ о границахъ. Сліяніе церкви съ государствомъ неизбѣжно влечеть за собою какъ присвоеніе царскихъ функцій святительской властью, такъ и узурпацію святительскихъ полномочій царями. Именно то пониманіе единства, которое мы находимъ у писателей и дѣятелей занимающей насъ эпохи, дѣлаетъ неизбѣжнымъ двоевластие, споръ о первенствѣ между святительской и царской властью. Въ раздорѣ двухъ высшихъ въ католическомъ мірѣ властей, двухъ органовъ средневѣковой теократіи обнаруживаются ся роковыя противорѣчія и ся внутренняя несостоятельность.

Кн. Е. Трубецкой.

### XXXI.

# Ломбардскіе города въ XII вѣкѣ.

Въ борьбъ имперіи и папства на почвъ Италіи при переходъ ея въ XII столѣтіе мы наблюдаемъ двъ новыя черты. Съ одной стороны мѣняется самый характеръ борьбы: въ Римѣ духовные интересы все болѣе уступаютъ мѣсто интересамъ политическимъ. Дѣло идетъ уже не о томъ, чтобы обезпечить церковь отъ вторженій свѣтской власти, какъ это было въ XI нѣкѣ, а о томъ, чтобы защитить свѣтскую власть папы и помѣшать императору утвердить свое владычество въ Италіи. Съ другой стороны, рядомъ съ церковной іерархіей и феодальной монархіей выступаетъ новая политическая сила—вольныя городскія общины Ломбардіи, являющіяся представительницами національной идеи въ Италіи.

Города и епископы въ Лоибардін.

Въ XII вѣкѣ Ломбардія была страною муниципальнаго духа по преимуществу. Если и нельзя установить непосредственной преемственной связи между римскими муниципіями и городскими общинами среднихъ вѣковъ, то несомнѣнно все-таки, что именно въ Ломбардіи городская жизнь сохранилась лучше, чѣмъ гдѣ бы то ни было. Въ IX и X вѣкѣ епископы стали настоящими государями ломбардскихъ городовъ. Постепенно они захватили въ свои руки власть, принадлежавшую нѣкогда графамъ. Если въ нѣкоторыхъ городахъ, какъ напримѣръ въ Миланѣ, еще держатся графы и маркграфы, то зна-

**Hocobia:** Giesebrecht: Geschichte der deutschen Kaiserzeit; Lavisse et Rambaud: Histoire générale T. II; Georges Guibal: Arnaud de Brescia et les Hohenstaufen; Giesebrecht, Arnold von Brescia; Prutz, Steatengeschichte des Abendlandes; Stacke, Deutsche Geschichte. ченіе ихъ кажется ничтожнымъ рядомъ съ положеніемъ епископа<sup>1</sup>) Поль станью этой епископской власти складывается общинная жизнь Ломбардіи. Окруженный крѣпкими стѣнами, населенный жителями, которыхъ связывали общіе интересы, городъ рано пріобрѣтаетъ сознаніе своей силы и умѣетъ имъ пользоваться. Купцы и ремесленники составляють отдѣльныя корпораціи, обладающія самоуправленіемь; соединяясь вместе, эти корпораціи вырабатывають постепенно общинную администрацію. Даже епископъ, управляющій городомъ, носить до извъстной степени характеръ муниципальнаго магистрата. Граждане имъютъ голосъ при его избраніи, а епископъ съ своей стороны, назначая довъренныхъ лицъ для суда и администраціи, выбираетъ ихъ изъ среды гражданъ. Тотъ же епископъ собираетъ въ случат необходимости народное собраніе. И нигдт въ Ломбардіи епископъ не стоялъ такъ высоко, какъ въ Миланв, гдв уже съ IX вѣка онъ быль почти всемогущимъ. Въ XI вѣкѣ, когда городъ насчитывалъ 300 т. ж., и промышленность и торговля его процвътали, архіепископъ Герибертъ считалъ себя настолько сильнымъ, что вступилъ въ борьбу съ самимъ императоромъ.

Устройство

городовъ.

Но почти для всѣхъ городовъ наступаетъ моментъ, когда городская община, окрѣпшая подъ владычествомъ епископа, хочетъ избавиться отъ власти, которою она уже тяготится. Такъ, въ Кремонѣ еще въ началѣ XI вѣка граждане изгоняютъ епископа Ландульфа и разрушають его дворець. Реформы въ церковной организаціи и споръ изъ-за инвеституры ослабляють власть епископовъ, вносять новое движение въ городскую жизнь и благопріятствують стремленіямъ городовъ къ независимости. Въ Миланѣ съ этого времени идеть постоянная борьба города съ архіепископомъ и среди этихъ смутъ слагается постепенно муниципальное правленіе. Съ другой стороны, города представляютъ такую силу, что въ борьбъ духовной и свътской власти и та и другая старается имъть ихъ на своей сторонъ и, конечно, пріобрътаетъ ихъ поддержку не даромъ. Если Генрихъ IV освобождаетъ жителей Лукки отъ власти епископа Ансельма, то и графиня Матильда даетъ подобную привилегію жителямъ Мантун. Такимъ образомъ права верховной власти, попавшія тѣмъ или другимъ путемъ въ руки епископа, переходятъ къ городу. Этотъ переворотъ въ городской организации, подставившій въ большинствъ городовъ городскую автономію на мъсто

1) Многочисленныя привиллегія, данныя имп. грамотами ломбардскимъ церквамъ, даютъ намъ достаточныя свъдънія о подобновъ порядкъ вещей. епископской власти, заканчивается уже въ первой половинъ XII въка. Въ Ломбардіи онъ ознаменовывается всего болъе распространеніемъ консульства, которое раньше являнось лишь въ видъ исключенія въ отдъльныхъ городахъ<sup>1</sup>).

Общинное управление домбардскихъ городовъ слагалось изъ трехъ существенныхъ элементовъ: консуловъ, совѣта и народнаго собранія. Въ рукахъ консуловъ лежала власть административная, судебная и военная. Но не всегда власть консуловъ распространялась одниваюво на всв классы городского населенія; въ средневъковонъ быту городскіе влассы были для этого слишкомъ обособлены. Въ ломбардскихъ городахъ мы имвемъ такихъ класса три, не считая духовенства: дворянство (milites, capitani, valvassores), торгово-промышленный классъ и простой народъ (чернь). Въ нѣвоторыхъ городахъ дворянство не входило вкачалѣ въ общую организацію, какъ напр. въ Моденъ до 1185 г. Въ Генуъ духовенство и чернь (minores) въ половинѣ XII в. пользовались повровительствомъ общины, но не составляли ел части. По большей части консуловь было 12, но число ихъ мънялось иногда въ одномъ и томъ же городъ. Въ Миланъ въ 1117 г. было 18 консуловъ, въ 1130-20 и въ 1162-8. Иногда число ихъ соотвѣтствовало числу городскихъ кварталовъ (rioni, sestieri). Рядомъ съ консулами дъйствоваль городской совъть, носнешій обыкновенно названіе сгеdentia, потому что члены его давали объщание довърять консуламъ (credentiam consulum juraverunt). Въ нъкоторыхъ городахъ власть консуловъ была значительно связана этими совътами, но мы, къ сожальнію, мало знаемъ относительно способа ихъ составленія. Что же касается народнаго собранія (concio publica, parlamentum), то оно собиралось только въ особенно важныхъ случаяхъ и состояло наъ всёхъ членовъ общины (communitas). Въ некоторыхъ городахъ консулы, слагая должность, давали отчеть о своемъ управленіи въ этихъ собраніяхъ. Организація ломбардскихъ городовъ не была однообразной въ виду того, что каждый городъ имълъ свои статуты, где одинавово можно было встретить следы вакъ римскаго, такъ и ломбардскаго права. Свободное устройство и богатство лонб. городовъ невольно бросалось въ глаза иностраннымъ писателямъ, и Отто Фрейзингенскій, дядя и историкъ Фридриха Барбаруссы, съ удивленіемъ описываетъ устройство городовъ, гдъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ, мы находимъ консуловъ въ Бландратъ въ 1093, въ Асти 1095, Комо 1109, Милавъ 1107, Гуасталъ 1115, Піаченцъ 1126, Моденъ 1150 и т.д.

дворянство идетъ рука объ руку съ горожанами и гдъ люди низкаго происхожденія носять оружіе, принадлежащее рыцарямь, и занимають значительныя должности. При внимательномъ взглядъ на городскую жизнь можно было, конечно, замътить и тв слабыя стороны, которыя прикрывались наружнымъ блескомъ. Свобода и равенство не царили во внутренней жизни города. Община строго слѣдила за отдѣльною личностью, и гражданинъ былъ связанъ сословіемъ, къ которому онъ принадлежалъ, ремесломъ, которымъ онъ занимался, приходомъ и кварталомъ, въ которомъ онъ жилъ. Консулы и совъть опредъляли рамки не только его политической свободы, но и его частной жизни. Было опредълено число смоковницъ и миндальныхъ деревьевъ на его полѣ и число священниковъ и свѣчей на его похоронахъ. Но главное здо было въ тѣхъ внутреннихъ и внѣшнихъ междоусобіяхъ, отъ которыхъ никогда не отдыхали ломб. города. Внутри городскихъ ствнъ шла постоянная борьба между зажиточными гражданами и чернью, между знатными домами, окружившими себя вооруженными кліентами, иногда между отдъльными кварталами и улицами. Еще опаснъе была вражда городовъ между собою. Не щадилось средствъ, чтобы унизить соперника, а, если можно, стереть его съ лица земли. XII въкъ даеть намъ много прим'вровъ такой безпощадной жестокости. Когда жители Милана послѣ долгой осады взяли Лоди, они разрушили стѣны, сожгли дома, разогнали населеніе и превратили городъ въ груду развалинъ. И обратно, когда Фридрихъ Барбарусса рѣшился уничтожить ненавистный ему Миланъ, никто не исполнялъ воли императора съ такимъ усердіемъ, какъ жители сосѣднихъ Лоди, Кремоны, Новары и Павіи.

Фридрихъ

Образование свободныхъ городскихъ общинъ въ Ломбардии къ половинѣ XII в. находитъ себѣ объясненіе также въ положеніи Варбарусса. императорской власти со временъ Генриха IV. Ни Генрихъ IV во время своей неудачной борьбы съ римской церковью, ни Генрихъ У, заключившій невыгодное для имперіи соглашеніе съ Римомъ, не могли пользоваться вполнъ своими верховными правами надъ Италіей. Не сдълали ничего для возрожденія императорской власти и слъдующіе государи: Лотарь и Конрадъ III. Но такое отношеніе не могло длиться вѣчно. Столкновеніе съ Римомъ и ломбардскими городами стало неизбъжно, когда престолъ Германіи заняла личность, подобная преемнику Конрада III. Фридрихъ Барбарусса является самой крупной фигурой среди германскихъ императоровъ ср. в. Въ немъ соединились выдающіяся личныя достоинства, му-

Digitized by Google

жество, политический смыслъ и высокое понятие о своемъ королевскоить и императорскомъ санъ. Въ политикъ Фридриха Барбаруссы, какъ и другихъ германскихъ государей, слъдуетъ различать двятельность короля и императора. Въ первомъ отношении онъ старался утвердить единство правленія, ослабить значеніе крупныхъ феодаловь и подавить самоуправство мелкихь. Дъйствуя одновременно въ интересахъ Германіи и своихъ собственныхъ, онъ увеличивалъ могущество дома Гогенштауфеновъ, распространяя его владычество на Бургундію и отдаленный Неаполь. Болфе видной, хотя и менње прочной по достигнутымъ результатамъ, была его двятельность въ качестве главы священно-римской имперіи. Здесь честолюбивый и для своего времени достаточно образованный императоръ поставилъ себъ самыя высокія цъли: не даромъ онъ бралъ себѣ за образецъ создателя священно-римской имперіи, котораго онъ объявнять святымъ въ 1165 г., и смотрѣлъ на себя, какъ на преемника императоровъ древняго Рима. Едва избранный на престолъ, онъ пишеть папъ, что его честолюбіе заключается въ томъ, чтобы "возстановить въ прежней силь и полноть величіе римской имперіи", а одинъ изъ современныхъ лѣтописцевь говорить про него: "во все время его царствованія ничто не было такъ близко его сердцу, какъ возстановить римскую имперію такою, какою она была прежде". Были моменты въ царствование Фридриха, когда онъ, казалось, стояль на высоть, къ которой стремился. Таковъ былъ 1157 г. съ его сеймами въ Безансонъ и Вюрдбургъ. На первомъ императоръ принялъ присягу своихъ бургундскихъ вассаловъ и простеръ область своего вліянія до Прованса, на второмъ его привътствовали посольства Италіи, Франціи, Бургундіи, Даніи, Испаніи, Англіи и Византіи. Исходя изъ идеи священно-римской имперіи, Фридрихъ называетъ королей Англіи и Франціи reges provinciarum. И, по врайней мъръ, король первой, Генрихъ II, самъ признаваль подобное отношение. Во время того-же сейма въ Вюрцбургь, посылая въ подарокъ императору роскошный шатеръ, онъ пишетъ: "Англію и все, что относится къ нашимъ владѣніямъ, отдаемъ мы въ Ваше распоряжение, чтобы все было тамъ устроено по Вашему желанію. Да будеть между нашими народами единеніе и безпрецятственныя сношенія, по такъ, чтобы Вамъ, какъ высшему, принадлежало распоряжение, и у насъ не будеть недостатка въ желании повиноваться". Высокія притязанія императора всего рельефиве должны были отразиться на его отношеніяхъ къ Италіи. Преслѣдуя свои цёли въ этой области, Фридрихъ могъ, повидимому,

расчитывать на болёе прочные результаты своей деятельности. Ни Карлъ Великій, ни Оттонъ I не имѣли яснаго представленія о тёхъ императорскихъ правахъ, на которыя они ссылались. Фридрихъ же былъ окруженъ легистами, докторами Болонскаго университета, которымъ онъ поручаетъ опредёленіе своихъ правъ. И легисты даютъ императору самыя выгодныя для его власти положенія, они говорятъ ему, что его воля имѣетъ силу закона, что ему принадлежитъ не только верховная власть, но и собственность надъ міромъ.

Римская церковь неизбъжно должна была столкнуться съ императоромъ, который предъявлялъ права и полагалъ свою руку на то, что церковь привыкла уже считать своей собственностью. "Святой Петръ-единый государь Рима" - говорить папа. -- "Если я не господинъ въ немъ, то я императоръ только по имени"--отвъчаеть Фридрихъ. Но, ссылаясь на античныя преданія, называя себя преемникомъ Константина, Өеодосія и Юстиніана, Фридрихъ остается въ то же время сыномъ своего вѣка: мы видимъ въ немъ благочестиваго католика и истаго германца. Фридриху дорого достоинство церкви и онъ не видитъ въ папъ лишь политическаго противника, подобно своему внуку, для котораго всѣ средства хороши, чтобы унизить папу. Въ XII въкъ римскія преданія возрождались не только въ теоретическомъ обосновани императорской власти, но и въ попыткъ возроднть идею римскаго народовластія. Въ безпокойномъ всегда Римъ въ половинъ XII в. произошелъ крупный перевороть, во глав' котораго стояла зам' чательная личность Арнольда Брешіанскаго. Это была не только см'влая, но преждевременная и заранъе обреченная на неудачу попытка церковной реформы, но и цълый политический перевороть, пытавшийся вновь создать въ Рим'в правительство "сената и народа римскаго". Римская республика должна была опереться на кого-нибудь въ борьбѣ съ папой и она обращалась къ Конраду III и теперь къ Фридриху Барбаруссв. Она хотъла видъть въ императоръ носителя верховной власти римскаго народа и надъялась достигнуть оть него утвержденія пріобрѣтенныхъ правъ и освобожденія отъ папской власти. Фридрихъ былъ оскорбленъ и какъ императоръ и какъ германецъ. Мы не можемъ считать вполнъ точнымъ отвътъ Фридриха, приведенный его историкомъ Отто Фрейзингенскимъ, но, если не слова, то мысль императора передана върно: "Напрасно говорите вы о прежнемъ величіи и великольпіи Рима; не только владычество, но и самыя доблести перешли къ германцамъ. По-

Digitized by Google

этому правять вами германскіе короли, думають за васъ германскіе князья, сражаются за васъ германскіе вонны. Я прихожу не для того, чтобы получить отъ васъ что-либо, но чтобы васъ спасти отъ внутреннихъ и внъшнихъ раздоровъ". Руководствуясь подобными взглядами, Фридрихъ пожертвоваль римской революціей и Арнольдомъ Брешіанскимъ папѣ и выпустилъ изъ рукъ готовое оружіе противъ римской церкви.

Желая быть господиномъ въ Римѣ и Италіи, Фридрихъ не могъ безразлично смотрёть на свободное развитіе ломбардскихъ городовъ, которые въ теченіе цълаго въка отвыкли отъ сильной императорской власти. То, что Фридрихъ сказалъ въ 1158 г. о Миланъ, относилось и къ свободной Ломбардіи вообще: "Высокомѣріе ихъ подняло голову противъ римской имперіи и въ настоящее время старается потрясти всю Италію. Поэтому мы хотимъ обратить противъ нихъ всё силы этой имперіи". Свобода Ломбардін и идеалы императора не могли быть осуществлены въ одно и то-же время. Обѣ стороны прибѣгли въ оружію, чтобы защитить то, что они считали своимъ правомъ. 22 года длидась борьба Фридриха въ Италіи и 6 разъ переходилъ онъ для этого черезъ Альпы. Все это время можно удобно раздѣлить на два періода. Первый-торжество императора — выразился теоретически въ постановленияхъ Ронкальскаго сейма и реально въ разрушение мятежнаго Мелана. Второй — торжество городовъ — привелъ прежде къ фактическому уничтоженію императорской силы въ битвѣ при Леньяно и получиль затемь формальное определение на Венеціанскомь конгрессе и въ Констанцкомъ договоръ.

Осенью 1154 г. Фридрихъ въ первый разъ переходить Альпы. Цѣлью его было надѣть императорскую корону въ Римѣ, но въ то-же время императоръ не могъ пройти черезъ Ломбардію, не Фридриха. напомнивши ся городамъ о своихъ верховныхъ правахъ и не устранивши тёхъ злоупотребленій, жалобы на которыя дошли до него въ Германіи. Еще въ Констанцъ посольство отъ Лоди умоляло его спасти городъ отъ тираніи Милана. Теперь на Ронкальскомъ полѣ близъ Піаченцы Фридрихъ выставилъ свой королевскій щить и потребоваль къ себѣ своихъ итальянскихъ вассаловъ. Начались жалобы. Маркграфъ Монферратскій, единственный крупный сеньёръ верхней Италіи, не склонившійся еще передъ могуществомъ городовъ, указалъ на то, какъ вообще палъ авторитетъ короля въ Италіи, и въ частности обвинилъ особенно города Асти и Кіери. Затемъ целый рядъ жалобъ посыпался на самовластіе

Первый IIOXOX5

Милана. Подняли ихъ несчастные города Комо и Лоди и поддержали Павія и Кремона. Попытка Милана деньгами — онъ предлагалъ 4 т. марокъ — купить себѣ владычество надъ Комо и Лоди была отвергнута. Не имъя достаточно войска и озабоченный иными вопросами, Фридрихъ оставилъ пока въ покот сильный Миланъ, но показалъ примѣръ своей строгости, разрушивши болѣе мелкіе города: Розато, отказавшій ему въ провіанть, Асти, Кіери и Тортону, на которую жаловалась преданная императору Павія. Тортона упорно защищалась два мѣсяца, и гибель ея произвела сильное впечатление на страну. Надевши на себя въ Павии ломбардскую корону (15 апрѣля 1155 г.), Фридрихъ пошелъ далѣе въ Римъ, куда манило его коронование въ соборъ св. Петра. Не безъ труда удалось Фридриху добыть себ' императорскую корону. Для этого понадобилось соглашение съ Адріаномъ IV, потребовавшимъ выдачи бъжавшаго изъ Рима Арнольда Брешіанскаго и заставившимъ императора выполнить обрядъ держанія папскаго стремени при свиданіи въ Сутри, а затёмъ и кровавое столкновеніе съ римлянами, одинаково недовольными какъ императоромъ, такъ и папою.

Второй походъ и взатіе Милана.

Прошло цёлыхъ 4 года, прежде чёмъ Фридрихъ нашелъ возможнымъ снова явиться въ предълахъ Италін. На этотъ разъ были приняты всть мтры, чтобы выступить съ такой силой, предъ которой ломбардскіе города должны были бы преклониться. Отношенія въ Германіи были поставлены такъ, чтобы развязать Фридриху руки въ Италіи, и большія военныя силы были собраны со всего государства. Лётомъ 1158 г. начался походъ. Черезъ Большой Бернардъ двинулись войска изъ Бургундіи и Лотарингіи, по побережью Адріатики изъ Австріи и Каринтіи и черезъ Бреннеровъ проходъ самъ императоръ съ отрядами франковъ, баварцевъ и швабовъ; за нимъ слѣдовали саксы. При Брешіи присоединились къ нему итальянские вассалы и върные ему города Павія, Парма, Кремона, такъ что образовалось до 100 т. пъхоты и 15 т. конницы. Всв эти силы двинулись на объявленный въ опаль Миланъ и 6 августа 1158 г. приступили къ его осадъ. Сопротивление Милана не было на этотъ разъ продолжительно: болѣзни и голодъ скоро ослабили воинственное настроеніе миланцевъ, и благодаря стараніямъ графа Гвидо де Бландрата въ началъ сентября была заключена капитуляція съ императоромъ. Требованія послѣдняго были приняты: Лоди и Комо становились независимыми, всъ жители Милана присягали на върность императору, платили значительную сумму ленеть — 9 т. марокъ серебра, — выставляли 300 заложниковъ, а

главное, возвращали ему всѣ коронныя земли и верховныя права и объщали обращаться къ нему за утвержденіемъ своихъ консуловъ. 8 сентября последовала торжественная сцена подчиненія мятежнаго города императору. Население города длинной процессией потянулось въ лагерь Фридриха просить себъ прощенія. Впереди съ архіепископомъ во главѣ шло городское духовенство съ крестами и кадильницами, затёмъ консулы, члены сов'та и дворянство съ босыми ногами и обнаженными мечами, привязанными къ затылку, наконець, простой народь, съ веревками на шев, истощенный голодомъ и одътый въ рубище. Все это пало на землю передъ императоромъ, сидъвшимъ на престолъ. Первый заговорилъ архіепископъ и въ своей рѣчи взываль къ снискожденію Фридрика. Тоть подъловаль его въ знакъ примиренія и указаль ему місто среди остальныхъ епископовъ. Слёдующее слово принадлежало одному изъ консуловъ, по имени Obertus ab Orto. — "Мы согръшили", говорилъ онъ, "и сотворили незаконное, мы просимъ прощенія и кладемъ наши мечи къ вашимъ ногамъ и нашу жизнь въ ваши руки". Тронутый этой покорностью, императоръ отвѣчаль: "Я радъ, что жители Милана предпочли, наконецъ, миръ войнъ. Сколько несчастія было бы предотвращено, сколько добра было бы сдълано, если бы граждане съ самаго начала предпочли эту благую часть! Я предпочитаю, чтобы мнѣ повиновались добровольно, чъмъ по неволъ, я предпочитаю миловать, нежели казнить, но пусть никто не забываетъ, что меня легче побѣдить покорностью, чѣмъ войною. Я надъюсь, что городъ и впередъ будетъ оставаться на этой върной стезъ, и онъ будетъ испытывать тогда не силу и строгость мою, а расположение и милость".

Миланъ преклонился передъ волею императора, но однимъ этимъ Определение не могъ удовлетвориться Фридрихъ. Онъ хотвлъ разъ навсегда привести въ полную ясность свои права, какъ верховнаго лен-императора. наго государя Ломбардіи, и въ томъ же году 11 ноября, на праздникъ св. Мартина, на Ронкальскомъ полъ, былъ созванъ для этого новый сеймъ. Его задачей было, по собственнымъ словамъ Фридриха, "выяснить вполнъ законы имперіи, вышедшіе изъ обыкновенія и позабытые". Чего можно было ожидать отъ поб'ясоноснаго императора, видно уже изъ обращенныхъ къ нему словъ архіепископа миланскаго: "Знай, что вся законодательная власть народа принадлежитъ тебъ; твоя воля – законъ, ибо сказано: что угодно князю, то имветь силу закона". Императоръ назначиль особую коммиссію изъ 4 болонскихъ юристовъ и 28 депутатовъ

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪК. В. П.

24

правъ



оть 14 ломбардскихъ городовъ для опредъленія правъ императора надъ Ломбардіей <sup>1</sup>).

Работы коммиссіи показали, что, несмотря на численное превосходство представителей городовъ, главную роль въ ней играли все-таки болонскіе юристы. Это были ученики знаменитаго Ирнерія: Булгарусь, Мартинъ Гозіа, Іаковъ и Гуго де Порта Равенната. Фридрихъ не даромъ принялъ болонскую школу подъ свое особое покровительство и поставиль профессоровь права наравнѣ съ рыцарями. Одушевленные только что возрождавшимся тогда изученіемъ древне-римскаго права и исходя изъ средне-вѣковой идеи, что священно-римскіе императоры германской націи являются преемниками Юстиніана, Өеодосія и Константина, они провели очень высокое представление о положении императора вообще; опредъляя же его права, какъ государя, по отношенію къ городамъ, они оставили безъ вниманія тотъ дъйствительный порядокъ, который сложился самъ собою въ Ломбардіи съ XI вѣка. Императору возврацались всѣ регаліи, отъ которыхъ должны были отказаться епископы, князья и консулы, бывшіе представителями городской автономіи. Въ качествъ такихъ регалій къ императору отошли всъ территоріальныя владенія, т. е. герцогства, маркизаты, графства и маркграфства, затъмъ чеканка монеты, право обложенія налогами и многоразличныя пошлины того времени, обогатившія его казну на 30 т. ф. лишнихъ въ годъ. Ему же принадлежало право уголовнаго суда и назначение городскихъ магистратовъ, подестъ, консуловъ и судей, хотя и съ согласія общины. Этимъ создавалась столь рёзко выраженная феодальная монархія, какой еще никогда не было въ Ломбардіи и которая не могла не противоръчить сильно развитому въ ней республиканскому духу. Наиболѣе важно было право назначенія городскихъ магистратовъ, которое дѣлало Фридриха не только леннымъ главою, но и настоящимъ государемъ этихъ городовъ. Правда, Фридрихъ объщалъ-и это вошло въ самыя постановленія сейма-что, если кто докажеть, что онъ получилъ отъ императора или его предшественниковъ какія-либо особыя права или льготы, то онъ можетъ сохранить ихъ, хотя бы они противорѣчили принятымъ на сеймѣ рѣшеніямъ. Но привести эти доказательства было не такъ легко, и оговорка эта мало смягчала поэтому безотрадный для городовь результать Ронкальскаго

<sup>1)</sup> Instit., I, 2, 6. Quod principi placuit, legis habet vigorem, cum populus ei et in eum omue suum imperium et potestatem concesserit.

сейма. Духовные и свётскіе князья присягнули новому государственному закону, и Фридрихъ оказался на такой высоть, что придворные юристы имѣли нѣкоторое основаніе называть его "господиномъ міра", скрѣпившимъ пріобрѣтенія оружія святостью закона<sup>1</sup>). Новый порядовъ въ Ломбардіи сопровождался и новымъ явленіемъ въ городской организаціи. Какъ преобладаніе свободнаго начала совпало съ развитіемъ консульства, такъ усиленіе монархическаго характеризуется распространеніемъ должности подеста. Имя это встрѣчается, правда, и раньше, но въ видѣ исключенія, какъ напримъръ въ Болоньъ, въ 1151 — 53 г. Но какъ общее учреждение это -- новость, и въ такомъ смыслѣ отмѣчаетъ это явленіе современный писатель, Отто Морена, говоря объ учрежденіи должности подеста въ Лоди въ 1159 г. Сохранилось извѣстіе, что Фридрихъ совътовался съ представителями Милана, какъ лучше обезпечить верность ломбардскихъ городовъ, и те посоветовали назначить върныхъ людей подестами. Подесты стали главными проводниками императорской власти. Будучи 'высшими сановниками города, они мало-по-малу перевели на себя большую часть той власти, которая принадлежала прежде консуламъ. Чтобы подеста меньше зависълъ отъ мъстныхъ страстей и партій, онъ былъ, обыкновенно, родомъ изъ другой мѣстности и не оставался долго на своемъ посту. Эти-же причины дълали его склоннымъ злоупотреблять своею властью, прикрываясь интересами короны. Отношенія къ нему городского населенія могли быть только враждебными.

Ронкальскій сеймъ 1158 г. привелъ совершенно къ инымъ послѣдствіямъ, нежели ожидали: вмѣсто того, чтобы водворить спокойствіе и миръ, онъ далъ новый поводъ къ столкновеніямъ и войнамъ. Отвѣтственность за это падаетъ на обѣ стороны. Съ одной стороны, ломбардскіе города, торжественно признавая въ такихъ общирныхъ размѣрахъ права императора надъ собою, надѣялись на то, что на практикѣ они не будутъ примѣняться во всей ихъ полнотѣ; они расчитывали также на свои отдѣльныя привиллегіи и частныя соглашенія съ императоромъ, какъ это и было съ Миланомъ. Съ другой стороны, и Фридрихъ совершалъ, можетъ быть, самую крупную ошибку въ своей политикѣ, считая,

<sup>1)</sup> Юристъ Мартинъ называетъ императора dominus mundi столько же de proprietate, сколько же и de jure. Какъ высоко ставилась законодательная и юридическая власть Фридриха, видно изъ того, что нъкоторыя положенія Ронкальскаго сейма, напримъръ, о присягъ малолътнихъ, вошли въ Corpus juria.

что опредѣленіями Ронкальскаго сейма навсегда урегулированы его отношенія къ Ломбардіи. Видя свой идеаль въ прошломъ, уже отжившемъ времени, Фридрихъ, при всемъ своемъ политическомъ тактѣ, не имѣлъ яснаго представленія о современной Италіи и о томъ, что можетъ онъ съ нея требовать. Постановленія Ронкальскаго сейма были для него опредѣленіемъ тѣхъ правъ, отъ которыхъ онъ, какъ священно-римскій императоръ, отступить не могъ, и потому ломбардскіе города, не желавшіе примириться съ потерею своей городской свободы, были для него липь мятежниками, по отношенію къ которымъ Фридрихъ былъ безпощаденъ, нисколько не увлекаясь личною местью.

Какъ только дъло дошло до примъненія на дълъ ръшеній сейма,

начались столкновенія съ городами и прежде всего все съ тімъ

Новая борьба

съ. Миланомъ.

же Миланомъ. Разногласіе вышло принципіальнаго характера, какъ это и слёдовало ожидать. Императоръ послалъ туда своего канцлера Райнальда Дасселя, архіепископа Кельнскаго и пфальцграфа Отто Вительсбаха, чтобы назначить городскихъ сановниковъ: онъ опирался, слѣдовательно, на общее рѣшеніе сейма. Но въ Миланѣ нивли въ виду капитуляцію, заключенную съ императоромъ при сдачь города и предоставляешую имъ право выбора своихъ магистратовъ: Ронкальскія постановленія, какъ было упомянуто выше, допускали возможность особыхъ условій въ виду ранъе дарованныхъ привиллегій. Только въ такомъ случав представители Милана на сеймѣ могли признать его рѣшенія, не дѣлаясь измѣнниками противъ своего родного города. Упорство императорскихъ пословъ довело дёло до открытаго мятежа въ Миланъ, при чемъ толпа кидала камни въ окна дома, гдѣ помѣстились послы, и угрожала даже ихъ жизни. Послы поспъшили удалиться, и разгиъванный Фридрихъ потребовалъ удовлетворенія. Новые переговоры не только не привели въ соглашению, но еще болье обострили дъло, вогда выведенные изъ теривнія миланцы заявили, что они "объщали императору върность, но не объщали соблюдать ее". Они под-

императору върность, но не объщали соблюдать ес". Они подразумъвали, конечно, "если и онъ съ своей стороны не будетъ соблюдать договора". 16 апръля 1159 года Миланъ былъ снова объявленъ въ опалъ:

область его была осуждена на разграбленіе, жители на рабство, самый городъ на уничтоженіе. Императоръ вызывалъ новыя войска изъ Германіи и собиралъ вокругъ себя силы ломбардскихъ городовъ. Гнетъ новыхъ порядковъ не успѣлъ еще оттолкнуть всѣ ломбардскіе города отъ Фридриха, и большинство ихъ послѣдовало



Digitized by Google

его призыву. Сторону Милана держали только Крема, Брешіа и Піаченца. Оставивъ пока въ покоѣ Мяланъ, Фридрихъ приступилъ сначала къ осадѣ Кремы. Она длилась цѣлыхъ 7 мѣсяцевъ, и обѣ стороны соперничали не только въ мужествѣ и выносливости, но и въ ненависти и жестокости <sup>1</sup>). Когда городъ былъ доведенъ до крайности, герцогъ Саксонскій Генрихъ Левъ выступилъ посредникомъ и императоръ позволилъ жителямъ покинуть городъ. Среди суровой зимы 20 т. ч. вышли изъ Кремы и на чужбинѣ должны были искать себѣ убѣжища. Городъ былъ разрушенъ и его развалины краснорѣчиво говорили Милану объ ожидающей его участи.

Въ 1161 г. императоръ получилъ наконецъ требуемыя подкръпленія изъ Германіи, и тогда началась вторая осада Милана. Городъ былъ отръзанъ отъ всякаго сообщенія съ внъшнимъ міромъ: Фридрихъ хотѣлъ голодомъ принудить его къ покорности. Миланцы отчаянно защищались, и взаимное раздражение и ненависть росли въ обоихъ лагеряхъ. Плѣнные не знали пощады: ихъ калѣчили или въшали. Фридрихъ далъ обътъ не надъвать короны до тъхъ поръ, пока мятежный городъ не будетъ покоренъ. Наступилъ слѣ дующій 1162 годъ. Пожаръ уничтожилъ запасы города, и нужда съ каждымъ днемъ становилась ужаснъй. И вотъ, какъ 4 года тому назадъ, Миланъ рѣшился просить пощады. Посольство отъ города предложило императору: уничтожить всѣ укрѣпленія, отказаться отъ встать союзовъ, принять въ городъ императорское войско, предоставить императору назначение городскихъ сановниковъ, отказаться отъ всѣхъ верховныхъ правъ, выдать 300 заложниковъ и заплатить значительную сумму денегъ. Городъ не могъ итти далбе въ своей покорности, и темъ не менбе условія эти не были приняты въ совѣтѣ императора. Канцлеръ Райнольдъ требовалъ для удовлетворенія чести императора безусловной покорности, и Фридрихъ согласился съ нимъ. 1 - го марта 1162 года консулы и другіе представители города явились въ лагерь при Лоди, бросились Фридриху въ ноги и заявили, что Миланъ сдается на волю

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ войскъ Фридриха играли отрубленными головами плънныхъ, какъ мячами, а на стънахъ города рвали въ куски воиновъ императора. Между прочими Фридрихъ приказалъ привязать заложниковъ, данныхъ ему Кремою, въ томъ числъ нъсколько дътей, къ осадной башнъ и придвинуть ее къ вражескимъ стънамъ въ надеждъ, что это ослабитъ ихъ сопротивленіе. Но осажденные направили свои выстрълы на роковую башню и громко прославлили счастливую участь своихъ дътей, которыя въ такомъ нъжномъ возрастъ поли за свободу отечества.

императора. Черезъ 3 дня 300 рыдарей вручили Фридриху ключи отъ встахъ воротъ и укръплений и 36 городскихъ знаменъ. Затъмъ, 6 марта послѣдовала самая сдача города, которая своимъ почальнымъ характеромъ долна была произвести неизгладимое впечатлѣніе на присутствующихъ. Все населеніе города, раздъленное на отряды, явилось снова какъ и въ 1158 г. въ лагерѣ императора. Всѣ шли босые, съ веревками на шеѣ, съ головами, посыпанными пепломъ, съ горящими свъчами въ рукахъ. Но на этотъ разъ у миланцевъ не было уже надежды на милосердіе Фридриха. Императоръ, бывшій въ это время за столомъ, заставилъ ихъ долго дожидаться подъ проливнымъ дождемъ. Наконецъ онъ вышелъ и занялъ мъсто на тронъ, окруженный нъмецкими князьями. Безконечныя толпы потянулись передъ нимъ, кладя къ его ногамъ свои знамена. Наконецъ дошла очередь до знаменитой кароччіо миланцевъ. Подъ звуки трубъ, которыя, "звучали какъ-бы на похоронахъ умирающей гордости города" - говорить очевидець, нѣкто Бурхардъвысокая мачта, украшенная крестомъ и изображеніемъ благословляющаго Амвросія, склонилась передъ трономъ, какъ бы прося пощады городу. Отвѣтъ былъ не менѣе краснорѣчивъ:по знаку императора святыня миланцевъ была разбита въ куски, и весь народъ съ плачемъ кинулся на землю, чувствуя, что пришелъ конецъ ихъ родному городу. Всѣ присутствующіе были тронуты, но "лицо императора не измѣнилось". Три раза графъ Бландрата пробовалъ говорить въ пользу побъжденныхъ, но "лицо императора оставалось какъ бы окаменъвшимъ". Наконецъ, среди всеобщей тишины раздался увъренный голосъ Фридриха: "По закону вы всѣ потеряли право на жизнь. Я подарю вамъ ее, но приму такія мѣры, что впредь подобные проступки стануть для васъ невозможны". Судьба Милана была ръшена на сеймъ въ Павіи. Всего ожесточеннъе говорили противъ него его ломбардские противники. "Миланъ долженъ осущить", --говорили они, --, ту чашу скорби, которую онъ нѣкогда готовилъ другимъ. Онъ долженъ быть разрушенъ, какъ онъ самъ разрушилъ Лоди и Комо". И это митніе было принято. Жители Милана должны были въ течение 8 дней покинуть осужденный на гибель городъ и поселиться въ 4 селеніяхъ на разстояніи 2 миль одно отъ другого. 26 марта, послѣ того какъ все населеніе бѣжало и разсѣялось въ окрестностяхъ, императоръ торжественно вступилъ съ войскомъ въ городъ, при чемъ для него была разрушена часть стѣны, такъ какъ онъ не хотълъ провхать обычнымъ путемъ черезъ городскія ворота. Затъмъ приступили къ уничтоженію города и жители Лоди, Павін, Кремоны и Комо могли удовлетворить вполн' свою ненависть къ бывшему противнику. Отъ великол'впнаго Милана уц'вл'вли только н'вкоторыя церкви и дворцы и по самому м'всту его провели плугомъ борозду и посыпали ее солью въ знакъ того, что это м'всто должно оставаться пустыннымъ на в'вки. На праздникъ Пасхи въ Павіи императоръ снова возложилъ на себя корону, но онъ ошибался, если думалъ, что разрушеніемъ Милана онъ окончательно закръпилъ свой авторитетъ въ Италіи.

Замиреніе Ломбардіи могло быть только временнымь. Слишкомъ Azeразвито въ ней было чувство національной и городской самостоя- всандръ III. тельности, чтобы разрушение Милана могло совершенно подавить его. Къ тому же соперничество императорской и папской политики должно было поддерживать тайныя надежды ломбарддевъ. Въ последней области далеко не все обстояло благополучно. Фридрихъ съ его высокими задачами менее, чемъ кто-либо, могъ ужиться съ Римомъ и его традиціями. Его добрыя отношенія къ Адріану IV, вынужденныя обстоятельствами, не были продолжительны. Уже на Безансонскомъ сеймѣ 1157 года посолъ папы, энергичный кардиналъ Роландъ Бандинелли, говоря объ императорской коронъ, назваль ее "beneficium", чъмъ хотълъ показать, что это ленъ, данный Фридриху папою. Это вызвало сильное негодование среди германскихъ князей, и послъдовала цълая переписка между императоромъ и папою. Не найдя поддержки среди германскихъ епископовъ, Адріанъ на этотъ разъ уступилъ и заявилъ, что слово "beneficium" было употреблено въ смыслъ "благодъяніе". Отношенія испортились снова послё Ронкальскаго сейма. Фридрихъ ръшился воспользоваться сполна всёми своими правами не въ одной только Ломбардін. Былъ поднять вопросъ о регаліяхъ, принадлежавшихъ императору во времена Каролинговъ и Оттоновъ въ церковной области; отъ итальянскихъ епископовъ потребовали исполненія ленныхъ обязанностей-папа настанвалъ, что епископы по отношенію къ императору только подданные, но не вассалы-наконецъ, императоръ распорядился по своему усмотрѣнію владѣніями маркграфини Матильды. Римская церковь, давно уже смотрѣвшая на эти земли, какъ на свою собственность, была сильно раздражена этимъ и выраженія въ перепискъ обонхъ главъ христіанскаго міра становятся все болье ръзкими. Смерть Адріана IV въ 1159 г. помъшала ему отлучить Фридриха отъ церкви, о чемъ уже поговаривали въ Римъ, но въ то же время она еще ухудшила положение. Кардиналы раздълились при выборъ папы и въ то время, какъ

приверженцы императора выбрали Виктора IV, его противники остановились на упомянутомъ выше Роландѣ Бандинелли, принявшемъ имя Александра III. Послъдній, несмотря на то, что его не приняли въ Римъ, имълъ несравненно болъе силы, чъмъ его соперникъ, бывшій только орудіемъ Фридриха. Онъ удалился во Францію, нашель себѣ признаніе и поддержку во Франціи, Англіи и Испаніи и для Фридриха было чувствительнымъ ударомъ, когда синодъ, собранный въ Тулузѣ въ 1160 г., подтвердилъ выборъ Александра, несмотря на противодъйствіе императора <sup>1</sup>). Фридрихъ желалъ уже положить конецъ схизмѣ, но едва въ 1164 г. умеръ Викторъ IV, канплеръ Райнальдъ провелъ выборъ новаго антипапы Пасхалиса III, и императоръ не могъ отказать ему въ своемъ утверждении. На следующий годъ Александръ III поладилъ, съ римскимъ населеніемъ, вернулся въ свою столицу и изъ Рима призывалъ подданныхъ Фридриха къ мятежу противъ отлученнаго императора. Ужа въ Германіи многіе епископы, лишь скрѣпя сердце, подчинялись Пасхалису, а въ Ломбардіи призывъ папы могъ быть встр'вченъ не иначе, какъ съ восторгомъ. Положеніе Ломбардіи было чрезвычайно тяжело послѣ разрушенія Милана, объ этомъ согласно говорять всѣ современные источники. И навязанные городамъ подесты и присланные императорскіе уполномоченные позволяли себъ притеснять и грабить беззащитное население.

COMBE JONгородовъ

Раздавались жалобы на то, что налоги взыскиваются вшестеро бардовнать болев, чемъ следовало, что налагаются тяжкія принудительныя работы, что малъйшее сопротивление карается большими денежсъ папой. ными штрафами и тюремными заключеніями; должностныя лица обвинялись въ продажности и насиліяхъ. Императору, при всемъ желаніи, было невозможно устранить всё эти злоупотребленія. Онъ часто смѣнялъ подестъ, въ 1163 г. лично пріѣзжалъ въ Италію, но исправленія отдъльныхъ злоупотребленій не могли устранить всего зла и недовольство росло. Ломбардскіе города и папа подавали другъ другу руку. Іоаннъ Салисбюрійскій пишетъ по этому поводу: "Приговоръ (папы) произвелъ уже свое дъйствіе. Произнесенный въ силу полномочій св. Петра, онъ былъ, повидимому, подтвержденъ Господомъ. Итальянцы, узнавъ о немъ, отдѣлились отъ императора. Они возстановили Миланъ, изгнали схизматиче-

<sup>1)</sup> Канцлеръ Райнальдъ въ письмъ къ Людовику VII доказывалъ "право императора разръшать церковные споры, возникающіе въ Римъ".

скихъ епископовъ, призвали обратно католическихъ епископовъ, единодушно присоединились къ святому престолу".

Броженіе, вызванное гнетомъ императорскаго правительства, все болье и болье охватывало города съверной и средней Италии. Въ немъ значительную вину несъ суровый канплеръ Райнальдъ, не остановившійся даже передъ тімъ, чтобы перенести св. мощи изъ Милана въ свой Кельнъ, куда онъ привлекъ этимъ массу богомольцевь. Къ практическимъ послѣдствіямъ недовольство привело прежде всего въ Веронской маркѣ. Здѣсь образовался союзъ нъсколькихъ городовъ, ставшій зародышемъ великаго ломбардскаго союза. Александръ III поспѣшилъ оказать свою поддержку этому союзу. Тогда на сеймъ въ Вюрдбургъ 1165 г. по настоянию канцлера Райнальда всъ духовные и свътскіе внязья съ императоромъ во главѣ присягнули, что они никогда не признаютъ папою ни Александра, ни кого-либо выбраннаго его партіей, но будутъ всегда поддерживать Пасхалиса III и его законныхъ преемниковъ. За измѣну присягѣ виновные подвергались самымъ тяжкимъ взысканіямъ. Тогда же Фридрихъ объявилъ святымъ своего предшественника, Карла В., какъ-бы желая этимъ показать, что онъ не отступитъ отъ завъщаннаго имъ идеала. Но сила Александра III все росла, и его союзъ съ ломбардскими городами сделалъ Римъ центромъ итальянской политики, а папство охранителемъ національной и городской свободы въ Итали. При такихъ то обстоятельствахъ въ октябрѣ 1166 года Фридрихъ предпринялъ свой четвертый походъ въ Италію. "Чтобы утвердить своего папу Пасхалиса и наказать въроломство миланцевъ", - говорить Отто Фрейзингенскій. Фридрихъ идеть прямо на Римъ, имѣя главной цълью изгнать оттуда Александра. Городъ и самый соборъ св. Петра берутся приступомъ, алтари и могила апостоловъ покрываются кровью. Александръ бѣжитъ въ Беневентъ, а Пасхалисъ занимаетъ Латеранъ и надъваетъ императорскую корону на супругу Фридриха. Но быстрый успѣхъ смѣняется не менѣе быстро наступившимъ бъдствіемъ. Во время неблагопріятной августовской погоды моровая язва распространяется въ войскъ Фридриха. Императоръ теряетъ 25 т.ч. -- въ томъ числѣ многихъ важныхъ своихъ сподвижниковъ, какъ напр., канцлера Райнальда, —и съ очень малыми силами принужденъ отступить къ Павіи. Катастрофа эта сразу подняла духъ во враждебныхъ ему партіяхъ. При дворѣ Александра къ Фридриху примѣнили слова Библіи: "И послалъ Господь ангела, и тотъ истребилъ всъхъ храбрыхъ и главно-начальствующаго и

начальствующихъ въ войскѣ царя Ассирійскаго. И возвратился онъ со стыдомъ въ страну свою"<sup>1</sup>). Еще полнѣе было торжество въ Ломбардіи. Римъ не былъ еще взятъ Фридрихомъ, какъ къ союзу противъ него примкнули Кремона, Брешіа, Бергамо, Мантуа и Феррара, и Веронскій союзъ постепенно обращался въ обще-ломбардскій. Такимъ образомъ въ мартѣ 1167 г. возникла знаменитая лига, заключенная 15-ю городами на 20-ти лѣтній срокъ<sup>3</sup>). Союзъ былъ заключенъ "противъ всякаго, кто будетъ притѣснять ихъ или воевать съ ними, противъ всякаго, кто будетъ требовать съ нихъ больше, чѣмъ это дѣлалось со временъ Генриха V до вступленія на престолъ императора Фридриха.

Визшнимъ признакомъ этого союза было возобновление разрушеннаго Милана: население вернулось на прежнее мъсто, построило новыя укрѣпленія, и Миланъ опять всталь во главѣ лонбардскихъ городовъ. Въ виду общей опасности, города, казалось, забыли свое прежнее соперничество. Теряя все болье почву въ Италін – даже върная до сихъ поръ Павія стала колебаться — и не имъя пока помощи изъ Германіи, Фридрихъ поспѣшилъ вернуться на родину окольнымъ путемъ черезъ Савойю, при чемъ въ Сузѣ едва избѣгнулъ покушенія на свою жизнь. Этого только и ждали въ Ломбардіи. Послѣдніе нѣмецкіе намѣстники и гарнизоны были изгнаны, и почти вся Италія примкнула въ союзу, возобновленному на 50 л. Велись переговоры съ императоромъ Мануиломъ-незадолго до того Византія искала въ Рим'я соединенія коронъ об'якъ имперій — и съ королемъ Сицилійскимъ. Въ одной изъ своихъ буллъ папа писаль: "Нѣть сомнѣнія, что въ силу божественнаго внушенія, ради защиты свободы церкви Божіей и вашей противь Фридриха, именуемаго императоромъ, вы заключили этотъ договоръ мира и согласія и соединились, чтобы видимымъ образомъ свергнуть иго рабства". Папа грозить при этомъ отлученіемъ твмъ, кто не будеть повиноваться правителямъ лиги, избраннымъ изъ городскихъ консуловъ. Въ своей ненависти къ Германіи Италія почерпала, повидимому, сознание своего національнаго единства. На берегахъ Танаро лига выстроила новую крѣпость и въ честь папы назвала ее Александріей.

Пораженіе при Леньяно.

6 лётъ важныя дёла задерживали Фридриха въ Германіи. Нужно было не только должнымъ образомъ приготовиться къ походу, ко-

<sup>1</sup>) Паралипоменонъ 2, 32, 21.

 Города эти были: Миланъ, Кремона, Бергамо, Брешіа, Мантуа, Феррара, Верона, Виченца, Падуа, Лоди, Піаченца, Парма, Модена, Боловья, Венеція. торый объщаль быть ръшительнымъ, но и уладить свои отношенія дома: Фридрихъ успѣлъ, между прочимъ, провести избраніе въ короли своего 5-ти летняго сына Генриха. Только въ 1174 г. Фридрихъ съ значительнымъ войскомъ вступиль въ Италію. Сжегши Сузу, некогда грознешую ему гибелью, онъ приступилъ къ осадъ Александрія, этого символа ломбардской независимости. Осада пошла неудачно. Нездоровая болотистая местность и осенняя непогода задерживали осадныя работы, а жители мужественно защищались въ ожидание помощи, которую должны были прислать имъ ихъ союзники. Послё 6-ти мёсячной осады императоръ отступилъ къ Павін: его самолюбіе было задіто этой неудачей. Открылись на короткое время, но остались безъ результата переговоры съ городами и палой. Они были безуспѣшны, потому что императоръ продолжаль стоять на почев Ронкальскихъ постановлений и Вюрцбургскаго сейма, на что не могли, конечно, согласиться его противники. Оставалось, следовательно, продолжать военныя действія, но для нихъ нужны были новыя военныя селы. Онъ были затребованы, но получены далеко не въ томъ размъръ, какъ желалъ императоръ. Генрихъ Левъ, до сихъ поръ дъятельно поддерживавшій Фридриха въ его борьбѣ въ Италіи, отказалъ ему въ помощи, и даже личныя просьбы императора оказались тщетными. Слъдующей весной (1176 г.) императоръ витесть съ войсками, успъвшими прійти изъ Германіи, перешелъ въ наступленіе. Не дождавшись присоединенія архіепископа Христіана Майнцскаго, стоявшаго во главѣ императорскаго войска въ Тосканѣ и Умбріи, маркграфа Монферратскаго и другихъ върныхъ ему вассаловъ Фридрихъ встрътился съ 100 т. ломбардскимъ войскомъ при Леньяло (29 мая). Это было нанболъе ръшительное и въ то же время самое несчастное сражение Фридриха. Вначаль оно было удачно для нёмцевъ. Императоръ, легко зам'єтный по своему блестящему вооруженію, връзался во вражеское войско и принудилъ одно крыло его къ отступленію. Но непоколебимо стоялъ центръ ломбардскаго войска, гдѣ была помѣщена подъ предводительствомъ Альберто де Джіуссано "дружина смерти"---900 избранныхъ рыцарей изъ благородныхъ фамилій, поклявшихся побъдить или умереть-и такая же стойкая "дружина кароччіо" изъ 300 человѣкъ. Поддерживаемая съ фланга отрядомъ брешіанцевъ, дружина смерти пробила императорскіе ряды и произвела этимъ переполохъ во вражескомъ войскѣ. Онъ увеличился еще болѣе, когда вслѣдъ за знаменоносцемъ палъ на землю самъ императоръ, подъ которымъ была смертельно ранена лошадь. Въсть о мнимой смерти императора уничтожила послъдній порядокъ въ его войскъ: оно побъжало, преслъдуемое ломбардцами, и многіе, уцълъвшіе отъ руки врага, погибли въ волнахъ Тичино. Богатый лагерь вмъстъ съ копьемъ и щитомъ императора достался побъдителямъ. Самъ Фридрихъ, съ трудомъ спасшійся съ поля битвы, лишь на четвертый день явился въ Павію, гдъ императрица,

считая его мертвымъ, готовилась уже надъть трауръ.

Ударъ былъ силенъ и долженъ былъ разрушить мечты Фридриха объ имперіи въ духѣ Карла В. Надо было спуститься на болѣе реальную почву и вступить въ переговоры съ противниками. Какъ искусный политикъ, Фридрихъ попробовалъ разъединить враговъ и обратился къ папъ, минуя пока ломбардскіе города. Переговоры начались при папскомъ дворъ въ Ананьи. Фридрихъ призналъ Александра III верховнымъ пастыремъ церкви и отказался отъ притязаній на императорскія права въ Римѣ и на всѣ земли, которыя церковь считала своею собственностью, до владъній маркграфини Матильды включительно. Папа съ своей стороны призналъ всъ замъщенія церковныхъ должностей, сдъланныя Фридрихомъ и выставленными имъ антипапами. Объ стороны ставили себъ кромъ того задачею установление общаго мира - сюда относились ломбардскіе города, Сицилія и даже Византія — и для этого послѣ долгихъ переговоровъ съ городами былъ назначенъ конгрессъ въ Венеціи. Александръ III не отстранилъ себя отъ союзниковъ: онъ даль обѣшаніе ломбардскимъ городамъ не заключать мира помимо нихъ. "Мы желаемъ такого мира съ императоромъ"---отвѣчали города: — "чтобы честь Италіи была сохранена и наша свобода не нарушена" 1).

Миръ въ Венеціи. Лѣтомъ 1177 г. уполномоченные собрались на конгрессъ въ Венеціи. При разнообразіи интересовъ всѣхъ сторонъ заключеніе всеобщаго мира не могло быть достигнуто. Были только подтверждены съ нѣкоторыми ограниченіями статьи заключеннаго между императоромъ и папою договора въ Ананьи, по отношенію же къ ломбардскимъ городамъ было заключено лишь перемиріе на 6 лѣтъ, съ королемъ сицилійскимъ на 15 лѣтъ. Затѣмъ отлученіе отъ церкви было снято съ императора, и Фридрихъ со своимъ дворомъ торжественно въѣхалъ въ Венецію. Папа, окруженный кардиналами, встрѣтилъ его на паперти собора св. Марка. Фридрихъ,

1) Въ этихъ словахъ можно было бы видъть ндею общего отечества для жителей полуострова, если бъ мы не знали въ то же время, что подъ именемъ Италія разумъли тогда преимущественно Ломбардію.

"остинный Духомъ Святымъ и забывая о своемъ императорскомъ аостоинствѣ, бросился къ ногамъ папы". Послѣ того, какъ императоръ подъловалъ ногу цапы, послъдній поднялъ его со слезами на глазахъ, поцъловалъ и благословилъ. При послъдовавшемъ затвиъ отъвздъ изъ собора императоръ, идя пъткомъ, поддерживалъ стремя папы. Такимъ образомъ по странному совпаденію, ровно черезъ столѣтіе со временъ Каноссы, повторилось опять униженіе имперіи передъ папствомъ <sup>1</sup>). 1-го августа послѣдовало торжественное закрытіе конгресса. Папа сиділь на высокомь тронь, имъя по правую руку отъ себя императора, а по лъвую посла короля сицилійскаго. Онъ выразилъ свою радость, что церковь вновь нашла своего потеряннаго сына, а императоръ въ отвѣтной рѣчи торжественно заявилъ, что онъ былъ неправъ, что онъ сошелъ съ пути справедливости, но что, просвъщенный милосердіемъ Божіимъ, онъ заключилъ миръ съ папой, королемъ сицилійскимъ и ломбардскими городами. Враги Фридриха имъли право считать себя побъдителями. Въ такомъ положении былъ не только папа, но и ломбардскіе города, которые, по условіямъ заключеннаго съ ними перемирія, получили право свободнаго избранія городскихъ сановниковъ и могли ожидать еще большаго отъ предстоящаго мирнаго договора. На конгрессъ въ Венеціи рядомъ съ церковной іерархіей и имперіей впервые выступаеть третья, равноправная съ ними сила - вольная городская община. Это было явленіе первостепенной важности.

25 іюня 1183 года быль, наконець, подписань окончательный мирь съ ломбардскими городами въ Констанцѣ. Онъ утверждалъ самостоятельность городскихъ общинъ, оставляя въ то же время за императоромъ извѣстныя верховныя права. Города могли возобновлять союзъ по собственному желанію, внутри городскихъ стѣнъ они имѣли всѣ верховныя права, внѣ ихъ только тѣ, которыя были имъ спеціально предоставлены<sup>3</sup>). Въ каждомъ городѣ оставался намѣстникъ императора, представлявшій высшую апелляціонную

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современные источники изъ партіи вельфовъ преувеличиваютъ униженіе императора, говоря, что папа поставилъ ногу на затылокъ склонившагося въ его ногамъ императора со словами свящ. Писанія: "На ехиднахъ и львахъ будешь ты шествовать", на что Фридрихъ будто-бы отвътилъ: "Эта честь не тебъ, а св. Петру". Мы не имъемъ основанія върить этому разсказу, такъ какъ самъ папа въ своихъ письмахъ ничего не говоритъ объ этомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тв права, которыя были спорными, или разрѣшались третейскимъ судомъ или откупались за извѣстную сумму въ годъ.

инстанцію. Консулы и другіе городскіе сановники избирались свободно городами, но утверждались въ своей должности императоромъ, которому они и приносили присягу на върность. Точно также присягали императору всѣ граждане отъ 17 до 70 лѣтъ и возобновляли свою присягу чрезъ каждыя 10 лѣтъ. Города по прежнему несли на себѣ содержаніе императорскаго двора, но было оговорено, что императоръ не долженъ стѣснять ихъ слишкомъ долгимъ пребываніемъ. Договоръ не говоритъ ничего о подестахъ, но современные источники указываютъ на то, что они становятся выборными. Они сохраняютъ за собой общирную юрисдикцію, но въ важныхъ вопросахъ не могутъ принимать рѣшенія безъ участія совъта, избраннаго тѣмъ же городомъ <sup>1</sup>).

Опредъленія Констанцскаго мира легли въ основу дальнъйшей жизни ломбардскихъ городовъ. Ихъ послъдующія отношенія къ Фридриху были только миролюбивыми. Когда императоръ въ 1184 г. въ 6-й разъ прибылъ въ Италію, онъ встрътилъ со стороны городовъ самый радушный пріемъ и отвѣчалъ имъ новыми милостями. Натянутыя отношенія Фридриха къ преемникамъ Александра III заставляли его искать поддержки городовъ. Такъ, главному изъ нихъ, Милану, было предоставлено право уголовнаго суда и верховныя права въ его владъніяхъ между Аддой и Ольо, и благодарный городъ просилъ какъ чести для себя, чтобы предстоящая свадьба сына императора была отпразднована въ его ствнахъ. Наступившая безопасность со стороны имперіи невыгодно отразилась на внутреннемъ согласіи Ломбардіи. Великая лига распадается и уступаетъ мѣсто частнымъ союзамъ. Такъ, уже въ 1191 г. Кремона, Павія, Комо, Бергамо и Лоди соединяются противъ Милана и другихъ городовъ. Но подобныя явленія были неизбъжны при политическомъ и торговомъ соперничествъ ломбардскихъ городовъ, ихъ свободной городской организаціи и увлекающемся характеръ населенія. Въ минуты серьезной опасности ломбардскіе города ум'вли соединять свои силы для защиты своей національной и городской свободы. Они доказали это въ слѣдующемъ вѣкѣ, когда имъ пришлось еще разъ отстоять свои съ такимъ трудомъ пріобрѣтенныя права противъ послѣдняго крупнаго представителя дома Гогенштауфеновъ и его традицій.

#### С. Рашковъ.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Съ положениемъ и обязанностями подестъ насъ знакомятъ многочисленные статуты XII и XIII вв. (города Пистойя, Модена, Феррара, Сиенна и др.), а также трактатъ того же времени – Oculus pastoralis.

## XXXII.

## Папа Иннокентій III.

(По статьть В. И. Герье, "Въстникъ Европы", 1892 г., № 1 - 2).

Къ послѣднимъ годамъ XII-го въка относится одно изъ весьма Трактатъ замѣчательныхъ въ литературѣ проявленій аскетическаго міровоз- о презрѣнія зрѣнія — это латинскій трактатъ "о презрѣніи къ міру и о бѣд- къ міру. ственномъ состояніи человѣка". Его молодой еще тогда авторъ, по имени Лотарь, принадлежалъ къ богатой и древней дворянской семъѣ лангобардскаго происхожденія изъ окрестностей Рима; онъ былъ сынъ Трасмунда, графа Сигніи; этотъ графскій титулъ сталъ потомъ наслѣдственнымъ, т. е. фамильнымъ именемъ его рода dei Conti. Лотарь въ с́воей юности посѣщалъ университеты въ Болоньѣ и Парижѣ; въ первомъ—онъ сдѣлался правовѣдомъ, а во второмъ, центрѣ схоластики, онъ пріобрѣлъ основательное знакомство съ богословіей. По возвращеніи на родину Лотарь принялъ посвященіе, поступилъ въ папскую канцелярію и получилъ званіе кардиналъ-дъякона при одной изъ римскихъ церквей на Капитоліи.

Написанный имъ трактатъ свидѣтельствуетъ съ первыхъ словъ объ учености и высокихъ дарованіяхъ автора. Онъ обладалъ достаточнымъ для того времени знакомствомъ съ римской языческой литературой; знаніе же св. писанія съ его стороны было просто неисчерпаемо, и нужные ему тексты всегда слѣдують у него длинной чередой для подтвержденія и уясненія каждой его мысли; что же касается до его дарованій, то они лучше всего могутъ быть засвидѣтельствованы сопоставленіемъ его трактата съ знаменитой книгой Августина о божескомъ царство. Проводя ту же идею объ

аскетическомъ пренебрежении къ міру, Лотарь съумълъ быть не подражателемъ, а достойнымъ послъдователемъ Августина; его языкъ вообще, а иногда и самые обороты его рѣчи, въ своей эпиграмматической м'вткости и въ своемъ ритмическомъ благозвучіи, живо напоминаютъ Августина: это такое же изобиліе краснорѣчія въ изображении человъческихъ бъдствий, тотъ же высокий риторическій пасосъ. Ихъ оцѣнка обличаетъ въ юномъ авторѣ особенно глубокое знаніе человѣческаго сердца и умѣнье тонкой обрисовки порочныхъ типовъ среди людей. Но нельзя при этомъ не подмѣтить одного различія. У Августина аскетизмъ изливается изъ глубины изстрадавшейся души; это плодъ пережитаго сердцемъ переворота; новый авторъ "презрѣнія къ міру" относится къ своему предмету, какъ прозорливый наблюдатель, какъ психологъ, съ оттънкомъ горделиваго пренебреженія къ увлеченіямъ и слабостямъ людскимъ. У Августина поэтому возвышенная, страстная ръчь почти всегда гармонируеть съ паеосомъ убъжденія; въ трактать же Лотаря красноръчіе отзывается литературной обработкой и иногда рёзко выделяется на фоне неприглядной картины. Чтобы познакомить читателей съ этимъ замѣчательнымъ произведеніемъ аскетической эпохи, мы укажемъ на общій планъ его и остановимся на нѣкоторыхъ выдающихся его мѣстахъ. Въ посвященіи своего труда епископу портуенскому дьяконъ Лотарь говорить, что онъ воспользовался небольшимъ досугомъ, чтобы изобразить презрѣнность человѣческаго состоянія для подавленія гордости, источника встать пороковъ. Дьяконъ Лотарь знаетъ цтну своему литературному таланту, и чтобы не впасть самому въ упомянутый имъ порокъ, онъ просить епископа, если тотъ найдетъ какіянибудь достоинства въ его трудъ, приписать всю заслугу милости Божьей; вмѣстѣ съ тѣмъ онъ предлагаетъ епископу, "съ его соизволенія", изобразить и достоинство челов'вческой природы, обусловленное милосердіемъ Христа, для того чтобы высокомърный смирился, смиренный же душою возвысился. Эта вторая часть, сколько намъ извѣстно, осталась ненаписанной.

Изображеніе человѣческихъ бѣдствій начинается съ колыбели человѣка, — съ обращенной къ матери жалобы, зачѣмъ она дала жизнь существу, обреченному на постоянный трудъ, вѣчное горе и страхъ, и — что всего печальнѣе — на смерть. Анализируя съ точки зрѣнія средневѣковой физіологіи составъ человѣческаго тѣла, авторъ отволитъ человѣку среди всего творенія самое низменное мѣсто: звѣзды и планеты созданы изъ огня; бури и вѣтры — изъ воздуха; рыбы и птицы — изъ воды, — только человѣкъ, подобно выючнымъ животнымъ, сотворенъ изъ земли. Съ безпощаднымъ реализмомъ среднихъ вѣковъ, чуждымъ нашему эстетическому вкусу и не поддающимся переводу на нашъ языкъ, авторъ изображаетъ немощи человѣческой жизни — съ дѣтства до старости. Описаніе младенчества, плачущаго, слабаго и безпомощнаго, вызываеть у автора восклицание: "счастливы ть, которые умирають прежде, чъмъ родятся"; а характеристика старости оканчивается обстоятельнымъ и полнымъ жизненной правды изображеніемъ старика. Описавъ внѣшній видъ дряхлаго человѣка, Лотарь продолжаетъ: "старикъ легко раздражается и съ трудомъ успокаивается, скоро въритъ и поздно разувъряется, цъпокъ къ жизни и жаденъ, печаленъ и сварливъ, склоненъ къ болтливости и неохотно слушаетъ, прославляеть предковъ, презираеть современниковъ, осуждаетъ настоящее, восхваляеть прошлое, воздыхаеть и тревожится, хвораеть и коченѣетъ".

Переходя къ занятіямъ и состояніямъ людей, авторъ развертываеть передъ нами широкую картину человѣческой суетливости и суеты: "несутся смертные и бѣгутъ взадъ и впередъ по дорогамъ и чрезъ преграды, взбираются на горы, перебираются черезъ утесы, превозмогаютъ Альпы, пролагаютъ путь черезъ пропасти, проникаютъ въ ущелья, рыщутъ по нѣдрамъ земли, по пучинамъ морскимъ, по неизвѣданнымъ рѣкамъ, по чащамъ лѣснымъ, по непроходимымъ пустынямъ, подвергая себя вѣтрамъ и дождямъ, грому и молніи, волнамъ и бурямъ, обваламъ и безднамъ".

Перечисливъ затѣмъ всевозможные промыслы, которымъ предаются люди, Лотарь продолжаетъ: "задумываютъ смертные и раздумываютъ, совѣтуются и устроиваютъ, жалуются и ведутъ тяжбы, расхищаютъ свое добро и похищаютъ чужое, торгуютъ и обманываютъ, спорятъ и состязаются, — и все это для того, чтобы накоплять сокровища, увеличивать барыши, гоняться за выгодой, пріобрѣтать почести, возвышаться въ званіи, расширять власть свою—и во всемъ этомъ обрѣтаютъ лишь трудъ и огорченіе".

Авторъ далѣе изображаетъ предъ нами въ наглядномъ контрастѣ жалкую участь бѣдняка и бѣдственное въ другомъ смыслѣ состояніе богача, положеніе подвластнаго человѣка и его господина. Чрезвычайно мѣтко говоритъ обо всемъ этомъ современникъ и знатокъ феодальнаго быта: "холопъ вѣчно служитъ, терпитъ угрозы, обременяется барщиной, удручается побоями, лишается своего достоянія; если нѣтъ у него своего добра, то его принуждаютъ

**ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.** 

25

пріобрѣтать, а если есть какое - либо имущество, то его у него отнимаютъ. Виноватъ господинъ — холопъ за него отвѣчаетъ; а виноватъ холопъ—пеня съ него идетъ въ карманъ господину".

Большая глава посвящена бъдствіямъ супружескаго быта; по средневѣковому монашескому воззрѣнію, главной виновницей этихъ бъдъ является, конечно, женщина. Не безъ справедливой ироніи говорить Лотарь при этомъ о способѣ заключенія браковъ: "всякій товаръ и всякая самая ничтожная вещь въ хозяйствѣ сначала осматривается, потомъ пріобрѣтается; только невѣсту едва показывають, для того чтобы она не опротивѣла, прежде чѣмъ повѣнчаются, и какова бы она ни оказалась, она пріобр'втается навсегда". Три вещи гонять человъка изъ дома – дымъ, капающая сквозь крышу вода и "злая жена". Описание дурной жены трудно было бы привести цъликомъ; но въ немъ есть черты, обнаруживающія въ авторъ не поверхностное только знаніе женскихъ недостатковъ: "вѣчно она жалуется, -- вотъ такая - то наряднѣе меня, и всѣ отдають ей почеть, я же жалка въ собраніи женщинъ, мною одной пренебрегають и всѣми я презираема. — Она одна хочеть быть любима, одна быть предметомъ прославленія; въ любви къ другимъ она усматриваетъ ненависть къ себѣ, въ похвалѣ другихъ она подозръваетъ свое безчестіе. Достойно любви все, что она любитъ; подлежить ненависти все, чъмъ она пренебрегаеть. Она хочеть побъждать, но не сносить побъды надъ собою; ей невыносимо угождать другимъ, но для себя она требуетъ господства надъ встии. Она стоить на томъ, чтобы быть всемогущей, и нъть ничего ей не по средствамъ".

Разсмотръвъ разные источники человъческихъ бъдствій, авторъ приходитъ къ слъдующему выводу: "кто-же когда-либо провелъ до конца въ свое удовольствіе хотя бы одинъ пріятный день? кого не смущалъ въ такой день укоръ совъсти, приступъ гнъва или движеніе какой - нибудь страсти, кого не огорчалъ какой - нибудь ущербъ, какая-нибудь обида, кого не оскорбляло въ этотъ день какое-нибудь зрълище, какое-нибудь слово или дъло? А помимо того, за земною радостью всегда наступаетъ неожиданное горе, и что начинается въ веселіи — кончается въ печали".

Итакъ, сквозь жизнь, отравленную горечью, человѣкъ быстро приближается къ смерти, но онъ не хочетъ видѣть ея. Всегда послѣдній день жизни кажется первымъ, и никогда первый день не представляется послѣднимъ, хотя всегда слѣдовало бы человѣку жить такъ, какъ будто ему каждую минуту предстоитъ кончина. Ибо безпрестанно нарождается будущее, безпрестанно умираетъ настоящее, и что прошло, то̀ навсегда исчезло. Живя, мы постоянно умираемъ, и перестанемъ умирать, лишь когда перестанемъ жить".

Прошло немного лѣтъ послѣ того, какъ былъ написанъ трактатъ о пренебреженіи къ міру, а авторъ его — кардиналъ-дъяконъ Лотарь — былъ уже избранъ своими товарищами на папскій престолъ.

Какъ папа, Лотарь принялъ скромное имя, которое онъ сдѣлалъ однимъ изъ самыхъ громкимъ въ исторіи—имя Иннокентія безвреднаго. Онъ былъ третьимъ папою этого имени. Папы обыкновенно выбирали себѣ имена не случайно, но имѣя въ виду своихъ предшественниковъ. Какими соображеніями руководился Иннокентій III, неизвѣстно, но его выборъ знаменателенъ для исторіи. Иннокентій I былъ современникомъ великаго Августина и во время разгрома и развѣнчанія языческаго Рима бѣжалъ въ Равенну подъ покровительство императора. Иннокентій II былъ творцомъ высшаго процвѣтанія того духовнаго Рима, который смѣнилъ собою ветхій, политическій Римъ. Какой контрастъ между Иннокентіемъ I и III и какой необъятный историческій процессъ раздѣляетъ эти два имени!

Правленіе папы Иннокентія III имѣеть для исторіи выдающійся интересь не только потому, что при немъ папство достигаеть своего зенита, но и потому еще, что дѣятельность этого папы проходить при полномъ освѣщеніи исторіи. Дѣловая переписка папъ издавна составляла предметь особенной заботы со стороны папской канцеляріи. Послѣдняя снимала копіи съ важнѣйшихъ папскихъ посланій и хранила въ архивѣ, собирая ихъ по годамъ, такъ что каждому году правленія папы соотвѣтствовала особая книга общаго сборника, такъ-называемаго регистра. Къ сожалѣнію, за исключеніемъ Григорія VII, до насъ не дошли регистры предшественниковъ Иннокентія III. Они были утрачены во время смутной эпохи, когда папскіе архивы приходилось перевозить изъ одного города въ другой. Регистръ же Иннокентія III сохранился почти за всѣ 18 лѣтъ его правленія (всключая послѣдніе три года).

Въ изданіи твореній Иннокентія III небольшой трактать дьякона Лотаря "О презрѣніи къ міру" совершенно утопаеть ореди необъятной массы исходившихъ отъ него посланій, имѣвшихъ въ виду дѣла церкви и міра. Въ дошедшемъ до насъ регистрѣ Иннокентія III заключается 3702 посланія, между которыми есть, правда, и письма, обращенныя къ самому папѣ. Но къ этому числу нужно добавить множество другихъ писемъ Иннокентія или отрывковъ изъ

Региотръ Инновентія III. нихъ, сохранившихся въ иныхъ мѣстахъ, такъ что по сію пору насчитываютъ 5116 писемъ, относящихся къ Иннокентію, и это число еще можетъ значительно возрасти.

Въ регистръ за одинъ первый годъ помъщено 583 посланія, и по нимъ вполнѣ можно судить о томъ, какъ быстро кардиналъдьяконъ Лотарь вошелъ въ свою новую роль, въ какой полнотъ и безусловности онъ усвоилъ себъ представление о міровомъ призваніи папства, и въ какой степени его умъ былъ занятъ и его время поглощено самыми разнообразными обязанностями и заботами. Для образчика приведемъ нъсколько строкъ изъ письма за № 536, которое характеристично въ обоихъ упомянутыхъ отношеніяхъ. Въ этомъ письмѣ папа такъ перечисляетъ свои обязанности: "мы прилагаемъ наши старанія къ исправленію пришедшей въ упадокъ церкви, заботимся объ обезпечении справедливости за угнетенными, даемъ отвѣты на поступающіе отъ разныхъ лицъ къ намъ запросы, направляемъ въ разныя стороны отъ лица нашего пословъ для установленія мира и согласія между враждующими и ради нуждъ различныхъ церквей и областей и въ то же время печемся о доставлении помощи землѣ восточной".

Такъ въ сжатыхъ выраженіяхъ папа самъ характеризуетъ главное содержание своей обширной дъловой переписки и массу различныхъ интересовъ, сосредоточивавшихся въ римской куріи. Историку достаточно, разобравшись въ этой груде посланий, разгруппировать ихъ по содержанію, чтобы читатель по однѣмъ рубрикамъ составилъ себъ понятіе о томъ, чъмъ сталъ тогда папа для западно - христіанскаго міра и чего ожидаль этоть мірь оть папы. Переписка Иннокентія III правильнѣе всего разбивается на слѣдующія шесть группъ: первую и самую характерную изъ нихъ составляють такъ называемыя консультации, т. е. письма, въ которыхъ различныя духовныя и свътскія лица обращаются къ папъ, какъ къ верховному учителю міра, съ вопросами и запросами по всевозможнымъ религіознымъ, каноническимъ и житейскимъ недоумѣніямъ; другую, самую многочисленную, группу составляють апелляціи, т. е. обращенія къ папскому суду по разнымъ тяжбамъ или жалобамъ на приговоры и распоряженія мѣстныхъ властей; третья группа заключаетъ въ себъ письма, касающіяся замъщенія на церковныя должности, спорныхъ выборовъ и прямыхъ назначеній папою на такъ называемыя бенефиціи, т. е. второстепенныя церковныя должности, сопряженныя съ болъе или менье значительными доходами; четвертую группу, весьма знаменательную для того времени, представляють письма, въ которыхъ папа даруеть какуюнибудь привиллегію или подтверждаеть привиллегіи, данныя предшественниками; пятую группу образують письма административнаго содержанія, въ которыхъ папа является общимъ правителемъ церкви, зоркимъ блюстителемъ ея разнообразныхъ интересовъ и на самыхъ отдаленныхъ ея окраинахъ: то Иннокентій III запрещаетъ венеціанскому дожу и народу подъ предлогомъ торговли доставлять сарацинамъ оружіе и другіе нужные для войны предметы; то онъ взываетъ къ вестфальскому рыцарству и посылаетъ его въ Ливонію для борьбы съ язычниками. Наконецъ, въ особую группу можно выдѣлить посланія, касающіяся политическихъ вопросовъ, въ которыхъ папа, глава церкви, въ силу ея власти становится верховнымъ руководителемъ свѣтскихъ властей.

Не Иннокентій III, конечно, создалъ положеніе, отражающееся такъ ярко на его перепискѣ; оно было подготовлено до него продолжительнымъ историческимъ процессомъ, и достаточно было вступленія на папскій престолъ энергической личности при благопріятныхъ для папства условіяхъ, чтобы какъ съ вершины горы, незамѣтно достигнутой путникомъ, предъ нимъ внезапно открылась во всей ея широтѣ необъятная картина папской власти и мощи. Остановимся и мы на минуту на этой картинѣ и разсмотримъ прежде всего, какое положеніе занималъ тогда папа относительно церкви, какія задачи налагало на него это положеніе и какъ относился къ нимъ Иннокентій III.

Всего болѣе отразилась дѣятельность Иннокентія въ области каноническаго права, что вполнѣ соотвѣтствовало какъ характеру римской церкви, такъ и самого Иннокентія, который былъ еще болѣе юристомъ, чѣмъ богословомъ. До своего возвышенія на папскій престолъ онъ занималъ должность аудитора, т. е. докладчика по юридическимъ дѣламъ при куріи, и когда сталъ папою—пріобрѣлъ прозвище "Соломона" своего времени. Ни въ чемъ, можетъ быть, не проявляется такъ ярко историческая связь и преемственность между древнимъ Римомъ и Римомъ католическимъ, какъ въ области права. Вся духовная жизнь древняго Рима преимущественно сосредоточивалась въ правовѣдѣніи и въ разработкѣ права. Эта жизнь пускаетъ въ католическомъ Римѣ новый могучій ростокъ каноническое право. Въ силу самыхъ условій католицизма, источникомъ и регуляторомъ права становится папа. Его рѣшенія и по-

Каноническое право.

Digitized by Google

становленія — декретали — все болѣе и болѣе оплетаютъ и заслоняють старое каноническое право, и потребность въ этихъ декреталіяхъ такъ велика, что литература, такъ сказать, опережаетъ въ этомъ отношения деятельность папства, и уже въ Х въкъ возникають псевдо-исидоровы декреталіи, т. е. подложный сборникъ декретовъ, приписываемыхъ прежнимъ папамъ. На этой почвѣ могла быстро развиться законодательная дъятельность папъ, особенно послъ 1150 г., когда бенедиктинецъ Граціанъ составилъ въ Болонь в свой сборникъ, въ которомъ церковные каноны и папскіе декреты были соединены въ одинъ общій сводъ, сдълавшійся въ университетахъ предметомъ ученыхъ истолкованій и глоссъ. Изъ послѣдовавшихъ за этимъ временемъ папъ никто не проявилъ такой творческой д'вятельности въ области декреталій, какъ Иннокентій III, и когда его второй преемникъ, Григорій IX, для устраненія противоръчій между безчисленными декреталіями поручилъ составить систематическій сводъ ихъ, то въ этомъ знаменитомъ памятникъ каноническаго права декретали Иннокентія заняли триста главъ.

Мы, конечно, не можемъ входить въ ближайшее разсмотръніе законодательства Иннокентія III и приведемъ для характеристики этой д'вятельности его собственныя слова изъ одной декреталіи; въ ней особенно наглядно проявляется, какимъ образомъ папскія притязанія на высшую законодательную власть въ церкви шли навстрѣчу потребности самихъ мѣстныхъ церквей въ объясненіи закона и установлении повсюду разнообразнаго права въ силу того, что право по своей идеъ есть нъчто абсолютное и необходимо ведеть къ единству. "Такъ какъ апостольскій престолъ, на которомъ мы, хотя и незаслуженно, возсъдаемъ, возвеличенъ надъ всъми церквами міра не по человѣческому, но по божественному учрежденію, то справедливо и ум'встно, чтобы къ римской церкви, какъ къ учительницѣ и матери, были обращены всѣ вопросы и сомнѣнія по различнымъ статьямъ права: на тотъ конецъ, чтобы тотъ, кто установилъ право, самъ же и истолковалъ его" (I, 313). Самый случай, вызвавшій это заявленіе папы, замѣчателенъ тьмь, что показываеть, какъ по самому культурному строю среднихъ въковъ юридические вопросы сплетались съ церковнымъ учениемъ, и какъ вслѣдствіе этого, право римскаго епископа "толковать писаніе" неминуемо должно было сдѣлаться источникомъ юридическаго супремата. Въ Буржъ произошелъ споръ изъ-за десятиннаго сбора съ одного участка земли между двумя капитулами, прежде владѣвшими ею, и монахами сосѣдняго монастыря, которымъ отказалъ эту десятину пользовавшійся ею по ленному праву рыцарь Вопросъ—чисто юридическій, усложненный сплетеніемъ каноническаго права съ феодальнымъ, но онъ еще болѣе усложнился тѣмъ, что обѣ стороны сослались на церковные авторитеты: монахи привели въ свою пользу слова св. Іеронима въ письмѣ къ папѣ Дамаву, писанныя въ то время, когда еще не было рыцарей, владѣвшихъ на феодальномъ правѣ церковными имуществами и доходами, а другая сторона старалась подкрѣпить свои притязанія какимъ-то постановленіемъ папы Льва.

Весьма часто юридические запросы, обращенные къ папъ, имъють практическій, чисто житейскій характеръ. Такъ, оксерскій епископъ однажды спрашиваеть папу о томъ, въ какомъ смыслѣ слёдуеть понимать слово нось (novalis, X, 110); папа отвёчаеть, что оба толкованія, упомянутыя епископомъ, согласны съ употребленіемъ этого термина въ римскомъ правѣ; словомъ новь обозначается и поле, оставленное подъ паромъ, и срубленный подъ пашню льсь; но въ привиллегіяхъ, выданныхъ его предшественниками, подъ словомъ новь разумѣлись залежи настолько давнія, что ихъ запашки никто не запомнитъ. Здъсь юридический вопросъ побудилъ папу войти въ изслѣдованіе юридической терминологіи и коснуться хозяйственнаго быта. Число спорныхъ вопросовъ возрастало вслёдствіе того, что область права была тесно связана съ областью нравственности, блюстительницею которой была церковь, а отсюда возникали такія недоумѣнія, разрѣшить которыя былъ въ силахъ только папа: то его извѣщають о монахѣ, который, желая вылѣчить женщину, разрѣзалъ ей нарывъ въ горлѣ и сталъ причиною ея смерти; вопреки его приказанію беречься, женщина не береглась, пошла на работу и умерла отъ кровотеченія изъ раны. Монахъ этотъ имѣлъ священническій санъ; спрашивается: можетъ ли онъ послѣ этого священствовать? Въ другой разъ студентъ духовной семинаріи, къ которому ночью забрался воръ, въ борьбѣ съ нимъ поранилъ его; по этой ранъ воръ былъ разысканъ и судомъ приговоренъ къ жестокому наказанію, отъ послѣдствій котораго онъ умеръ. Спрашивается: можетъ ли студентъ, косвенный виновникъ смерти человѣка, быть посвященъ въ священники? Особенно много недоумъній вызывали брачныя и бракоразводныя дъла, тъсно связанныя со всѣми сторонами житейскаго быта, и въ виду всего этого обращенные къ папъ запросы по этимъ дъламъ представляютъ самый любопытный матеріаль для исторіи средневѣковой культуры.

Но не только источникомъ закона и мудрости, а также и источ-Курія, какъ никомъ правосудія былъ папа во времена Инокентія III; мы касавыошая емся здъсь одной стороны дъятельности папы, которая имъла грооудебная неотанція. мадное вліяніе на развитіе папской власти и судьбу церкви. Ничто въ такой степени не содъйствовало возвышенію папы надъ церковью и превращенію римской куріи въ царство, какъ то, что въ римской куріи стали видъть высшую инстанцію въ судебныхъ дълахъ. И въ этомъ вопросѣ ясно видно, что нравственныя причины лежали въ основании папскаго владычества, и что притязания папы на власть встрѣчали себѣ сочувствіе въ силу извѣстныхъ потребностей мъстныхъ церквей. При отсутстви прочной государственной связи не могла удержаться и правильная организація національной церкви въ различныхъ странахъ, и въ тяжбахъ между прелатами или мѣстными церковными учрежденіями часто не было всѣми признаваемо и высшаго судьи кромѣ римскаго епископа. Поэтому лучшіе изъ папъ могли благопріятствовать перенесенію дълъ въ Римъ не изъ одного властолюбія, но чтобы облегчить справедливость и дать убъжище угнетеннымъ. Но какъ скоро былъ открытъ путь въ Римъ по судебнымъ дѣламъ, такъ по номъ стали слѣдовать густыя толпы не только угнетенныхъ и жаждавшихъ правосудія, но и тѣхъ, кто желаль укрыться оть правосудія или видѣль вь этомъ средство выигрыша. Неправое дъло, перенесенное въ Римъ, и апелляція сдълались однимъ изъ главныхъ источниковъ обогащенія папской казны и многочисленныхъ должностныхъ лицъ папской канцеляріи. Но въ то же время эти апелляціи превратили каеедру римскаго епископа въ судилище съ судебными департаментами и съ сложнымъ канцелярскимъ дѣлопроизводствомъ, допускавшимъ всевозможныя притѣсненія и злоупотребленія.

> Во времена Иннокентія III зло достигло уже большихъ размѣровъ. Въ одномъ, по крайней мѣрѣ, отношеніи этотъ папа старался противодѣйствовать злу: въ уголовныхъ и дисциплинарныхъ процессахъ противъ духовныхъ лицъ, старавшихся путемъ апелляціи избѣгнуть кары своего духовнаго начальства. Въ этихъ случаяхъ Иннокентій III не разъ рѣшительно запрещалъ апелляціи не только на рѣшеніе своихъ легатовъ, но и на приговоры мѣстной власти, внушая въ своихъ посланіяхъ, что апелляція была придумана, чтобы служить спасительнымъ средствомъ для угнетенныхъ и для помоци невиннымъ, а не для защиты несправедливости и для укрывательства отъ заслуженнаго наказанія. Такъ, однажды, предостерегая епископа веронскаго противъ "нечестныхъ апелляцій", Иннокен

тій заявляль, что апеллирующіе хотять того, чтобы онь прослыль среди людей за "нѣмую собаку, не умѣющую лаять", и покровителемъ пороковъ.

Въ средневѣковой Европѣ, еще вполнѣ подчиненной феодальнымъ формамъ, папство впервые осуществило политическій типъ централизованной монархіи съ самодержавнымъ правителемъ и съ правильно организованной администраціей, заправлявшей изъ столицы самыми отдаленными окраинами. Въ исторіи этого царства правленіе Иннокентія III представляетъ собою критическую и въ этомъ смыслѣ интереснѣйшую эпоху. Это моментъ высшаго расцвѣта теократическаго парства, но моментъ, когда уже обнаруживаются признаки и причины предстоявшаго ему увяданія. И расцвѣтъ, и увяданіе, обусловливаются однимъ и тѣмъ же принципомъ—доведеніемъ до полнаго и крайняго развитія начала власти и единодержавія въ церкви.

Какъ въ исторіи всякой другой власти, такъ и папской, слідуетъ прежде всего отмѣтить развитіе самаго принципа или рас. ширеніе самой идси этой власти; это обыкновенно происходить такимъ образомъ, что власть выводятъ изъ болѣе высокаго или священнаго источника и этимъ возвеличиваютъ характеръ власти, ея назначеніе и права. Именно въ этомъ направленіи Иннокентій III сдълалъ ръшительный шагъ, и новый обороть въ папской политикъ обнаружился при немъ въ характерномъ признакѣ, такъ какъ для новаго усиленія власти была придумана соотвѣтствующая формула. Движущей силой въ исторіи развитія власти была идея о наслъдованіи римскимъ епископомъ полномочій, данныхъ апостолу Петру. Папа требовалъ для себя первенства предъ другими епископами, какъ "преемникъ" перваго изъ апостоловъ (princeps apostolorum); онъ хотълъ стоять во главѣ церкви, какъ "викарій", т.-е. намѣстникъ того Петра, кому было сказано: "паси овцы мои". При Иннокентіи III наряду съ прежней формулой появляется другая, болѣе сильная: изъ намъстника Петра папа становится намъстникомъ самого Бога. Какъ ни высоко былъ поставленъ апостолъ Петръ надъ людьми, онъ былъ человъкъ, его авторитетъ основанъ на поручения, данномъ ему свыше, и его викарій, такимъ образомъ, является лишь блёднымъ отраженіемъ божественной власти. Но почему бы этому викарію не подняться выше и не заимствовать свое призваніе непосредственно изъ божественнаго источника? Замѣчательно, что именно тотъ папа, который такъ безпощадно анализировалъ и такъ реально изобразиль физическое и нравственное ничтожество чело"Викарій Христа". вѣка, въ первый же годъ своего правленія не усомнился признать за собою и за пѣлымъ рядомъ людей божественный характеръ: "Римскій первосвященникъ, — провозгласилъ Иннокентій, — поистинѣ называется намѣстникомъ не простого человѣка, а истиннаго Бога. Ибо хотя мы и преемники главы апостоловъ, однако мы не его и не какого-либо апостола или человѣка, но самого Іисуса Христа намѣстники".

И въ этомъ случав Иннокентій только завершилъ то, что было подготовлено предшествующей эпохой. Этому новому возвеличенію идеи папства въ титулѣ папы всего болѣе содѣйствовалъ неутомимый поборникъ теократическаго идеала — Бернардъ Клервоскій. Въ своихъ письмахъ и въ своихъ трактатахъ онъ нъсколько разъ называеть папу викаріемъ Христа. Правда, что Бернардъ еще не придаетъ этому титулу исключительнаго значенія, ибо въ трактатъ "О нравахъ и должности епископовъ" называетъ и ихъ викаріями Христа. Однако, въ послъднемъ своемъ сочинени-"De Consideratione"-Бернардъ пользуется разсказомъ евангелиста Іоанна о появленіи Христа ученикамъ на морѣ Тиверіадскомъ, причемъ Петръ бросился въ море навстрѣчу Господу, тогда какъ другіе ученики приплыли въ лодкъ (XXI, 7-8), чтобы видъть въ этомъ знамение особливаго священства Петра (signum singularis pontificii); на этомъ основании Бернардъ величаетъ апостола именемъ "единственнаго викарія Христа", который долженъ былъ стоять во главѣ не одного народа, а всъхъ племенъ.

Такимъ образомъ, былъ указанъ путь для преемниковъ Петра, и полвѣка спустя званіе "викарія Христа" сдѣлалось привилегіей и оффиціальнымъ титуломъ римскихъ епископовъ; а на этой почвѣ само собою явилось то новое толкованіе, которое видѣло въ папѣ не подобіе "простого человѣка", а намѣстника "истиннаго Бога".

Понятно, что съ такимъ поднятіемъ идеи папства все учрежденіе папства выдвинулось на новую высоту. Это очень наглядно выразилось въ самыхъ обрядахъ и именно въ томъ обрядѣ, который составлялъ средоточіе и сущность христіанскаго богослуженія — въ причащеніи. Еще до Иннокентія Ш папа сталъ причащаться не у алтаря, а на мѣстѣ болѣе возвышенномъ, т.-е. поднявшись на мѣсто, гдѣ стоялъ его престолъ, и притомъ особымъ способомъ, который мы не станемъ подробнѣе описывать. Мы имѣемъ, однако, основаніе упомянуть объ этомъ въ исторіи ІІннокентія, такъ какъ въ сочиненіяхъ этого папы находимъ попытку объяснить аллегорическій смыслъ этого нововведенія, причемъ оно мотивируется параллелью между способомъ дъйствія Христа въ Эммаусѣ и причащеніемъ папы. Замѣчательно при этомъ, что папа кромѣ аллегорическаго повода зналъ еще и историческій, но предпочелъ о немъ умолчать, такъ какъ "не могъ того найти въ какомъ-либо подлинномъ писаніи".

Мы видимъ изъ этого, что въ то самое время, когда въ католицизмѣ духовенство стало возвышаться надъ міромъ посредствомъ причащенія подъ обоими видами, тогда какъ міряне были лишены чаши, папа съ помощью того же средства, т.-е. особаго способа причащенія, сталъ подниматься надъ священствомъ.

При оцънкъ свътской политики Иннокентія III, его ошибокъ Положеніе и увлеченій въ этой области, его принциповъ и ихъ результатовъ, папотва при нужно ради справедливости имъть въ виду прежде всего то поло- вотупления женіе дъла, которое Иннокентій засталь, восходя на престоль св. Инновентія Петра, и то необыкновенно благопріятное для папства стеченіе на преотодъ. обстоятельствъ, которое какъ бы силою рока увлекало Иннокентія впередъ по пути безпримърнаго успъха и невиданнаго величія. Будучи кардиналомъ, Иннокентій былъ свидътелемъ давно небывалаго униженія палства, особенно чувствительнаго послѣ его возвышенія Григоріемъ VII и недавней силы при Александръ III. Положеніе это обусловливалось какъ полнымъ ничтожествомъ предшественниковъ Иннокентія, такъ и силою личности и колоссальными размѣрами власти современнаго имъ императора. Судьба средневѣковой Европы покоилась какъ будто на въсахъ; въ одной чашъ ихъ находилось папство, въ другой-имперія; положеніе вѣсовъ зависѣло отъ того, уравновѣшивались ли личности одновременныхъ папъ и императоровъ, или на одной сторонъ оказывался значительный перевъсъ. И никогда еще чаша папства не была такъ легковъсна, какъ при Целестинъ Ш, потому что никогда еще на противоположной чашь не было такого груза, какимъ былъ Гогенштауфенъ Генрихъ VI. Въ борьбъ съ императорами самымъ върнымъ оплотомъ папъ давно уже были норманнские короли, въ непосредственномъ сосъдствъ съ вотчиною св. Петра владычествовавшіе надъ Сициліей и Неаполемъ. Но въ концѣ XII-го вѣка именно въ этомъ отношении наступилъ самый неожиданный оборотъ дъла. Династія норманнская прекратилась въ мужскомъ колѣнѣ, и наслѣдница ихъ владъній вышла замужъ за наслъдника Фридриха Барбароссы, принося съ собою въ приданое могущество и сокровища своихъ предковъ самому энергическому, крутому и предпріимчивому изъ Гогенштауфеновъ. Такимъ образомъ, сопернику папъ удалось занять въ самомъ тылу ихъ командующее дѣломъ положеніе. Распоряжаясь абсолютною властью и военными средствами своихъ норманскихъ предшественниковъ, Гогенштауфенъ взялъ въ тиски, между норманской монархіей и Германіей, Ломбардію и Римъ. Онъ не только усмирилъ строптивыя демократіи сѣверной Италіи, но во всѣхъ папскихъ владѣніяхъ, не заботясь о дарѣ Константина и дарственной грамотѣ Пипина, насажалъ своихъ воеводъ и даже въ самомъ Римѣ превратилъ старинное, почетное, но безсильное званіе городского префекта въ дѣйствительное орудіе императора надъ колыбелью имперіи.

Все это совершилось на глазахъ кардиналъ-дьякона Лотаря. Воспитанный въ традиціяхъ папскаго Рима, съ душою, способной понимать упоеніе власти, онъ видѣлъ, какъ преемники Григорія Великаго и Григорія VII, провозгласившіе себя намѣстниками Божіими, въ своей собственной столицѣ перестали быть хозяевами и распорядителями. И вдругъ, на его глазахъ, дъло приняло совершенно другой обороть. 28-го сентября 1197 года неожиданно умеръ императоръ Генрихъ VI; его наслѣдникъ Фридрихъ былъ трехлѣтнимъ ребенкомъ; держава Гогенштауфеновъ, сила которой заключалась въ единствъ руководившей ею воли, распалась; правленіе Неаполемъ и Сициліей перешло въ руки вдовы умершаго императора: братъ императора Филиппъ, прибывшій въ Италію, чтобы отвезти своего юнаго племянника въ Германію для в'внчанія его нѣмецкимъ королемъ, былъ задержанъ на пути въ Монтефіасконе, поднявшейся при первомъ извѣстіи о смерти императора народной волной; сама Германія тотчасъ распалась на два враждебныхъ лагеря: гибеллиновъ и вельфовъ и среди всъхъ этихъ смуть, сопровождавшихъ крушение империи, 8-го января слѣдующаго года взошелъ на папскій престолъ Иннокентій ПІ.

Сама судьба вложила въ руки молодого папы возстановление папства. Предъ Иннокентиемъ открылась необъятная перспектива и цъль, достойная великаго политика. Быстро прошелъ онъ одну за другою всъ стадии, которыя вели къ этой цъли, и слъдить за нимъ по этому пути всегда будетъ задачей увлекательной для историка; мы только въ общихъ чертахъ дадимъ себъ отчетъ объ исполнении имъ своей задачи.

Прежде всего надо было Иннокентію обезопасить папство въ самомъ Римъ. Римскій префектъ, возстановленный въ своихъ пра-

вахъ Генрихомъ VI въ качествъ императорскаго намъстника или Р губернатора Рима, потерявъ подъ собою почву, промънялъ господина и призналъ себя вассаломъ папы. Такимъ образомъ навсегда об исчезла самая тънь императорской власти въ Римъ, ея права перешли къ римскому епископу.

Вторымъ дѣломъ Иннокентія въ области свѣтской политики было возстановление папской области въ средней Италии и уничтоженіе тіхъ вассальныхъ по отношенію къ императору воеводствъ, которыя Генрихъ VI образовалъ надъ землями и городами, прежде принадлежавшими св. Петру. Иннокентій достигь этой цѣли въ союзь съ итальянскимъ національнымъ духомъ, враждебнымъ ино земному владычеству. Въ первый же годъ своего правленія Иннокентій заявилъ, что Италія достойна быть обладательницей объихъ властей или двойного примата, такъ какъ по божескому промыслу ей достался принципать надъ всеми областями. "Въ силу этого намъ надлежитъ, -- говоритъ папа, -- позаботиться объ Италіи особымъ отеческимъ попеченіемъ". Какъ видно изъ этихъ словъ, папство при Иннокентія провозгласило себя поборникомъ національнаго принципа въ Италіи, и этимъ способомъ оно во всѣ времена достигало въ Италія наибольшихъ своихъ успѣховъ. До какой степени Иннокентій хорошо понималъ силу волны, его поднимавшей, видно изъ того, что когда одинъ изъ нѣмецкихъ воеводъ, Конрадъ фонъ-Урслингенъ, котораго императоръ поставилъ герцогомъ сполетскимъ, предложилъ папѣ признать себя его данникомъ и ленникомъ и предоставить ему всѣ свои крѣпости, то Иннокентій отвергъ это выгодное для него предложение. "Онъ склонился въ сторону свободы, -- говоритъ его біографъ, -- такъ какъ многіе возроптали, что онъ будто бы покровительствуетъ тевтонамъ, которые поработили ихъ жестокой тираніей". Опираясь на антифеодальныя муниципальныя и національныя стремленія. Иннокентій легко и быстро совершиль перевороть, замѣнивь въ средней Италін императорскую власть папскою. Еще лѣтомъ 1198 года онъ имвль возможность обътхать многочисленные города герцогства Сполетскаго и Умбріи-Сполето, Ассизи, Фолиньо и многіе другіе и принять ихъ въ подданство римской церкви. Даже Перуджіа въ то время признала надъ собою его верховную власть. Иннокентій благоразумно довольствовался однимъ принципомъ, не торговался съ городами относительно частностей, щедро предоставляя имъ муниципальныя права. Но, вмъстъ съ тъмъ, онъ и здъсь, какъ и въ другихъ областяхъ вотчины св. Петра, озаботился объ упро-

Римъ и паповая область. - 398 ~

ченіи папской власти: назначалъ правителей (легатовъ или ректоровъ), строилъ укрѣпленія и поручалъ ихъ папскимъ кастелланамъ.

Итакъ, свътскія владънія папства были снова ему возвращены; Имперано могъ ли Иннокентій считать ихъ окончательно обезпеченными TOPORAS оть новаго захвата? Въ Италію можеть придти новый императорь корона. и снова насажать своихъ воеводъ по городамъ и замкамъ вотчины св. Петра. Иннокентій очевидно могъ быть покоенъ относительно этой вотчины лишь въ томъ случав, если ему бы удалось также успѣшно разрѣшить въ своемъ интересѣ болѣе трудное и сложное дъло о наслъдіи императорской короны; здъсь наглядно для насъ обнаруживается связь между вотчинными интересами папъ и ихъ общей политикой относительно имперіи. Но вопросъ объ имперіи и объ отношеніяхъ къ ней папства имѣлъ для папъ еще принципіальное значение. Мы касаемся почвы, на которой практические интересы папъ сплетаются съ теоретическими соображеніями, гдъ пацы-идеалисты должны были становиться политиками, а политики-искать опоры въ идеалахъ, гдъ защитники идеи презрънія къ міру превращались въ самыхъ энергическихъ поборниковъ власти надъ міромъ.

> Моментъ былъ настолько благопріятенъ для папы, что только дряхлый старецъ или мечтатель на престолъ св. Петра упустилъ бы его. Ни въ какомъ случаѣ не былъ на это способенъ Иннокентій.

> Продолжавшаяся уже болѣе вѣка борьба между священствомъ и царствомъ, между папствомъ и имперіей, только что приведшая къ полному торжеству имперіи, могла только теперь или никогда разрѣшиться въ пользу папства, ибо "нынѣ, — восклицалъ Иннокентій, — церковь по милости Божіей обрѣтается въ единствѣ, имперія же по винѣ грековъ раздѣлена".

> Слабая сторона имперіи заключалась въ отсутствіи наслѣдственности въ ней. Князья - избиратели были слишкомъ заинтересованы въ недопущеніи наслѣдственности, такъ какъ каждое новое избраніе служило обезпеченіемъ ихъ независимости и источникомъ личныхъ для нихъ выгодъ. Поэтому и фактическій переходъ власти отъ отца къ сыну въ той же династіи не могъ искоренить принципа избирательности императора. Хотя въ XII вѣкѣ императорская власть принадлежала Гогенштауфенамъ уже въ трехъ поколѣніяхъ, Генрихъ VI тотчасъ по рожденіи у него сына позабо-

тился о томъ, чтобы онъ былъ избранъ князьями королемъ Германіи или, какъ тогда его называли, римскимъ королемъ. Но ранняя смерть императора разрушила его династические разсчеты. Брать Генриха, Филиппъ, пытался сначала поддержать права племянника, но такъ какъ ему не удалось привезти молодого Фридриха изъ Италіи и въ Германіи начались смуты, то онъ былъ принужденъ, въ интересахъ своего дома и имперіи, самъ выступить кандидатомъ въ императоры и былъ избранъ въ мартъ 1198 г. Но этимъ дъло не окончилось. Побъжденные Гогенштауфеномъ вельфы выступили для новаго состязанія съ ними. Они породнились съ англійскимъ королевскимъ домомъ; король Ричардъ, лично оскорбленный Генрихомъ VI, помогъ своему племяннику, Оттону Брауншвейгскому, пріобрѣсти приверженцевъ; его сторону принялъ вліятельный архіепископъ кельнскій, и четыре місяца спустя послі избранія Филиппа Оттонъ былъ провозглашенъ своей партіей императоромъ.

Такимъ образомъ Иннокентію представилась возможность съ высоты папскаго престола разсматривать вопросъ о "трехъ избранникахъ Германіи".

Оттонъ, стѣсненный своимъ противникомъ, всѣ упованія свои возложилъ на Иннокентія, увѣрилъ его въ самыхъ ласкательныхъ выраженіяхъ въ своей сыновней преданности и давалъ самыя торжественныя обѣщанія служить интересамъ римской церкви. Но иначе поступили приверженцы Филиппа: они отправили папѣ посланіе отъ имени и частью за личной подписью главнѣйшихъ князей имперіи — одного патріарха, 4 архіепископовъ, 22 епископовъ, 4 аббатовъ, короля богемскаго, 8 герцоговъ, 6 маркграфовъ и 3 пфальцграфовъ, — въ которомъ просили папу "не протягивать ни коимъ образомъ руки на права имперіи къ обидѣ ея", заявляя, что она отнюдь не потерпитъ, чтобы право церкви было кѣмънибудь нарушено или умалено. Въ силу этого они испрашивали его благорасположенія къ своему королю и господину для того, чтобы несправедливость не торжествовала надъ справедливостью но ложь всегда уступала правдѣ.

Между тѣмъ дѣла принимали для Оттона дурной оборотъ: король Ричардъ, поддерживавшій его деньгами, умеръ, и нѣкоторые изъ его приверженцевъ перешли на сторону Филиппа. Торжество Гогенштауфеновъ было близко. Тогда Иннокентій, вмѣсто того, чтобы склонить всѣхъ окончательно въ пользу Филиппа и замирить Германію, рѣшился выступить изъ своего выжидательнаго положе-

нія и открыто высказался за Оттона. Онъ сдѣлалъ это въ знаменитомъ историческомъ документь: "Заявленіе по зръломъ обсужденія папы Иннокентія по дълу о трехъ избранныхъ на имперію". "Въ интересахъ папства, говорить здъсь Иннокентій, обсудить тщательно и осторожно устроеніе римской имперіи, ибо, какъ извѣстно, имперія принадлежитъ папѣ и по началу своему, и по концу. По своему началу - потому что императорская власть перенесена изъ Греціи папствомъ и въ интересахъ папства ради его защиты; по своему завершенію-потому что императоръ чрезъ возложеніе руки получаетъ отъ первосвященника окончательное и послѣднее свое повышение, такъ какъ имъ благословляется, имъ вѣнчается и имъ облекается властью". Затёмъ въ документъ разсматривается, съ трехъ точекъ зрѣнія, какъ надлежитъ папѣ дѣйствовать относительно трехъ избранниковъ, а именно, что возможно или дозволено, что достойно и что полезно. Аргументація относительно перваго изъ кандидатовъ, шестилѣтняго Фридриха, отличается явной казуистикой, такъ какъ папа разсматриваетъ вопросъ, возможно ли возражать противъ его избранія, несмотря на то, что оно подтверждено повторными клятвами князей, а разръшаетъ этотъ вопросъ въ утвердительномъ смыслъ, на томъ основании, что князья, избирая двухлѣтняго ребенка, не могли знать, будетъ ли онъ пригоденъ для царства: "развѣ онъ не могъ оказаться глупымъ или настолько опрометчивымъ, что былъ бы недостоинъ даже менѣе важной почести?" А затемъ случилось событіе, котораго не предвидели князья, и которое делаетъ невозможнымъ соблюдение клятвысмерть отца. Ибо такъ какъ имперія не можетъ быть управляема намъстникомъ (procurator), и императоръ не можетъ быть избранъ на время, и церковь не можетъ и не желаетъ обойтись безъ императора, то ясно, что дозволено обезпечить имперію другимъ лицомъ. Впрочемъ, рѣшающій въ глазахъ папы аргументъ былъ, конечно, послъдній, а именно, что для куріи было вредно признаніе короля Неаполя и Сициліи императоромъ Германіи, такъ какъ отъ такого соединенія церковь пришла бы въ полное разореніе.

Въ числѣ аргументовъ противъ Филиппа, самую большую роль играетъ тотъ, что онъ былъ отлученъ отъ церкви за захватъ въ вотчинѣ св. Петра, и хотя потомъ съ него было снято это отлученіе, папа доказываетъ, что снятіе было совершено съ нарушеніемъ формы и потому не можетъ считаться состоявшимся. Другой аргументъ, почему церковь не должна согласнться на избраніе Филиппа, сводится къ тому, что еслибы Филиппъ слѣдовалъ теперь за братомъ, подобно тому, какъ его братъ Генрихъ наслѣдовалъ отцу, то казалось бы, что имперія досталась имъ не по избранію, а принадлежить по наслёдству, и такимъ образомъ стало бы наследственнымъ достояніемъ, что должно быть следствіемъ добровольнаго признанія. А что полезно противодъйствовать Филиппу, то это для всъхъ очевидно. "Ибо онъ тираниъ и изъ рода тиранновъ, и если бы мы ему не противодъйствовали, то поступили бы, какъ будто вооружая противъ себя бѣшенаго и вручая ему мечъ на нашу гибель". Затъмъ слъдуетъ длинный обвинительный актъ противъ всъхъ предковъ Филиппа, чтобы выставить ихъ наслъдственными врагами церкви, при чемъ первымъ изъ рода Гогенштауфеновъ поставленъ Генрихъ V, послъдній изъ франконскаго дома, сестра котораго вышла замужъ за одного изъ Гогенштауфеновъ. Въ противоположность этому папа, слегка и вскользь упомянувъ о возраженіяхъ противъ поддержки Оттона, горячо высказывается за него въ безконечной тирадъ, въ которой факты затемнены и искажены казуистикой, политические мотивы софистически скрыты за религіозными соображеніями, поддерживаемыми текстами писанія. "Такъ какъ равное или даже большее число изъ твхъ, которыхъ касается избраніе императора, склонились, какъ извъстно, въ пользу Оттона; такъ какъ годность и достоинство избираемаго должны быть приняты въ соображение не менѣе и даже болѣе, чѣмъ. число избирателей, и не столько важно численное большинство со стороны избирающихъ, сколько здравое ихъ разсуждение; такъ какъ Оттонъ болве пригоденъ къ управленію имперіи, чъмъ Филиппъ, въ силу того, что Господь караетъ грѣхи отцовъ въ потомкахъ ихъ до третьяго и четвертаго колъна, если они ненавистники его, Филиппъ же подражаетъ гръхамъ предковъ своихъ въ притеснени церкви, и хотя мы и не должны за зло воздавать зломъ, но оказывать благодъяніе обидъвшимъ насъ, мы, однако, и не обязаны вознаграждать почестями за оскорбление тьхъ, кто пребываетъ въ обычной къ намъ враждебности, и не должны вооружать противъ себя умоизступленныхъ; и такъ какъ, наконецъ, Господь, какъ видно изъ Писанія, чтобы сокрушить гордеца, избралъ скромнаго и принялъ въ цари Давида, то очевидно, что и намъ позволительно, и намъ слъдуетъ, и намъ полезно выказать Оттону нашу апостольскую благосклонность".

Такимъ образомъ Иннокентій открыто вступилъ въ распрю за императорскую корону, когда эта распря уже близилась къ концу, чтобы возстановить равновъсіе между двумя міровыми властями въ

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

26

Ворьба пользу церкви; вмѣшавшись въ борьбу, папа упорно велъ ее и поддерживалъ Оттона, несмотря на то, что обстоятельства станомежду Оттономъ IV вились все болъе неблагопріятны для послъдняго. Наступилъ мои Филипменть, когда дъла Оттона приняли такой дурной для него обороть, что Иннокентій, подъ вліяніемъ отчаянія, впалъ въ тяжелую бопомъ Швабскимъ. лѣзнь и въ Германіи распространились слухи о его смерти. Радостныя извѣстія, что король англійскій Іоаннъ рѣшился энергичнъе поддерживать Оттона, что французский король Филиппъ-Августь, союзникъ Гогенштауфеновъ, согласился, по настоянію папы, остаться нейтральнымъ, и нъкоторый военный успъхъ, одержанный Оттономъ, снова оживили надежды и возстановили силы Иннокентія. Но ему предстояло большое разочарованіе. Іоаннъ Безземельный денегь не даль, и главный покровитель Оттона, архіепископь кельнскій, виновникъ всей междоусобной войны, перешелъ на сторону Филиппа, его примъру послъдовали другіе князья, между прочимъ родной братъ Оттона. Напрасно стыдилъ папа нѣмецкихъ князей: "не человѣку другъ, а фортунѣ тотъ, кто, подобно тростнику на вътру, колеблется отъ случайностей, и кому улыбался въ счастьъ, того покидаетъ въ опасности". Но самому папъ пришлось измѣнить политику; онъ воспользовался случаемъ, чтобы черезъ аквилейскаго патріарха, лица близкаго къ Филиппу, завести съ нимъ сношенія по дѣлу одного епископа. Слѣдствіемъ этого было письмо Филиппа къ Иннокентію, чрезвычайно благородное по тону, исполненное чувствомъ собственнаго достоинства, но очень почтительное къ папѣ. Тогда папа поручилъ патріарху устроить перемиріе между воюющими. Филиппъ перемирія не принялъ, и Оттонъ едва избъгъ плъна; онъ былъ всъми оставленъ. При такихъ обстоятельствахъ Иннокентій уступилъ и отправилъ въ Германію легатами двухъ вліятельныхъ кардиналовъ съ обширными полномочіями. Легаты сняли съ Филиппа отлучение, уговорили его положить оружіе и предложили соглашеніе, въ силу котораго Филиппъ долженъ былъ быть признанъ императоромъ, а Оттонъ женился на его старшей дочери и получилъ въ приданое родовое герцогство Гогенштауфеновъ. Во время этихъ переговоровъ случилось неожиданное и небывалое событіе: Филиппъ былъ убитъ, по личнымъ неудовольствіямъ, своимъ вассаломъ графомъ Виттельбахскимъ.

À

Иннокентій достигъ своей цѣли: онъ клеймилъ съ негодованіемъ позорное дѣло убійства, но его радость не знала границъ; его ставленникъ и орудіе стали во главѣ имперіи; спокойствіе вотчины св. Петра и господство церкви надъ міромъ были обезпечены. Его письмо въ Оттону-ликующій гимнъ во славу деркви и идеальнаго божескаго царства, которое должно было наступить подъ ея покровомъ. "Благословенъ будь Господь, который по невыразимому своему милосердію исполнилъ наше желаніе относительно тебя, главной Его части, и, какъ мы твердо уповаемъ, не отступить отъ насъ, пока желаніе наше не исполнится вполнв, къ хваль и славь имени Его, къ чести и пользъ церкви, а также имперіи и всего христіанскаго народа". Восхваляя достоинства Оттона, папа восклицаеть, что можеть похвалиться словомъ Господнимъ и сказать, что нашелъ человѣка по сердцу своему: "О, драгоцѣнный сынь мой, моя душа такъ слилась съ твоею, и сердце твое такъ срослось съ моимъ, что, какъ мнится намъ, мы какъ будто одного и того же хотимъ и желаемъ, какъ будто составляемъ одну душу и единое сердце; какую можно ожидать отъ этого пользу, того ни перомъ нельзя написать, ни языкомъ сказать, ни даже умомъ помыслить. Ибо намъ двоимъ, главнымъ образомъ, поручено управленіе этимъ міромъ; если мы будемъ единодушны и согласны въ добрѣ, то на самомъ дълъ, какъ сказалъ пророкъ, солнце и луна будутъ идти своимъ чередомъ, кривда станетъ правдой и все шероховатое сдълается ровнымъ, такъ какъ намъ двоимъ съ Божьей помощью ничто не можетъ препятствовать и воспротивиться, ибо въ нашихъ рукахъ оба меча, о которыхъ Господь сказалъ апостоламъ: "довольно ихъ!" Ибо священнический авторитеть и царская власть, присущіе намъ въ своемъ высшемъ проявленіи, которые обозначаются теми двумя мечами, совершенно довлеють благополучному исполненію своего назначенія, если только каждый изъ насъ будетъ мощно поддерживать другого. А такъ именно полезно и такъ должно быть, чтобы каждая сторона находила у другой дъйствительную помощь для того, чтобы порядокъ міра, пришедшаго отъ изобилія зла къ полному разоренію, нашими работами былъ возстановленъ съ искорененіемъ въ немъ пороковъ и насажденіемъ добродѣтели".

Послѣдняя часть письма принимаеть болѣе дѣловой характерь; напа озабоченъ тѣмъ, чтобы уладить всѣ спорные пункты по дѣламъ римской вотчины и обезпечить исполненіе щедрыхъ обѣщаній, данныхъ Оттономъ куріи. Несмотря, однако, на эту тѣнь, пробѣгающую по письму, нельзя думать, чтобы Иннокентій въ перепискѣ съ новымъ императоромъ не переживалъ, дѣйствительно, моментовъ идеальнаго настроенія, когда передъ нимъ раскрывалась пирокая перспектива плодотворной дѣятельности: притязанія папства осу-

26\*

ществились; папа на самомъ дълѣ имѣлъ право утверждать, что въ его рукахъ источникъ и вѣнецъ императорской власти, и чего нельзя было бы достигнуть съ покорнымъ и преданнымъ императоромъ, который всѣмъ былъ обязанъ римской церкви?

И однако, для Иннокентія было бы лучше, если бы ему не выпало на долю это торжество; для него было бы менъе тяжело претерпъть много зла отъ своего явнаго противника Филиппа, чъмъ испытать то горе, которое ему готовиль его "драгоц внивиший" сынъ. Годъ спустя по смерти Филиппа, въ 1209 г., Оттонъ прибылъ въ Римъ для коронованія. Торжественный обрядъ совершился въ полномъ порядкъ. При выходъ изъ собора императоръ, по обычаю, держалъ стремя папы, и оба потомъ верхами отправились съ блестящей свитой въ Латеранъ, чтобы отпраздновать торжество. Торжество было омрачено, какъ бывало иногда и прежде, кровавымъ столкновенiемъ между римскимъ населенiемъ и войсками императора, которыя считали себя въ правъ требовать угощенія. Въ стычкъ погибло много людей, и еще больше пало лошадей рыцарской свиты. Оттонъ потребовалъ вознагражденія, и отказъ папы былъ первымъ поводомъ къ недоразумѣнію между ними. Это было печальной случайностью, но недоразумѣніе приняло болѣе роковой и неизбѣжный характеръ, когда Оттонъ, надѣвъ на себя императорскую корону, проникся традиціей своихъ предшественниковъ и захотълъ вступить во всѣ ихъ права относительно свътской власти въ Италіи и въ Церковной Области. Иннокентій увидѣлъ предъ собою врага, превзошедшаго тѣхъ, кто былъ изъ породы тиранновъ. Мы не станемъ слѣдить за подробностями и перипетіями новой распри между царствомъ и священствомъ. Уже въ слѣдующемъ году Иннокентій отлучилъ Оттона отъ церкви и объявилъ князей Германіи свободными отъ вѣрности тому, кто "не остается вѣрнымъ Богу и церкви". Но декреталіями нельзя было побороть Оттона, и Иннокентію пришлось противъ Оттона прибѣгнуть къ помощи ненавистныхъ церкви Гогенштауфеновъ и содъйствовать притязаніямъ на отцовскій престоль юнаго Фридриха, несостоятельность котораго и пагубное значеніе для церкви онъ такъ систематически изложилъ предъ всъмъ міромъ. Послъ трехльтней борьбы Фридрихъ одолѣлъ своего соперника и въ 1215 году, незадолго до смерти Иннокентія, самый юный изъ трехъ избранниковъ короновался въ Ахенѣ короной Германіи. Авторъ трактата о презрѣнности міра и людей им'єль за это время много поводовь уб'єдиться въ справедливости своей нравственной теоріи, и много глубокой горечи находимъ мы за эти годы въ перепискъ Иннокентія. "Господу и вамъ, — пишеть онъ архіепископу равеннскому, — жалуемся мы на императора, который, не помня нашихъ благодъяній и забывъ свои объщанія, воздалъ намъ зломъ за добро, ненавистью за любовь, обидою за милость, оскорбленіемъ за почеть; какъ нечестивый сынъ, онъ началъ съ угнетенія своей матери, которая со всъмъ усердіемъ старалась, противъ общаго, почти всъхъ, желанія, возвысить его на престолъ, какъ это вамъ и другимъ вполнѣ извѣстно; многіе теперь глумятся надъ нами, говоря, что мы по заслугамъ страдаемъ, такъ какъ сами сковали мечъ, которымъ намъ нанесена тяжелая рана; но пусть глумителямъ отвѣтитъ за насъ Всевышній, которому вѣдома чистота нашихъ помысловъ и который, какъ видно изъ писанія, самъ не безъ причины о себѣ сказалъ: "жалѣю, что создалъ человѣка".

Какъ видно изъ приведенныхъ данныхъ, вмѣшательство Инно- Овященотво кентія III въ дѣло имперіи было для него источникомъ многихъ и дарство. разочарований и ударовъ, тяжелыхъ для его личнаго чувства. И однакоже, въ въковомъ антагонизмъ между папствомъ и имперіей именно Иннокентій III окончательно склониль вѣсы въ пользу духовной власти. Иннокентій засталь дело въ такомъ положеніи, что въ Римѣ командовалъ императорскій префектъ, а римскій епископъ быль менье обезпечень въ своихъ свътскихъ правахъ и въ своей независимости отъ свътской власти, чъмъ любой изъ епископовъ священной римской имперіи, и воспользовавшись обстоятельствами, Иннокентій смѣло провозгласилъ теорію, въ силу которой самое могущественное государство тогдашняго времени становилось вотчиной св. Петра, а преемникъ римскихъ дезарей и Карла Великаго-простымъ ставленникомъ римскаго епископа. Иннокентій нашелъ императора, который изъ личныхъ видовъ далъ свое согласіе на эти притязанія, и, несмотря на энергическіе протесты нвмецкихъ князей, аргументація Иннокентія III вошла въ декреталіи, т..е. стала каноническимъ закономъ для всего западнаго міра.

Въ отвътъ посламъ короля Филиппа Иннокентій подвелъ спорный вопросъ объ избраніи преемника Генриху VI подъ общую теорію о преимуществъ священства надъ царствомъ. Аргументація вращается отчасти въ представленіяхъ, взятыхъ изъ дъйствительныхъ отношеній между духовною и свътскою властью. Достойнъе тотъ, кто получаетъ десятину, чъмъ тотъ, кто ее платитъ; ниже

Digitized by Google

стоить тоть, кто получаеть благословеніе, чемь тоть, кто его даеть; достойнъе тоть, кто даеть помазание, чъмъ помазанникъ, и т. д. Еще болѣе важны по своимъ послѣдствіямъ и еще сильнѣе выражають притязанія папской власти примѣненныя къ данному вопросу толкованія разныхъ текстовъ св. писанія. Въ нихъ ясно проглядываеть намерение отождествить духовную власть съ божественною, чтобы поставить ее выше свътской власти. Слова книги Бытія о Мельхиседекъ, что онъ былъ "царемъ государства и слугою Всевышняго", даютъ Иннокентію поводъ противопоставить государству божество (civitatem et divinitatem) и сопоставить съ различіемъ между ними подобное различіе между царемъ и священникомъ. Текстъ изъ книги Исхода (XXII, 28): "Судей не злословь и начальника въ твоемъ народъ не поноси" истолковывается Иннокентіемъ такъ, что "Господь священниковъ назвалъ богами, а царей начальниками". Другой тексть даеть поводъ отождествить священника съ ангеломъ Пасхи; эта дальнъйшая аргументація уже кажется ослабленіемъ. "Князьямъ дана власть на землѣ, а священникамъ на небъ. Одни поставлены надъ тѣломъ, другіе-надъ душою, и насколько душа достойнъе тъла, настолько священникъ достойнѣе царя".

Вторая часть аргументаціи принимаеть историческій характерь: "ибо священство не только превосходить царство по достоинству, но и по времени... Оба они, какъ царство, такъ и священство учреждены были для народа Божьяго; но священство — по Божьему постановленію, царство же — вслѣдствіе людского вымогательства" (per extorsionem). Что у евреевъ священство предшествовало царству — легко было подтвердить всѣмъ извѣстными фактами; но чтобы не осталось сомнѣнія относительно такого же хода дѣла у язычниковъ, у которыхъ, по свидѣтельству писанія, царство ведетъ свое начало отъ Бэла у ассирійцевъ, а отъ Нимврода – у вавилонянъ, Иннокентій указываетъ на то, что Ной предшествовалъ этимъ царямъ и былъ правителемъ надъ ковчегомъ, т, е. "какъ бы священникомъ церкви".

Точно также и далъе преимущество священства надъ царствомъ доказывается не только происхожденіемъ, но и всей ихъ исторіей. Противъ того и другого воздвигнуты были соблазнъ и расколъ; но расколъ не одолълъ священства, какъ показываетъ исторія еврейскаго народа; расколъ же, воздвигнутый противъ царства, не былъ усмиренъ, а превозмогъ, какъ-то свидътельствуетъ исторія царя Саула. Точно также и въ дальнъйшемъ теченіи времени не

священство, а царство подверглось раздъленію послъ Соломона. Но алтарь съ золотымъ тельцомъ, воздвигнутый у израильтянъ, былъ сокрушенъ и рука царя сожжена, раздъление же царства издейскаго осталось до конца. И что случилось въ ветхомъ завѣтѣ, то повторилось и въ новомъ; одновременно произошло раздъленіе какъ священства, такъ и царства при папъ Иннокентіи II и при королъ Лотаръ. Противъ Иннокентія возсталъ Анаклеть, противъ Лотаря-Конрадъ. Но въ обоихъ случаяхъ взяли верхъ католики-ибо Иннокентій короноваль Лотаря — и потерпъли пораженіе схизматики Анаклетъ и Конрадъ, ибо правда побъждаетъ кривду. То же повторилось и при папѣ Александрѣ III, когда императоръ Фридрихъ, не какъ защитникъ церкви, а какъ притеснитель ея, содъйствовалъ схизмъ и благопріятствовалъ схизматикамъ. Но схизма погибла со схизматиками. Нынъ же церковь, по милости Божіей, состоить въ единствѣ, имперія же, въ силу грѣховъ, раздълена. Церковь, однако, воздаеть царству не темъ, что отъ него получила, но собользнуеть ему. Впрочемъ, къ апостольскому престолу давно уже надо было обратиться, и ему это дело подлежить, такъ какъ онъ перенесъ имперію съ востока на западъ, и по его же усмотрѣнію дается императорскій вѣнецъ.

"Священство выше царства по достоинству, по назначенію и по происхожденію". Это положеніе можно считать краеугольнымъ камнемъ средневѣковаго міровоззрѣнія — его основаніе можно найти уже въ "божескомъ царствѣ" Августина; но теперь новое примѣненіе получаетъ эта формула: если священство достойнѣе царства, то въ силу того оно имѣетъ право требовать себѣ его подчинснія, и такъ какъ священство олицетворяется папою, то формула эта на практикѣ приводила теперь къ требованію, чтобы свѣтскія власти подчинялись папѣ и въ свѣтскихъ вопросахъ.

Воть в'ь этомъ заключается новый повороть въ средневѣковой жизни, насколько она находилась подъ вліяніемъ папства, и нельзя не сказать, что виновникомъ этого поворота былъ въ значительной степени Иннокентій III. Ему же принадлежитъ значительная доля отвѣтственности въ томъ, что папство, ставъ во главѣ церкви, какъ божескаго царства, признало парствованіе своимъ призваніемъ на землѣ и распростерло свою власть изъ области духовныхъ интересовъ въ свѣтскіе. Этотъ процессъ, обнаружившійся яснѣе въ XIII в. послѣ Иннокентія III, привелъ къ паденію римской церкви, а вмѣстѣ съ нею и средневѣковаго міровоззрѣнія. Требуя себѣ подчиненія свѣтскихъ интересовъ во имя своего духовнаго значе-

нія, папство, повидимому, выиграло и достигло небывалаго величія и авторитета; но это было самообольщение, потому что чъмъ болъе оно связывало себя свътскими интересами, чъмъ болъе оно ими поглощалось, темъ более матеріализировалась и затемнялась представляемая имъ идея, которой оно была обязана своею силою, и тъмъ слабъе, слъдовательно, становился его авторитеть.

Личность

Въ Римѣ сосредоточивалась такая масса мірскихъ дѣлъ и за-Иннокентія. ботъ, съ которою могла справляться только такая могучая и энергическая личность, какъ Иннокентій III. Но самъ Иннокентійбылъ ли онъ дъйствительно въ состояніи справиться съ своими обязанностями? Черезъ всю его переписку постоянно тянется жалоба, что онъ изнемогаетъ подъ бременемъ дълъ. Онъ неоднократно въ ней заявляетъ, что "не желаетъ, какъ и не долженъ того желать — отдавать предпочтение мірскому предъ духовнымъ". Но имълъ ли онъ, при условіяхъ, въ которыхъ находился, возможность постепенно "избирать върный путь", чтобы какъ онъ выражается, "не пренебрегать свътскими интересами и въ то же время сыше ихэ ставить, какъ и следовало, духовные" (II,202)? Нужно отдать справедливость Иннокентію: въ своей личной жизни онъ старался, сколько могъ, среди житейскихъ волненій не терять изъ вида духовной цъли. Такъ, среди заботъ объ управлении міромъ Иннокентій находить досугь, чтобы написать рядь проповіздей передъ Рождествомъ на тему о пришествіи Христовомъ. Онъ дѣлаетъ это, чтобы "вырваться изъ заботъ мірскихъ, которыя подъ давленіемъ злобы времени сильно меня отягощаютъ, и не пренебречь вовсе духовною заботою, которая ради обязанности апостольскаго служенія въ особенности на мнѣ лежитъ". Но въ самомъ посвящения этихъ 29 проповъдей аббату Арнульфу Иннокентий мътко изображаетъ состояніе своего духа, и въ этомъ изображеніи нельзя видѣть только обычное авторское оправданіе. "О, если бы я по обязанности проповѣдника самъ исполнялъ то, о чемъ сейчасъ говорилъ! но я подавленъ скопленіемъ столькихъ процессовъ, опутанъ узами столькихъ дѣлъ, что по необходимости, разбившись по частямъ, я долженъ оказаться болве слабымъ по каждой отдъльной части. Предаваться созерцанію мнъ не дозволено, ибо даже дышать мнѣ не даютъ. Я такъ отданъ другимъ, что почти пересталъ принадлежать самому себъ". При такомъ обременении дълами страдали не только духовныя обязанности, но и въ свътскихъ дѣлахъ были неизбѣжныя упущенія, какъ въ этомъ искренно признается Иннокентій въ письмѣ къ архіепископу пизанскому.

Digitized by Google

которому, вмѣстѣ съ другими лицами, папою былъ порученъ сборъ денегъ въ пользу крестоваго похода (I,409). Папа оправдывается предъ ними въ томъ, что, хотя онъ не припомнитъ, "точно ли онъ выразился" въ письмѣ къ нему, но во всякомъ случаѣ намѣреніе его было таково, чтобы собранная сумма денегъ была употреблена по назначенію, а въ Римъ былъ доставленъ только общій ея итогъ. "Если же въ письмѣ, нами къ вамъ посланномъ, можетъ быть, что-нибудь и содержится въ томъ смыслѣ, чтобы всѣ собранныя деньги прислать намъ, то это произошло не по нашему намѣренію, а вслѣдствіе излишества занятій, относительно которыхъ мы должны сказать, что чѣмъ большему количеству предметовъ мы посвящаемъ наше вниманіе, тѣмъ менѣе тщательно мы въ состояніи подумать о каждомъ отдѣльно".

Вотъ это признаніе Иннокентія: "Чѣмъ больше дѣлъ мы охватываемъ, тѣмъ менѣе съ ними справляемся", могло бы служить эпиграфомъ для его правленія и характеристикой для созданнаго имъ положенія дѣла.

Если личность, одаренная такой энергіей и такой страстью къ дѣятельности, жаловалась, что ей непосильна задача, взятая на себя папствомъ, то что же приходилось сказать о другихъ, менѣе способныхъ и мощныхъ преемникахъ Иннокентія III? Судьба Европы стала зависъть отъ того случайнаго обстоятельства, кого именно запертые въ конклавѣ кардиналы возведутъ на престолъ св. Петра. Но не въ этомъ только заключалась ненормальность положенія, въ которомъ находилось папство. Чъмъ энергичнъе былъ папа, чъмъ болъе онъ отдавался своему призванію, тъмъ болье онъ приходилъ въ соприкосновеніе съ міромъ, тѣмъ рѣзче онъ долженъ былъ проявлять въ немъ свою власть, тъмъ болье зависимъ становился онъ отъ лицъ, служившихъ ему орудіемъ, тѣмъ болѣе онъ нуждался въ золотѣ, чтобы содержать своихъ многочисленныхъ служителей, — однимъ словомъ, тъмъ болье духовная власть папы принимала мірской характеръ. Такимъ образомъ, должны были все болье и болье мельчать и понижаться идеальныя задачи папства, средства для достиженія этихъ задачъ становились цёлью, и божеское царство Августина превращалось въ вотчину св. Петра.

Digitized by Google

## XXXIII.

## Фридрихъ II Гогенштауфенъ.

Положеніе Первая половина XIII столѣтія была послѣднимъ актомъ вѣ-Фридриха II ковой борьбы имперіи и папства 1). Несмотря на кажущуюся повъ исторія. бѣду папства, исходъ ея былъ одинаково печаленъ для объихъ сторонъ, такъ какъ оба эти непримиримыя начала взаимно подорвали другъ друга. Ни имперія, ни папство не оказались способными осуществить идею универсальной монархіи, на которой было основано все церковно-политическое развитіе Среднихъ вѣковъ. XIII в. носить въ себъ уже въяніе новаго времени, но пока этоть новый порядокъ намъчается на фонъ стараго, отсюда та двойственность, которую мы наблюдаемъ въ представителяхъ этого вѣка. Стоить только сопоставить Фридриха II съ Людовикомъ IX, чтобы понять, какъ далеко могуть отстоять другь отъ друга во времени два современные дъятеля. Въ то время какъ Людовикъ является представителемъ прошедшаго, воплощая въ себъ лучшія качества средневъковаго государя, Фридрихъ вноснтъ съ собою въ XIII столѣтіе такія черты, которыя значительно опережають его время. Это обстоятельство даетъ личности Фридриха очень сложный характеръ. Сравнительно легко дать характеристику любого изъ его предшественниковъ на императорскомъ престолѣ. Фридрихъ Барбарусса, Оттонъ I, Карлъ В. настолько цъльныя личности, что кажется нетруднымъ проникнуть въ ихъ душу и представить себъ ихъ характеръ и образъ мыслей.

> **Bocobia:** Zeller, Frederic II et la chute de l'empire, Schirrmacher, Friedrich II; Gregorovius, Geschichte der Stadt Rom, V B.

🕰 Си. статьи "Григорій VII" и "Лонбардскіе города въ XII в.".



Фридрихъ II не поддается такъ легко анализу. Гогенштауфенъ по отду, онъ носитъ нѣмецкое имя и крѣпко держится за высокое представление о священно-римской имперіи, которое оставили ему въ наслѣдство отецъ и дѣдъ. Норманнъ по матери, онъ чувствуетъ себя дома въ своемъ сицилійскомъ королевствъ и лишь въ минуты необходимости появляется въ Германіи, интересами которой онъ неръдко жертвуетъ ради другихъ цълей. Стоя во главъ средневъковаго католическаго общества, Фридрихъ вращается среди чуждыхъ ему восточныхъ элементовъ и по степени своего образованія, по религіозному индифферентизму и широкому пользованію жизнью является предвъстникомъ далекой еще эпохи Возрожденія. Наконецъ, по своему государственному идеалу и по смѣло задуман. ной попыткъ осуществить его въ Сициліи, этотъ средневъковый государь носить въ себъ черты, которыя были бы умъстны въ представителѣ просвѣщеннаго абсолютизма XVIII вѣка.

Единственный и давно жданный сынъ Генриха VI и Констанціи родился въ маленькомъ городкѣ Iези (Iesi) въ Анконской маркѣ Фредрика. 26 дек. 1194 г. и при крещении получилъ имя Фридриха-Рожера. Это были имена двухъ его дъдовъ, и они указывали ребенку на двъ короны, которыя его ожидали. Одна изъ нихъ-сицилійскаябыла наслѣдственная, а другая — императорская — казалось, была обезпечена ему ръшеніемъ германскихъ князей, избравшихъ его римскимъ королемъ на сеймѣ въ Франкфуртѣ 1196 г. Давно уже имперія не стояла на такой высоть, какъ въ этомъ году Генрихъ VI, силою утвердившійся въ Сициліи, замышлялъ уже сдѣлать корону священно-римской имперіи насл'єдственной въ своемъ дом'є и въ тоже время мысленно протягивалъ руку къ коронѣ имперіи восточной. Его преждевременная смерть въ 1197 г. сразу погубила всъ достигнутые имъ результаты. Его малолътний сынъ оказался вассаломъ папы и не былъ увъренъ даже въ своей сицилиской коронъ, а въ Германіи отъ него отвернулись не только вельфы, избравшіе королемъ Оттона IV, но и гибелины, поневолѣ промѣнявшіе его на Филиппа Швабскаго. И какъ разъ въ это трудное для имперіи время самый яркій представитель папскихъ стремленій, Иннокентій III занялъ римскій престолъ и сталъ опекуномъ маленькаго Фридриха, который въ концъ 1198 г. потерялъ мать и остался круглымъ сиротой, не имъя еще 4 л. отъ роду.

. Дътство Фридриха прошло при такой печальной обстановкъ, которая напоминаеть намъ юные годы Іоанна Грознаго. Онъ былъ игрушкой въ рукахъ партій, которыя, захватывая въ свои руки

Двтотво

власть, завладъвали и особой короля. Вождь одной изъ нихъ, Каппароне держалъ при себъ Фридриха, какъ плънника. Все разноплеменное населеніе Сициліи пришло въ броженіе. Итальянцы думали, что со смертью Генриха VI можно будетъ свергнуть нъмецкое иго, нъмцы въ лицъ Маркварда Анвейлера и маркграфа Дипольда Фобурга упорно отстаивали свое положение; арабы на островѣ подняли мятежъ, такъ какъ боялись, что изъ Рима посягнутъ на ихъ религіозную свободу. Но главное, около Фридриха не было лицъ, искренне ему преданныхъ, на которыхъ онъ могъ бы положиться. Мальчикъ рано пришелъ къ убъжденію, что онъ долженъ разсчитывать только на самого себя. Злое чувство противъ окружающихъ накоплялось въ душѣ Фридриха, и въ одномъ изъ своихъ писемъ онъ восклицаетъ: "Кто видѣлъ когда-нибудь столь преступныхъ людей, столь безстыдныхъ злодъевъ? Когда случалось королю, полному стремленія мощно править съ высокаго престола, карать подобныя злодъянія?" Тяжелая школа, пройденная въ дътствѣ, подавила въ немъ сердечность и искренность, но дисциплинировала его сильный умъ и воспитала въ немъ сильную волю. Онъ научился скрывать свои истинныя намъренія, итти къ цъли такъ, чтобы противники этого не замъчали, научился извлекать возможно большую пользу для себя изъ лицъ и обстоятельствъ, съ которыми онъ встръчался. Фридрихъ не стъснялся впослъдствіи въ трудную минуту брать на себя извъстныя обязательства, отъ исполненія которыхъ онъ отказывался, когда успѣхъ переходилъ на его сторону. Онъ имѣлъ передъ глазами хорошій примѣръ подобной политики въ лицъ своего канцлера Вальтера Палеара, архіепископа Троянскаго, ум'євшаго сохранить свое положеніе при всѣхъ партіяхъ и потерявшаго его лишь по совершеннолѣтіи Фридриха.

Съ 14-тилѣтняго возраста воспитателемъ Фридриха становится Ченчіо Савелли, впослѣдствіи папа Гонорій III. При исключительныхъ дарованіяхъ и любознательности Фридрихъ не могъ не сдѣлать успѣховъ независимо отъ свойствъ своихъ наставниковъ. Въ письмахъ Иннокентія III мы часто встрѣчаемъ указанія на эти успѣхи. "Со дня на день становится король умнѣе и благоразумпѣе"— пишетъ онъ королю Арагонскому въ 1204 г., а черезъ 4 года онъ сообщаетъ тому же лицу: "Окрыленными стопами вступаетъ онъ въ годы зрѣлости и, опережая возрастъ своими дарованіями, онъ достойнымъ удивленія образомъ кладетъ начало своего счастливаго правленія". Широкое и разностороннее образованіе Фридриха станеть намъ Образованіе понятнымъ, если мы обратимъ вниманіе на то, что его культурная Фридриха. обстановка была настолько же благопріятна, насколько политическая и домашняя были печальны. Сицилія XIII в. была счастливымъ пунктомъ, гдѣ сходились, дополняя другъ друга, образованности латинская, византійская и арабская. Недаромъ Палермо того времени называли трехъязычнымъ городомъ. Въ этомъ оживленномъ торговомъ пунктѣ собралось самое пестрое населеніе, составленное изъ всѣхъ народностей, обитавшихъ по побережью Средиземнаго моря, и свободно встрѣчались три религіи: христіанская, магометанская и еврейская. Духовная жизнь была шире и свободнѣе, чѣмъ гдѣ бы то ни было. Здѣсь одновременно можно было изучать римское право и науки, принесенныя греками и арабами, поэзію провансальскую, которая уже вымирала, и поэзію итальянскую, которая только зарождалась.

Фридрихъ широко воспользовался тёмъ, что давало ему современное состояние знания въ южной Италии. Онъ хорошо зналъ науки математическія и естественныя, изучаль астрономію и неразрывную съ ней въ то время астрологію. Его трактать о соколиной охоть ("De arte venandi cum avibus"), обнаруживаетъ въ немъ солидныя познанія въ анатоміи и зоологіи. Свой интересъ къ послъдней наукѣ онъ доказалъ и тѣмъ, что составлялъ цѣлые звѣринцы изъ ръдкихъ животныхъ, которые сопровождали его даже въ походахъ. Фридрихъ занимался также медициной, хирургіей и ветеринарнымъ искусствомъ, самъ составлялъ рецепты. Къ языкамъ онъ имълъ особенныя способности: кромѣ итальянскаго и нѣмецкаго, онъ владъль французскимъ, греческимъ, даже арабскимъ. Онъ писалъ стихи на языкахъ латинскомъ и итальянскомъ, и Данте въ своемъ De vulgari eloquio называетъ его однимъ изъ родоначальниковъ итальянской поэзіи. Около него группируется цълая школа сицилійскихъ трубадуровъ, которые по образцу своихъ провансальскихъ собратьевъ воспѣваютъ любовь и наслажденіе. Въ числѣ ихъ, слѣдуя примѣру своего государя, находятся и важные сановники въ родѣ Петра Винеа. Будучи тонкимъ знатокомъ античнаго искусства, Фридрихъ переноситъ въ Палермо мраморныя колонны Равеннскаго храма, а воздвигнутые имъ дворецъ въ Фоджіо и замокъ въ Капућ представляютъ въ своей архитектурѣ ту изящную гармонію, въ которой чувствуется уже будущій стиль Возрожденія.

Но знаніе не было для Фридриха лишь предметомъ любознательности: онъ видѣлъ въ немъ важный элементъ общественнаго

благополучія. Чтобы распространить образованіе въ своемъ государств'ь онъ основываетъ университетъ въ Неаподъ. Въ грамоть, изданной по этому случаю въ 1224 г. и разосланной по всему королевству, онъ говоритъ между прочимъ, что въ Неаполѣ будутъ преподаваться всѣ науки для того, "чтобы алчущіе знанія находили нужную для нихъ пищу въ самомъ королевствъ и не были вынуждены ради образованія покидать свое отечество и выпрашивать его, какъ милостыню, за-границей". Фридрихъ береть подъ свое покровительство и знаменитую медицинскую школу въ Салерно: въ 1231 году онъ издаетъ распоряжение, воспрещающее врачамъ практиковать въ Сицилійскомъ королевствѣ иначе, какъ съ разрѣшенія этой школы. Онъ привлекаеть къ своему двору ученыхъ и писателей, напр., Леонардо Пизанскаго, знаменитаго математика, введшаго неизвъстную прежде христіанамъ алгебру и посвятившаго императору свой "Трактать о квадратныхъ числахъ", и Михаила Скота, который перевелъ для него многіе трактаты Аристотеля и въ числѣ ихъ "Исторію животныхъ". Посылая эти переводы въ Неаполитанский университеть, Фридрихъ пишетъ: "наука должна итти наравнъ съ законами и оружіемъ, безъ нея человъкъ не можетъ достойно воспользоваться своею жизнью". "Мы думали", — продолжаетъ онъ дальше, — "что намъ не будетъ удовольствія пользоваться ими (переводами), если мы не сдълаемъ ихъ доступными и для другихъ. Никто не имъетъ большаго права на источникъ античной мудрости, какъ тотъ, кто пользуется имъ для утоленія жажды къ знанію юношества". Въ письмѣ къ жителямъ Верчеллъ Фридрихъ идетъ еще далъе и высказываетъ мысль, которая сдълала бы честь дъятелю и болъе поздняго времени: "Мы считаемъ выгоднымъ для себя давать нашимъ подданнымъ возможность образованія, наука сдізлаетъ ихъ боліве способными управлять и собой и государствомъ". Подобныя просвѣтительныя идеи, несомитьно, знаменательны въ устахъ государя XIII в., даже если мы примемъ во вниманіе, что практическая діятельность императора не всегда имъ строго соотвѣтствовала.

Покровительствуя наукѣ, Фридрихъ не обращаетъ вниманія на вѣроисповѣданіе ученаго. Ученый еврей Іаковъ Бенъ-Абба-Мари, поселившійся въ Неаполѣ, благодаритъ Бога за то, что Онъ "вложилъ въ сердце господина его, императора и короля Фридриха, любовь къ знанію и къ тѣмъ, кто его разрабатываетъ, и сдѣлалъ его столь благосклоннымъ, что онъ заботится о нуждахъ ихъ самихъ и ихъ семействъ". Фридрихъ находится въ постоянныхъ сношеніяхъ съ арабскими учеными въ Египть, Испаніи и Африкь, онъ ставить имъ всевозможные философскіе вопросы и тексть ихъ вместь съ ответами ученыхъ сохранился на арабскомъ языкъ подъ названіемъ "Сицилійскихъ вопросовъ". Впрочемъ, не одни только научные интересы отличали дворъ Фридриха. Роскошная природа Сициліи, старыя традиціи норманнскаго двора и сильное вліяніе востока создали здесь ту свободу нравовъ, которая дала потомъ римской курін богатый матеріаль для нападокь на частную жизнь Фридриха. Въ этой послѣдней области Фридрихъ былъ дѣйствительно далекъ отъ церковнаго идеала, и нѣкоторымъ оправданіемъ ему могло служить только то, что заключаемые имъ брачные союзы носили преимущественно политический характеръ. Въ 1209 г. 14-ти лётъ отъ роду онъ вступаетъ въ свой первый бракъ съ Констанціей Арагонской, чтобы пріобръсти поддержку ея брата. Констанція была уже вдовою короля Эммериха Венгерскаго и значительно старше Фридриха. Вторично Фридрихъ женится въ 1225 г. на Іоланть, дочери Іоанна Бріенскаго и благодаря ей пріобрътаеть права на Іерусалимское королевство. Черезъ 10 лѣтъ въ Кельнѣ былъ отпразднованъ третій бракъ императора съ Изабеллой Англійской, причемъ опять политическіе расчеты имѣли для него болѣе значенія, чъмъ прославленная красота принцессы. Обладая пылкимъ темпераментомъ южанина, Фридрихъ создавалъ себѣ въ своихъ замкахъ, какъ напр., въ Лючерѣ, обстановку, умѣстную при дворѣ какого-нибудь восточнаго султана. Побочныя дети императора стояли всегда очень близко къ престолу и во всякомъ случаъ Энціо и Манфредъ были ближе его сердцу, нежели рожденные императридами Генрихъ и Конрадъ.

Воспитанный среди этой свободы мысли и чувства, Фридрихъ и Отношение по отношенію къ церкви долженъ былъ занять болѣе самостоя- къ церкви. тельное положение. Очень трудно представить себъ ясно религіозныя воззрѣнія императора. На современныя показанія не всегда можно полагаться, такъ какъ сторонники папства не останавливались передъ самыми неосновательными обвиненіями, а съ другой стороны нѣкоторыя рѣзкія выраженія, вырвавшіяся у Фридриха во время его послѣдней борьбы съ Римомъ, не могутъ выражать его истинныхъ убъжденій. Григорій IX доходиль до того, что открыто обвиняль императора въ невѣріи и самомъ крайнемъ матеріализмѣ. Альберть Бегамскій ув'вряль, что Фридрихъ не в'фриль въ безсмертіе души <sup>1</sup>).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Очень ръзко выражаются объ отношенияхъ Фридриха къ религи и другие

Эти обвиненія остались, конечно, недоказанными, но несомивино, что Фридрихъ не былъ правовърнымъ католикомъ въ духъ XIII въка. Непримиримая ненависть деркви къ Фридриху вытекала изъ върнаго убъжденія, что императоръ не преклонится добровольно передъ Римомъ. Церковь не могла дъйствовать на него ни тъмъ обаяніемъ, которое она имѣла въ глазахъ вѣрующаго, ни суевѣрнымъ страхомъ, которымъ она дъйствовала на грубую толпу. Фридрихъ ясно видълъ недостатки современной церкви и, если онъ и служиль ея интересамь. когда это было ему нужно, то онъ громко указывалъ на нихъ во время своей борьбы съ папами. Напоминая, что "первобытная церковь имъла своими основами бъдность и простоту", онъ осуждалъ роскошь и богатство современнаго духовенства и во время разгара борьбы смѣло бралъ на себя иниціативу ся реформы. "Помогите намъ", ---писаль онъ, --- "противъ этихъ гордыхъ прелатовъ, чтобы мы могли утвердить нашу матерь, церковь, давши ей вождей, болъе достойныхъ править ею, и чтобы мы могли согласно нашему долгу исправить ее для блага ея и славы Божіей!" Фридрихъ завидуетъ тъмъ государямъ, которые соединяють духовную и свѣтскую власть въ своихъ рукахъ. "Счастливая Азія!" -- восклицаетъ онъ въ письмѣ къ одному греческому властителю, --- "счастливыя державы востока, которымъ нечего бояться ни оружія своихъ подданныхъ, ни интригъ своихъ первосвященниковъ!" Но въ то же время Фридрихъ возвращается на средневъковую точку зрънія, когда ему нужно окружить божественнымъ ореоломъ свою императорскую власть. Римъ не могъ быть доволенъ, слыша, какими выраженіями стали пользоваться при императорскомъ дворѣ. "Наша обязанность", — говоритъ Фридрихъ, — "любить Іези, благородный городъ Марки, гдъ наша божественная мать произвела насъ на свътъ, и гдъ распространился блескъ нашей колыбели. Никогда эта благословенная земля, этотъ Виелеемъ, гдъ Цезарь увидълъ свътъ, не изгладится изъ нашей памяти и изъ нашего сердца". Его окружающіе раздъляють эти идеи, и одинь изъ нихъ пишетъ: "Богъ установилъ на землѣ своимъ сподвижникомъ и намъстникомъ римскаго императора, государя по имени и на дълъ, божественный духъ котораго въ рукахъ Бога, направля-

писатели въ родъ Мартина Минорита или Іоанна Винтертура. Такъ, первый въ своей хроникъ "Flores temporum" заставляетъ императора высказывать предположение, что, если бы князья согласились съ его установлениями, то онъ сумълъ бы лучше предписать всъмъ народамъ, какъ нужно житъ и въровать. ющаго его по Своему желанію". Отсюда одинъ шагъ, чтобы изъ канплера Петра Винеа сдълать апостола Петра: "Петръ, на камиъ котораго основана императорская церковь, Петръ, на груди котораго отдыхаеть душа Августа, когда онъ раздъляеть тайную вечерю со своими учениками". Мистическое настроеніе, порожденное недовольствомъ современною церковью, распространялось по Италіи и было на руку императору. Въ Калабріи еще въ концѣ прошлаго въка благочестивый аббатъ Іоахимъ Флоръ проповъдовалъ "въчное евангеліе" и объщалъ наступленіе царствія Духа Св. послѣ царствій Отца и Сына. Пылкія души ждали уже появленія новой церкви и въ одномъ стихотвореніи, которое въ Римѣ поспѣшили приписать Фридриху, но которое, по другой традиціи, принадлежить перу состоявшаго при императоръ въ качествъ переводчика Миханла Скота, мы читаемъ такія строки: "Судьба намъ возвѣщаеть, звъзды и полеть птицъ намъ предсказывають, что будеть только одинъ молотъ для всей вселенной. Римъ, который давно уже колеблется, вступивши на путь заблужденій, падеть и перестанеть быть столицей міра". Если эта идея и не дана самимъ Фридрихомъ, то во всякомъ случаѣ она согласуется съ теми высокими цълями, которыя онъ себѣ намѣтилъ.

Царствованіе Фридриха II можно раздѣлить на три періода. Пріобрѣте-Первый, отъ начала его самостоятельной дѣятельности и до 1230 ніе импегода, обнимаетъ собою время, въ теченіе котораго онъ возвратилъ раторокой своему дому положеніе, утраченное послѣ смерти Генриха VI, и коровы. ради этого выдержалъ свою первую борьбу съ Римомъ. Второй періодъ занимаетъ пять слѣдующихъ самыхъ спокойныхъ, но въ то же время самыхъ важныхъ лѣтъ его царствованія, такъ какъ въ это время онъ усиленной законодательной дѣятельностью складывалъ новыя основы могущества Гогенштауфеновъ. Послѣдній періодъ начинается въ 1236 г., когда Фридрихъ начинаетъ военныя дѣйствія въ Ломбардіи, за которыми слѣдуетъ затѣмъ новый разрывъ съ папой. Тогда открывается послѣдняя рѣшительная борьба съ Римомъ, оканчивающаяся въ 1250 г. одновременно смертью императора и паденіемъ имперіи.

Фридрихъ начинаетъ самостоятельную дѣятельность въ 1208 г., объявивши себя совершеннолѣтнимъ 14-ти лѣтъ отъ роду. Его вниманіе было обращено прежде всего на Сицилію. Положеніе этого королевства было такъ смутно, что Фридриху удалось возстановить

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

27

въ немъ порядокъ лишь къ половинѣ 20-хъ годовъ. Тогда-то, усмиривъ возстание арабовъ на о. Сицилии, онъ переселилъ часть ихъ въ южную Италію и основаль большія военныя колоніи въ Лючерѣ и Ночерѣ. Этими арабскими силами онъ широко пользовался потомъ во время войнъ съ Римомъ. Иннокентій III, отмѣчавшій научные и государственные успѣхи своего питомца, скоро долженъ быль замѣтить и его стремленіе къ самостоятельности. Уже въ 1209 г. по поводу назначенія архіепископа палерыскаго папа дѣлаетъ ему строгое внушеніе. "Мы боимся", — пишетъ онъ Фридриху, --- "что ты, введенный въ заблуждение окружающими тебя, вступаешь на путь тѣхъ жестокихъ тирановъ, которые, стертые съ лица земли за свои злодъянія, подвергаются теперь жестокому возмездію. Ты долженъ довольствоваться темъ земнымъ, что мы тебъ дали, и не простирать руку къ духовной области, принадлежащей намъ однимъ. Ты долженъ подумать о томъ, - и найти въ этомъ предостережение для себя, -- что тяжелыя времена посътили

- 418 -

Тѣмъ не менѣе въ Римѣ нуждались въ Фридрихѣ. Оттонъ IV, бывшій прежде послушнымъ орудіемъ папы, круто измѣнилъ свою политику, какъ только надѣлъ императорскую корону и почувствовалъ свою силу. Иннокентій III жаловался на измѣну императора, примѣнялъ къ себѣ библейскій текстъ, гдѣ выражается раскаяніе о сотвореніи человѣка, и въ письмахъ къ Филиппу Августу сожалѣлъ о томъ, что не послушался его совѣтовъ. Но перемѣна, проистедшая въ Оттонѣ, была неизбѣжна по самой сущности отношеній между имперіей и папствомъ и, противопоставляя Оттону IV Фридриха, папа долженъ былъ сознавать, что и это орудіе измѣнитъ ему, какъ только достигнетъ цѣли, и что никакіе договоры не оградятъ надолго интересовъ римской церкви.

твое царство ради прегръшений твоихъ предковъ, которые тоже

посягали на духовную область".

Въ 1212 году Фридрихъ отправился въ Германію добывать себѣ съ помощью папы ту корону, которую папа отнялъ у него 16 л. тому назадъ. По пути, въ Римѣ произошло свиданіе Фридриха съ Иннокентіемъ III. Переговоры, веденные тамъ, остались для насъ неизвѣстными, но грамоты, данныя Фридрихомъ въ Эгерѣ 12 іюля 1213 года и въ Страсбургѣ 1 іюля 1216 года, открываютъ намъ тѣ уступки, которыя Фридрихъ дѣлаетъ перкви. Онъ подтверждаетъ вновь ленную зависимость Сициліи отъ Рима и обѣщаетъ немедленно по достиженіи императорской короны отказаться отъ сицилійской въ пользу своего сына Генриха. Обѣ короны не должны быть впредь соединяемы въ однѣхъ рукахъ, и поэтому до совершеннольтія Генриха Сицилія управляется лицомъ, назначаемымъ папою и отвѣтственнымъ передъ нимъ. Купивши себѣ этой цѣною поддержку Рима и именуя себя королемъ "милостью Божіей и папы" Фридрихъ съ очень незначительными силами переходитъ Альпы и собираетъ вокругъ себя князей, сохранившихъ върность Гогенштауфенамъ. Онъ заключаетъ въ Вокулеръ союзъ съ Филиппомъ Августомъ, оттъсняетъ Оттона IV къ Кельну, и 9 декабря 1212 г. коронуется римскимъ королемъ въ Майнцъ. Три года благопріятныхъ для него военныхъ дъйствій утверждаютъ его положеніе въ Германіи. Разбитый въ іюль 1214 г. французами при Бувинѣ, Оттонъ теряетъ послѣднихъ своихъ союзниковъ и удаляется въ свои родовыя земли. Въ 1215 г. Фридрихъ вторично коронуется въ Ахенѣ и при этомъ исполняетъ второе настойчивое желание Рима: надъваетъ на себя кресть и объщаетъ лично участвовать въ крестовомъ походѣ.

Дальнъйшая политика Фридриха направлена на то, чтобы изба- Крестовый виться отъ тѣхъ обязательствъ, которыя онъ взялъ на себя передъ Римомъ въ то время, когда нуждался въ его помощи. Главнымъ образомъ, нужно было предотвратить отдѣленіе Сициліи отъ имперіи. Въ преслѣдованіи этой цѣли Фридрихъ показываеть себя тонкимъ и беззастънчивымъ дипломатомъ. Правда, его задача облегчалась тёмъ, что съ 1216 г. Иннокентія III замѣнилъ въ Римѣ бывшій воспитатель Фридриха, добродушный Гонорій III. Въ теченіе нъсколькихъ лътъ Фридрихъ какъ бы издъвается надъ стараніями Рима настоять на отделени Сицилии и на осуществлени крестоваго похода. Онъ вызываетъ маленькаго Генриха въ Германію, береть у него управление Сицилией и въ апрълъ 1220 г. проводитъ его избраніе римскимъ королемъ, т. е. своимъ преемникомъ въ Германіи. На протесты папы онъ отвѣчаетъ, что избраніе было произведено безъ его вѣдома. Въ томъ же году онъ возвращается въ Италію, уступаетъ панъ въ безконечномъ вопросъ о владъніяхъ маркграфини Матильды, именуетъ себя "покорнымъ сыномъ" папы, манитъ послъдняго надеждою на крестовый походъ и добивается этимъ путемъ вѣнчанія императорской короной съ правомъ сохранить пожизненно Сицилійское королевство. Въ день своего коронованія императоръ даетъ церкви широкія привилегіи, но этими льготами онъ, не безъ умысла, задъвалъ свободную организацію итальянскихъ городовъ: Фридрихъ сознавалъ, что борьба съ Римомъ неизбъжна и старался по возможности изолировать послъдняго.

походъ.

27\*

Чтобы не раздражать церковь, Фридрихъ охотно помогаетъ ей тамъ, гдѣ это не затрогиваетъ его собственныхъ интересовъ. Своими суровыми эдиктами противъ еретиковъ<sup>1</sup>) — а это понятіе все расширялось на языкѣ римской церкви — свободомыслящій императоръ показалъ эгоистичность своей политики и неразборчивость своихъ средствъ. Это тѣмъ болѣе характерно, что въ это же время такой строго-церковный король, какъ Людовикъ IX, отказывался приводить въ исполненіе церковныя отлученія своей свѣтскою властью. Но для Гонорія всего интереснѣе былъ вопросъ о крестовомъ походѣ и тутъ Фридрихъ подвергалъ терпѣніе своего бывшаго наставника самому жестокому испытанію. Онъ всегда находитъ возможность отсрочить походъ подъ тѣмъ или другимъ предлогомъ. Въ 1221 г. приходитъ извѣстіе о паденіи Даміетты, и папа, начиная терять терпѣніе, грозитъ императору отлученіемъ.

На личномъ свиданіи въ Вероли въ апрѣлѣ 1222 г. Фридриху удается успокоить Гонорія, и въ мартѣ слѣдующаго 1223 года назначается для обсужденія дѣла конгрессъ въ Ферентино. Здѣсь Фридрихъ беретъ на себя обязательство выѣхать въ Палестину въ 1225 году и дѣйствительно при помощи магистра тевтонскаго ордена, Германа Зальца, дѣлаетъ большія приготовленія къ походу въ Германіи и Италіи.

Въ 1225 году папу постигаеть новое разочарованіе: императоръ снова откладываетъ походъ на два года и въ то же время двумя мѣрами обнаруживаетъ истинныя цѣли своей политики. Вступая въ бракъ съ Іолантой и принимая титулъ короля Іерусалимскаго, онъ придаетъ предстоящему крестовому походу династическій характеръ, чего вовсе не имѣли въ виду въ Римѣ, а затѣмъ императоръ рѣшился воспользоваться навязаннымъ ему церковью походомъ, чтобы утвердить свое положеніе въ Италіи и главнымъ образомъ въ Ломбардіи. Фридрихъ заводитъ рѣчь о "возстановленія правъ имперіи", требуетъ военной службы отъ обитателей Сполето, находившихся подъ владычествомъ Рима, и на Пасху 1226 г. созываетъ сеймъ въ Кремону для обсужденія предполагаемаго похода,

<sup>1)</sup> Особенно важенъ въ этомъ отношеніи эдиктъ, подписанный въ Равеннъ въ 1232 г. Императоръ выражалъ въ немъ твердое желаніе "уничтожить всъми средствами въ Германіи, гдъ царила всегда истинная въра, еретическую скверну". Папскіе инквизиторы были поставлены подъ особое покровительство императора. Они оставили послъ себъ самую печальную память въ странъ, и глава ихъ, Конрадъ Марбургскій, посившій титулъ inquisitor'a hereticae pravitatis, погибъ насильственною смертью въ 1233 г.

а главное—утвержденія порядка и мира въ имперіи. Въ Ломбардіи поняли замыслы Фридриха, и города ръшили отстоять свою свободу и права, которыя они въ прошломъ столътіи купили дорогой цъной.

Ломбардскій союзъ былъ возобновленъ на 25 лѣтъ, проходы въ Германію были заперты, и сеймъ не могъ состояться. Фридрихъ не хотѣлъ пропустить момента, когда римская курія, связанная предстоящимъ походомъ, не могла открыто поддержать ломбардскіе города: онъ положилъ на нихъ опалу и объявилъ ихъ лишенными всѣхъ правъ, пріобрѣтенныхъ по констанцкому миру <sup>1</sup>).

Въ то же время назначенный легатомъ крестоваго похода еп. Гильдесгеймскій отлучиль города оть церкви. Гонорій III не призналъ этого отлученія, но вместе съ темъ не находиль въ себе рѣшимости открыто выступить противъ Фридриха. Смерть его, послёдовавшая въ марть 1227 г., выручила Римъ изъ затруднительнаго положенія. Мъсто Гонорія III заняль, подъ именемъ Григорія ІХ, Уголино Конти, родственникъ Иннокентія Ш по крови и духу. Убъжденный приверженецъ іерархической идеи, Григорій IX, несмотря на свой 80-ти лѣтній возрастъ, былъ полонъ энергіи и горячности. Съ такимъ противникомъ нельзя было продолжать прежнюю игру, и Фридриху оставалось или открыто вступить въ борьбу съ папствомъ или же дать поймать себя на данныхъ имъ объщаніяхъ и выполнить то, чего желала римская церковь. Фридрихъ предпочелъ послѣднее. Виѣшательство папы остановило готовую вспыхнуть въ Ломбардіи грозу, крестоносное ополченіе, въ которомъ соединились нъмецкія, итальянскія и отчасти французскія силы, собралось въ Бриндизи и оттуда вышло въ море. 8 сентября отплыль и самъ императоръ, но уже 11-го онъ вернулся обратно въ виду постигшей его болѣзни. Нѣтъ никакого основанія заподозръвать въ данномъ случать поведеніе Фридриха. Бользни, дъйствительно, свиръпствовали въ лагеръ крестоносцевъ и сопровождавшій Фридриха ландграфъ Людвигъ Тюрингенскій умеръ вскорѣ послѣ этого возвращенія. Но въ Римѣ обрадовались возможности вызвать разрывъ съ императоромъ. Григорій IX ухватился за удобный случай вывести церковь изъ того неяснаго и невыгоднаго положенія, въ которое поставила ее излишняя уступчивость его предшественника. 29 сентября въ Ананьи папа отлучилъ Фридриха отъ церкви и наложилъ интердиктъ на всѣ мѣстности, гдѣ онъ будетъ

<sup>1)</sup> Это решеніе касалось городовъ: Милана, Вероны, Піаченцы, Верчеллъ, Лоди, Александрів, Тревизо, Падув, Виченцы, Турина, Новары, Мантуи, Брешів, Болонья и Фасецы.

находиться. Предлогомъ было выставлено уклоненіе отъ похода, . но настоящей причиной быль, конечно, быстрый рость могущества Гогенштауфеновъ и возобновление той опасности, которая угрожала церкви нѣкогда со стороны Генриха VI. Посланія папы, составленныя въ такихъ страстныхъ выраженіяхъ, которыя ясно показывали, насколько земные интересы руководили Римомъ, разнесли осуждение императора по католическому міру. Гордая энергія Гогенштауфеновъ проснудась въ Фридрихъ. Въ отвѣтномъ посланіи онъ не столько останавливается на оправданіи своего возвращенія, сколько принципіально нападаеть на политику папы. Онъ обвиняетъ его въ незаконномъ стремленіи ко всемірному господству и призываетъ европейскихъ государей къ совмѣстному отраженію грозящей имъ со стороны Рима опасности, причемъ въ судьбѣ, постигшей Раймунда Тулузскаго и Іоанна Безземельнаго, указываетъ ожидающую ихъ будущность. Обвиненіямъ папы въ распущенномъ образъ жизни онъ противополагаетъ указаніе на уклоненіе отъ идеала самой церкви и этимъ какъ-бы становится на точку зрѣнія тѣхъ сектъ, которыхъ онъ самъ преслѣдовалъ. Фридрихъ приказываетъ прочитать въ Капитоліи этотъ манифестъ "по волѣ сената и народа римскаго", беретъ обратно сдъланныя имъ уступки Риму Анконской марки и владъній Матильды и на праздникъ Пасхи 1228 года поднимаетъ черезъ партію Франжипани мятежъ въ Римъ, который заставляетъ бъжать Григорія IX.

Еще непріятнъе было для Григорія, что отлученный императоръ въ іюнѣ 1228 г. отплылъ въ Святую землю, несмотря на то, что папа отминилъ крестовый походъ. Фридрихъ хотълъ показать міру, что онъ заботится объ интересахъ христіанства болье, нежели папа. Въ Римѣ поняли опасность и употребили всѣ мѣры, чтобы сдълать походъ Фридриха безуспъшнымъ. Католическое духовенство и орденъ тампліеровъ получили инструкцію противодъйствовать встмъ мърамъ императора, а когда не смутившійся этимъ Фридрихъ надълъ на себя безъ церковныхъ обрядовъ королевскую корону въ Іерусалимѣ, архіепископъ кесарійскій наложилъ интердикть на Святыя мѣста. Въ то же время въ Европѣ распространяли всевозможныя клеветы на дъятельность императора, его обвиняли даже въ томъ, что онъ продавалъ интересы христіанства мусульманамъ. Принимая во вниманіе эти неблагопріятныя условія, нельзя не удивляться результатамъ, достигнутымъ Фридрихомъ. Отказавшись отъ химерическихъ плановъ уничтожить невѣрныхъ, онъ предпочелъ вступить съ ними въ соглашение. Договоръ, заклю-

ченный съ султаномъ Малекъ-ель-Камилемъ въ февралѣ 1229 г., даль христіанамъ больше, чёмъ сколько они добились раньше съ оружіемъ въ рукахъ. Въ пользу Фридриха свидътельствуютъ въ данномъ случать и показанія такой достойной личности, какъ Германъ Зальца, и то, что папа сямъ одобрилъ потомъ это соглашение. Въ Римъ, впрочемъ, и не давали себъ особеннаго труда маскировать свои цъли и, когда въ томъ же году Іоаннъ Бріенскій съ папскими войсками вторгнулся въ Апулію, было ясно, что дѣло шло о томъ, чтобы разорвать опасное для Рима соединение Сицили съ имперіей. Фридрихъ принужденъ былъ вернуться, чтобы защишать свои владънія. Папскія войска были вытъснены изъ предъловъ Сицилійскаго королевства и 23 іюля 1229 г. при посредствъ герцога Леопольда Австрійскаго и Германа Зальца былъ заключенъ миръ въ С. Жермано. Папъ были гарантированы его свътскія владънія и верховныя права надъ Сициліей, Фридрихъ отказывался отъ вознагражденія за совершенныя папою опустошенія въ Апуліи и освобождался отъ наложеннаго на него отлученія. 1 сентября между обонми противниками состоялось торжественное свидание въ Ананьи. "Папа говорилъ со мною отъ чистаго сердца" – писалъ по этому случаю Фридрихъ--- онъ успокоилъ и прояснилъ мою душу, я не хочу вспоминать болье о прошломъ". Со своей стороны Григорій IX пишеть: "Императоръ явился на свиданіе съ нами съ сыновнимъ усердіемъ и преданностью, мы очень тепло бестьдовали другъ съ другомъ и я виделъ, что онъ былъ готовъ всеми силами исполнять наши наставленія и наши желанія". Заявленія эти не могли быть искренними: съ объихъ сторонъ смотръли на соглашеніе въ С. Жермано, какъ на вынужденное перемиріе, а не вѣчный миръ. Въ особенности Фридрихъ могъ быть убъжденъ, что міровое господство Рима можеть быть основано только на полномъ паденія Гогенштауфеновъ, и въ слѣдующее затѣмъ мирное пятильтіе онъ развертываетъ изумительную дъятельность. Онъ старается создать себѣ прочное положеніе противъ Рима, но при этомъ въ Сициліи и Германіи онъ идетъ совершенно различными путями.

Обнародованныя въ 1231 г. въ г. Мельфи "Конституціи Сици- Политика лійскаго королевства" составляють эпоху въ исторіи государствен- виператора ныхъ учрежденій Европы. Это была радикальная попытка замѣ- въ Свпенін. нить феодальное государство такимъ порядкомъ, въ которомъ-бы король, обезпечивая спокойствіе въ странъ, пользовался за то безграничной властью и поглощалъ своей личностью всю общественную жизнь. Въ дни своей юности Фридрихъ испыталъ всѣ неудоб-

ства феодальнаго строя и, такъ какъ этотъ строй былъ насильственно введенъ въ чуждое ему первоначально норманское государство, то не представлялось большого труда ввести въ жизнь эти новыя "конституціи". Создавая строго-бюрократическую систему, которая безпрекословно проводила королевскую волю отъ центральнаго правительства до самыхъ низшихъ инстанцій и отдаленныхъ уголковъ государства, Фридрихъ не только создавалъ себѣ неограниченную власть, но достигалъ и другой, не менѣе важной цѣли. При новомъ строъ Сицилійское королевство выходило изъ-подъ вліянія римской перкви, и верховныя права св. Петра теряли всякое практическое значеніе. Отсюда—то противодѣйствіе, которое оказывалъ законодательной дѣятельности Фридриха Григорій IX; но римскія увѣщанія не оказали дѣйствія ни на самого императора ни на его главнаго сотрудника въ этомъ дѣлѣ, архіеп. Іакова Капуанскаго.

Нападеніе на феодальный міръ было сдълано одновременно съ двухъ сторонъ: со стороны владъній и со стороны правъ. Земли. захваченныя въ смутное время изъ королевскихъ доменовъ, должны были быть возвращены; вст укртиления, построенныя сеньерами со времени смерти послѣдняго норманскаго короля Вильгельма II, срыты. Подчиненная административной и судебной власти королевскихъ чиновниковъ, феодальная знать теряла свои былыя привилегіи. Сеньеры теряли навсегда право уголовнаго суда въ своихъ доменахъ и въ то-же время, наравнъ съ простыми людьми. подлежали смерти, если совершали убійство. Они не могли носить оружія, если не состояли на королевской службѣ; даже для брака ихъ дътей требовалось королевское разръшение. Новыя "конституци" были не менње строги и по отношенію къ церкви. Духовенство подлежить отнынь королевской юрисдикціи и налогамь; за исключеніемъ немногихъ случаевъ, въ родѣ прелюбодѣянія, оно лишается права суда надъ мірянами, точно такъ-же, какъ и права занимать общественныя должности. Церковь теряла и съ матеріальной стороны, такъ какъ было запрещено жертвовать или продавать ей землю. Подобныя же ограниченія постигли и городскія общины: онъ потеряли право избирать себъ подестъ, консуловъ или ректоровъ. Въ новомъ государствъ не можетъ быть никакой независимой власти рядомъ съ неограниченной властью короля. Правда, король собираетъ иногда сеймы и даже, чего до сихъ поръ никогда не было, приглашаетъ на нихъ представителей отъ городовъ, но собранія эти не играють никакой роли. Относительно городскихь

представителей мы не можемъ теперь даже сказать, подавали - ли они тамъ свое мнѣніе или только выслушивали королевскія инструкціи.

Весь государственный механизмъ представляется намъ по новымъ "конституціямъ" въ слѣдущемъ видѣ. Во главѣ государства стоитъ король, облеченный неограниченною властью. При этомъ власть законодательная находится исключительно въ его рукахъ, а власть административная и судебная передается имъ въ извъстныхъ предълахъ темъ или другимъ сановникамъ, по его воле назначаемымъ и смѣняемымъ. Центральными учрежденіями являются Magna curia съ обширными полномочіями въ области суда и администраціи и Magna curia rationum, зав'ядывавшая финансами страны. Magna curia, засъдавшая въ Капуъ, состояла изъ 4 юстиціаріевъ подъ предсъдательствомъ великаго юстиціарія. Послъдній былъ главнымъ сановникомъ государства и носилъ почетный титулъ "зеркала справедливости". Его суду подлежали непосредственно всв вопросы компетенціальнаго характера, государственныя преступленія и важнѣйшіе вопросы леннаго права; онъ же быль высшей инстанціей для всъхъ другихъ дълъ. Гдъ пребывалъ великій юстиціарій, тамъ низшія инстанціи прекращали свою д'вятельность. Въ административносудебномъ отношения все королевство распадалось на 4 части и во главъ каждой стояли особый юстиціарій и камерарій. Первому принадлежали уголовный судъ и зав'вдывание полицией, второму гражданскій судъ и финансовое управленіе.

На финансовую сторону въ законодательствъ Фридриха было обращено особое внимание. Вся система казалась направленной главнымъ образомъ на то, чтобы извлечь государству возможно большую сумму доходовъ, и въ этомъ отношении королевство Фридриха оставило далеко за собою всю остальную Европу. Доходы казны были самаго различнаго происхожденія: они шли съ королевскихъ доменовъ, которыми въ каждой провинціи завѣдывалъ особый прокураторъ и которые частью эксплуатировались хозяйственнымъ способомъ, частью отдавались въ аренду, съ поземельнаго налога, такъ называемой коллекты, нъкогда сбиравшейся въ исключительныхъ случаяхъ, но теперь обратившейся въ постоянный налогъ, и цёлаго ряда налоговъ косвенныхъ. И здёсь Фридрихъ какъ-бы опережаетъ свое время, вводя стѣснительную и мелочную опску надъ народнымъ хозяйствомъ. Торговля солью, желѣзомъ, мѣдью и сырымъ шелкомъ была признана государственной монополіей, торговля хлъбомъ была обставлена такими мърами,

что и ее можно было до извѣстной степени считать монополіей. Вывозныя пошлины были чрезвычайно высоки: со скота и хлѣба брали натурою третью часть. Таможенная система была строго разработана и обходилась государству очень дорого. Внутреннее производство и торговля были также очень стёснены: со всёхъ главныхъ предметовъ потребленія, въ родѣ рыбы, плодовъ и т. п. брали извъстный налогъ. Къ королевскимъ доходамъ относились и конфискаціи имуществъ, не рѣдкія при частыхъ въ странѣ смутахъ. Но несмотря на массу этихъ налоговъ, напрягавшихъ иногда до послѣдней степени платежныя силы его богатой страны, правительство Фридриха нуждалось въ деньгахъ. Такъ много поглощали денегъ роскошный дворъ короля, необходимое содержаніе большихъ сухопутныхъ и морскихъ силъ<sup>1</sup>) и дорого стоющая бюрократическая машина, на которой держалось его управление. Строго послѣдовательное во всѣхъ своихъ частяхъ государственное зданіе, построенное Фридрихомъ, создало ему неограниченное положеніе въ странъ, какого не имъли современные монархи. Но въ томъ деспотическомъ характерѣ, которымъ была проникнута его система, лежало и ея осуждение. Было предусмотръно все, что васается военныхъ, финансовыхъ и полицейскихъ повинностей подданныхъ, но о правахъ ихъ мало или вовсе не упоминалось. Гнетъ этой системы тяжело ложился на страну, тъмъ болѣе что соединеніе судебныхъ и административныхъ функцій въ однъхъ и тъхъ же рукахъ порождало массу злоупотребленій, противъ которыхъ мало помогали постоянныя ревизіи и часто мелочный контроль высшей администраціи. Неудобства эти особенно чувствовались во время отсутствія императора, и въ 1240 г. онъ установиль для такихъ случаевъ нѣчто въ родѣ военной диктатуры, замѣняя на это время великаго юстиціарія оберъ-юстиціаріемъ и капитаномъ, стоявшимъ во главѣ военныхъ силъ королевства. Въ этомъ дополнении всего яснѣе сказался деспотическій характеръ всего учрежденія.

Политика

въ Германін. Совершенно иного направленія держалась дѣятельность Фридриха въ Германіи. Центръ тяжести своего политическаго положенія Фридрихъ перенесъ въ Сицилію, и рядомъ съ ней германская корона имѣла для него второстепенное значеніе. Родившись и воспи-

1) Сухопутныя войска состояли изъ ополченія коронныхъ вассаловъединственнаго остатка феодальной системы- и значительныхъ наемныхъ отрядовъ. На флотъ было обращено особое вниманіе. Большія корабельныя верфи и магазивы со всъми необходимыми приспособленіями были построены въ Мессинъ, Неаполъ и Бриндизи. Тамъ же стоялъ и военный флотъ. тавшись въ Италіи, Фридрихъ былъ гораздо менѣе нѣмцемъ, нежели норманномъ, и его политика въ Германіи носила династическій и личный, но никакъ не національный характеръ. Преслѣдуя свою пѣль—соединить въ рукахъ Гогенштауфеновъ короны Германіи и Сициліи и утвердить свое положеніе въ Италіи въ ущербъ притязаніямъ папы, — Фридрихъ хотѣлъ создать въ Германіи такой порядокъ, который по возможности развязалъ-бы ему руки въ Италіи. Для этого онъ рѣшилъ привязать къ своему дому и своей политикѣ германскихъ князей, поступившись въ ихъ пользу правами своей королевской власти и свободой германскихъ городовъ. Достигая отчасти желанной цѣли, Фридрихъ нанесъ этимъ много вреда самой странѣ: феодальная разрозненность, уступавшая уже мѣсто централизаціи власти въ другихъ государствахъ, окрѣпла еще болѣе на почвѣ Германіи и подготовила печальную эпоху междупарствія.

Уже на Франкфуртскомъ сеймѣ 1220 г. Фридрихъ далъ значительныя привилегіи духовнымъ князьямъ, предоставивши имъ между прочимъ право располагать своимъ достояніемъ по духовному завѣщанію; но особенно важны для послѣдующей исторіи Германіи постановленія сеймовъ Вормскаго 1231 и Равенскаго 1232 г. На первомъ Фридрихъ обнародовалъ актъ первостепенной важности-Statutum in favorem principum ecclesiasticorum et mundanorum. Этимъ статутомъ князьямъ обезпечивались почти полныя права верховной власти въ предълахъ ихъ владъній (такъ назыв. Landeshoheit), и города приносились имъ въ жертву. "Всякій князь"--читаемъ мы въ этомъ актъ- долженъ свободно пользоваться, согласно обычаямъ страны, встми правами, судомъ, графствами и сотнями, которыя ему принадлежать, какъ собственность или какъ ленъ. Графы этихъ сотенъ будутъ владъть ими отъ имени мъстнаго государя". Владънія крупныхъ феодальныхъ владъльцевъ начинаютъ такимъ образомъ принимать характеръ маленькихъ государствъ. "Горожане, именуемые Phalburgeri" 1)-читаемъ мы дальше — "теряють свои права.... Люди, зависящіе отъ князей, дворянъ и церквей, не будутъ болѣе допускаться въ королевскіе города. Домены и лены, занятые городами, будутъ возвращены князьямъ, дворянамъ, ихъ людямъ и церквамъ. Города не будутъ имъть права суда внъ городскихъ стънъ. Король не будетъ строить новыхъ замковъ и городовъ въ ущербъ князьямъ. Онъ не будетъ

<sup>1)</sup> Лица, не жившія въ городъ, но пользовавшіяся правами горожанъ.

чеканить во владъніяхъ князя новой монеты, которая могла-бы вредить монетъ послъдняго. Всякій епископъ и князь имперіи долженъ и можетъ, въ интересахъ имперіи и своихъ собственныхъ, укръплять свой городъ рвомъ, стъною и всякимъ другимъ способомъ". Для этой почти неограниченной княжеской власти дълается только одна оговорка: князья не могутъ дълать новыхъ постановленій и устанавливать новыхъ правъ безъ согласія представителей страны.

Въ ръшеніяхъ Равенскаго сейма мы читаемъ еще болъе жестокія строки относительно муниципальной свободы, которую императоръ называлъ "ядовитымъ растеніемъ" и которую онъ хотълъ "вырвать съ корнемъ" и въ Германіи и въ Италіи. "Въ Германіи укоренились отвратительные обычаи, которые подъ личиною общаго блага скрывають въ себѣ ложныя и несправедливыя начала. Права имперскихъ князей страдаютъ отъ этого и поэтому ослабляется и императорская власть. Мы желаемъ, чтобы права и милости, предоставленныя князьямъ императоромъ, были истолковываемы въ самомъ широкомъ смыслѣ и чтобы они пользовались ими безпрепятственно. Поэтому этимъ эдиктомъ мы отмѣняемъ и кассируемъ во всъхъ городахъ и мъстностяхъ Германіи общины, совѣты, магистратовъ или ректоровъ гражданъ и всѣхъ остальныхъ сановниковъ, поставленныхъ общиной безъ согласія архіепископовъ и епископовъ. Мы отмѣняемъ также всѣ товарищества и союзы ремесленниковъ... Въ былое время управление городами и встями землями, данными императорами, принадлежало архіепископамъ и епископамъ. Мы желаемъ, чтобы оно было возвращено имъ лично или тъмъ лицамъ, которыхъ они назначатъ. Мы беремъ обратно всѣ привиллегіи, всѣ жалованныя грамоты, которыя великодушіе наше, нашихъ предшественниковъ и даже самихъ архіепископовъ и епископовъ дало въ ущербъ интересамъ князей и имперіи какъ отдёльнымъ лицамъ, такъ и городамъ относительно общинъ и союзовъ". Такими эдиктами Фридрихъ хотълъ вернуть на два въка назадъ общественное развитіе Германіи. Къ счастью, это было невозможно; ръшенія, принятыя на этихъ сеймахъ, никогда не были осуществлены вполнѣ на дѣлѣ и городская свобода не была подавлена на столько, какъ этого желали императоръ и князья. Если иногда императоръ и дълаетъ слабыя попытки поднять значение императорской власти, то это сопровождается всегда такими оговорками въ пользу княжескихъ интересовъ, которыя лишаютъ эти мъры серьезнаго значенія. Таковы, были ръшенія Майнцскаго сейма 1235 года, уничтожившія право частной войны, давшія императорскимъ приговорамъ законодатель. ное значеніе и создавшія въ Германіи верховный королевскій судъ по образцу сицилійскаго. Учрежденіе это сопровождалось однако оговоркой, что судъ этотъ не компетентенъ въ дълахъ, касавшихся личности и интересовъ князей.

Цѣль, поставленная Фридрихомъ при такой политикъ въ Германіи, была до извъстной степени достигнута. До половины 40-хъ годовъ, когда крайнее напряженіе римской вражды создало противокоролей въ Германіи, императоръ не встрѣчалъ серьезной оппозиціи съ этой стороны. Мало того, въ трудное время, когда молодой Генрихъ задумалъ создать себѣ независимое положеніе въ странѣ противь отца, лояльное поведение большинства князей разстроило его планы. Принужденный искать примиренія съ Фридрихомъ, Генрихъ на свидании въ Аквилеъ далъ клятву не выходить изъ отцовскаго повиновенія и князья поручились за него императору. Когда же онъ возмутился вновь и въ 1234 году вступилъ въ сношенія съ ломбардскими городами, князья снова остались върны Фридриху. Тогда-то въ 1235 г. Генрихъ былъ лишенъ своего королевскаго сана и отправленъ въ Апулію, а во главѣ германскаго правительства быль поставлень сынь Фридриха оть второго брака, Конрадь. Замѣчателенъ тотъ фактъ, что изъ оппозиціи отцу Генрихъ принялъ подъ свое покровительство гонимые императоромъ города.

Но для самой Германіи отсутствіе сильной правительственной власти было только печально, такъ какъ оно создавало анархію и произволъ сильныхъ. Такіе прим'вры, какъ кровавая вражда между архіепископомъ Майнцскимъ и ландграфомъ Тюрингенскимъ, не были единичными. Одинъ современный писатель справедливо замъчаеть, что страна гибла, "какъ нъкогда Израиль, когда въ немъ не было царя; всякій ділаль то, что онь хотіль". Понятно, что при такомъ отношении къ Германии императоръ мало интересовался распространеніемъ и утвержденіемъ нѣмецкаго элемента за Эльбой и на берегахъ Балтійскаго моря. Если здъсь были достигнуты за это время важные результаты, то это зависьло отъ общихъ условій, толкавшихъ нёмцевъ въ славянские продълы, и энерги пограничныхъ князей, сломившихъ могущество Вальдемара II Датскаго.

Въ 1235 г. Фридрихъ могъ съ извъстнымъ чувствомъ удовле- Ложбардія. творенія взглянуть на то, что было имъ достигнуто въ Сициліи и Германіи. Оставался еще одинъ существенный для него вопросъ: его отношенія къ Ломбардіи. Не утвердивши прочно своей власти

въ этой странѣ, Фридрикъ не могъ считать своей цѣли вполнѣ достигнутой. Но какъ разъ тутъ императора ждали наибольшія затрудненія. Ломбардскіе города никогда добровольно не согласились бы пожертвовать своей свободой, а за ними стояль Григорій IX, ждавшій только удобнаго случая, чтобы возобновить борьбу съ императоромъ. Еще въ 1232 г. ректоры лиги возобновили свой союзъ въ Болоньъ "противъ всякаго, кто нарушитъ ихъ права или насильственно проникнеть на ихъ территорію". Они просять въ то же время вмѣшательства папы, чтобы "императоръ не вступилъ въ Ломбардію съ арміей", такъ какъ видятъ въ этомъ нарушеніе Констанцскаго мира. Союзы городовъ, съ цѣлью противодѣйствовать Фридриху, образуются и въ средней Италіи: такъ, въ 1237 году соединяются для этой цъли Сполето, Перуджія, Фолиньо и другіе. Противъ городскихъ союзовъ императоръ поддерживаетъ нѣкоторыхъ тирановъ и его главнымъ сподвижникомъ въ съверной Италіи былъ жестокій Эццелинъ III изъ фамиліи Романо, подчинившій себѣ Падую, Тревизо и Феррару <sup>1</sup>). Фридрихъ самъ вызвалъ разрывъ, потребовавши отъ ломбардцевъ распущенія союза и безусловнаго признанія его правъ надъ страною. Такъ какъ эти требованія не были приняты, то въ 1236 г. онъ вступаетъ съ значительными силами въ Ломбардію. Немногіе города, какъ-то: Кремона, Бергамо, Парма, Реджіо, Модена и Верона принимаютъ его сторону. Между тъмъ лига постепенно расширяется и принимаетъ название Societas Lombardiae, Marchiae et Romagnae. Услъхъ сначала принадлежитъ Фридриху: онъ занимаетъ кръпкую Мантую и въ ноябрѣ 1237 г. наноситъ лигѣ рѣшительное пораженіе при Кортенуовь. Захваченную въ этомъ сражении карроччіо миланцевъ онъ посылаеть въ даръ сенату и народу римскому, конечно, не безъ умысла задъть этимъ папу, покровителя лиги. Въ письмъ, сопровождавшемъ этотъ даръ, мы читаемъ то обращеніе къ прошлымъ традиціямъ Рима, котораго тщетно ждали стольтіе тому назадъ отъ Фридриха Барбаруссы Арнольдъ Брешіанскій и его сторонники, и которое не могло не подъйствовать на легко увлекающихся римлянъ: "Вамъ, Квириты, приписываемъ мы честь нашихъ подвиговъ и всъхъ побъдъ, нами одержанныхъ, до того момента, когда мы возвратимся, окруженные всликолѣпнымъ успѣхомъ, въ тоть городъ, откуда мы вышли съ боязнью и безпокойствомъ. И вотъ,

<sup>1)</sup> Чтобы лучше привязать въ себъ этого важваго союзника, императоръ выдаль потомъ за него свою побочную дочь Сельваджію.

опережая и воодушевляя примъромъ нашимъ желаніе вашего патріотизма, ны возвращаемъ къ жизни античныхъ дезарей, которымъ сенать и народъримский присуждаль давры труунфа. Мы посылаемъ вамъ колесницу побъжденнаго Милана и доспъхи разбитыхъ вра-. говъ. Мы даемъ вамъ теперь залогъ нашего величія и нашей славы; мы сочтемся окончательно, когда мы увидимъ умиротворенною Италію, столицу нашей римской имперіи. Примите, Квириты, съ благодарностью доказательства побъды вашего императора. Пусть они возбудять въ вашей душѣ наилучшія надежды; вамъ ручается за это то старание, съ которымъ мы хотимъ возобновить античныя тралици: мы постараемся возстановить древнее величие вашего города". Императоръ затронулъ вскорѣ интересы Рима и другимъ способомъ. Онъ женилъ своего побочнаго сына Энціо на Аделазіи, вдов' Убальдо Висконти, имъвшей права на часть о. Сардиніи, и Энціо принялъ титулъ короля Сардинскаго. Но Римъ самъ заявляль притязанія на этоть островь и видель въ этомъ шаге императора вызовъ себъ. Воспользовавшись неудачей Фридриха подъ Брешіей, которая поколебала нъсколько его положеніе, Григорій IX въ вербное воскресенье, 20 марта 1239 г., отлучилъ его отъ церкви. И это второе отлучение, подобно первому, было вызвано чисто политическими расчетами папы. Еще до разрыва Григорій IX въ одномъ письмѣ къ Фридриху напоминалъ ему о дарѣ Константина, который. будто бы, вмъстъ съ знаками императорскаго достоинства, передаль римскому первосвященнику не только городь Римь, но и всѣ западныя провинціи имперіи. Если папы и передали свѣтской власти "могущество меча", то они нисколько не имѣли въ виду "уменьшить по существу юрисдикцію Рима". — "Ты подчиненъ контролю папы", ---заканчиваетъ письмо Григорій. Осуществить этотъ контроль значить сломить совсёмъ имперію, и это попытался теперь сдѣлать папа. Въ предстоящей борьбѣ папа имѣлъ значительныя преимущества передъ Фридрихомъ. Какъ и въ прошломъ столътіи, Римъ могъ прикрываться національными интересами Италіи и его союзники ради собственныхъ выгодъ были теснъе привязаны къ нему, чѣмъ союзники Фридриха, готовые измѣнить при первой неудачь. Противъ своекорыстной политики Рима императоръ попробоваль апеллировать къ общественному митнію Европы и 20 апртля онъ обнародовалъ посланіе, въ которомъ, оправдывая свое отношеніе къ Риму, онъ взываетъ къ посредничеству современныхъ государей. Онъ умоляетъ кардиналовъ собрать вселенскій соборъ и берется доказать на немъ свои обвиненія противъ папства. Онъ

указываеть затёмъ государямъ на грозящую и имъ опасность. "Папъ будетъ легко" – пишетъ онъ, – "унизить другихъ королей и князей, если будетъ сломлено могущество римскаго императора, • противъ котораго онъ направилъ свои первые удары. Мы взываемъ въ вашей помощи, чтобы міръ зналъ, что наша общая честь за. тронута каждый разъ, какъ свътскій князь подвергается нападенію".

Участіе

папы

Въ Римѣ дѣлали все возможное, чтобы повредить императору. Францисканские монахи проповъдывали войну противъ нечестиваго въ борьбѣ. Гогенштауфена и папа объщалъ участникамъ ея тѣ преимущества, которыми пользовались только крестоносцы<sup>1</sup>). Легатъ папы въ Германін, Альберть Богемскій, архидіаконъ Пассаускій, пытался создать тамъ другого короля въ лицъ Абеля Датскаго. Онъ привлекъ на свою сторону короля богемскаго и герцоговъ австрійскаго и баварскаго, но его замыслы были разстроены архіепископомъ Зигфридомъ Майнцскимъ, правившимъ отъ имени малолѣтняго Конрада. Вообще германские епископы оставались пока върны императору, который такъ много для нихъ сдълалъ. Но папа готовилъ императору новый ударъ: онъ созвалъ на Пасху 1241 г. соборъ въ Римѣ, чтобы придать болѣе торжественный характеръ осужденію императора. На такой соборъ, созванный въ Римъ и бывшій подъ давленіемъ папы, Фридрихъ не могъ согласиться. Нужно было во чтобы то ни стало его разстроить.

> Императорскій флоть, предводимый королемъ Энціо, напалъ близъ Медоріи на генуэзскую флотилію, которая везла епископовъ, ъхавшихъ на соборъ и съвшихъ на суда въ Генуъ. Изъ 27 кораблей 22 попали въ руки Энціо, и цѣлая толпа архіепископовъ французскихъ, англійскихъ, итальянскихъ и испанскихъ оказалась въ плѣну и была отвезена въ Неаполь. Соборъ не состоялся къ великому неудовольствію Григорія IX. Военныя дъйствіи въ Италіи не прекратились даже тогда, когда пришла страшная вѣсть о монгольскомъ нашествіи на Германію. Правда, татары повернули скоро обратно, но то, что объ главы западнаго христіанства, занятыя своими распрями, ничего не сдълали для отраженія этихъ варваровъ, еще разъ доказало европейскимъ народамъ, что отнынъ они должны разсчитывать только на свои собственныя силы. Въ это время, 21 августа 1241 года, скончался почти въ столѣтнемъ воз-

> 1) Въ энцикликахъ папы въ личности отлученнаго императора примънялись самыя яркія краски апокалипсиса: "Страшный зв'ярь выплыль изъ моря. У него ноги медвъдя, зубы льва, члены леопарда, онъ открываетъ пасть только для того, чтобы поносить имя Господа" и т. д.

раств Григорій IX. Онъ паль какъ бы на поль битвы, не уступивши ничего изъ своихъ высокихъ притязаній.

Узнавши о смерти своего противника, Фридрихъ поспѣшилъ Инновендоказать свои миролюбивыя намеренія: онъ очистиль римскія вла. тій IV. денія и освободнаь большинство захваченныхъ въ пленъ предатовъ. Но кардиналы не могуть никакъ притти къ соглашению среди смуть, господствующихъ въ Римѣ. Выбранный въ ноябрѣ 1241 г, Целестинъ IV умираетъ до своего посвященія и почти два года римскій престоль остается вакантнымь. Это не могло ве нанести ущерба римскому авторитету и среди наиболве самостоятельно поставленной галликанской церкви возникала было мысль обойтись помимо римскаго главенства. Наконецъ, въ іюнъ 1243 года Синибальдо Фіески занялъ папскій престоль подъ именемъ Иннокентія IV. Уже самое имя новаго папы указывало на дорогу, которой онъ будетъ следовать, и Фридрихъ быль правъ, выразившись, что онъ потерялъ дружественнаго ему кардинала, чтобы найти враждебнаго папу. Это не помвшало ему, однако, вступить въ мирные переговоры съ Иннокентіемъ. Со стороны Рима были поставлены самыя тяжелыя условія: полная амнистія всёмь противникамъ императора, вознаграждение церкви за убытки и безусловное подчиненіе папскому авторитету во всёхъ церковныхъ вопросахъ. Чтобы доказать свое миролюбіе, Фридрихъ въ мартъ 1244 г. принялъ въ принципѣ эти условія, разсчитывая въ дальнѣйшихъ переговорахъ привести ихъ къ болѣе выгодному для себя толкованію. Но римская курія оказалась крайне неподатливой въ этомъ отношеніи и, такъ какъ она настаивала, чтобы мирныя условія были распространены и на ломбардские города, то переговоры оборвались. Тогда папа вмъстъ съ кардиналами тайно покинуль Римъ, гдъ онъ не сознаваль себя вполнь безопаснымь, и на генурзскихъ судахъ бъжалъ въ Геную. Болѣзнь задержала Иннокентія IV въ этомъ городъ, и отсюда онъ обратился съ просьбою къ Людовику IX позволить ему прівхать во Францію и тамъ собрать вселенскій соборь. Несмотря на ходатайство Клюнійскаго монастыря, гдѣ короля застало письмо папы, Людовикъ, ссылаясь на митие бароновъ, отвтчаеть отказомъ. Тотъ же отвѣтъ даетъ и король Англіи и папа направляется тогда въ Ліонъ, входившій въ составъ имперіи, но представлявшій собственно собою городскую республику подъ верховной властью архіепископа. Изъ Ліона были разосланы грамоты, созывавшія вселенскій соборъ въ этомъ городѣ на іюнь 1245 года.

На приглашение папы откликнулись преимущественно епископы ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. И. 28

романскихъ странъ; англійскихъ прибыло мало, а изъ Германіи, кром'в папскаго легата, всего двое. Фридрихъ не ожидалъ для себя ничего хорошаго отъ этого собора, но, такъ какъ не могъ помвшать ему собраться, то онъ отправилъ на него своимъ уполномоченнымъ великаго юстиціарія Өаддея Суэсскаго. Соборъ быль открыть 28 іюня въ соборномъ храмѣ Ліона. Папа началъ рѣчь на слова псалма: "Много огорчений въ сердцъ моемъ". Онъ перечислилъ пять заботъ, тяготящихъ его: испорченность прелатовъ, высокомъріе сарацинъ, греческую схизму, нашествіе монголовъ и преслъдование церкви императоромъ Фридрихомъ. Сравнивая эти заботы съ пятью ранами Спасителя, онъ словами пророка Іереміи (плачъ Іереміи 1,12) обращался къ присутствующимъ: "Да не будеть этого съ вами, вы, проходящіе путемъ! Взгляните и посмотрите, есть ли болѣзнь, какъ моя болѣзнь, какая постигла меня, какую наслаль на меня Господь въ день пламеннато гизва своего?" Но изъ пяти своихъ заботъ папа прямо перешелъ къ послъдней, т. е. къ императору Фридриху. Вопросы, поднятые на предварительномъ засъдании уполномоченнымъ отъ Англии и присутствующимъ лично на соборѣ латинскимъ императоромъ Балдуиномъ, были отсрочены палою.

Напрасно Өаддей Суэсскій указываль на миролюбивое настро. еніе императора и предлагаль новыя уступки сь его стороны, если папа сниметь съ него отлучение; напрасно также указываль онъ на королей Англін и Франціи, готовыхъ поручиться за Фридриха. Иннокентій отклонилъ это предложеніе, заявляя, что онъ не желаеть имѣть трехъ враговъ вмѣсто одного. Онъ ставилъ ультиматумомъ Фридриху немедленное очищене папской области и подчиненіе ломбардскаго вопроса его ръшенію. На засъданіи 5 іюля папа подвергъ самой строгой критикъ всю частную жизнь императора. Наддей Суэсскій съ большимъ искусствомъ опровергалъ обвиненія папы и потребовалъ затемъ отсрочки заседаний, чтобы дать возможность Фридриху прислать новыя инструкціи или прибыть лично. Это нисколько не входило въ планы папы, но, такъ какъ Өаддея энергично поддержали уполномоченные королей Франціи и Англіи. то Иннокентій далъ отсрочку на 12 дней. Это былъ слишкомъ малый срокъ, даже если принять во вниманіе, что императоръ самъ подвинулся къ французской границъ и находился уже въ Туринъ. Дъйствительно, новые уполномоченные Фридриха не успъли доъхать до Ліона, какъ папа, воспользовавшись истеченіемъ назначеннаго имъ срока, собралъ третье засъдание собора 17 июля. Декреть, осуждавшій Фридриха, былъ уже выработанъ заранъе въ тайныхъ засъданіяхъ и подписанъ 150 прелатами, преимущественно французскими и испанскими. Осужденный за клятвопреступленіе, оскорбленіе церкви, еретическія митьнія, преступныя сношенія съ магометанами и нарушеніе ленныхъ обязанностей, Фридрихъ лишался своихъ коронъ и владений; его подланные освобождались отъ принесенной ему присяги, тв же, которые сохраняли ему върность, подлежали отлучению. Германскимъ князьямъ предоставлялось выбрать новаго короля, а дальнъйшую судьбу Сициліи папа предоставлялъ своему усмотрвнію. Өаддею Суэсскому ничего не оставажеь, какъ апеллировать къ будущему папъ и будущему вселенскому собору. "Это день гивва", --- вскричалъ онъ --- "день скорби и гибели и враги христіанства порадуются этому".-"Я исполнилъ свой долгъ", — отвѣчалъ папа — "все остальное въ волѣ Божіей". Современный историкъ, Матвъй Пари (Paris) разсказываетъ, что Фридрихъ, узнавши о рѣшеніи собора, велѣлъ принести себѣ свои короны и, надъвши одну изъ нихъ, вскричалъ: "Я еще не потерялъ ее и не потеряю безъ большихъ кровопролитій. Если я былъ обязанъ этому человѣку какимъ-либо послушаніемъ и уваженіемъ, то теперь я свободенъ отъ этого долга".

Фридрихъ упорно выдерживалъ отчаянную и неравную борьбу, потому что враги были со всъхъ сторонъ. Обращение Фридриха къ современнымъ монархамъ не дало ничего кромѣ дипломатическаго вившательства Францін. Два раза, въ 1245 и 46 гг., Людовикъ IX имълъ свиданіе въ Клюни съ Иннокентіемъ IV, но убъжденія французскаго короля не произвели желаннаго воздъйствія на политику паны. Между темъ проповедь крестоваго похода противъ Фридриха не осталась безъ результата. Въ Сициліи вспыхивали частыя возстанія, вызываемыя отчасти непом'єрнымъ финансовымъ гнетомъ, такъ какъ эта несчастная страна должна была окупать борьбу императора съ Римомъ. Фридрихъ жестоко усмирялъ эти волненія и поднялъ цѣлое гоненіе на духовенство, державшее сторону папы. Не обращая внимание на римское отлучение, онъ силою принуждалъ совершать богослужение при своемъ дворъ. Въ Германии пришло въ движение все, что такъ или иначе могло выиграть отъ измѣны императору. Здъсь продолжалъ дъйствовать противъ Фридриха энергичный легать папы Альберть Бегамскій. "Возвратить престоль Фридриху II!" — писалъ онъ герцогу Баварскому, желавшему остаться върнымъ императору: -- "этого не могли бы сдълать ангелы и архангелы! Церковь Божія должна одерживать верхъ въ борьбъ,

13

28\*

которую она поднимаетъ и, еслибы у васъ было столько золота, какъ у Соломона, вы не могли бы противиться могуществу Божію и непреклонной воль апостольскаго престола". 22 мая 1246 года три рейнскихъ курфюрста, -архіепископъ Зигфридъ перешелъ уже на сторону Рима --- выбрали римскимъ королемъ ландграфа Генриха Тюрингенскаго. Послѣднему удалось разбить короля Конрада въ сражения при Франкфурть на Майнь, но въ началь слъдующаго года смерть избавила императора отъ этого противника. Папская партія поспѣшила создать новаго противокороля въ лицѣ графа Вильгельма Голландскаго, пережившаго Фридриха. Во время этой борьбы съ врагами отца Конрадъ убъдился въ ошибкъ послъдняго, думавшаго купить привязанность князей пожертвованиемъ городской свободы. Конрадъ привлекъ города на свою сторону и не безъ успѣха пользовался ихъ силами. Съ 1246 года Регенсбургъ становится главнымъ опорнымъ пунктомъ Конрада. Никто не смълъ показываться на улицахъ города со знаками крестоваго похода противъ Фридриха и находившіеся подъ интердиктомъ горожане пріучились обходиться безъ духовенства и сами хоронили своихъ мертвецовъ. Въ Италіи императоръ лично дъйствовалъ противъ ломбардцевъ и Рима. Его главными помощниками были Эццелинъ Романо, Энціо и другой побочный сынъ его Фридрихъ Антіохійскій. начальствовавшій надъ его войсками въ Тоскань. Но счастье все болье и болье покидало императора. 18 февраля 1248 года онъ потерп'яль ръшительное поражение подъ Пармой, причемъ враги завладѣли его лагеремъ и въ томъ числѣ его короной и печатью. На слъдующій годъ новый ударъ постигъ Фридриха: его любимецъ Энціо попалъ въ плѣнъ жителямъ Болоньи, и никакія обѣщанія и угрозы императора не могли возвратить ему свободы. Окруженный измѣнами и заговорами на свою жизнь, Фридрихъ потерялъ довѣріе даже къ самымъ близкимъ къ нему людямъ и жертвою его подозрительности паль, между прочнмъ, и знаменитый Петръ Винеа. Обвиненный въ сношенияхъ съ папой и въ попыткъ отравить императора, Петръ былъ заключенъ, преданъ суду и въ припадкъ отчаянія разбилъ себъ черепъ о стъны своей темницы. Вопросъ о виновности его остался до сихъ поръ неразрѣшеннымъ. Данте, хотя и помъстилъ его въ аду, не могъ однако върить въ изм'вну того, кто, по его словамъ, владълъ "обоими ключами отъ сердца Фридриха". -- "Клянусь", говорить Петръ Винеа въ поэмѣ Данте: "что я никогда не измѣнялъ моему столь достойному господину. И если кто-либо изъ васъ вернется въ міръ,

пусть онь очистить мою память, еще страдающую отъ нанесеннаго ей удара".

Къ концу 1250 г. счастье какъ будто улыбнулось императору: Кончина върные ему кремонцы одержали побъду надъ ополченіями Болоньи Фридриха. н Феррары. Фридрихъ поспѣшилъ самъ изъ южной Италіи въ Лоибардію, но тяжелая болізнь заставила его остановиться въ Фіорентино, небольшомъ местечке блезъ Лючеры. Отъ этой болезни ему не суждено было уже оправиться. 19 декабря 1250 г. Фридрихъ скончался на рукахъ сына Манфреда, къ которому онъ особенно привязался съ техъ поръ, какъ Энціо былъ для него потерянъ. Архіепископъ Беральдъ Палерискій, преданный другь императора, причастиль умирающаго, несмотря на тяготвешій надъ вимъ интердиктъ. По поводу этой кончины упомянутый выше Матвъй Пари пишетъ: "Такимъ образомъ сощелъ съ лица земли величайшій изъ государей, который поражаль и потрясаль міръ; онъ скончался, освобожденный отъ проклятія и, какъ говорять, облаченный въ одъяніе цистердіанскаго ордена, сокрушаясь и раскаиваясь удивительнымъ образомъ". Предсмертныя распоряжения выператора подтверждають спокойный характерь его кончины. Это не помѣшало Риму распространить извѣстіе, что Фридрихъ умеръ со скрежетовъ зубовнымъ, какъ и подобало вераскаянному грѣшнику. Папа ликоваль: "Да возликуеть небо, да сотрясется земля отъ радости! Громы и бури, такъ давно висящіе надъ нашими головами, по неизреченному милосердію всемогущаго Бога, превратились въ нъжные зефиры и свъжія росы". Тъло Фридриха было положено въ Палерискомъ соборѣ въ великолѣпномъ порфировомъ саркофагь, поддерживаемомъ четырьмя львами. Оно было облечено въ драгоц вниыя восточныя ткани, на которыхъ были вытканы надписи на арабскомъ языкъ. Виъстъ съ повойнымъ положили въ гробницу его мечь, державу и ворону, за воторую онъ такъ долго и упорно боролся. Высто пышной надписи, составленной архіепископомъ Беральдомъ, на гробницъ Фридриха находятся теперь только три слова: beatus quia quiescit.

Визсть со смертью Фридриха падаеть окончательно достоинство имперіи и гибнеть самая фамилія Гогенштауфеновъ. Его сы- Гогенштауновья сходять со сцены одинь за другимь жертвами все той же непримиримой вражды Рима. Въ 1254 году умираеть во цвътъ лътъ императоръ Конрадъ IV, въ 1266 г. въ битвъ при Грандеялъ былъ убитъ король Манфредъ Сицилійскій, въ 1272 г. скончался Энціо, до конца жизни оставаясь въ рукахъ болонцевъ. За 4 года передъ

Паденіе denors.

тъмъ внукъ Фридриха, послъдній Гогенштауфенъ, Конрадинъ, какъ преступникъ, сложилъ свою голову на плахъ въ Неаполъ. Отнынъ священная римская имперія становится призракомъ, которому суждено было еще пять съ половиной въковъ тяготъть надъ западной Европой. Преемники Гогенштауфеновъ, практичные Габсбурги, съ самаго начала отказались отъ высокаго идеала своихъ предшественниковъ и, довольствуясь однимъ титуломъ, оставили Италію въ покоъ.

Но и римская церковь не долго могла торжествовать свою побѣду. Ворьба съ Гогенштауфенами доказала духовную несостоятельность Рима: слишкомъ очевидны были мірскія цівли этой борьбы и непозволительны для церкви тѣ средства, которыми она велась. Кромѣ того, папство, унизивъ имперію и обнаруживъ этимъ свои честолюбивые замыслы, возбудило подозрительность западно-европейскихъ государствъ, доросшихъ уже до національнаго самосознанія и тяготившихся опекой Рима. Черезъ полвѣка Филиппъ IV отомстилъ папъ за унижение свътской власти, и преемники Иннокентія IV должны были вынести "Вавилонское плѣненіе" на французской почвѣ. Народное мнѣніе ставило папамъ въ вину печальное состояние церкви. Матвъй Пари разсказываетъ между прочимъ въ своей хроникъ, будто преемникъ Иннокентія, Александръ IV, видѣлъ во снѣ, какъ Христосъ, сидя на престолѣ, произносилъ приговоръ надъ покойнымъ папой въ присутствіи жены, олидетворявшей собою церковь. Папа быль обвинень въ томъ, что онъ разорилъ церковь, и Христосъ осудилъ его.

Царствованіе Фридриха и его борьба съ папствомъ оставили послѣ себя надолго воспоминаніе и въ Италіи и въ Германіи. Это была слишкомъ выдающаяся и оригинальная личность, чтобы не поразить воображенія современниковъ. Мистическое направленіе его времени связывало съ нимъ самыя противорѣчивыя ожиданія. Въ то время, какъ францисканцы, бывшіе его врагами, хотѣли видѣть въ немъ антихриста, пришедшаго погубить церковь, въ Швабіи, въ концѣ его царствованія, доминиканцы, видѣвшіе въ свою очередь антихриста въ папѣ, называли Фридриха и его сына "совершенными" и "праведными" и ожидали, что императоръ будеть защитникомъ и преобразователемъ церкови.

Смерть Фридриха, противоръчившая этимъ ожиданіямъ, не разрушила однако связанныхъ съ нимъ апокалипсическихъ надеждъ. Ей не хотъли върить и отсюда цълый рядъ самозванцевъ, прикрывавшихся его именемъ. Такой самозванецъ явился въ южной Италіи въ 1259 г. и нашелъ поддержку у враждебныхъ Манфреду бароновъ Сициліи и Апуліи. Въ 1283 году подъ именемъ Фридриха выступиль въ Кельнѣ нѣкій Дитрихъ Гольцшу (Holzschuh) и имѣлъ такой успѣхъ, что даже ломбардскіе города посылали освѣдомиться о его личности. Самозванецъ былъ сожженъ, какъ колдунъ, въ Майнцъ, но черезъ нъсколько времени въ Любекъ появился другой. Легенда не умерла и тогда, когда нельзя было уже болье сомнЪваться въ смерти императора. Она измѣнила только свой характеръ: стали ждать, что въ извёстную минуту онъ вернется къ жизни и съ этимъ ожиданіемъ стали связываться ть или другія завѣтныя мечты въ родѣ возстановленія всеобщаго мира, освобожденія Гроба Господня и т. п. Въ 1348 году Іоаннъ Винтертуръ сообщаеть, что Фридриха ждуть во главѣ громадной арміи и что онъ преобразуетъ весь существующій порядокъ. "Ему необходимо вернуться, прибавляють ть, которые такъ думають, даже если онъ разрубленъ въ куски, даже если онъ обращенъ въ пепелъ въ пламени костра". Легенда XV в. пом'ъщаетъ императора въ замокъ Кифгёйзеръ въ Тюрингіи: онъ сидитъ тамъ, склонившись головою на столъ, вокругъ котораго обвилась его длинная борода. Еще во времена Карла V, въ 1537 году одна поэма предвѣщала его возвращеніе. Лишь поздніве народная память стала подставлять въ

этой легендъ вмъсто Фридриха II его дъда Фридриха Барбаруссу, а популярная баллада Рюкерта, вышедшая въ 1813 года, окончательно утвердила эту новую редакцію въ ущербъ первоначальному характеру легенды.

С. Рашковъ.



## XXXIV.

## Подготовка перваго крестоваго похода.

. Такъ какъ первый крестовый походъ быль, главнымъ образомъ, Анархія во деломъ французовъ, то для пониманія техъ мотивовъ, которые Францін. двинули огромныя массы народа на далекій Востокъ, необходимо обратить вниманіе на положеніе Франціи въ то время. Въ началь XI в. королевская власть страдала полнымъ безсиліемъ, неукротимые мелкіе владѣльцы попирали ногами общественный порядокъ, стремленія къ научному образованію и художественному наслажденію понижались въ одно время съ матеріальнымъ благосостояніемъ народовъ. Для всей западной Европы наступила мрачная и грубая эпоха, богатая насиліями и жестокостями. Главное бълствіе эпохичастныя войны, мелкія ссоры землевладъльцевь, занявшія мъсто крупныхъ нашествій Х в., нападеній норманновъ, сарациновъ и венгровъ. Потомки тѣхъ вождей, подъ сѣнью замковъ которыхъ населеніе укрывалось тогда отъ этихъ нашествій, теперь изъ-за ничтожнаго предлога начинаютъ другъ съ другомъ войны. Тяжелому строю закованныхъ въ желѣзо рыцарен предшествуютъ кучки стрѣлковъ, оторванныхъ отъ ихъ работъ земледѣльцевъ и ремесленниковъ и наемныхъ бродягъ, привлеченныхъ страстью къ грабежу и кровопролитію. Всѣ они кидаются на поля, истребляютъ поствы, захватывають скоть, сожигають постройки. Такъ дъйствують передовыя войска. Дѣло рѣшается схваткой рыцарей, которая могла продолжаться нъсколько часовъ безъ всякаго вреда

Пособія. Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzugs; Michelet, Histoire de France, t. II; Bacumescnin, Византія и Печенъги.

для сражающихся. Побѣжденные бѣгуть въ свои замки, рѣдко преслѣдуемые побѣдителями, занятыми разборомъ плѣнниковъ. Изъ послѣднихъ на состоятельныхъ налагается тяжелый выкупъ, другіе должны обработывать поля новыхъ господъ, а негодные для этого умерщвляются. Между тѣмъ наемники разсѣеваются въ безпорядкѣ, каждый опустошая мимоходомъ земли и стараясь посредствомъ грабежа извлечь какую-нибудь выгоду изъ похода. Трупы остаются безъ погребонія, земля безъ обработки, — и при такихъ условіяхъ зашедшая съ Востока на Западъ моровая язва производитъ здѣсь страшное опустошеніе.

Воть какъ описываеть современникъ тѣ бѣдствія, которыя постигли въ это время (1031 - 1033 г.) Бургундію и центральныя области Франціи: "Землю началъ опустошать голодъ, и роду людскому грозила скорая гибель. Вода залила поля, и нельзя было выбрать удобнаго времени, чтобы застять поля или убрать жатву. Казалось, стихіи яростно боролись другь съ другомъ, тогда какъ на дълъ онъ повиновались волъ Бога, каравшаго людей за ихъ злобу. Вся земля до того была залита непрерывными дождями, что въ течение трехъ лътъ нельзя было найти ни одной борозды, пригодной для поства. Въ пору жатвы поля оказывались покрытыми сорными травами. Самые лучшіе всходы давали при жатвѣ только одну шестую часть, и эта шестая доставляла самое большее горсть зерень. Этотъ истительный бичъ явился сначала на Востокъ, опустошилъ Грецію, перешелъ въ Италію, распространился по Галліи, не пощадиль и Англіи. Нивто не ускользаль отъ его ударовъ. Вельможи, люди достаточные, бѣдняки одинаково испытывали голодъ, у всёхъ отъ него блёднёли лица; общій голодъ прекратилъ наконецъ насилія вельможъ. Всякій продавецъ сътстного могъ просить самую высокую цёну и былъ увёренъ, что получить ее безъ спора. Почти всюду мъра зерна продавалась за 60 золотыхъ; иногда даже шестую часть мъры повупали за 15 золотыхъ. Голодъ продолжался и тогда, когда былъ съъденъ весь скоть и птица; для утоленія его приходилось пожирать падаль и тому подобную отвратительную пищу; иногда еще, для спасенія отъ смерти, выкалывали корни деревьевъ, рвали траву по берегамъ ручьевъ; но все было тщетно, такъ какъ одинъ Богъ можетъ быть прибѣжищемъ противъ Божьяго гнѣва. Воображеніе отказывается представлять себѣ всѣ ужасы этой страшной годины. Но, о ужасъ, върить-ли тому? муки годода заставили людей пожирать человъческое мясо. Люди нападали на дорогахъ на путниковъ, убивали

Естественныя бѣдствія. ихъ, разрывали твла на части, жарили ихъ и пожирали. Другіе покидали родину, чтобы избъжать голода; имъ давали пріють на дорогахъ, но ночью сами хозяева душили ихъ, чтобы питаться ихъ мясомъ. Иные показывали дътямъ яйцо или яблоко, заманивали ихъ въ сторону и тамъ пожирали. Во многихъ мѣстахъ вырывали трупы съ тою же ужасною цёлью. Наконець это безуміе или, върнъе, бъшенство дошло до такой степени, что даже животнымъ было легче ускользнуть отъ рукъ убійцъ. Казалось, употребленіе человъческаго мяса начало обращаться въ обычай. Одинъ злодъй отважился даже вынести его на рынокъ варенымъ, все равно какъ мясо животныхъ. Его схватили, ---онъ даже не запирался, ---и сожгли. Другой ночью пошель и похитиль мясо, которое зарыли въ землю, съълъ его и тоже былъ сожженъ". -- Въ лъсу подлъ Макона нъкій злодъй построилъ себъ хижину, гдъ и убивалъ путниковъ, останавливавшихся у него, и затъмъ пожиралъ ихъ трупы. Одни изъ гостей замътили тамъ человъческія головы и успъли убъжать и донести. Въ хижинъ нашли 48 головъ мужчинъ, женщинъ и дътей. Льтописецъ лично присутствовалъ при сожжении злодъя. ... "Многіе начали мѣшать остатки муки или отрубей съ бѣлою землею, похожею на глину, и изъ смъси пекли хлъбъ. Лица ихъ блъднъли и худъли, кожа натягивалась и пухла, голосъ слабълъ и напоминалъ собою жалобный крикъ издыхающей птицы". Пришла новая бъда: привлеченные множествомъ непогребенныхъ труповъ, начали нападать на людей волки. Тогда люди богобоязненные стали рыть больпія ямы и кидать въ нихъ по 500 труповъ и болѣе. "Иногда несчастные, услышавъ, что есть области, гдъ голодъ не такъ свиръпствуетъ, покидали для нихъ родину, но на дорогъ падали отъ истощенія и умирали. Этотъ страшный бичъ свирѣпствовалъ въ теченіе трехъ лѣтъ въ наказаніе за грѣхи людей. На нужды бъдныхъ жертвовали церковныя украшенія и сокровища, давно назначенныя на такое употребленіе. Но праведное мщеніе неба еще не было удовлетворено, и во многихъ мъстахъ дерковныхъ сокровищъ не хватило на нужды встхъ бъдныхъ".

Ожиданіе Подобныя бъдствія во Франціи XI в. были явленіемъ вовсе не чрезвычайнымъ: изъ 72 лѣтъ (987—1099 гг.) 48 падаютъ на голодъ и эпидеміи. Понятно, какъ эти невзгоды должны были укрѣплять върованіе въ близкій конецъ міра, присущее древнему христіанству. Средневъковый строй не имѣлъ внѣшней правильности античнаго общества: въ немъ трудно было уловить внутренній глубокій порядокъ. Міръ этотъ видѣлъ въ себѣ только хаосъ: онъ стремился въ порядку и ожидалъ его только отъ смерти. Притомъ, въ эту пору чудесъ и легендъ, когда все представлялось въ странномъ свътъ, какъ будто сквозь цвътныя стекла, возможно было сомивніе, ужъ не сонъ ли одинъ эта видимая дъйствительность. Чудеса наполняли обыденную жизнь. Самъ діаволъ не старался больше скрываться: въ Римѣ видѣли его торжественное явленіе предъ папою чародъемъ. Среди столькихъ явленій, видъній и странныхъ голосовъ, среди чудесъ Бога и ухищреній діавола, кто могъ сказать, что земля не обратится на утро въ дымъ при звукъ роковой трубы? Тогда очень могло бы оказаться, что то, что мы называемъ жизнью, есть на дълъ смерть, и міръ, погибая, подобно легендарному святому, только "началъ бы жить и пересталъ умирать". Такой конецъ міра скорби былъ вмѣстѣ и надеждою, и ужасомъ для среднихъ въковъ. Посмотрите на старинныя статуи въ соборахъ X и XI вв., худыя, нъмыя, съ застывшею на лицъ гримасою, съ видомъ страдальческимъ какъ жизнь, и безобразныя какъ смерть. Посмотрите, какъ нетерпъливо онъ ждутъ этой желанной и страшной минуты, этой второй смерти воскресенія, которая должна вывести ихъ изъ ихъ несказанной скорби, вернуть изъ ничтожества къ бытію, отъ гроба къ Богу. Это изображеніе несчастнаго міра, доведеннаго до отчаянія рядомъ переворотовъ. Рушилась римская имперія; пала и имперія Карла В.; христіанство надъялось сначала излѣчить земныя бѣдствія, а они продолжались, несчастіе за несчастіемъ, переворотъ за переворотомъ. Перемѣна была необходима, и всѣ ея ожидали. Плѣнникъ ждалъ ея въ мрачной башнѣ, въ гробовой темницъ; рабъ ждалъ на своей пашнъ подъ тънью ненавистнаго замка; монахъ ждалъ среди монастырскихъ воздержаній, тайныхъ тревогъ сердца, среди искупіеній и паденій, угрызеній совъсти и чудныхъ видъній, служа жалкою игрушкою для ліавола, который жестоко излъвался надъ нимъ и вечеромъ, сдергивая съ него покрывало, весело шепталъ ему на ухо: "ты осужденъ!" Всѣ желали выйти, во что бы то ни стало, изъ невыносимаго положенія. Они предпочитали предаться, разъ въ руки Божіи и успокоиться на въки, хотя бы на раскаленномъ ложъ. Притомъ это мгновеніе, когда пронзительный звукъ трубы архангела поразить слухъ мучителей, тоже должна была имѣть своею прелесть: тогда изъ подземелья замка, изъ монастыря, съ пашни, среди общаго плача, разнесся бы ужасный хохоть. При всеобщемъ ужасъ иные расточали въ отчаянномъ разгулѣ богатство, но большинство, какъ это бываетъ всегда въ великомъ несчастіи, находили себъ нѣкоторое успокоеніе только подъ кровомъ церквей. Люди массою несли къ алтарямъ пожертвованія землями, домами, крѣпостными. Всѣ эти дарственныя грамоты носятъ на себѣ отпечатокъ одного и того же вѣрованія: "Вечеръ міра приближается, говорять онѣ; каждый день приноситъ новыя бѣдствія; я, графъ или баронъ, далъ такой-то церкви для спасенія своей души..." Кромѣ религіи, не на что было опереться истомленному народу. Всѣ другіе интересы утратили значеніе, ни жизнь, ни имущество не были защищены отъ грубаго насилія. Такъ создалось настроеніе, относившееся враждебно къ земному міру и въ то же время стремившееся къ небесному блаженству; такъ явилась при общемъ возбужденіи умовъ готовность покинуть всѣ земныя блага, пренебречь всѣми человѣческими привязанностями, лишь-бы открыть себѣ путь къ мистическому единенію съ Господомъ Богомъ.

Усиление Въ своемъ религіозномъ настроеніи большинство людей этой религіознаго эпохи стремилось погрузиться въ глубочайшія пропасти духа, гла настроенія. затымъ долженъ былъ зажечься и охватить всего человъка лучъ божественной благодати. Они изгоняли изъ сердца всякую мысль о виъшнемъ мірѣ, о наслажденіи чувствами, проникались сознаніемъ своей испорченности и грѣховности, обращали взоры къ величію и благости Божіей; всъми внъшними и внутренними средствами поддерживали они уже горъвшій въ нихъ жарко пылъ, и когда они обливались слезами и въ сокрушении падали ницъ, тогда, бывало, ими овладъвалъ трепетъ восторга, имъ представлялось раскрытое небо и падающіе на нихъ лучи его свѣта. Эти минуты они считали своею настоящею жизнью, а часы, протекавшие безъ такой смены сокрушенія и восторга, представлялись имъ заточеніемъ въ матеріи и гръхъ. Такъ содъйствовали они умерщвленію тълеснаго существованія, потому что не могло же сохраниться физическое здоровье при этомъ постоянномъ распаленіи и возбужденіи, при этомъ пылкомъ и мрачномъ энтузіазмѣ, при тѣхъ бурныхъ потрясеніяхъ, которыхъ они требовали ежедневно отъ своихъ нервовъ и духа. Такое повышенное состояние нашло у людей торо времени техническое название compunctio (наитие); они сообщають другь другу, какъ сегодня отлично оно имъ удалось, какъ вчера оно было невозможно для ихъ закоснѣлаго сердца. Короче сказать, они вели постоянную борьбу противъ міра тѣлеснаго и чувственнаго, даже не подозрѣвая возможности здороваго міросозерцанія, которое можетъ сознавать присутствіе Бога съ веселымъ лицомъ и въ спокойномъ повседневномъ состояния.

Какъ и слъдовало ожидать, монахи шли во главъ своихъ современниковъ по пути умерщвленія плоти ради мистическихъ восторговъ. Дисциплина въ монастыряхъ стала строже не для устраненія непослушанія или безправственности, а прямо для приведенія каждаго въ такое возвышенное настроеніе. На всемъ Западъ славился уже тогда строгостью овоего устава Клюни. Но мистицизмъ не ограничивался одними монастырями, а разливался широко по всему Западу, выражаясь во всевозможныхъ формахъ. Замѣчательно широкое распространение въ то время наклонности къ отшельничеству. Люди бъгуть въ лъса отъ семьи и общества, даже изъ монастырскихъ келій, прибъгая для устраненія препятствій къ хитрости и силѣ, едва останавливаясь передъ явленіями святыхъ, запрещающихъ имъ бъгство. Они строютъ себъ хижины изъ древесныхъ вѣтвей, вногда поселяются по нѣскольку человѣкъ вмѣств, убъгають отъ людей, относящихся къ нимъ съ удивленіемъ, и только голодъ заставляеть ихъ показывать взорамъ людскимъ свои исхудалыя и одичавшія фигуры. Но нужда для нихъ и высшее наслаждение; неудивительно, что имъ является Богъ и Его ангелы, если духъ ихъ возбужденъ усиленнымъ размышленіемъ, а тьло подавлено голодомъ, бичеваніемъ и ночными бдініями.

Говорять, человѣкъ всегда достигаеть того, къ чему стремится всъми силами души. Поистинъ не напрасны были стремленія и этихъ монаховъ; чудеса стали для нихъ дълами столь же обычными, какъ для насъ естественный ходъ вещей. Они бесъдовали съ Богомъ, съ Спасителемъ и Его Матерью, съ легіонами святыхъ; повседневныя событія превращались въ ихъ рукахъ въ чудеса и энаменія Божіи. Эти чудеса были произведеніями глубокаго убъжденія и духовнаго страданія живыхъ людей, полныхъ силы и свъжести духа, людей, призванныхъ къ великимъ дъламъ и при всъхъ ихъ заблужденіяхъ совершавшихъ подвиги. Не следуетъ также думать, что этоть аскетизмъ господствовалъ только въ тесномъ кругу; болье широкое вліяніе съ его стороны следовало бы предполагать уже судя по числу монастырей и отшельниковъ и по чрезвычайной силѣ всего направленія. Легко замѣтить на самомъ дѣлѣ, что вызвавшее аскетизмъ настроеніе проявляло свое вліяніе во всѣхъ слояхъ общества.

Прежде всего, подъ вліяніемъ его стоитъ научное богословіе и Вліяніе философія той эпохи, и притомъ въ большей степени, чѣмъ этого аскетивна. можно было ожидать по существу дѣла, такъ какъ подобный аскетизмъ враждебенъ всякой наукѣ, и представители его, если и за

нимаются ею, то только съ извъстными цълями, напр., изучаютъ грамматику, чтобы понимать Библію. Несомитино поэтому, что расдвътъ схоластики уничтожилъ бы вполнъ научныя стремленія, если бы они уже тогда не вступили въ союзъ съ іерархіей. Тѣмъ менѣе удивительно, что общее настроение стремится въ течение XI в. повліять во многомъ на только что зарождающееся научное движеніе. Въ этомъ отношении особенно замѣчательно стремление знаменитѣйшихъ людей эпохи, при толкованіи Библіи, наряду съ буквальнымъ смысломъ, выдвигать, по древнему церковному обычаю, смыслъ аллегорический. Но всего ръзче проявляется стремление къ матеріальному обладанію таинствомъ въ спорѣ о пресуществленіи, привлекшемъ къ себъ внимание всего Запада и замъчательномъ по тому упорству и горячности, съ какимъ онъ былъ веденъ. Тотъ же мистицизмъ охватываетъ и мірянъ: всюду всё сословія выказывають къ подвижникамъ безграничный энтузіазмъ. Не довольствуясь этнмъ, они стремились сами покинуть міръ и знаки достоинства, уйти къ монахамъ, надъть ихъ платье; они искали въ монастыряхъ маленькаго уголка, гдъ бы можно было укрыться. Монахамъ приходилось заботиться объ одномъ, какъ бы мъшать вступленію въ ихъ среду людей знатныхъ и сильныхъ. По словамъ современника, никогда князья и бароны не основывали на съверъ Франціи столькихъ монастырей, какъ въ послѣдней четверти XI в. Въ простомъ народъ общее настроеніе выражалось съ исключительною силой и въ самыхъ грубыхъ формахъ. Туда, гдъ жилъ отшельникъ, стекались массы людей, желая видеть его, касаться его одежды, следовать его примѣру. Всѣ обязанности отступали передъ этою высшею: земныя узы, даже самыя святыя, люди расторгали, земными радостями и страланіями пренебрегали безъ колебанія. Почитаніе мощей и святыхъ въ то же время достигло высшей степени; достаточно напомнить одинъ часто приводимый фактъ: народъ намѣревался убить увзжавшаго угодника, чтобы мощи его сохранить въ городь, какъ драгоцънность. Въ эпоху набъговъ норманновъ и венгровъ, въ IX-X вв., настоятели церквей и монастырей особенно заботились о спасеніи отъ хищныхъ язычниковъ мощей, приносившихся перъдко изъ Италіи и особенно изъ Рима, гдъ благочестивые люди доставали ихъ всевозможными способами, не стъсняясь прибъгать даже къ воровству. Во избъжание осквернения ихъ уносили въ безопасныя миста. Теперь, когда набыти язычниковъ прекратились, а религіозное настроеніе усилилось, явилось стремленіе разыскивать спрятанныя мощи, и взамёнъ разрушенныхъ варварами церквей и монастырей созидались для нихъ новые. Ко времени этой "строительной горячки" XI в. и относится начало романской архитектуры.

Вполнъ естественнымъ выражениемъ общаго настроенія представляется и паломничество: сколько случаевъ къ самоистязанію представляло странствование въ Римъ или даже въ Іерусалимъ, какъ сильно должно было удовлетворяться стремленіе им'вть Бога передъ твлесными глазами, когда человѣкъ ступалъ на землю, по которой ходилъ Христосъ, или осязалъ камни Его гробницы. По словамъ льтописца первой половины XI в., особенно возросло число паломниковъ, когда до Запада дошла въсть о возстановлении разрушеннаго передъ тъмъ храма Гроба Господня: отовсюду шли въ Іерусалимъ невѣроятныя массы, неся дары на постройку храма. Разъ толчекъ былъ данъ, движеніе получило такой общій характеръ, какого невозможно было ожидать. Починъ принадлежалъ народнымъ массамъ, за которыми послёдовали высшія сословія; затёмъ тронулись въ свою очередь сами короли, графы, епископы; наконецъ, чего никогда не было видано, стали предпринимать это далекое и тяжелое путешествіе даже женщины, какъ самыя знатныя, такъ и бъднъйшія. Въра паломниковъ была такъ кръпка, что многіе изъ нихъ просили у Господа, какъ милости, смерти у Святого Гроба, жертвуя, такимъ образомъ, жизнью для Бога, своею кровью искупившаго міръ. Такъ было съ однимъ паломникомъ изъ Бургундіи, по имени Летбальдомъ. Придя въ Іерусалимъ и посттивъ вств Святыя мъста, онъ отправился на Масличную гору, съ которой Спаситель вознесся на небеса. Тамъ Летбальдъ простерся на землв, раскинувъ руки крестомъ, и погрузился въ восторженное состояніе. Слезы ручьями текли изъ глазъ его, а между тъмъ душа была объята благоговъйною радостью. Послъ долгой молитвы онъ поднялся и, протянувъ руки къ небу, сказалъ: "Господи Іисусе, если мнѣ суждено умереть въ нынѣшнемъ году, дай мнѣ, прошу Твое всемогущее милосердіе, умереть въ виду св. горы. Я твердо върю, что, приведя меня сюда здравымъ и невредимымъ, ты сжалишься надъ моею душою и даруешь ей райское блаженство". Затёмъ онъ вернулся съ товарищами въ гостинницу, отказался отъ пищи и, легши въ постель, задремаль; въроятно, ему предстало небесное видение, такъ какъ вдругъ онъ воскликнулъ: "Слава тебъ, Боже мой! слава Тебѣ!" Товарищи разбудили его, и онъ сталъ жаловаться на нездоровье. Къ вечеру онъ попросилъ причастить его, и это было напутствіемъ его въ вѣчность, такъ какъ тотчасъ онъ

Палоннячество. почилъ въ Бозѣ. Разсказъ о смерти его лѣтописецъ слышалъ самъ изъ устъ его товарищей.

Среди пилигримовъ встръчается не мало людей, потомки которыхъ участвовали впослёдствіи въ первомъ походѣ, напр., Роберть, герцогъ Нормандіи, дъдъ врестоносца, - Робертъ, графъ Фландрін, отець участника 1-го похода, ---Вильгельмь, графъ Тулузскій, отець графа Раймунда, — великій гръшникъ Фулько, графъ Анжу, — наконецъ, самъ Адемаръ Монтейль, впослёдствіи духовный глава похода. Эти аристократы вели съ собою большую свиту; къ ней присоединялись другіе паломники, и такимъ образомъ составлялись отряды въ сотни и даже тысячи человѣкъ. Самый крупный изъ извъстныхъ намъ доходилъ по скромному расчету до 7,000 человѣкъ; въ составъ его входили нѣмцы и англичане, а руководителями были архіепископъ Майнцскій и нізсколько другихъ нізмецкихъ епископовъ и вельможъ. Странники достигли своей цѣли, но только посль ряда бъдствій, стоившихъ жизни большей части паломниковъ. Уцелевшие считали себя съ этихъ поръ въ непосредственной близости къ Богу. Святость места часто проявлялась въ чудесахъ и виденияхь; пылкое негодование на владычество неверныхъ вытекало прямо изъ въры въ дъйствительное присутствіе Христа.

Положеніе Востока.

До семидесятыхъ годовъ XI в. почти вся Сирія находилась подъ властью Фатимидовъ, отъ которыхъ иногда тяжело приходилось туземнымъ христіанамъ и западнымъ паломникамъ. Еще хуже стало положеніе тѣхъ и другихъ, когда ею овладѣли дикіе турки сельджуки. За допущеніе въ св. градъ они требовали съ каждаго странника по золотой монетѣ; не могшіе заплатить пошлину, — а такихъ было очень много, такъ какъ паломники были люди большею частью бѣдные и лишались послѣдняго отъ грабежей во время пути, — бродили подъ стѣнами Іерусалима и нерѣдко погибали отъ голода или непріятельскаго меча. Впущенные въ городъ терпѣли со стороны мусульманъ угрозы и преслѣдованія, особенно обрушивавшіяся въ торжественные дни на христіанскіе храмы и духовенство. Понятно, какъ всѣ эти притѣсненія должны были дѣйствовать на восторженно настроенныхъ паломниковъ и какое впечатлѣніе производили ихъ разсказы по возвращеніи на ихъ благочестивыхъ соотечественниковъ.

На пути въ Іерусалимъ и обратно паломники большею частью проходили чрезъ Византію, поклонялись ея святынямъ, дивились ея богатствамъ и великолѣпію, знакомились съ ея политическимъ положеніемъ. Послѣднее за время отъ смерти грознаго Болгаробойцы до выступленія ловкаго Алексѣя Комнена далеко нельзя было на

Digitized by Google

·;,

звать блестящимъ. Внутри государства происходили частыя смуты, многіе заражались "бол'взнью пурпура", управленіе было въ разстройствъ, казна истощена, благосостояние народа подорвано. Извеъ ей въ то же время грознаи сильные враги и съ съвера, и съ востока, и съ запада. Самыя удачи шли во вредъ государству. Конецъ Х и начало XI в. были ознаменованы упорной и въ концъ концовъ удачной борьбой Василія II съ болгарской державой Самуила. Противъ болгаръ лукавая политика Византіи пользовалась нередко помощью задунайскихъ варваровъ печенъговъ, которые такимъ образомъ постепенно втягивались въ дъла полуострова, дъйствуя сначала какъ орудіе въ рукахъ грековъ, а потомъ и въ своихъ собственныхъ видахъ. Положение измѣнилось, когда съ падениемъ Болгаріи исчезла стіна, мізшавшая прежнимъ союзникамъ сталкиваться. Тогда оказалось, что близость печенъговъ еще опасиъе, чъмъ сосъдство ославянившихся болгаръ. Дикія орды не разъ проникали на правый берегъ Дуная, переходили черезъ Балканы, опустошали Македонію, Өракію и подступали къ ствнамъ самой столицы. Правда, нашествія кончались обыкновенно темъ, что орды варваровъ, послѣ непривычнаго изобилія и излишествъ, начинали страдать отъ эпидемій и голода въ опустошенныхъ земляхъ; назадъ возвращались немногіе. Тёмъ не менёе опустошенія не могли не отзываться гибельно на благосостояни населения. Императоры не разъ пытались воспользоваться плёнными печенёгами для заселенія опустёвшихъ земель Болгаріи и для пополненія своихъ войскъ, но при первомъ случаѣ плѣнники. обращали свое оружіе противъ Византіи. Особенно опасно было прибъгать къ услугамъ печенъговъ въ борьбъ съ сельджуками: встр'вчаясь на поляхъ М. Азін, въ рядахъ армій Романа Діогена и султана Альпъ-Арслана, печенъги и турки легко приходили къ сознанію своего кровнаго родства и понимали другъ друга. И въ Азіи императоры своими опибками помогали успѣхамъ грозныхъ враговъ, какими были для нихъ турки при первыхъ трехъ султанахъ до распаденія ихъ державы въ началѣ 90-хъ гг. XI в. И въ Азіи императоры сами прорвали плотину, ограждавшую имперію отъ новыхъ враговъ, когда, увлекшись стремленіемъ къ присоединеніямъ, уничтожили независимость Арменіи и, для пополненія своей казны, замѣнили въ пограничныхъ областяхъ службу въ милиціи денежными взносами; такъ при самомъ появленіи турокъ имперія липилась энергичнаго вассала и 50 т. милиціи, храбро отстаивавшей свою родину. Въ результатъ бурнаго напора сельджуковъ и опибокъ и слабости Византіи получилась утрата М. Азіи, Į. ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. II. 29

до того служившей для имперіи главной основой могущества, такъ какъ здѣсь была наиболѣе сплошная масса греческаго населенія. Любопытно при этомъ, что это населеніе, повидимому, охотно подчинилось туркамъ, избавлявшимъ крестьянъ отъ власти помѣщиковъ и тяжелаго византійскаго управленія. Такимъ образомъ, новые завоеватели приблизились уже къ Босфору и Дарданелламъ.

Кромѣ этихъ враговъ, имперіи въ началѣ правленія Комнена пришлось еще обороняться оть предпріимчиваго владѣтеля южной Италіи, Роберта Гвискарда, задавшагося цёлью, съ благословенія Григорія VII, покорить Византію. Разноплеменное войско императора большею частью терпъло пораженія въ этой борьбь, и только ловкая диверсія Комнена въ тылъ непріятеля заставила Гвискарда удалиться въ Италію, оставивъ въ Эпирѣ для продолженія военныхъ дъйствій своего сына Боэмунда, впослъдствіи одного изъ главныхъ участниковъ 1-го похода. Заключалась эта диверсія въ союзѣ съ врагомъ папы Генрихомъ IV и въ поддержкѣ возстанія итальянцевъ противъ тяжелаго норманскаго господства. Оборона папы и подавленіе возстанія надолго задержали Гвискарда въ Италіи, а когда онъ уже направился въ Эпиръ, чтобы лично возобновить войну, на пути его постигла неожиданная кончина. Такъ кончилась эта война, навсегда прославившая имя Гвискарда: всѣ были увърены, что не умри онъ, Византія была бы завоевана. Замътили еще, что для отраженія флота Гвискарда, Алексви прибъгъ къ помощи Венеціи, купивъ ея содъйствіе за дозволеніе торговать безпошлинно во всѣхъ областяхъ и городахъ имперіи. Благодаря этому Венеція сразу обогнала Амальфи, игравшій до того главную роль въ торговлѣ съ Византіей. Фактъ усиленія Венеціи особенно важенъ потому, что съ этихъ поръ для Византіи получаетъ важное значеніе политика западная.

Вслѣдъ затѣмъ возобновилась борьба съ печенѣгами, которые, разбивъ императора, перешли Балканы, заняли Филиппополь и приблизились къ самымъ стѣнамъ столицы. Въ то же время среди турокъ явился смѣлый вождь, по имени Чаха, который, владѣя побережьемъ М. Азіи и островами, завелъ флотъ и началъ грозить Константинополю съ моря. Кромѣ того, онъ завязалъ сношенія съ печенѣгами и предложилъ имъ напасть на имперію одновременно и съ суши, и съ моря. Какъ разъ въ это время Алексѣй получилъ извѣстіе о приближеніи половцевъ, о которыхъ никакъ нельзя было сказать, на чью сторону они станутъ. Однимъ словомъ, положеніе было таково, что, какъ выражается современникъ, "судя по человъчески, не было спасенія". Въ эту тяжелую минуту Алексъй послалъ отчаянное письмо съ просьбой о помощи къ Роберту Фризу, графу Фландрскому, котораго онъ за нѣсколько лѣтъ передъ тѣмъ принималъ въ столицѣ на возвратномъ пути изъ Іерусалима и который уже тогда объщаль ему помощь противъ печенъговъ и дъйствительно прислалъ 500 рыцарей. Въ письмъ говорилось, что имперію греческую сильно теснять печеньги и турки, захватившіе почти всѣ области ея кромѣ Константинополя, которому враги грозять теперь и съ суши, и съ моря. "Я самъ, облеченный саномъ императора, принужденъ постоянно бъгать предъ лицемъ турокъ и печенъговъ.... я лучше хочу быть подъ властью вашихъ латинянъ.... лучше, чтобы Константинополь достался вамъ, чѣмъ язычнякамъ. Въ немъ находятся драгодънныя святыни Господни". Посланіе оканчивается перечисленіемъ этихъ святынь и богатствъ столицы и повтореніемъ просьбы о помощи. Но прежде, чѣмъ посланіе это могло произвести свое дъйствіе, положеніе дъль измѣнилось: половцы стали на сторону Алексвя, и съ ихъ помощью ему удалось сломить навсегда силу печенъговъ.

Такимъ образомъ создалась та среда, изъ которой естественно развилось крестоносное движеніе, намъ представляющееся невѣроятнымъ. Но очевидно, походъ 1096 г. не могъ быть выполненъ одними аскетами: слишкомъ грузною для нихъ была его земная оболочка. Притомъ, этотъ аскетизмъ по природѣ своей былъ дѣломъ чисто личнымъ: онъ могъ случайно сблизить массу людей, но люди эти не могли единодушно рѣшить и сообща провести походъ. Для всякой крупной войны нуженъ свой руководитель. Между тъмъ презръніе къ міру, вызвавшее этотъ аскетизмъ, не у всъхъ своихъ послѣдователей было также и бъгствомъ отъ міра; были и другіе умы, въ которыхъ это презрѣніе вызвало стремленіе къ власти надъ міромъ, а, стало быть, и къ великимъ войнамъ.

Нѣкогда, въ дни Карла и Оттона Великихъ, главою для запад- Главенотво наго христіанства служилъ императоръ, но для XI в. это было уже невозвратимымъ прошлымъ: даже въ Германіи и Италіи знать съ нетеривніемъ переносила власть императора, а въ остальной Европъ - ея и совсѣмъ уже не признавали. Дать Западу новаго императора стремилось то же церковное настроеніе, которое влекло къ войнъ съ исламомъ. Свътская монархія вообще представлялась аскетизму неспособной вести людей къ спасенію: носители ея, какъ и остальной міръ, были земного и гръховнаго происхожденія; одно только было на землѣ установленіе, въ которомъ непрестанно проявлялся

папъ.



- 452 -

Духъ Божій, это-церковь съ папою во главѣ. Одна она была призвана къ господству надъ міромъ. Когда императорская власть оказалась неспособной представлять христіанство, папы проявили готовность завладъть рядомъ съ церковною также и свътскою властью и затъмъ выступить въ роли руководителя похода Западной Европы на мусульманъ въ Азіи. Первый сталъ проводить настойчиво эту идею Григорій VII. Онъ раздѣлялъ основное стремленіе мистиковъ содъйствовать проявленію Бога на земль и нуждался, подобно имъ, для поддержанія своей бодрости въ начатой съ этою цівлью борьбів съ цѣлымъ міромъ, въ мистическихъ восторгахъ; но онъ тотчасъ покидаль путь аскетизма, какъ только, укрѣпившись въ своемъ главномъ стремленіи, переходилъ въ вопросу о воздъйствіи на міръ. Мистики хотять проложить путь для божественнаго начала уничтоженіемъ матеріи, -- они выступають противъ нея какъ противъ начала цъликомъ враждебнаго; Григорій старается подчинить себъ земной міръ, какъ мятежную область: въ его глазахъ онъ негоденъ только потому, что осмѣлился стать самостоятельнымъ или даже заявить притязание на госполство надъ церковью. Въ этомъ заключается второе различіе: мистики, окружающіе его, признають, правда, внѣшнюю церковь и ея установленія, но внутри ея высшее совершенство достигается только личными подвигами; Григорій самъ опирается постоянно на нихъ, но для него настоящее Богоявленіе этовидимое на землѣ могущество церкви. Не придай онъ извѣстнаго направленія своему въку, западная церковь раздробилась бы на безчисленныя кельи отшельниковъ; онъ сдержалъ эти центробѣжныя силы и основалъ на рядъ въковъ величавое зданіе своей теократіи. Та же точка зрѣнія замѣтна и въ знаменитомъ призывѣ къ походу на Востокъ. Св. Гробъ упоминается въ немъ только разъ, и то мимоходомъ; его исключительная цъль — отнятіе М. Азіи у сельджуковъ, затѣмъ избавленіе отъ нихъ Грепіи и подчиненіе ея римскому престолу. Для Запада было, конечно, очень важно, что папа призваль къ общей борьбѣ противъ враговъ вѣры всѣ націи, какъ будто онъ были членами единаго царства, но мысль о походъ мистическомъ по его цълямъ, безъ ясной связи съ интересами Запада, - о походъ только ради св. Гроба и спасенія душъ борцовъ, -- такая мысль не могла явиться въ умѣ Григорія, соединявшемъ реальную послѣдовательность съ стремленіемъ къ небесному. Борьба съ Генрихомъ IV потребовала вскорѣ всѣхъ силъ Григорія, и о походъ за море не было уже больше рѣчи.

Въ виду неудачи, какую потерпълъ Григорій VII въ борьбъ за

осуществление своихъ колоссальныхъ плановъ, неудачи, зависввшей отъ непримеримости ихъ съ господствовавшимъ строемъ, --его болье ловкій преемникь Урбань II ньсколько сузиль притязанія папства, чтобы твиъ легче провести ихъ въ такомъ видь. Наперекоръ взглядамъ Григорія, церковь признала теперь существующія формы государства; зато вліяніе ся охватило весь Западъ и отсюда вступило въ тесное соприкосновение со всеми проявлениями мірской жизни. Благодаря новой политикъ, къ концу 1094 г. было достигнуто освобождение церкви и установление общаго ея господства надъ Западомъ; центру ся, папству, принадлежала вполнъ верховная власть. Урбанъ отказался отъ полнаго подчиненія свётскихъ властей, зато вступилъ всюду съ ними въ союзъ, оказывая на нихъ въ массѣ случаевъ вліяніе и настойчиво удерживая ихъ въ тесной связи съ Римомъ. Повиновение Риму составляло основу религіознаго сознанія, всюду проявлялась эта вновь созданная власть. Западъ представлялся объединеннымъ до того неизвъстными или несознававшимися узами. Имъя въ распоряжении такую силу, дъятельный Урбанъ естественно стремился испробовать ее на великомъ предпріятіи. Передъ глазами у него былъ примѣръ Григорія- его мысль о походъ въ Грепію. Урбанъ воспользовался ею, но придалъ ей иную форму: и здъсь онъ далъ больше свободы твмъ силамъ, которыя должны были ему служить; какъ и въ свётскихъ дёлахъ Запада, онъ довольствовался верховенствомъ болѣе неопредѣленнымъ, но и менѣе оспариваемымъ. Но прежде всего онъ подошелъ къ аскетизму ближе Григорія: для послѣдняго цълью была его церковная монархія; Урбанъ поставилъ цъль въ этой сферь, которая была всего пріятнье для мистиковь. Призвавъ Западъ къ освобожденію св. Гроба, онъ создалъ движеніе, связанное съ землею восторженною вѣрою этихъ мечтателей; однимъ словомъ, объектъ борьбы данъ былъ аскетизмомъ, а папѣ принадлежало ея объединение и завершение.

Призывъ папы встрѣтился съ воинственнымъ настроеніемъ народовъ Запада. За утратой старыхъ формъ для выраженія единства, норманновъ. новое время искало для него новыхъ представителей и въ сферъ свътской. Ими оказались норманны, захватившіе тогда всъ страны Запада и наложившіе на ихъ стремленія общій отпечатокъ. Съ IX в., когда они впервые столкнулись съ монархіей Каролинговъ, они сильно повліяли на Германію, утвердились во Франціи, основали колоніи въ Италіи, наконецъ, завладѣли вполнѣ Англіей. Ихъ соплеменники плавали до Исландіи и Гренландіи, основали на ши-

Роль

рокихъ равнинахъ восточной Европы русскія княжества и отсюда вступили въ непосредственныя сношенія съ Византіей. Повсюду они являются одинаково ръзкими фигурами: отважные и безпокойные, ловкіе и хищные, они постоянно пресл'ядують одн'я и т'я же ц'яли; они упорно сохраняють основу своего характера и однако скоро сливаются съ самыми различными элементами. Они относятся почти враждебно въ наличнымъ формамъ политической жизни, къ государственной связи, къ притягательной силѣ родины. Они составляють племя героевь и государей, опирающееся, безь всякаго основанія права и законности, только на личную храбрость. При неутомимости ихъ въ одиночку и при распространении ихъ шаекъ по всей Европъ, они довели до высшей степени, когда-либо виданной міромъ, жажду приключеній и войны ради самой войны. Всв народы, которыхъ они касались, по доброй воль или по принужденію были втянуты въ этотъ круговороть, новая тревога охватила съ тъхъ поръ земли и моря отъ Кіева до Исландіи. По ихъ пылу, распространенію, стремленію къ личному героизму ихъ можно сравнить съ аскетами церкви; по крайней мѣрѣ въ крестовомъ походъ тъ и другіе дъйствовали въ тъсномъ союзъ и очень сходнымъ образомъ.

Сначала, правда, казалось, что у норманновъ мало склонности къ союзу съ стремленіями христіанскими и церковными. Извѣстно, какъ крѣпко держались они на родинѣ за служеніе Азамъ, какъ потомъ они принимали, новую въру только по мірскимъ побужденіямъ. Еще въ началѣ XI в. они такъ же мало чувствовали въ себъ призвание къ собственно религіознымъ войнамъ за христіанство, какъ раньше противъ него. Но, сливаясь быстро съ окружающимъ въ свѣтскихъ отношеніяхъ, они подчинялись такъ же быстро и вліяніямъ духовнымъ, и скоро приняли рѣшающее участіе въ ихъ развитіи. Во-первыхъ, они тоже увлеклись господствующимъ мистицизмомъ: съ начала XI в. они давали паломниковъ не меньше любой западной націи; одинъ лътописецъ жалуется, что когда они впервые столкнулись враждебно въ Апуліи съ греками, то путь въ Іерусалимъ былъ на много лётъ загражденъ для норманновъ. Затѣмъ они всюду вступили въ тѣсный союзъ съ стремленіями іерархіи, — результать почти одинаковаго отношенія объихъ сторонъ къ свътскимъ властямъ. Одушевлявшій норманновъ духъ представляетъ, впрочемъ, самую странную смѣсь: они торгуются и спорять съ папою, котораго вообще глубоко почитають, изъ-за мальйшаго права, изъ-за всякаго клочка земли. Съ своей стороны,

Григорій отлично понималь ихъ и не уступаль своего; онъ часто говориль: "я могу быть съ ними въ мирѣ, когда только захочу, но я хочу заключить только выгодный миръ". Такъ спорили они, пока Генрихъ IV не пошель на Римъ; тогда согласіе тотчасъ возобновилось. Точно такъ же относились они и къ монастырямъ: они безъ стѣсненія грабили и разоряли ихъ, но въ то же время заботились и о спасеніи душъ богатыми дарами въ Монте Кассино, глубокимъ почтеніемъ къ святымъ аббатамъ и монахамъ, наконецъ, общимъ разрѣшеніемъ отъ грѣховъ, которое они испрашивали у папы.

И вотъ мы видимъ въ XI в. цѣлый рядъ походовъ, въ которыхъ находитъ себѣ выраженіе вновь созданная связь народовъ Запада. Главными дъятелями въ борьбъ съ невърными являются норманны и вообще романскіе народы, больше нѣмцевъ поддавшіеся аскетизму и норманнскому вліянію. Такъ изъ южной Италіи норманны, подъ знаменемъ папы и съ върою въ помощь неба, отнимають у сарадиновъ Сицилію; — изъ съверной Италіи соединенный флотъ Генуи и Пизы, съ благословенія папы и подъ, знаменемъ св. Петра, идетъ къ варварійскимъ берегамъ, беретъ и разрушаетъ города и налагаетъ на эмира дань; изъ Франціи неоднократно отправляются цёлыя ополченія на помощь христіанамъ въ Испанів. Наконецъ, на Балканскомъ полуостровѣ норманны то нападаютъ на восточную имперію съ благословенія палы, то зашищають ее вивств съ другими выходцами съ Запада противъ сельджуковъ, поступая тысячами въ войска Комнена. О настоящемъ религіозномъ пылѣ тутъ, конечно, мало рѣчи, но все же новые пришельцы постоянно пробують свою силу на магометанахъ. Такъ постепенно Западъ привыкаетъ къ мысли о борьбѣ съ сарацинами для помощи грекамъ. Самъ Алексъй просить о ней Роберта фландрскаго и даже Урбана II. Это послужило рѣшающимъ толчкомъ. Здѣсь соединились іерархическое единство и мистическое воодушевленіе, страсть къ приключеніямъ и страсть къ войнѣ. Весь Западъ проникся стремленіемъ идти общимъ походомъ на общаго врага.

Одержавъ верхъ надъ Генрихомъ IV, Урбанъ II собралъ весною 1095 г. большой соборъ въ Пьяченцъ, на которомъ былъ осужденъ императоръ, а также король французскій за похищеніе чужой жены, и были выслушаны послы императора Алексъя, призывавшіе западныхъ христіанъ на помощь противъ сельджуковъ. Урбанъ тотчасъ обратился къ върнымъ съ призывомъ, и многіе уже тогда объщали ему идти въ Византію на борьбу съ врагами креста. Затѣмъ папа отправился во Францію, гдѣ сторонники

Первыя попытки похода.

Клермонскій соборъ.

церкви были всего многочисленные и ревностные. Къ 18 ноября по приглашенію папы собрались отовсюду массы духовныхъ и мірянъ на соборъ въ Клермонъ. Въ день открытія на немъ насчитали 14 архіепископовъ, 250 епископовъ и 400 аббатовъ, а мелкихъ духовныхъ и мірянъ собралось безчисленное множество. Разрешивъ церковныя дела и отлучивъ короля Филиппа за непокорность отъ церкви, папа созвалъ 20 ноября всёхъ присутствовавшихъ на торжественное засъдание. Стечение народа было такъ велико, что не могло умъститься ни въ одномъ зданіи, и потому собраніе происходило внъ города, на широкой равнинъ. Тамъ папа, окруженный епископами и князьями, духовными и рыцарями, обратился къ народамъ Запада съ призывомъ къ походу для освобожденія Гроба Господня изъ рукъ невърныхъ. Еще папа не кончилъ своей рвчи, какъ слушатели начали шумно выражать свой восторгъ. Мысль эта давно жила въ нихъ, только никто не сознавалъ ея и врядъ ли кто ее предполагалъ; разъ она была высказана, она овладъла ихъ сердцами, возбуждая въ нихъ и скорбь, и гнъвъ, и безмърный восторгъ. Когда ръчь кончилась, раздались возгласы: "Такъ Богу угодно", и толпы духовныхъ и мірянъ кинулись къ Урбану съ изъявленіемъ своей готовности къ походу. Однимъ изъ первыхъ приблизился къ папъ Адемаръ Монтейль, епископъ Пюи, и, преклонивъ колѣна, просилъ благословенія на походъ. Урбанъ съ радостью исполнилъ его просьбу и тотчасъ назначилъ его своимъ легатомъ, т. е. руководителемъ будущаго войска. Адемаръ былъ человъкомъ ученымъ и свътскимъ; онъ славился своимъ благочестіемъ и въ то же время умѣньемъ охранять права своего сана и внушать уважение сильнъйшимъ вельможамъ. На другой день пришли въстники отъ Раймунда, графа тулузскаго, съ извъщеніемъ, что и онъ приметъ участіе въ походів и надібется привести значительныя силы. Могущество и примъръ Раймунда должны были сильно помогать осуществленію похода. Число крестоносцевъ росло со дня на день, и скоро выяснилось, что нельзя и думать о немедленномъ выступлении. Чтобы облегчить сборы, папа провозгласилъ Божій миръ, поставилъ подъ охрану церкви имущество паломниковъ и приказалъ всъмъ епископамъ Запада проповъдывать походъ въ своихъ епархіяхъ. Адемаръ съ своей стороны сборнымъ мвстомъ для всвхъ участниковъ назначилъ Константинополь, а временемъ выступленія день Успенія.

Н. Шамонинъ.

Digitized by Google

## XXXV.

## Вожди перваго крестоваго похода.

Воодушевление, овладъвшее вслъдъ за ръчью папы присутствовавшими на Клермонскомъ соборѣ, въ короткое время передалось твиъ странамъ и народамъ, до которыхъ доходила въсть о немъ. Особенно всколыхалась, какъ и слъдовало ожидать, Франція, откуда толчокъ передался съ одной стороны въ Италію и Испанію, съ другой въ Англію и Скандинавію. Слабѣе отозвался онъ въ Германіи, хотя и туть діло не обошлось безъ отголосковъ. Поднялись знатные и простые, всё дороги покрылись вооружающимися и выступающими, всѣ дѣла остановились, всѣ другіе интересы отошли на задній планъ. Западъ, тревожимый избыткомъ силъ, увидвлъ открытымъ предъ собой счастливый выходъ: въ борьбѣ между духомъ и матеріей люди нашли наконецъ цёль совершенно идеальную, но достижимую только земнымъ оружіемъ. Произошло въ огромныхъ размърахъ то, чего и слъдовало ожидать: аскетическое направление овладело целикомъ идеей папы, какъ только она выразилась въ словахъ и на двлв.

Положение сельскаго населения во Франции было тогда очень Народное печально: всюду нарушался гражданский порядокъ, и отдъльное лицо дважение. было беззащитно противъ притеснений землевладельцевъ. Въ Германии долгольтняя борьба государства и церкви тоже воскресила величайшую грубость. Полное безначаліе царило въ Италіи; тотъ же результать вызваль въ Англіи жестокій деспотизмъ, особенно тяготвый надъ народомъ. Повсюду открытие Востока подавало

Ilocofis: Sybel, Geschichte des ersten Kreuzzugs.

надежду на освобождение изъ тяжелаго положения. Современникъ такъ описываетъ народное движеніе во Франціи: "Графы еще думали о своихъ приготовленіяхъ, рыцари едва начинали о нихъ помышлять, какъ народъ уже кинулся въ движение съ неудержимымъ пыломъ. Никто изъ бѣдняковъ не думалъ о недостаточности своихъ средствъ и о трудностяхъ такого пути. Каждый покидалъ свой домъ, виноградникъ, свое наслъдіе, продавалъ ихъ за дешевую цѣну и съ радостью шелъ въ походъ. Франція страдала тогда отъ голода; неурожаи, слъдовавшіе одинъ за другимъ, подняли цъны на хлѣбъ до необычайной высоты. Жадные купцы, по своему обыкновенію, пользовались общимъ бъдствіемъ. Хлѣба было мало и онъ былъ дорогъ. Бѣдные замѣняли его кореньями и дикими травами. Какъ вдругъ раздался повсюду въ одно время призывъ къ крестовому походу, и этотъ призывъ разбилъ замки и цъпи, запиравшіе житницы. Припасы, продававшиеся очень дорого, когда никто не двигался, страшно упали въ цене, когда все поднялись и стали готовиться къ походу. Вмъсто исчезнувшаго голода явилось изобиліе. Такъ какъ каждый спѣшилъ въ богоугодный походъ, то всъ торопились обратить въ деньги все ненужное для пути. Предметы, нужные для похода, поднялись въ цёнѣ, остальные шли за ничто. Сначала эти продажи вызывали со стороны сосъдей безконечныя насмѣшки, но скоро сами они увлеклись примѣромъ другихъ. Еще наканунъ они говорили путникамъ: "Несчастные вы люди: если вы не погибнете отъ бълствій, ожидающихъ васъ въ пути, у васъ не окажется ничего по возвращении". А на другой день они сами продавали свое имущество и становились спутниками тѣхъ, кого передъ темъ осыпали насмешками. Трудно описать толпы детей, юношей, стариковъ обоего пола, отправлявшихся такимъ образомъ на священную войну. Они, конечно, не имѣли ни намѣренія, ни силъ участвовать въ битвахъ; они объщали себъ только мученичество подъ оружіемъ или въ темницахъ невърныхъ. Они говорили воинамъ: "Вы храбры и сильны, вы и будете сражаться; мы раздёлимъ съ Христомъ его страданія и завоюемъ себѣ небо". Чрезвычайно трогательное зрѣлище представляли эти бѣдные крестоносцы: они подковывали быковъ, какъ лошадей, запрягали ихъ въ двуколесныя телъжки и помъщали на нихъ свои скудные пожитки и маленькихъ дътей. На пути, при видъ каждаго замка, каждаго города, дъти протягивали руки и спрашивали: "Не это ли тотъ Іерусалимъ, въ которому они направляются"? Во главѣ этихъ массъ стояли вдохновенные пропов'тдники, съ увлекательнымъ враснор'тчіемъ призывавшіе ихъ къ борьбѣ за Спасителя. Изъ нихъ особенно просла-Петръ вился Петръ Амьенскій, такъ описываемый тёмъ же современни- Амьенскій. комъ: "Я видѣлъ, какъ онъ проходилъ чрезъ города и селенія, окруженный толпою, осыпаемый подарками, прославляемый всёми за святого, такъ что я думаю, никогда ни одинъ смертный не быль предметомъ такого восторга. Всѣ приносимыя ему деньги онъ отдаваль бъднымъ или употреблялъ на избавленіе отъ безпорядочной жизни несчастныхъ женщинъ, доведенныхъ бъдностью до такой крайности. Всъ признавали его власть. Никто лучше его не умълъ улаживать несогласія и мирить самыхъ жестокихъ враговъ. Что-то божественное чувствовалось въ его малъйшихъ движеніяхъ, во встахъ его словахъ. Доходило до того, что народъ вырывалъ, какъ святыню, волоски у мула, на которомъ онъ вхалъ. Я не оправдываю такого чрезмѣрнаго восторга, но онъ показываетъ, какое впечатлѣніе производилъ Петръ на народъ".

Взволнованныя такими проповѣдниками, массы народа вовсе не думали подчиняться опостыл вірскимъ властямъ, да и считали такое подчинение совствиъ безполезнымъ: онъ были убъждены, что самъ Богъ будетъ ихъ вождемъ и защитникомъ, что онъ будетъ заботиться о нихъ и предастъ въ ихъ руки имѣніе безбожныхъ и невърныхъ. Къ папъ эти массы чувствовали, если не сознательную ненависть, то, по крайней мъръ, полное равнодушіе. На это указываеть любопытный взглядъ на происхождение крестоваго похода, сложившійся несомнѣнно среди нихъ и отмѣченный стремленіемъ приписать главную долю папскаго участія идеальному аскету. Взглядъ этотъ приписываетъ починъ похода Петру Амьенскому, которому во снѣ явился Спаситель и велѣлъ призывать вѣрныхъ къ освобождению св. Гроба. Папа смиренно и радостно услышалъ слова призыва и благословилъ Петра на проповѣдь. И тогда поднялись всъ страны и всъ князья и рыцари во всей Франціи на освобождение св. Гроба. Движение представлено туть дъломъ воли Божіей, действовавшей чрезъ слабаго отшельника; папа занимаетъ всего третье мѣсто, да и туть его роль неважная. Сказаніе это сложилось позднѣе: изъ современниковъ никто не знаетъ Петра, какъ въстника Божія, предтечу папы, возбудителя всего Запада. Съверъ Франціи знаетъ его за одного изъ народныхъ проповъдниковъ, англичанамъ и итальянцамъ онъ неизвъстенъ, у нъмцевъ его представляютъ вождемъ первыхъ полчищъ. Дальнъйшая роль его въ походѣ самая незначительная. О смерти его говорится всего нъсколько словъ. Какъ могъ бы ограничиться ими соотечественникъ и современникъ, если бы приведенное сказание было хоть на чемъ-нибудь основано? Важно оно совствить въ другомъ отношения: оно указываетъ еще разъ на силу аскетическаго настроенія. Настроеніе цілаго віка стремится здісь овладіть всімь крестовымь походомъ, ставя во главѣ его, вмѣсто папы, простого отшельника. Извъстно, насколько это ему удалось. Петръ Пустынникъ пріобраль всемірную славу. Ц'ялые в'яка никто не сомн'явался, что именно онъ толкнулъ Западъ въ крестовые походы. И все это основано на пъсняхъ, лишенныхъ всякаго фактическаго основанія и выдающихъ за факты поэтическія сказанія. Для всёхъ современниковъ Петръ просто темный фанатикъ, только послъ призыва папы собравшій свое ополченіе изъ крестьянъ. Нельзя искать мотивовъ движенія главнымъ образомъ на Востокъ и связывать подвиги крестоносцевъ съ прежними паломничествами чрезъ этого паломникамонаха. Движение было скорѣе результатомъ великаго внутренняго развитія, нашедшаго для себя высшее выраженіе въ папствъ и потому только папа, разъ онъ созналъ свое положеніе, могъ придать этому стремленію плоть и кровь. Одному папѣ принадлежить та слава, большую часть которой до нашихъ дней оспаривалъ у него Амьенскій пустынникъ. Папа выступилъ въ Клермонъ въ то время, когда у всѣхъ было безсознательное стремленіе на Востокъ, но никто не умъль ясно его выразить. Папа выразилъ то, что у всъхъ было на сердцъ, и тогда поднялись князья и рыцари, знатные и простые, а среди последнихъ и Петръ Пустынникъ.

При тогдашнемъ настроеніи не трудно было взволновать массы призывомъ къ походу на Востокъ, но трудно было удержать въ границахъ толпы людей, отказавшихся отъ всъхъ гражданскихъ связей и считавшихъ себя въ простотъ души избраннымъ войскомъ Божіимъ. Въ сознаніи своей привилегированности первые крестоносцы считали себя въ прав'в брать все, что имъ нужно, у жителей твхъ областей, черезъ которыя они проходили, и безпощадно карать маловърныхъ за всякое оказываемое ими при этомъ сопротивленіе. Отсюда рядъ стычекъ съ туземцами, тѣмъ боле ожесточенныхъ, чъмъ безпорядочнъе были толпы крестоносцевъ и чъмъ менъе туземцы раздъляли ихъ настроеніе. Въ Венгріи и Болгаріи дъло дошло до настоящихъ битвъ. Вожди /полчищъ, увлекшіе за собою массы, сохраняли вліяніе только до твхъ поръ, пока ихъ наставленія отвѣчали желаніямъ увлеченныхъ, а потомъ ихъ совсвиъ переставали слушать, твиъ болве, что въ этихъ массахъ, наряду съ людьми искренно върующими, должно было попадаться

не мало и такихъ, для которыхъ походъ представлялся удобнымъ случаемъ къ удовлетворенію низкихъ страстей. Самъ Петръ утратиль вліяніе на свое ополченіе и по переправѣ въ Азію, виля безплодность своихъ настояний, покинулъ его на произволъ судьбы, оказавшейся, какъ известно, очень плачевною.

Между твиъ на Западъ начались настоящія приготовленія къ Рыцаровое походу подъ вліяніемъ папства и рыцарства. Собирались войска; ополченіе. знать, особенно во Франціи, съ вассалами и слугами находилась въ полномъ движеніи. Первые отряды двинулись въ походъ уже въ марть 1096 года, за ними выступали безъ перерыва слъдующіе. Движение продолжалось все лето и осень. Большинство направлялось чрезъ Альпы въ Апулію, чтобы оттуда переправиться въ Гредію. Возбуждение было страшное, города были наполнены вооруженными отрядами, по дорогамъ шло непрерывное движеніе; прохожему приходилось отъ одного лагеря переходить къ другому. Воины были свѣжи и воодушевлены, настоящіе труды и опасности были еще далеко. Оставшіеся смотрѣли съ удивленіемъ, какъ тысячи совершенно чужихъ людей, сегодня отрядъ съ сввера, завтра другой съ юга, съ одинаковымъ восторгомъ двигались къ одной цёли. Большинство снаряжалось такъ, какъ будто не разсчитывало на возвращение; они везли съ собою все свое имъние, оружие, утварь, деньги, и вели встхъ людей. Ихъ палатки блистали золотомъ, въ обозѣ везли рыболовныя сѣти и охотничьихъ соколовъ, религіозныя стремленія не убили въ нихъ любви ко всякой роскоши. Скоро за ними отправились люди, разсчитывавшіе извлечь выгоду изъ этой страсти, певцы, шуты, музыканты, большими толпами обоего пола; среди нихъ тоже раздавался духовный кликъ: "Такъ Богу угодно!" Всюду, куда приходили отряды, сбъгался народъ: иному зрителю ихъ прохождение могло представляться сновидениемъ.

Въ этомъ рыцарскомъ ополчении можно различить три главныя Его вожде. группы: дотарингскую, провансальскую и норманскую. Каждая изъ нихъ выставила своего типичнаго вождя, создала особое представленіе о своей роли въ великомъ движеніи. Однимъ изъ первыхъ выступилъ въ походъ Готфридъ Бульонскій, герцогъ Нижней Лотарингии. Родъ свой онъ велъ отъ Карла В., получилъ рыцарское воспитание и подъ вліяниемъ матери проникся дерковнымъ благочестіемъ. Когда, спустя много леть, онъ помогъ своими подвигами успѣху похода и когда, по счастливой случайности и по волѣ своихъ товарищей, онъ сталъ защитникомъ св. Гроба и привлекъ къ себѣ вниманіе всего Запада, тогда и начало его дѣя-

тельности стало представляться его почитателямъ столь-же блестящимъ. По ихъ убъжденію, избраннику Господа приличествовала юность, богатая земными почестями, подготовлявшая къ темъ чудесамъ, какими не могъ похвалиться никто другой изъ смертныхъ. За выдъленіемъ этихъ поэтическихъ преданій, представляется несомятьннымъ, что Готфридъ сталъ на сторону Генриха IV въ его спорѣ съ папою и получилъ отъ него санъ герцога, но вовсе не предпринималъ ничего особеннаго въ пользу императора, а жилъ въ своемъ родовомъ замкъ, занимаясь только фамильными и областными дълами; о болъе широкихъ вопросахъ онъ не заботился и при выборѣ друзей и враговъ мало обращалъ вниманія на интересы императора и папы. Въ эти мелкія дъла быль онъ погруженъ до тѣхъ поръ, пока призывъ къ походу на Востокъ не открыли предъ нимъ сразу новую сферу дъйствія. Нельзя сомивваться въ томъ, что Готфридъ былъ очень религіозенъ: уже раньше онъ выражалъ желаніе идти на освобожденіе Палестины; однако онъ вовсе не былъ намъренъ посвящать на это всю свою жизнь и потому заложилъ свою резиденцію епископу Люттиха съ правомъ выкупа для себя и наслъдниковъ. До сихъ поръ онъ пользовался репутаціей храбраго, прямого и благочестиваго рыцаря, но не выдавался особенно ни талантами, ни духовнымъ энтузіазмомъ. Въ походъ онъ повелъ съ собою значительное войско, по не особенно надежному указанію, 70 тысячъ человѣкъ.

.

Изъ прочихъ вождей рыцарскаго ополченія наиболѣе типичными представляются Раймундъ Тулузскій и Боэмундъ Тарентскій, одинъ представитель церковнаго направленія, другой — политикъ норманской школы. Подъ знамя Раймунда Сенъ-Жилля, графа Тулузскаго, стеклась масса провансальскихъ рыцарей. Самъ Раймунаъ отличался сильнымъ благочестіемъ; издавна онъ былъ приверженцемъ римской куріи; передъ походомъ онъ старался обезпечить себъ успъхъ богатыми вкладами въ церкви и монастыри. Въ отличіе отъ другихъ князей, онъ не терпълъ нужды въ деньгахъ и и потому не продалъ и не заложилъ ни клочка общирныхъ владъній для покрытія расходовъ. Передъ выступленіемъ онъ еще разъ отправился на поклоненіе къ наиболѣе уважаемому святому, выпросилъ себъ частичку мощей его и затъмъ пустился въ походъ. Подъ его знаменемъ собралось войско болѣе сильное, чѣмъ у кого другого изъ князей: въ составъ его вошли рыцари всей южной Франціи; многіе изъ нихъ продали свои им'внія, чтобы собрать средства для похода. Съ войскомъ Раймунда шелъ легатъ папы и два епископа со множествомъ духовныхъ. На знамени графа было изображеніе св. Дѣвы. Изъ Франція движеніе перешло въ Италію, н здъсь на него оказали ръшительное вліяніе норманны. Старшій сынъ Гвискарда, Боэмундъ, уже прославившійся въ войнѣ съ греками, по смерти отца долженъ былъ довольствоваться маленькимъ княжествомъ Отранто. Онъ былъ слишкомъ честолюбивъ, чтобы не искать большаго и потому, когда Урбанъ провозгласилъ крестовый походъ, рѣшился воспользоваться этимъ движеніемъ и за потери въ Италіи искать возм'вщенія на Восток'я, котораго онъ, на. върное, никогда не терялъ изъ виду. Правда, средствъ у него было немного и на нихъ нельзя было собрать большого войска, но онъ отлично умѣлъ пользоваться обстоятельствами для увеличенія его численности. На берегу Италіи скопилось въ это время много мелкихъ отрядовъ, ожидавшихъ переправы въ Грецію; многіе изъ нихъ Боэмунду удалось склонить къ вступленію въ его войско. Затъмъ онъ привлекъ на свою сторону своего родственника Танкреда, одного изъ знаменитъйшихъ рыцарей перваго похода, до твхъ поръ не выказывавшаго еще никакой склонности къ роли военачальника. Въ третьихъ, наконецъ, войско Боэмунда было подкрѣплено массою рыцарей, которые какъ разъ въ 1096 г. подъ начальствомъ порманнскихъ вождей осаждали мятежный Амальфи, увлеклись общимъ движеніемъ и по приглашенію Боэмунда приняли кресть. Такъ оказался онъ во главѣ сильнаго войска, при помощи котораго разсчитывалъ завоевать себъ приличное княжество на Востокѣ. Для этого онъ былъ какъ-бы созданъ: у него былъ свободный взглядъ на вещи и умѣнье пользоваться обстоятельствами; онъ сознавалъ свои способности и умѣлъ ими распо. ряжаться; онъ отличался чрезвычайной ловкостью и неукротимой энергіей, всегда ясно представлялъ себъ свою цъль и въ видахъ ея подстраивалъ всѣ мелочи. Огромныя физическія силы благопріятствовали его дѣятельности. Уже современники не признавали въ немъ особеннаго религіознаго энтузіазма; большинство думало, что его оружіе направлено не на Іерусалимъ, а на Византію.

Какъ эти, такъ и прочіе князья дъйствовали самостоятельно. Огромное движеніе, охватившее тогда весь Западъ, именно и замъчательно по отсутствію верховнаго внъшняго руководства. Первое мъсто среди крестоносцевъ занималъ, положимъ номинально, папскій легатъ, но въдъ не могъ же онъ руководить на дълъ военными дъйствіями. Каждый баронъ считалъ себя вполнъ равнымъ князьямъ и присоединялся къ ихъ отрядамъ, только пока это было

Органивація.

Digitized by Google

ему угодно. Такъ-же свободно мѣняли службу и простые рыцари и солдаты. По прибытіи въ непріятельскую страну, подчиненіе естественно становилось болѣе прочнымъ, но и здѣсь, особенно въ концѣ похода, часто выступаетъ духъ начальной независимости. При такомъ устройствѣ, что сталось бы съ этимъ войскомъ, если бы все оно не было одушевлено одною мыслью, если бы для всѣхъ образъ св. Гроба не былъ главнымъ руководителемъ и постояннымъ напоминаніемъ о порядкѣ и подчиненіи? Только послѣ распаденія внѣшнихъ связей религіозное единство достигло наивысшаго своего выраженія.

Планы Комнена.

По уговору, всв войска крестоносцевъ должны были сойтись въ Константинополѣ. Ко времени ихъ прибытія положеніе Византіи было уже далеко не такимъ, какъ за нъсколько лътъ, когда Алексъй Комненъ такъ настойчиво просилъ у Запада помощи. Двойное нашествіе печенърговъ и турокъ было отражено при помощи половцевъ; съ такимъ же успѣхомъ была подавлена и внутренняя смута. Никогда еще Алексвй не быль такъ силенъ, какъ въ 1096 и следующихъ годахъ. Крестоносцы съ удивлениемъ увидели, что Византію нечего спасать отъ язычниковъ, что съ нею надо считаться, а войско ея нельзя обратить во вспомогательный отрядъ; въ рядахъ этого войска они съ удивленіемъ замѣтили тѣхъ самыхъ мусульманъ, которые притесняли христіанъ и отъ которыхъ они собирались освобождать св. Гробъ. Съ своей стороны, императоръ Алексви тоже быль непріятно разочаровань. Много раньше, въ опасныя минуты онъ просилъ помощи у Запада, разсчитывая на присылку отдѣльныхъ отрядовъ, которые войдутъ въ составъ его арміи. Тогда Западъ не прислалъ никого, а теперь, когда нѣтъ особенной нужды въ его помощи, къ столицъ приближается громадное войско. Императоръ рѣшился заставить франковъ принести ему ленную присягу за тѣ земли, которыя они отнимутъ у турокъ и которыя принадлежали нъкогда Византіи: крестоносцы могли распоряжаться ими только съ согласія императора и должны были вообще разсматривать ихъ, какъ области греческой имперіи. На пути къ этой цѣли онъ заранѣе долженъ былъ ожидать непріятныхъ переговоровъ, упорнаго сопротивленія и даже прямо враждебныхъ дъйствій со стороны грубыхъ и могучихъ пришельцевъ; потому онъ заранѣе принялъ соотвѣтствующія мѣры, насколько то дозволяли силы имперіи: войско и флотъ были приведены въ порядокъ, казна находилась въ сносномъ положении, въ провинціяхъ все было подготовлено. Всего опаснѣе было допустить крестоносцевъ до соединенія ихъ громадныхъ силъ, а во избѣжаніе этого нужно было прекратить сношенія между отдѣльными отрядами и затѣмъ договариваться съ каждымъ вождемъ отдѣльно.

Готфридъ со своимъ войскомъ мирно дошелъ до Филиппополя; здъсь онъ получилъ извъстіе, что Гуго Вермандуа захваченъ императоромъ и вынужденъ принести ему ленную присягу. Это возмутило Готфрида, и онъ допустилъ войско до грабежа. Подъ Константинополемъ посолъ императора пригласилъ герцога на личное свиданіе въ столиць; Готфридъ отъ свиданія отказался, но объщалъ принести присягу. Затъмъ императоръ предложилъ войску расположиться въ Перѣ, чтобы изолировать его и предупредить безпорядки. Готфридъ на это согласился, но отклонилъ снова всякіе переговоры и откладываль ръшение со дня на день; онъ желалъ дождаться прочихъ князей и избъгнуть, вопреки объщанію, присяги. Императоръ все сильнъе настаивалъ на ръшеніи, герцогъ сухо уклонялся, увѣряя, что онъ не настолько еще довѣряетъ императору, чтобы ръшиться на личное свидание. Тогда Алексъй окружилъ стоянки франковъ турецкими и славянскими войсками' строго приказавъ имъ мѣшать всякому сообщенію Готфрида съ другими князьями, особенно съ Боэмундомъ. Между тъмъ, отовсюду приходили извъстія о приближеніи прочихъ отрядовъ, и опасность становилась все болѣе грозной. Императоръ медлилъ до послъдней крайности, наконедъ, когда войско Боэмунда приблизилось къ столицъ на нъсколько дней пути, онъ ръшился на насильственныя мёры. При этомъ онъ имёлъ въ виду запереть лотарингцевъ въ Перѣ и постоянными нападеніями принудить ихъ къ покорности, но они выбрались изъ западни и направились къ стънамъ столицы, чъмъ сильно смутиля ея населеніе, а затъмъ, грабя и опустошая, разс'ялись по ея окрестностямъ. Положение становилось критическимъ: Боэмундъ, оставивъ войско позади, уже спѣпилъ въ столицу на свидание съ императоромъ; къ счастью Алексѣя, ему удалось такъ изолировать князей, что они и не подозрѣвали взаимнаго положенія. Пока не удалось одолѣть упорства герцога и храбрости лотарингцевъ; чего же нужно было ожидать отъ соединенія его съ хитрецомъ Боэмундомъ и враждебно относившимися къ грекамъ норманнами? Оставалось во что бы то ни стало покончить съ Готфридомъ до прибытія Боэмунда. Алекстай еще разъ попытался вступить въ переговоры чрезъ посредство Гуго Вермандуа, но Готфридъ принялъ его очень грубо: "Ты, сынъ короля, сдълался рабомъ и теперь хочешь и меня сдълать имъ?"

жрестом. ПО ИСТ СРЕД. ВЪК. В. II.

30

Онъ отказался присягнуть и до прибытія прочихъ вождей переправить свое войско въ Азію. Тогда Алексъй напалъ на франковъ со всѣмъ войскомъ, нанесъ имъ большой уронъ и принудилъ герцога принести ленную присягу, а затѣмъ, со свойственнымъ ему умѣньемъ, одарилъ и обласкалъ Готфрида, такъ что онъ съ этихъ поръ выказывалъ большую преданность императору и помогалъ ему своимъ вліяніемъ на прочихъ князей.

Вопреки встать ожиданіямъ, поладить съ Боэмундомъ удалось легко. Для основанія царства на Востокъ онъ самъ нуждался въ помощи Алексъя, а потому, когда императоръ потребовалъ отъ него присяги, онъ сначала представилъ нъсколько возражений, но потомъ принесъ ее безъ колебанія и ограниченій. Алексви былъ очень этимъ обрадованъ и одарилъ его такъ богато, что онъ воскликнулъ: "Будь у меня такія сокровища, я подчинилъ бы себъ весь свътъ". Тутъ онъ попросилъ императора дать ему звание главнокомандующаго на Востокъ. Исполнение этого желания измънило бы характерь похода: вибсто папы и его легата руководителемъ сталь бы номинально Алексъй, а на дълъ честолюбивый князь Тарента. Понятно, императоръ, хоть и въ любезной формъ, но отклонилъ просьбу. Не такъ легко было поладить съ Раймундомъ, человъкомъ горячимъ, упрямымъ, глубоко проникнутымъ сознаніемъ религіознаго значенія похода, но въ то же время очень дорожившимъ и мірскими выгодами. Это-прямой контрасть съ Боэмундомъ, который, имъя всегда въ виду цълое, уступаетъ въ мелочахъ и пользуется встых, что только ведеть къ цтли. Напротивъ, Раймундъ въ одно и то же время и нерѣшителенъ, и упрямъ, ничѣмъ не хочеть жертвовать, ни въ чемъ уступать и потому на каждомъ шагу самъ ослабляетъ свои успѣхи. Требованіе Алексѣя оскорбило его и съ религіозной стороны — неужели боецъ Господа долженъ брать на себя земное иго? - и со стороны мірского расчета: неужели онъ долженъ заранѣе отказываться отъ плодовъ побѣды? Боэмундъ, не привыкшій стесняться, легко вышелъ изъ затрудненія: установивъ возможность прибыли, онъ заботу объ исполненіи клятвы предоставлялъ затъмъ грекамъ. Раймундъ, у котораго совъстливость была еще сильнъе корыстолюбія, остался при разъ выраженномъ безусловномъ отказъ. Тогда греки напали на неожидавшихъ ничего подобнаго провансальцевъ и нанесли имъ значительный уронъ. Насиліе только усилило гнъвъ Раймунда, который открыто обвинялъ императора въ измънъ и думалъ только объ отомщении за такое въроломство. Тутъ вмъшался Боэмундъ: споръ этоть быль ему противень, да и опасень для его цѣлей. Онь объявиль, что считаеть императора правымь и будеть защищать его противь всякаго нападенія. Такое вмѣшательство разсердило Раймунда: онь прерваль спорь, посовѣтовался со свитой и затѣмъ объявиль, что согласень дать обѣщаніе не предпринимать ничего противь жизни и чести императора. Алексѣй, которому вмѣшательство Боэмунда внушило нѣкоторыя подозрѣнія, объявиль себя удовлетвореннымъ. Гнѣвъ Раймунда и подозрѣнія Алексѣя скоро привели того и другого къ союзу противъ ненавистнаго норманна.

Присягнувшимъ князьямъ Алексъй съ своей стороны объщалъ въ скоромъ времени привести лично на помощь войско; уже тогда онъ долженъ былъ понять, что, безъ всякихъ съ его стороны усилій, ему не получить своей доли добычи. Настоящаго соглашенія онъ съ самаго начала не могъ имѣть въ виду, зато онъ добился отъ крестоносцевъ формальнаго признанія своего верховенства и такимъ образомъ обосновалъ на будущее время самыя широкія притязанія.

На походъ чрезъ Малую Азію и при осадъ Антіохіи Боэмундъ, какъ самый опытный изъ вождей, оказалъ крестоносному ополченію массу услугъ: онъ заботился о снабженіи его припасами, руководиль военными дъйствіями, напр., осадой Никеи, сраженіемъ при Дорилеѣ; однимъ словомъ, ему больше кого другого крестоносцы обязаны были своими успѣхами. Но услуги эти онъ оказывалъ не безкорыстно. Съ самаго начала Боэмундъ задался мыслью при помощи крестоносцевъ создать себъ самостоятельное владъніе на Востокъ и, пока его и ихъ интересы совпадали, онъ работалъ энергично и успѣшно. Подъ Антіохіей пришелъ часъ расплаты. Антіохія должна была стать владъніемъ Боэмунда, и все его искусство направлено было къ тому, чтобы устранить препятствія къ достиженію этой цѣли, а ихъ было не мало. Нужно было добиться согласія князей на то, чтобы городъ, завоеванный ихъ общими трудами, достался одному Боэмунду; нужно было устранить сопротивление греческаго посла, требовавшаго передачи города императору; наконецъ, нужно было еще взять самый городъ. И воть, когда осада затянулась, а съ Востока появились извѣстія о приготовленіяхъ турокъ къ новому походу на выручку Антіохіи, когда положение крестоносцевъ стало критическимъ, Боэмундъ объявилъ, что онъ человѣкъ небогатый, не можетъ больше тратить времени и силъ на осаду и покинеть ее, если ему не будеть обезпечено солидное вознаграждение. Предъявляя свое требование, Боэмундъ

Опоръ. изъ-за Антіохін.

30\*

зналь, что его содъйствіе для успѣха крестоносцевъ необходимо и что они вынуждены будуть объщать за него все, чего онъ ни потребуеть. И действительно, князья принуждены были принять его требование и объщать ему ключъ къ Сиріи, Антіохію. Одинъ графъ Раймундъ, върный своему упрямству и греческимъ симпатіямъ, отказалъ въ согласіи, но это не имѣло особаго значенія. Затъмъ Боэмундъ вступилъ въ дружеские переговоры съ греческимъ посломъ и подъ большимъ секретомъ сообщилъ ему, что князья очень раздражены противъ него, такъ какъ прицисываютъ интригамъ грековъ новый походъ турокъ. Опасаясь за жизнь свою, бъдный посолъ покинулъ лагерь франковъ и оставилъ поле дъйствія за Боэмундомъ. Туть энергія послёдняго еще болёе растеть. Благодаря его содъйствію, крестоносцамъ удалось отразить новое войско турокъ и окончательно запереть всѣ выходы изъ крѣпости. Счастье снова улыбнулось Боэмунду: считая его, какъ и всъ непріятели, главою ополченія, къ нему обратился одинъ изъ офицеровъ гарнизона съ предложеніемъ сдать часть городской ствиы, и скоро условіе было заключено. Тогда Боэмундъ снова обратился къ князьямъ и заявилъ, что у него есть возможность легко завладъть городомъ, но что онъ воспользуется ею только въ томъ случаѣ, если ему предоставятъ владѣніе имъ. Князья снова усомнились въ своемъ правѣ распоряжаться Антіохіей въ виду присяги императору и отвергли требование Боэмунда, который пересталъ руководить военными дъйствіями: осада остановилась, а извъстія съ Востока становились все болѣе грозными. Крестоносцы пришли въ уныніе, князья собрались снова и постановили единогласно отдать Боэмунду Антіохію, если онъ поможетъ имъ завладъть ею и спасетъ ихъ такимъ образомъ отъ погибели.

Затягивая изъ своихъ видовъ осаду, Боэмундъ, несомнѣнно, страшно рисковалъ своимъ счастіемъ и своими соратниками. Его не безпокоили тѣ потери, отъ которыхъ онъ могъ избавить ополченіе, если бы занялъ городъ при первой возможности; не обращая вниманія на неизбѣжную гибель въ случаѣ неудачи, онъ бездѣйствовалъ до послѣдней минуты; онъ хотѣлъ добиться разъ намѣченной награды во что бы то ни стало, хотя бы изъ за этого должны были погибнуть и онъ, и всѣ его соратники. Много разъ онъ показывалъ, что онъ одинъ умѣетъ оживить силу войска; безъ сомнѣнія, поэтому у него была возможность останавливать всѣ дѣйствія по своему желанію. Если осада затянулась до того времени, какъ онъ добился согласія князей, то зависѣло это отъ его желанія. Благодаря этому промедленію, городъ былъ взятъ всего за три дня до прибытія полчищъ Кербоги, потерявшаго понапрасну цѣлыхъ три недѣли подъ стѣнами Эдессы.

Въ то время, какъ крестоносцы сами были осаждены въ Антіохіи Кербогою, Боэмундъ снова сдълалъ много для ихъ спасенія. Витстъ съ Адемаромъ онъ остановилъ начавшееся въ моментъ паники безпорядочное бъгство изъ города, которое должно было предать встахъ въ руки турокъ; въ виду общаго безпорядка, ему же совѣтъ князей предоставилъ на двѣ недѣли главное начальство съ неограниченными полномочіями для возстановленія дисциплины. Замѣчателенъ этотъ выборъ самаго способнаго, но и наименѣе религіознаго изъ вождей въ то именно время, какъ, подъ вліяніемъ страшныхъ бѣдствій осады, мистическое настроеніе достигло въ войскъ необычайной силы и выразилось въ рядъ разныхъ видъній. Опасность и нужда были слишкомъ сильны: приходилось обращать внимание больше на способности, чъмъ на настроение вождя. И Боэмундъ не обманулъ возлагавшихся на него надеждъ. Въ нъкоторыхъ отрядахъ люди цѣликомъ разбѣжались и попрятались по домамъ, откуда ихъ ничъмъ нельзя было вызвать. Боэмундъ, не медля, приказалъ зажечь въ нъсколькихъ мъстахъ зданія, огонь быстро распространился, масса домовъ сгоръла, отовсюду выбъгали съ добычею бъглецы; на другой день они собрались толпами предъ жилищами князей и стали настойчиво требовать, чтобы ихъ вели на бой съ Кербогой. Въ главной битвъ христіане были обязаны побъдой больше всего искусству и мужеству Боэмунда.

Затѣмъ снова выдвинулся вопросъ объ Антіохіи. Окончательное рѣшеніе его стало еще затруднительнѣе, такъ какъ исчезло всякое сдерживающее вліяніе, и все зависѣло отъ спорящихъ князей. Отъ императора не было отвѣта на посланную ему просьбу о помощи и напоминаніе объ его обѣщаніи принять личное участіе въ борьбѣ съ турками; оказалось потомъ, что, узнавъ отъ бѣглецовъ изъ Антіохіи о безнадежномъ положеніи крестоносцевъ и считая ихъ погибшими, императоръ не сталъ продолжать уже начатаго похода и вернулся съ половины дороги назадъ.

Такимъ образомъ, по феодальнымъ воззрѣніямъ, онъ не исполнилъ первой обязанности сюзерена — защищать своихъ вассаловъ и тѣмъ порвалъ ленныя отношенія съ крестоносцами. Съ другой стороны, умеръ духовный глава похода Адемаръ Монтейль; правда, онъ не оказывалъ большого вліянія на ходъ дѣйствій, но своимъ нравственнымъ вліяніемъ сильно поддерживалъ дисциплину въ войскѣ и согласіе между князьями, наконецъ, представлялъ постоянно духовный характеръ и духовное единство похода. Особенно важно было то, что онъ умеръ какъ разъ въ тотъ моменть, когда наружу выступили мірскіе интересы и раздоръ князей. Боэмундъ осуществилъ широкіе планы съ чрезвычайною послѣдовательностью, смелостью и ловкостью; онъ велъ скрытую игру до техъ поръ, пока результаты ся не выяснились несомнённо у всёхъ на глазахъ. Раймундъ тоже желалъ основать въ Азіи самостоятельное владение, но ему недоставало искусства Боэмунда. Еще до осады онъ пытался неудачно захватить врасплохъ Антіохію; затемъ онъ успель завладъть въ ней двумя укръпленіями и хотълъ завладъть кремлемъ, но безъ успѣха: комендантъ настоялъ на сдачѣ его Боэмунду. Когда игра послёдняго раскрылась, Раймундъ страшно былъ раздраженъ успѣхомъ соперника и рѣшительно отказался сдать ему свои укръпленія, ссылаясь на присягу императору. Съ этихъ поръ, подъ вліяніемъ зависти и огорченія, онъ сталъ упорнымъ противникомъ плановъ Боэмунда. У личной вражды была и болъе широкая подкладка. Уже давно начались столкновенія у провансаль. цевъ съ норманнами, со временемъ все болѣе ожесточенныя. Современникъ такъ характеризуетъ противниковъ: у норманновъ гордый взглядъ и живой умъ, они скоро хватаются за мечъ, а въ прочемъ расточительны и не умъють наживать; провансальцы, напротивъ живуть скупо, жадны къ наживѣ, трудолюбивы, но не такъ воинственны, голодъ только поощряеть ихъ рвеніе и они проводять весь свъть мелкими хитростями. Столкновенія между ними начались еще во время осады на фуражировкахъ: отдъльныя партіи грабили другъ друга, и изъ этого развилась настоящая вражда. Новый матеріаль для ссорь доставила затёмь находка св. копья: едва прошла опасность, какъ съверные французы и норманны заговорили объ обманъ, даже и подстроенномъ-то неловко. Особенно отличился Боэмундъ, рядомъ съ насмъшками выставлявшій доводы исторические и догматические. Противъ него съ жаромъ выступилъ Раймундъ. За князьями послъдовали племена, и вопросъ о владения Антіохіей пріобрель одинаковую важность какъ личную, такъ и національную. На сов'ть, созванномъ для ръшенія его, Боэмундъ доказываль необязательность присяги императору и настаиваль на безусловномъ исполнении своего договора съ князьями; Раймундъ стоялъ на утверждении, что присяга на креств и Евангелии должна навсегда сохранять свою силу. Большинство склонялось скорѣе на сторону Боэмунда, но не хотъло открытымъ приговоромъ оскор-

бить одного изъ спорящихъ, и потому вопросъ остался нерѣшеннымъ и войско не выступало изъ Антіохіи.

Тогда выдвинулась снова та сила, которая создала все движеніе и воспрянула во время посл'єднихъ б'єдствій — аскетическое настроеніе массы. Войско уже съ самаго начала было недовольно рвшеніемъ князей остановиться на нѣсколько времени въ Антіохіи по разнымъ соображеніямъ, военнымъ и политическимъ: оно стремилось достигнуть поскоръе цъли похода и разсчитывало на легкую побъду надъ испуганнымъ врагомъ; къ тому же масса воиновъ не знала, чъмъ существовать на время перерыва военныхъ дъйствій. Тогда князья вызвали къ себъ на службу охотниковъ до войны и добычи, объщая имъ жалованье и участіе въ отдельныхъ наб'вгахъ; изъ этого приглашенія видно, насколько туть подчиненіе зависѣло отъ добровольнаго соглашенія. Въ мелкихъ набъгахъ на земли турокъ прошло лѣто, прошелъ назначенный для выступленія срокъ, а князья все не двигались и спорили изъ-за Антіохіи. Въ войскъ снова проснулось стремленіе идти въ Іерусалимъ. Сильнѣе всего проявилось оно среди провансальцевъ, какъ ни по сердцу былъ имъ споръ съ ненавистнымъ Боэмундомъ. Сначала ихъ недовольство медлениностью князей выражалось тихо въ дружескихъ бесёдахъ, затемъ въ более крупныхъ группахъ, наконецъ бурное движение охватило всю массу. "Князья отказываются вести насъ въ lepyсалимъ, такъ выберемъ себѣ въ вожди храбраго рыцаря, и онъ съ помощью Божіей проведеть насъ къ св. Гробу". Скоро послышались и болѣе грозныя рѣчи: "Пусть кто угодно владѣетъ золотомъ кесаря или богатствами Антіохіи, мы пойдемъ впередъ подъ руководствомъ Христа. Если споръ будетъ еще продолжаться, мы разрушимъ городъ, и тогда настанетъ миръ, царившій до завоеванія его". Услышавъ такія рѣчи, Раймундъ испугался и тотчасъ приказаль выступать. Съ своимъ отрядомъ онъ направился къ значительному городу Маарѣ и едва началъ осаду его, какъ явился Боэмундъ съ цѣлью помѣшать ему овладѣть одному крѣпостью. Скоро она была взята: провансальцы и норманны заняли ее въ одно время, и изъ-за нея начался такой же споръ, какъ за Антіохію, что задержало на нѣсколько недѣль продолженіе похода. Это страшно раздражило провансальцевъ, поднялся крикъ: "князья спорять изъ-за каждаго города, который Богь предаетъ въ наши руки; такъ разоримъ этотъ, чтобы онъ насъ больше не смущалъ". Народъ кинулся, разрушилъ почти весь городъ и твмъ принудилъ Раймунда двинуться дальше на югъ. Боэмундъ воспользовался этимъ

для того, чтобы произвести нападеніе на тѣ укрѣпленія Антіохін, которыя еще боле заняты оставшимися провансальцами; онъ вытвсниль ихъ и сталъ единымъ властителемъ города. Раймундъ былъ сильно возмущенъ этимъ и рѣшился сдѣлать еще попытку: вмѣсто прямого пути въ Іерусалимъ, онъ повелъ войско къ берегу моря, желая покорить себѣ область эмира Триполи. Прибывъ къ замку Аркасъ, Раймундъ, несмотря на мирныя предложенія эмира, сталъ осаждать его. Осада шла медленно, войско было недовольно новой остановкой. Тутъ подошли Готфридъ и Робертъ Фландрскій, тоже спѣшившіе въ Іерусалимъ. Раймундъ, не выясняя своихъ плановъ, настаивалъ на продолжении осады, прочіе князья по убъжденію Танкреда, состоявшаго на службъ у Раймунда, но втайнъ дъйствовавшаго наперекоръ его интересамъ по инструкціямъ Боэмунда, хотъли скоръе идти въ Іерусалимъ. Масса войска была на ихъ сторонъ. Единственную поддержку оказали Раймунду явившіеся въ лагеръ подъ Аркасомъ греческие послы: отъ имени императора они жаловались на захвать Антіохіи и просили крестоносцевъ подождать нъсколько мъсяцевъ, пока подойдетъ къ нимъ императоръ съ войскомъ и большими подарками. Но большинство князей не желало промедленія, боялось за настроеніе войска и не хотьло союза съ въроломными греками. Кромъ того, Танкредъ, въ случаъ прибытія императора и основанія такъ близко отъ Антіохіи тулузскаго княжества, долженъ былъ опасаться за цълость владъній Боэмунда. Несмотря на все это, князья не ръшались пойти наперекоръ непремѣнному желанію Раймунда, но онъ и на этотъ разъ долженъ былъ уступить стремленію всего войска. Послѣднимъ овладѣло сильное возбуждение: безпрестанно являлись разсказы о видънияхъ, побуждавшихъ идти скоръе къ св. Гробу. Одинъ изъ нихъ послужилъ послѣднимъ толчкомъ, опрокинувшимъ всѣ мірскіе расчеты. Раздался общій призывъ къ походу; противъ воли Раймунда и даже прочихъ князей, воины зажгли палатки и нестройными толпами двинулись въ походъ. Раймундъ проливалъ слезы гнѣва и скорби, но все было напрасно: движенія невозможно было остановить. Самъ Готфридъ, до того только спорившій, расхаживалъ по лагерю, убъждая воиновъ настаивать на ихъ похвальномъ ръшении.

Осада Такимъ образомъ аскетическое настроеніе, вызвавшее самый в ввятіе походъ, одержало въ концѣ его рѣшительную побѣду. Мірскіе Іерусалима. интересы, навязанные ему сначала Боэмундомъ, а потомъ графомъ Тулузскимъ, были вырваны съ корнемъ; прочіе князья, у которыхъ не хватало силы противодъйствовать вліянію обоихъ соперниковъ.

Digitized by Google

вздохнули теперь свободно, когда вышли изъ сферы вліянія одного, а упрямство другого было сокрушено силою народнаго стремленія. Съ этихъ поръ походъ къ Іерусалиму продолжался уже безъ перерыва. Въ Рамлъ, въ 16-ти миляхъ отъ цъли похода, раздалось нѣсколько голосовъ, что нужно сначала сокрушить въ ихъ странъ силу египтянъ, завладъвшихъ между тъмъ Палестиной, и тогда она сама собою подчинится крестоносцамъ. Но какъ можно было при такой близости Іерусалима удержать общее стремленіе исполнить свой обътъ? да и вообще какіе ръшающіе доводы можно было привести въ эту минуту въ пользу такого далекаго предпріятія? Войско ръшило единодушно идти къ Герусалиму. Въ послъднюю ночь народной тревоги нельзя было удержать, толпа за толпою пускалась въ путь. Провансальцы покинули Рамлу раннимъ утромъ безъ всякаго порядка, нъкоторые съ обнаженными, въ увлечени пылкимъ благочестіемъ, ногами, большинство поспѣшнымъ шагомъ, чтобы раньше другихъ достигнуть каждаго местечка, каждаго замка и завладѣть ими. Такъ, волнуемые разнородными страстями, исполненные благочестія и алчности, совершали они послѣдній переходъ; наконець, имъ остался только одинъ горный хребеть, за которымъ лежаль Іерусалимь, толпа за толпой взбиралась на гору, и тамь, взойдя на нее, они увидъли передъ собою башни священнаго города. Это потрясло ихъ всѣхъ, исчезли мірскія стремленія и соображенія, они пали на колѣна и въ слезахъ прославляли Господа, приведшаго ихъ сюда. Съ удвоеннымъ рвеніемъ стали затѣмъ они спускаться на равнину, чтобы съ послѣднимъ усиліемъ пожать плоды столькихъ трудовъ.

Черезъ недѣлю крестоносцы произвели на городъ первое нападеніе съ восторженнымъ мужествомъ, но и съ полнымъ пренебреженіемъ ко всякимъ приготовленіямъ. На Масличной горѣ жилъ тогда святой отшельникъ; князья обратились къ нему съ вопросомъ, что будетъ съ ними, и онъ предсказалъ имъ, что на другой день въ девятомъ часу Богъ предастъ Іерусалимъ въ ихъ руки. Потому немедленно былъ предпринятъ штурмъ; франки неудержимо подвигались впередъ и скоро заняли наружныя укрѣпленія, но тутъ, имѣя всего одну лѣстницу, они очутились предъ высокою внутреннею стѣною; не колеблясь, они приставили къ ней лѣстницу, по которой пытались безъ успѣха подняться нѣсколько французовъ. Тутъ всѣ убѣдились, что такъ овладѣть городомъ нельзя. Въ страхѣ и трепетѣ войско отступило. Было рѣшено не производить новыхъ нападеній до постройки необходимыхъ машинъ, для чего потребовалось преодолёть рядъ затрудненій, а въ это время между князьями поднялись новые споры. Танкредъ занялъ для себя лично Виөлеемъ, противъ чего возсталъ Раймундъ, воскрешая старую вражду. Важнѣе былъ другой споръ. Князья были такъ увѣрены въ успѣхѣ своего оружія, что уже тогда возбудили вопросъ, кому изъ нихъ достанется корона св. Гроба. Пригласили на совътъ духовенство, и оно тотчасъ заявило протестъ противъ всякихъ выборовъ, такъ какъ прежде всего нужно де назначить духовнаго главу, патріарха, который и будеть владътелемъ Іерусалима и уже отъ себя назначить намъстника для охраны мірскихъ интересовъ страны. Пока остановились на безспорно самомъ разумномъ решени-сна. чала завоевать городъ и потомъ уже заботиться о пріисканіи для него владъльца. Въ день взятія Іерусалима, Готфридъ послъ полудня, говорять, въ тотъ самый часъ, когда окончились страданія Христа, придвинулъ свою осадную башню къ самой стѣнѣ, спустиль подъемный мость и вмъсть съ другими перешель на ствны. Въ то же время Танкредъ и Робертъ Нормандскій съ своей стороны пробили брешь въ стѣнѣ и проникли съ войскомъ въ городъ. Провансальцы все еще не могли подняться; наконецъ, на Масличной гор'в показался всадникъ въ блестящемъ вооружении, щитомъ указывая на Іерусалимъ; тогда въ городъ ворвались и они. Гарнизонъ Давидовой башни сдался Раймунду подъ условіемъ безпрепятственнаго отступленія въ Аскалонъ, и графъ захватилъ себѣ башню.

Касательно участія князей въ послѣдовавшемъ за штурмомъ вровопролитіи въ источникахъ даются такія указанія: Готфридъ не думаль о грабежь, а стремился только кровью сарадиновь отплатить за осквернение св. города; первыми проникли въ городъ Танкредъ и Готфридъ: невъроятно много крови пролили они въ этотъ день. Танкредъ, съ своей стороны, спѣшилъ раньше всѣхъ въ мечеть Омара, о богатствахъ которой до него дошли свъдънія; онъ прибыль туда раньше массы бъглецовъ и преслъдователей и спряталъ въ безопасное мъсто находившіяся тамъ сокровища. Тотчасъ затьмъ въ мечеть ворвались густыя толпы противниковъ; ръзня въ ней и передъ нею продолжалась до вечера, когда уцълъвшіе магометане сдались Танкреду, объщавшему имъ, какъ своимъ плънникамъ, полную безопасность. Затъмъ онъ кинулся дальше по городу на поиски за золотомъ и серебромъ, за лошадьми и мулами, за домами, полными всякаго добра. На другое утро толпа франковъ взобралась на крышу храма, куда Танкредъ спряталъ своихъ плънниковъ, и перебила несчастныхъ. Сокровищами, похищенными изъ мечети Омара, князю не долго пришлось пользоваться: было рѣшено обратить языческие храмы въ христіанскія святилища, и Танкреда принудили вернуть похищенное достояние церкви.

Увлечение побъдою и набожностью естественно прошло не сразу: Правление слишкомъ недѣлю стекались толпы къ св. Гробу, а отдѣльныя лица услаждались добычею, захваченною при занятіи города. Наконецъ, князья собрались на совътъ объ устройствъ завоеванной земли, и туть тотчасъ съ обычною силою возобновились старые споры. Прежде всего нужно было устранить притязанія духовенства, требовавшаго выбора и господства патріарха; это удалось безъ труда, такъ какъ у него не было въ это время вліятельнаго представителя. Перейдя къ выбору свътскаго государя и вождя, князья естественно раньше всъхъ обратили вниманіе на графа Тулузскаго. Съ удаленіемъ Боэмунда онъ, безъ сомнѣнія, занялъ въ войскъ самое вліятельное положеніе по числу приверженцевъ и богатству, по неугомонности, съ какою заявлялъ притязанія, и по настойчивости, съ какою старался ихъ провести. Правда, онъ больше вызвалъ вражды, чѣмъ добился успѣховъ, но зато онъ высоко поставилъ свою репутацію. Это доказываеть прочная память, какую онъ оставилъ по себъ на Востокъ. Поэтому ему и предложили прежде встахъ корону, но онъ отклонилъ ее, говоря, что никогда не будетъ носить здъсъ земного вънца, но не будетъ и противникомъ другого, который пожелаетъ надъть его на себя. Не трудно подыскать для его отказа и другіе мотивы: онъ хорошо зналъ, что у него много сильныхъ противниковъ, а главное – онъ утратилъ поддержку своихъ провансальцевъ, которые старались помѣшать его избранію всевозможными навѣтами. Тогда князья обратились къ герцогу Лотарингіи, онъ изъявилъ согласіе и былъ безъ всякихъ возраженій выбранъ защитникомъ св. Гроба. Отъ титула короля и торжественнаго вѣнчанія Готфридъ уклонился, неизвѣстно, по собственному ли побужденію, или слѣдуя благочестивому желанію бароновъ.

Первые шаги новаго государя были направлены на то, чтобы побудить графа Раймунда къ передачъ захваченной имъ твердыни столицы, башни Давида. Раймундъ въ этомъ отказалъ, объясняя, что онъ намъренъ до Пасхи оставаться еще въ Іерусалимъ и желаетъ сохранить до тѣхъ поръ приличное его сану положеніе. Его не испугали сильнъйшія угрозы Готфрида; прочіе князья, какъ это бывало и прежде, одобряли требование короля, но не рѣшались высказаться открыто. До рѣшенія вопроса стороны согласились

Готфрида Вульон-CEAFO.

передать замокъ непричастному посреднику, одному епископу, а тотъ немедленно отдалъ башню королю. Сильно раздраженый этимъ, Раймундъ тотчасъ оставилъ Іерусалимъ, чтобы, согласно обычаю, побывать на Іорданъ и тамъ наломать пальмовыхъ вътвей. Весь этотъ эпизодъ показываетъ, какое слабое впечатлѣніе произвелъ выборъ Готфрида на его прежнихъ перовъ.

Прошелъ мъсяцъ послъ взятія Іерусалима, и крестоносцамъ пришлось идти къ Аскалону для отраженія грозныхъ силъ египетскаго визиря. Здъсь между объими сторонами оказывается такая же ръзкая разница, какъ подъ Антіохіей между войскомъ крестоносцевъ и полчищами Кербоги: египтяне, безъ сомнѣнія, превосходили христіанъ вооруженіемъ, обиліемъ припасовъ, пышностью и богатствомъ; въ составъ ихъ войска входили эніопы, арабы и даже сельджуки, и потому, при всемъ его внѣшнемъ блескѣ, въ немъ отсутствовали сознание общности и преданность вождю и его интересамъ; рядомъ съ этимъ замѣтна была у многихъ заносчивость: они уже везли съ собою цъпи и веревки для будущихъ плънныхъ. Войско крестоносцевъ проявляло теперь не менъе энергіи, чъмъ подъ Антіохіей. Какъ тамъ его увлекало впередъ безграничное отчаяніе, такъ здъсь ликующее воодушевленіе, не признававшее больше никакихъ препятствій, ничего невозможнаго. Они шли въ бой, какъ на пиръ и на праздникъ; враги казались имъ робкими, какъ лани, и невинными, какъ ягнята, потому что, по ихъ убъжденію, Богъ былъ на сторонъ христіанъ. Правда, кони ихъ были слабы, оружіе безъ блеска, масса воиновъ выходила въ поле, какъ и подъ Антіохіей, въ бъдной изорванной одеждъ, утомленная трудами и лишеніями или истощенная бурными удовольствіями послѣдняго мъсяца, но въ бой они шли тъмъ съ большимъ пыломъ, что только тамъ могли они найти добычу, наслажденіе и отдыхъ. Впереди войска несли кресть и копье Господа, въ Іерусалимъ духовенство и безпомощные молились о побъдъ, -- другого гарнизона тамъ не было, -- какъ могли они не побъдить этихъ враговъ? И дъйствительно, была одержана ръшительная побъда. Послъ сраженія Раймундъ завязалъ переговоры съ комендантомъ Аскалона, въ которомъ господствовало полное уныніе. Туда удалился раньше гарнизонъ Давидовой башни и онъ выставилъ на стънъ знамя своего спасителя, графа Тулузскаго. Послѣдній тотчасъ сталъ утверждать, что по старому обычаю городъ составляетъ теперь его собственность, но на него, какъ король, заявилъ свои притязанія Готфридъ. Прочіе князья, на этотъ разъ не колеблясь, подтвердили мнѣніе

графа, но Готфридъ ни за что не хотѣлъ уступить. Раймундъ былъ страшно раздраженъ и объявилъ, что онъ намѣренъ тотчасъ удалиться; герцогъ стоялъ на своемъ, и графъ исполнилъ свою угрозу. Аскалониты естественно узнали о спорѣ и его послѣдствіяхъ, отказались отъ сдачи, и столь важный для обороны противъ Египта городъ былъ утраченъ раньше, чѣмъ пріобрѣтенъ.

Въ концъ 1099 года патріархомъ Іерусалима былъ выбранъ панскій легать, архіепископъ Дагоберть. Онъ объявиль, что для приличнаго содержанія патріаршаго двора ему необходимо извъстное количество земли, и поэтому потребоваль себь сначала четверть города Яффы. Готфридъ торжественно уступилъ ему ее. Тогда Дагоберть предъявилъ второе болѣе важное требованіе: Іерусалиму, какъ городу, посвященному Господу, нуженъ не свътскій глава, но духовный, какъ это утверждало уже до завоеванія духовенство; притомъ же у патріарха есть заслуженное право на него: въ эпоху угнетенія онъ былъ единственнымъ безспорнымъ главою встахъ христіанъ Іерусалима; такимъ образомъ, онъ требуеть отъ христіанскихъ князей только возстановленія тѣхъ правъ, которыя оставили неприкосновенными языческие эмиры. Дъйствительно, по договору императора Константина Мономаха съ египетскимъ халифомъ, христіанамъ былъ отведенъ въ Іерусалимъ отдельный кварталь, и судь надь ними предоставлень патріарху. Патріархъ добился своего: въ первый день Пасхи Готфридъ передалъ ему, въ присутствін духовенства и народа, Іерусалимъ съ башней Давида и встьмъ округомъ; однако герцогъ продолжалъ владъть городомъ до расширенія королевства однимъ или двумя городами, а въ случат его смерти безъ мужскихъ наслъдниковъ, городъ безпрекословно долженъ былъ перейти къ патріарху. Вообще Готфридъ призналъ себя вассаломъ св. Гроба и патріарха и объщалъ по мъръ силъ оборонять интересы Бога и патріарха. Такой обороть дъла вполнъ соотвътствовалъ настроенію народа и самымъ опредѣленнымъ образомъ выставилъ духовный характеръ этого государства; впервые, со смерти Адемара Пюискаго, дерковная власть вернула себъ то положение, которое она занимала въ началь крестоваго похода. Свътский государь быль съ этихъ поръ только вторымъ человѣкомъ въ королевствѣ.

Прошелъ годъ со времени взятія Іерусалима, и Готфрида не стало. Разсматривая его роль въ движеніи крестоносцевъ, мы не найдемъ ни одной черты, которая давала бы намъ право назвать его геніальной или даже просто крупной личностью. Подъ Константи-

нополемъ онъ сильно смущаетъ императора своимъ упорствомъ, не обращая вниманія ни на какіе доводы и въ то же время не думая указывать основанія своего образа твёствій. Затемъ до пораженія Кербоги его совершенно затмеваетъ князь Тарента: планы Боэмунда постоянно опредъляютъ движение ополчения, его дъятельность непрерывно обусловливаетъ успѣхи крестоносцевъ. Далѣе возгорается споръ изъ-за Антіохін, на нъсколько мъсяцевъ замедляющій походъ; но у Готфрида, какъ и у другихъ князей, не оказывается достаточно энергіи, чтобы вмѣшаться рѣшительно въ распрю. Вскорѣ затъмъ подъ Триполемъ онъ, несмотря на полную опредъленность своихъ взглядовъ, является только орудіемъ въ рукахъ норманскихъ политиковъ и подъ конецъ береть верхъ только благодаря народному движенію, въ созданія котораго онъ не принималь ни малейшаго участія Далее, какъ правитель св. Земли, онъ, правда, былъ поставленъ въ тяжелыя условія, но вѣдь условія оставансь все тѣми же, когда Балдуинъ Эдесскій вдохнулъ въ королевство новую жизнь. Наконецъ, никто не могъ конечно отвергать его силы и храбрости, но какъ можно было однимъ этимъ пріобрѣсти себѣ особенную славу при такихъ соперникахъ?

Однимъ словомъ, во встать свътскихъ дълахъ онъ не создалъ ничего крупнаго и даже никогда не пытался протестовать противъ превосходства Боэмунда и Раймунда въ этой области. Твиъ боле слѣдуетъ указать, что это превосходство ни на шагъ не совлекло его съ пути, и эта настойчивость вмъсть съ цълью, на которую она была направлена, только и объясняють положительную основу его характера, а также возможность столь блестящей и прочной извѣстности. По словамъ современника, онъ былъ столь же благочестивъ, какъ и храбръ, онъ былъ настоящимъ монахомъ въ одеждѣ воина, какъ и въ облачении герцога; подтверждение этого замѣчанія мы находимъ во всѣхъ событіяхъ похода. Болѣе, чѣмъ кто изъ его товарищей, онъ, при всѣхъ столкновеніяхъ съ свѣтскими интересами, старался сохранить религіозный характеръ похода: передъ его глазами стоялъ только св. Гробъ, и онъ совершенно былъ чуждъ всякой мысли о власти и захватв земель. Это не такой человъкъ, который могъ бы оказать ръшительное вліяніе на ходъ событій, но во всякомъ случав это-человвкъ съ непоколебимымъ характеромъ, остающійся върнымъ себъ, несмотря на всъ внѣшнія вліянія, и строгостью религіозныхъ стремленій далеко превосходящій своихъ болье быстрыхъ товарищей. Боэмундъ, безъ сомнѣнія, остроумнѣе и ловче его, Раймундъ отзывчивѣе и подвижнѣе, но главной награды въ этой религіозной войнѣ заслуживалъ все-же больше, чѣмъ они, всѣми затмеваемый, сосредоточивающій свое вниманіе на религіозной цѣли герцогъ Лотарингіи.

Отсюда понятно то пристрастіе, съ которымъ Западъ прославлялъ его память и создалъ для героя новую жизнь: на всемъ Западъ творцомъ похода было то именно настроеніе, которое доводило Готфрида до несправедливаго пренебреженія къ другимъ силамъ. Если никто изъ блестящихъ и энергическихъ героевъ не могъ въ глазахъ народа затмить Готфрида, то это свидътельствуетъ въ пользу безсознательнаго, но и безошибочнаго такта легенды, хотя она и украсила болъс блестящими цвътами завоеваніе Антіохіи, чъмъ взятіе Іерусалима. Отдъльныя ея части проникнуты рыпарскимъ и поэтическимъ духомъ, но, при всемъ внъшнемъ блескъ, въ глубинъ ея проходитъ неизгладимая мистическая мысль, въ концъ концовъ вызвавшая ее цъликомъ на свътъ. Легенда прославляетъ одного любимаго Богомъ мужа и окружаетъ его бездъйствіе такимъ ореоломъ, какого не удостоивается геройство норманновъ и провансальцевъ.

Н. Шамонинъ.



## XXXVI. '

## Іерусалимское королевство.

### I.

# Страна, населеніе, земледѣліе, торговля, колоніи, образованность.

Частая смѣна народовъ-завоевателей, приливъ паломниковъ, Население Іерусалим- посъщенія купцовъ издревле дълали населеніе Іерусалима пестрой смѣсью племенъ. Крестовые походы только еще усилили разно-OKATO KOобразіе въ народонаселеніи Палестины. Выходцы изъ свверной и ролевотва. южной Франціи, бретонцы и провансальцы, ломбардцы, венеціанцы, тосканцы, сицилійцы, лотарингцы, фрисландцы, нѣмцы, скандинавы, англичане, валлисцы, шотландцы, венгерцы и т. д. слились здъсь въ господствующія сословія Іерусалимскаго королевства. А подъ ихъ властью или рядомъ съ ними продолжали жить остатки туземныхъ племенъ-сирійцы, армяне, греки, арабы, турки. Среди магометанъ преобладали арабы, какъ старинные завоеватели Сиріи, ставшіе осѣдлымъ, мирнымъ населеніемъ. Напротивъ, турки встрѣчались рѣдко: они, вѣдь, овладѣли Палестиной незадолго до появленія христіанъ, и ихъ чисто военное господство пало вмѣстѣ съ Іерусалимомъ. Однако и магометанство вообще далеко не было пре-

**MOTOVIMMEN:** Prutz, Kulturgeschichte der Kreuzzüge; Prutz, Entwickelung und Untergang des Tempelherrenordens; Heyd, Histoire du Commerce du Levant au Moyen-Age; Beugnot, Assises de la Haute Cour & Assises de la Cour des Bourgeois.



обладающей религіей въ Сиріи. Не говоря уже о евреяхъ и грекоправославныхъ, какъ разъ здѣсь удержались остатки древне-христіанскихъ сектъ—яковитовъ, несторіанъ, маронитовъ.

Уроженцы мелкихъ областей западной Европы, раздробленной на феоды, впервые сталкивались здъсь и замъчали различіе или сходство между своими нарвчіями и обычаями; понятіе народа французскаго, нъмецкаго, итальянскаго выростало надъ народцами маленькихъ провинцій, -- графствъ и герцогствъ. Глубокій знатокъ Палестины Яковъ Витрійскій 1) высказалъ мизніе, что завоеватели сдълали бы лучше всего, если бы подълили между собой тягла государственной жизни сообразно своимъ способностямъ и характеру: наприи връ, итальянцы, преимущественно венеціанцы, генуэзцы и пизанцы могли бы взять на себя заботы о матеріальныхъ интересахъ, торговлю и промышленность, а французы и нѣмцы--зашиту страны отъ невърныхъ, такъ какъ италіанскіе горожане хорошо знали морское дъло и, отличаясь воздержностью, легко переносили климать; французы же выдавались своей воинственностью и хорошими боевыми лошадьми, а нъмцы-тяжелыми панцырями. Однако, различіе въ способностяхъ и наклонностяхъ не предотвратило враждебнаго соревнованія между націями. Численно всегда преобладали французы, а туземцы-магометане звали вообще встахъ пришельцевъ съ запада франками: со временъ Карла В. франкский народъ олипетворяль иля арабовь католическую Европу. Продолжительная разлука съ родиной, семьей и обычными занятіями вредно отзывадась на нравахъ жителей Іерусалимскаго королевства, тёмъ болёе, что крестоносцы позволяли себъ многое относительно враговъ-магометанъ, что безусловно было бы преступленіемъ и грѣхомъ на западъ, напр., нарушение договоровъ. По словамъ арабовъ, Жоселенъ III, графъ Эдесскій, заключалъ миръ съ Нуреддиномъ, а какъ только опасность минуеть, измѣнялъ своимъ клятвамъ. Съ другой стороны, роскошь и утонченныя наслажденія Востока заразительно дъйствовали на франковъ. Низшіе классы крестоносцевъ ради торговли и промысловъ съ самаго начала стояли гораздо ближе къ туземцамъ-магометанамъ, нежели рыцари. Да и нужда чаще вела ихъ къ отпаденію отъ христіанства, чъмъ ихъ феодальныхъ сеньёровъ. Во время голода въ 1190-91 гг. изъ лагеря христіанъ передъ Аккономъ солдаты толпами бѣжали къ Саладину: кто наълся тамъ досыта, тому уже не было охоты ворочаться назадъ.

<sup>1)</sup> Jacobus a Vitriaco. жрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

Часто даже рыцари, уличенные въ какомъ-либо преступленіи, слѣдовали примѣру низшихъ и становились отступниками и перебѣжчиками. Такіе ренегаты были естественными посредниками между христіанами и магометанами.

То постоянное население јерусалимскаго королевства, которое усвоило себѣ смѣшанную полувосточную, полуевропейскую культуру, называлось пулланами. Яковъ Витрійскій разумьеть подъ пулланами все то потомство пришлыхъ христіанъ, которое родилось уже въ Палестинѣ <sup>1</sup>). Но историкъ похода Людовика VII Французскаго разумѣетъ подъ пулланами только смѣшанное населеніе Палестины, родившееся отъ франка-отца и матери-сиріянки или наобороть; таково и было, въроятно, первоначальное, болъе твсное значение слова. Подъ вліяниемъ климата и туземнаго населенія пулланы быстро стали терять свои европейскія привычки. Яковъ Витрійскій произносить надь ними строгій приговорь: пулланы, по его словамъ, не походятъ на своихъ воинственныхъ предковъ; они выросли въ роскоши, изнѣжены, женственны, охотнѣе идуть въ разслабляющія восточныя бани, чёмъ на борьбу съ невёрными: одежды у нихъ пышныя, мягкія, нравы распущенные; они лѣнивы и трусливы, малодушны и боязливы. Магометане не боятся ихъ; если бы не помощь франковъ и не притокъ новыхъ силъ съ Запада, такъ одни пулланы не въ состояніи были бы сопротивляться имъ. Охотнъе всего пулланы блюдутъ миръ со своими сосъдями, но между собой они въ постоянныхъ ссорахъ и призываютъ невърныхъ на помощь другъ противъ друга. Въ личныхъ сношеніяхъ они лживы, скрытны, ихъ семейная жизнь мало чъмъ отличается отъ магометанской, и жены ихъ живутъ вдали отъ общества, словно въ гаремъ. Къ святынямъ Палестины и Іерусалима пулланы равнодушны, религіозное рвеніе паломниковъ для нихъ непонятно; страданія пилигримовъ не трогають этихъ полумагометанъ, которые стараются только правдой и неправдой обогащаться на счеть странниковъ. Тѣ арабскія женщины, на которыхъ часто женились пулланы, принимали христіанство только внѣшнимъ образомъ, и среди такой смъшанной семьи не было ни христіанства, ни магометанства, а обыкновенно-только самыя грубыя суевърія.

<sup>1)</sup> Для самаго слова "пулланы" Яковъ Витрійскій даетъ двойное объасненіе: или отъ pullus (жеребенокъ), такъ какъ пулланы были "новичками" сравнительно съ туземнымъ сирійскимъ населеніемъ, или отъ названія италіанской провинціи Апуліи, откуда чаще всего будто бы были родомъ ихъ матери.

А что же сталось съ туземнымъ населеніемъ Палестины? Населеніе въ городахъ и пригородныхъ областяхъ, надъ которыми еще недавно господствовали турки, было попрежнему главнымъ образомъ христіанскимъ и состояло изъ грековъ, армянъ, сирійцевъ, жившихъ промыслами и земледъліемъ. Только въ немногихъ городахъ (Триполисѣ, Бейрутѣ, Сидонѣ) магометане получили позволеніе жить и заниматься своими промыслами: пряденьемъ шерсти и тканьемъ: вся же масса арабскаго населенія подъ властью франковъ осталась въ селахъ на положении колоновъ (крѣпостныхъ), обрабатывавшихъ земли господъ и платившихъ имъ опредъленную часть своего урожая. При первомъ завоевани рыцари присвоивали себѣ земли не только враговъ-магометанъ, но и всего христіанскаго населенія. Этихъ крестоносцы какъ бы толкали его въ лагерь турокъ. Съ теченіемъ времени франки замѣтили свою ошибку и сдълали христіанамъ рядъ уступовъ. Но сирійцы никогда не получили равенства съ франками и затанли свое недовольство. Франки не могли вполнъ полагаться на нихъ и считали ихъ лживыми, наклонными къ магометанству и культуръ арабовъ, на языкъ которыхъ они и говорили, удерживая греческій только для богослуженія. По городамъ сирійцы занимались промыслами, въ сельскихъ областяхъ садоводствомъ и землепашествомъ, напр., разведеніемъ сахарныхъ плантацій. Какъ разъ въ сельскихъ областяхъ добились они впослъдстви, благодаря своему хозяйственному значению, и большей независимости. По обычаямъ Іерусалимскаго королевства, тамъ, гдъ они жили густой массой и составляли особыя общины (коммуны), сирійцы имъли свои собственные суды (cours de reisотъ арабскаго слова reis, т. е. староста) Подобныя же уступки, какъ сирійцамъ-христіанамъ, франки сдълали и еврейству: и въ Іерусалимскомъ королевствѣ и на Кипрѣ евреи пользовались неограниченной гражданской свободой. Въ съверной части Іерусалимскаго королевства важную долю населенія составляли армяне; съ выдающимися способностями къ торговлѣ они соединяли воинственность, часто рыцарскую, и подъ властью крестоносцевъ были по своему положенію приравнены къ сирійцамъ.

Паломниковъ и крестоносцевъ, которые приходили въ Палестину Земледиліе. изъ съверныхъ, болъе суровыхъ странъ, поражали роскошь и щедрость южной природы въ нѣкоторыхъ частяхъ Сиріи. Буркгардтъ изъ Монте-Сіона, посѣтившій Востокъ около 1280 г., хвалить плодородіе густонаселенныхъ частей Ливана и Антиливана съ ихъ пастбищами, садами и виноградниками; мъстность вокругъ Курд-

31\*

Digitized by Google

скаго укрѣпленія 1), по его словамъ, густо заселена крестьянскими дворами, покрыта насажденіями маслинъ и виноградниками и богата фруктовыми садами, рощами, лугами и водой. Раемъ показалась ему затёмъ береговая полоса около Триполиса; нигдѣ онъ не видывалъ такого количества вина, оливокъ, фитъ и сахарнаго тростнику. Собственно землепашество далеко не было настолько развито, чтобы избавить страну отъ необходимости ввозить хлебъ съ Запада. Съяли, какъ и теперь, только пшеницу и ячмень, да нъкоторыя стручковыя растенія: бобы, горохъ, чечевицу. Но зато садоводство достигало здёсь высокой степени совершенства. Уже въ началъ среднихъ въковъ вина Палестины считались самыми кръпкими и благородными при дворъ византійскихъ императоровъ. Буркгардть особенно хвалить дозы на высотахъ Виелеема и по скатамъ Ливана близъ Сидона. Маслины произрастали не только въ садахъ на равнинѣ Триполиса и по склонамъ Өавора; за Іорданомъ эти деревья попадались еще густыми рощами; самыя одивки собирались главнымъ образомъ на масло. Изъ фруктовыхъ деревьевъ обычными были: фиги, лимоны апельсины, гранаты, миндаль, но для болье привычныхъ франкамъ грушъ, яблокъ, вишенъ и оръховъ условія почвы и климата были здъсь не такъ благопріятны, и ихъ выписывали изъ Дамаска. Все побережье и въ особенности область Триполиса славились своими плантаціями сахарнаго тростника. Франки научились у сирійцевъ добывать сахаръ, выдавливая сокъ изъ тростника особыми прессами въ родѣ мельницъ; для этихъ работь употреблялись часто магометане-иленники. Тиръ даже славился своими сахароварнями; отсюда выписалъ Фридрихъ II въ 1239 году мастеровъ, чтобы поднять въ Сициліи упавшее было тамъ сахарное дъло. Франки, какъ ученики и преемники арабовъ въ Палестинъ, занялись и насажденіемъ плантацій хлопчатника. Но кажется, эта отрасль земледълія не имъла въ ихъ рукахъ большого успѣха: хлопокъ изъ окрестностей Лаодицеи, Бейрута и Аккона ценился всегда ниже привознаго изъ Алеппо и Амаха (Hamah) и не могъ равняться даже съ хлопкомъ Арменіи и Дамаска. Подъ господствомъ христіанъ упала и культура бальзамнаго дерева. Петръ изъ Монте-Кассино въ плодоносной низинъ Іерихона нашелъ еще плантаціи этихъ деревьевъ; стволы надръзывались острыми камнями, и драгоденный сокъ собирался по каплямъ. Однако франки внимательнъе отнеслись къ другимъ подобнымъ же дере-

<sup>1)</sup> Одна изъ главныхъ кръпостей съверной Сиріи (Castrum Curdorum).

вьямъ, изъ которыхъ добывались лѣкарства и благовонныя масла, наприм., мирра, мастика, терпентинъ. На границѣ сельско-хозяйственной и собственно промышленной дѣятельности стояло разведеніе шелковичныхъ червей, достигшее въ Сиріи высокой степени продвѣтанія еще при господствѣ византійдевъ; да и франки знали тутовое дерево уже въ южной Италіи и Сициліи. Средоточіемъ этого промысла былъ Триполисъ, гдѣ въ концѣ XIII в. работало не менѣе 4 тысячъ ткацкихъ станковъ для шелку. Къ ткадкой промышленности примыкали красильни; въ долинѣ Іордана разводилось индиго, а на берегу древней Финикіи попрежнему находили знаменитую пурпуровую улитку. Стеклянными произведеніями все еще славился Тиръ.

Но франки не внесли въ страну болъе совершенныхъ пріемовъ Сельское хозяйства, разв'в что только италіанскія колоніи (коммуны) и населеніе. духовно-рыцарскіе ордена примѣняли къ разработвѣ своихъ земель раціональные пріемы: вся масса франкскаго рыдарства не шла далье чисто хищническаго отношенія къ угодьямъ и приспособлялась къ тому строю сельской жизни, который сложился еще до крестовыхъ походовъ. Поземельныя отношенія въ сельскихъ областяхъ вели свое начало отъ порядковъ, существовавшихъ подъ византійскимъ владычествомъ. Арабы-завоеватели смѣвили только сирійскихъ и византійскихъ пом'вщиковъ въ ихъ власти надъ землями. Колоны (крѣпостные), преимущественно сирійскаго происхожденія, продолжали нести въ пользу арабовъ повинности, къ которымъ они были раньше обязаны относительно грековъ или своихъ единоплеменниковь. По магометанскому праву, население вновь завоеванныхъ областей должно было платить подушную подать, какъ выкупъ за свою жизнь и свободу, и затѣмъ поземельную подать, которая не должна была превышать половины урожая; то населеніе, которое переходило въ исламъ, попадало еще въ болѣе благопріятныя условія и платило только обычную у магометанъ поземельную десятину. Завоевание Палестины турками ничего не измѣнило въ положении колоновъ, потому что и среди нихъ господствовали чисто феодальныя отношенія: вождь - завоеватель раздаваль завоеванныя земли своимъ полководдамъ, которые дробили ихъ далее между своими подчиненными. Каждый турокъ-землевладьлецъ несъ военную повинность по отношенію къ верховному собственнику, отъ котораго получилъ землю, а доходы съ земли и ея населенія давали ему возможность отбывать эту повинность. Поэтому турки, оставаясь чисто военнымъ слоемъ населенія, не вни-

Digitized by Google

кали въ хозяйственные порядки на своихъ земляхъ, предоставляя ихъ въдънію самихъ оброчныхъ колоновъ и слъдя только за правильнымъ поступленіемъ оброка (ренты). Эту оброчную систему козяйства удержали и рыцари франки.

Немногочисленные крестьяне, переселявшіеся съ Запада, представляли въ Іерусалимскомъ королевствѣ исключеніе по своему сравнительно независимому положенію. Чаше всего они становились свободными арендаторами и платили за землю франку-рыцарю деньгами или сельско-хозяйственными продуктами. Сохранилась, наприм., грамота Балдуина III отъ 1153 г., опредѣляющая условія, на которыхъ Жираръ-де-Валансъ получилъ отъ короля дозволеніе заселить одинъ хуторъ (casale) латинскими колонистами: колонисты получали отъ предпринимателя усадьбу и участокъ вемли въ полную наслѣдственную собственность, но должны были зато платить королю съ урожая своихъ полей 1/7, съ виноградниковъ и садовъ 1/4, а съ насажденій маслинъ даже 2/3; пятнадцатый хлѣбъ изъ ихъ хлѣбныхъ печей принадлежалъ тоже королю.

Напротивъ, масса сельскаго населенія, оставшаяся отъ арабскаго владычества, находилась въ тяжелой крепостной зависимости и составляло одно цёлое съ земельными участками, на которыхъ жила: сирійскій крѣпостной могъ быть даже оторванъ отъ семьи, проданъ, подаренъ или данъ въ обмънъ своимъ господиномъ. Кипрскій юристь Филиппъ Наварскій приравниваеть такихъ крѣпостныхъ къ рабочему скоту или сельско-хозяйственнымъ орудіямъ; безъ всякихъ личныхъ правъ они были отданы на произволъ рыцарей и фохтовъ. Различіе въ религіи или, по крайней мѣрѣ, въ расѣ между господиномъ и вилланомъ и отсутствіе освященнаго временемъ "обычая" сдълали кръпостную зависимость на Востокъ болъе тягостной. Въ тотъ короткій промежутокъ времени, когда Ричардъ Львиное Сердце предоставилъ Кипръ тампльерамъ, они вызвали возстаніе сельскаго населенія острова, вздумавши, было, обращаться съ нимъ, какъ со своими колонами въ Сиріи, т. е. подвергать ихъ побоямъ и облагать податями. Обыкновенно рыцарскій ленъ распадался для цвлей хозяйства на хутора, а отдвльный хуторъ (casale) дробился уже на плуги (charrue, carrucata), т. е. участки земли, для ежегодной обработки которыхъ хватало пары воловъ; къ хутору примыкали лъса и луга, находившіеся въ общемъ пользованіи крестьянъ, а иногда и виноградники, фруктовые сады, насажденія маслинъ. Кръпостные, обрабатывавшіе такой хуторъ, несли повинности трудомъ, продуктами земли и даже деньгами. Они до-

ставляли въ замокъ рыцаря куръ, яйца, хлъбъ, медъ. Хотя путеmeственникъ XIII в. Рубрукъ (Roubrouque) и отмѣчаетъ, что сирійскіе крѣпостные въ общемъ платили 1/2 урожая, но, кажется, никакихъ твердыхъ предѣловъ для оброка не существовало. Изъ личныхъ повинностей (барщинъ) самая тяжелая-работа надъ проведеніемъ и починкой дорогъ --- существовала уже при арабахъ.

Гораздо сильнъе былъ приливъ западныхъ переселенцевъ въ Городокое города, гдъ прежнее население при первомъ завоевании было или население. перебито, или вытъснено на окрайны. Появленіе крестоносцевъ измѣнило весь строй городской жизни. Какъ разъ здѣсь, однако, чаще всего приходилось сталкиваться и смёшиваться различнымъ слоямъ пестраго населенія Палестины. Для промысловъ и торговли выходцы съ Запада нуждались на первое время въ переводчикахъ. писцахъ, мвнялахъ, маклерахъ, стряпчихъ, хорошо знавшихъ мвстныя условія и обычан; мелкіе промыслы и ремесла тоже остались въ рукахъ чужеземцевъ. Но и по городамъ завоеватели не сливались съ завоеванными, а потому и здёсь не могло выработаться никакой цъльной гражданской жизни. Люди различныхъ національностей не могли, напр., свидътельствовать другъ противъ друга въ судахъ. Среди пришлаго населенія тоже господствовали рознь и отчуждение между представителями отдѣльныхъ народностей Зацада: французы, нёмцы, итальянцы продолжали поддерживать связи съ родиной и не пускали въ городахъ Палестины такихъ прочныхъ корней, чтобы во встахъ состаяхъ видеть согражданъ и соплеменниковь; а у итальянцевъ и на новыхъ мъстахъ жительства тлъло старое соперничество между венеціанами, пизанцами, генуэзцами и т. д. Въ Акконъ у италіанскихъ горожанъ были отдъльные кварталы, у англичанъ и нъмдевъ ихъ собственные улицы и склады товаровъ; вст они жили по обычаямъ своей родины. По образу жизни франки-горожане, сосредоточившие въ своихъ рукахъ крупную промышленность и заморскую торговлю, рёзко отдёлялись отъ мелкихъ торговцевъ и ремесленниковъ изъ среды туземцевъ. Окруженные рабами и слугами, эти богатые негоціанты добивались иногда привилегій, которыя ставили ихъ почти на одну ступень со знатью, и даже скупали феодальныя земли у объднъвшихъ рыцарей, нанимая ихъ же потомъ за жалованье для отбыванія военныхъ повинностей. Поэтому врядъ ли показалось чъмъ-либо чрезвычайнымъ, что Баліанъ д'Ибеленъ, найдя въ Іерусалимъ посль пораженія при Гиттинъ всего только двухъ рыцарей, выбраль тотчасъ же изъ горожанъ 50 человъкъ, способныхъ нести военную

службу, и посвятилъ ихъ въ рыцари. Но этому привилегированпому гражданству не удалось въ Палестинѣ добиться коммунальной независимости, по примъру Италіи или французскихъ городовъ. Горожане (burgenses), какъ члены замкнутой корпорація, называются наряду со знатью и духовенствомъ для Антіохіи и Іерусалима уже въ грамотахъ 1135-36 гг. Но такой корпораціи не доставало полнаго самоуправленія. Можетъ быть, ради военныхъ цълей іерусалимскіе короли и бароны сосредоточивали всю высшую власть надъ городами въ рукахъ своихъ чиновниковъ. Горожане находились обыкновенно подъ управленіемъ виконта (вицеграфа), назначеннаго сеньёромъ города безъ участія горожанъ. Ему принадлежали въ городъ высшая гражданская и военная власти, онъ или его бальи предсёдательствоваль и въ Cour des bourgeois. Такая "палата горожанъ" (cour des bourgeois), какъ высшее судебное и административное учреждение, состояла изъ 12 присяжныхъ (jurés) горожанъ, но опять-таки по назначенію.

Торговля.

Зато горожанамъ вполнѣ открылось на Востокѣ другое широкое поприще для дѣятельности-это левантская торговля, посредничество между Востокомъ и Западомъ. На берегахъ Палестины совершался теперь обытьнъ произведений Европы и Азіи. Купцы Генуи, Пизы, Амальфи, Монпелье и Марселя спускались обыкновенно со своими судами вдоль западнаго берега Италіи до Мессины и послѣ продолжительнаго отдыха держали путь далёе на греческіе острова: Кандію, Родосъ, Кипръ, откуда уже достигали сирійскаго берега у Тира и Аккона. Съ другой стороны, сюда же приводили караванныя дороги Востока. Изъ Багдада шелъ торговый путь черезъ Эфрать на Ракку и тамъ раздълялся на двъ вътви: одна вела черезъ Алеппо къ Антіохіи и Лаодицев, другая — южная — кончалась у Тортозы и Триполиса. Городъ Алеппо былъ соединенъ караваннымъ путемъ съ Дамаскомъ, откуда ходили караваны паломниковъ въ Мекку. Дамаску, какъ древнему центру восточной торговли, еще легче было питать рынокъ товаровъ на сирійскомъ берегу: знаменитыя затканныя золотомъ матеріи и ковры работались на мъстъ въ самомъ городъ, а пряности шли сюда изъ Индіи. Съ Запада на берега Палестины привозились оружіе, сукна, лошади, хлѣбъ, а изъ Сиріи грузились обратно фрукты, вина, сахаръ, хлопокъ, шелкъ, шерсть армянскихъ овецъ и козъ. Но особенно важна была для Европы закупка твхъ пряностей, ароматовъ и красокъ, родиной которыхъ были отдаленныя части Азіи. Перечень левантскихъ товаровъ свидѣтельствуетъ, насколько широко развѣтвлялась левантская торговля и какъ глубоко проникала она уже на Востокъ.

Знаменитая амбра шла изъ Аразіи. Арабы часто находили куски этого твердаго, свроватаго, подобнаго воску вещества, которое при нагръвании испускало тонкий аромать. О ея происхождении ходило на Востокъ много басенъ-и не удивительно: амбра встръчалась то въ волнахъ моря, то на берегу, то среди скалъ, куда, можетъ быть, заносили ее птицы, а иногда во внутренностяхъ нъкоторыхъ рыбъ, проглотившихъ ароматичные кусочки. Въ дъйствительности, это было болѣзненное образованіе въ твлѣ одного китовиднаго кашалота. На Востокъ изъ амбры дълали четки, кресты, цълыя статуэтки. Бальзамомъ славился Египетъ. Здъсь въ саду, принадлежавшемъ султану, надръзывалась кора деревца, или обрывались листья, побъги, и собирался драгоцънный сокъ. Этотъ лучшій сорть бальзама раздавался султаномъ въ подарокъ государямъ, вельможамъ и въ госпитали; въ продажу шелъ только остатокъ или то, что садовники выжимали изъ обръзковъ. Это ароматичное вещество употреблялось и какъ лъкарство и для цълей богослуженія, наприм., въ св. елев. Гвоздика, какъ лекарство и приправа, извъстна была еще со временъ каролинговъ, но она всегда была въ два-три раза дороже перца, потому что единственнымъ мѣстомъ, гдъ росли гвоздичныя деревья, были отдаленные Молуккскіе острова. Имбирь шель изъ Индіи, а корица изъ Китая и съ Цейлона. Лучшій ладанъ добывался изъ древесной смолы на Кипрв и въ Малой Азін, а лучшій мускусъ-въ Тибеть изъ сумчатой железы мускуснаго быва (самца кабарги). Мускатный оръхъ доходилъ, можетъ быть, съ Зондскихъ острововъ, ревень-изъ Китая сухимъ путемъ черезъ пустыни центральной Азін, а перецъ-съ Малабарскаго берега Индіи и Цейлона; это была наиболѣе распространенная приправа: въ Средніе Вѣка перцемъ оплачиваются иногда пошлины, но цвна его была настолько высока, что низшимъ классамъ онъ оставался недоступнымъ. Шафранъ и сахарный тростникъ встръчались и въ южной Европъ, и въ Палестинъ, но лучшіе сорта все-таки доставлялись магометанскими купцами изъ Персіи и Египта. На берегахъ Персидскаго залива открыть быль и способъ рафинировки сахара, а оттуда арабы распространили его на З. и на В. Вслъдствіе своей дороговизны сахаръ употреблялся въ Средніе Вѣка сначала болѣе какъ лъкарство при грудныхъ болъзняхъ, и только позднъе пошли въ торговлю фрукты въ сахарѣ; впрочемъ въ Византіи уже во времена Комненовъ было въ обычав пить воду съ сахаромъ. Наконепъ, енміамъ, ароматичный сокъ дерева Boswellia, ввозился тоже изъ Аравіи, какъ и амбра. На ряду съ ароматами и пряностями, Востокъ доставлялъ и другой москательный товаръ-краски и всякія смолы. Наприм., растеніе алоэ (Aloe) произрастало главнымъ образомъ на островѣ Сокотора; высущенный сокъ различныхъ породъ алоэ (сабуръ) употреблялся какъ лекарство или примешивался къ нъкоторымъ краскамъ. Корень галанга, извъстный какъ лъкарство и горячительная приправа, привозился изъ Китая и южной Азін. Индиго удачно разводилось ради краски близъ Кабула и въ Персіи, а камфара доходила лишь изъ Китая, и можетъ быть, съ Суматры, гдъ добывались самые дорогіе сорта. Кошениль встръчалась и въ южной Европъ, и въ Гредіи, и въ Арменіи на особомъ видъ дуба; это насъкомое давало фіолетовую краску. Точно также и марена разводилась какъ въ Европъ, такъ и на Востокъ, наприм., въ Грузін. Квасцы для крашенія, золоченія и дубленія получались изъ Малой Азіи, камедь-изъ Индо-Китая и Индіи съ Коромандельскаго берега: здесь на некоторыхъ породахъ деревьевъ тысячами размножалась особая тля (Coccus hacca), протачивала кору вѣтвей и, смѣшиваясь съ выступавшимъ на поверхность смолистымъ сокомъ, придавала ему красный цвѣтъ; такая застывшая камедь шла на окраску и полировку. На приготовление лаковъ и какъ курево употреблялся и другой смолистый сокъ деревьевъ-мастика, добывавшаяся преимущественно на островѣ Хіосѣ. Красный сандалъ, дававшій краску, средневъковые путешественники находили на Коромандельскомъ берегу, но арабы чаще всего говорять о томъ желтомъ и бъломъ сандалъ (Santalum album), душистое дерево котораго шло на курево; его можно было найти въ объихъ Индіяхъ. Другое душистое дереводерево алоэ (Aquilaria agallocha)-было родомъ изъ Индо-Китая; въ Китай и Индію оно ввозилось, какъ курево при богослуженіи, а въ Европ'в піло на мелкія под'влки, наприм., ящички и числилось въ спискѣ лѣкарствъ. Къ левантскимъ товарамъ относили также драгоцённые камни, жемчугъ, кораллы, стекло, порцеланъ, слоновую кость, шелкъ, хлопокъ, ковры и восточныя ткани. Въ Египтъ находили смарагды, въ Персіи-бирюзу, въ Индіи-сафиры и алмазы, на Цейлонъ-топазы, рубины, гранаты, аметисты, въ Персидскомъ заливѣ и въ проливѣ близъ Цейлона — жемчугъ. Родиной шелка считался Китай, но въ эпоху крестовыхъ походовъ тутовыя дерева и шелковичные черви разводились и въ Средней Азіи, и въ Персіи, и въ Сиріи, и даже въ Сициліи.

Левантская торговля не останавливалась на берегахъ Среди-

земнаго моря: изъ Съверной Италіи черезъ Альпы товары Востока шли въ города Германіи: Регенсбургъ, Нюренбергъ, Аугсбургъ, Ульмъ. Въ Венеціи былъ громадный складъ немецкихъ купцовъ (Fondaco dei Tedeschi), куда стекались какъ произведенія германской промышленности для вывоза, такъ и левантскіе дорогіе товары. Для распространенія восточныхъ тканей и пряностей по Франціи, итальянскіе кунцы посѣщали не только ся южныя гавани, но и многолюдную ярмарку въ Шампаньи. Эта отрасль торговли была такъ важна для встахъ европейскихъ народовъ, что никакія запрещенія и ограниченія со стороны католической церкви не могли ни остановить ее, ни сократить. Церковь вообще находила предосудительными мирныя сношенія съ магометанами, а доставку имъ боевыхъ припасовъ — прямо таки преступленіемъ. Тщетно однако издавали свои запрещенія папы Александръ III и Иннокентій III: Венеція, Генуя, Каталонія попрежнему снабжали Египеть военными матеріалами. Въ 1308 г., когда уже было поздно, папская курія запретила, наконецъ, всякую вообще торговлю съ невѣрными; но никто не обратилъ на это вниманія: эта мѣра не могла остановить даже позорной торговли рабами. Хотя, по законамъ Генуи, рабыма-гометане съ береговъ Чернаго моря могли вывозиться, въ Египетъ только купцами-магометанами же, однако генуэзские судохозяева обходили законъ, отдавая свои корабли въ наймы восточнымъ рабопромышленникамъ. Напротивъ, продажа магометанъ на Западъ въ руки христіанъ была дозволена: рабы, проданные Кипчакской ордой татаръ или пленные сарадины изъ Сиріи тысячами попадали на рынки Генуи и Венеціи. Даже принимая крещеніе, эти несчастные невсегда получали свободу.

Развѣтвляясь по Европѣ и Азіи, левантская торговля вела къ развитію денежнаго хозяйства, обмѣна различныхъ монетныхъ единицъ и вексельныхъ оборотовъ, вызванныхъ къ жизни уже крестовыми походами. Вѣдь, каждый крестоносецъ бралъ съ собой деньги въ монетѣ своей родины. До сихъ поръ въ Палестинѣ находятъ изъ эпохи крестовыхъ походовъ монеты Фландріи, Артуа, Беарна, Прованса, Кастиліи, Аррагоніи и различныхъ итальянскихъ городовъ, затѣмъ монеты германскихъ императоровъ и архіепископовъ Кёльна и Майнца, монеты англійской чеканки и византійскіе типы, отчеканенные норманнами въ Неаполѣ, Салерно и Беневентѣ. Въ Палестинѣ крестоносцы нашли уже въ обращеніи греческую и арабскую монету, а бароны вновь завоеванныхъ феодовъ вскорѣ стали чеканить свою собственную, по большей части мѣдную и мелкую Монета.

серебряную монету для обращенія въ странѣ. Впрочемъ, для крупныхъ торговыхъ оборотовъ, въ особенности съ Востокомъ, возникла особая золотая монета-это Byzantii sarracenati, чеканившіяся въ Акконъ, Тиръ, Триполисъ. На этомъ франкскомъ золотъ вычеканены были арабскія надписи изъ корана съ именами калифовъ и годовъ геджры. Чеканка "сарацинскихъ бизантіевъ" составляла привилегію венеціанцевъ. Съ Людовикомъ IX прибылъ въ Св. Землю папскій легать — кардиналь и епископь Тускулума Эддь де-Шатору; онъ нашелъ, что обращение въ странъ монеты съ надписями изъ корана составляеть оскорбление для христіанства и идеть въ разрѣзъ съ цѣлями крестовыхъ походовъ; поэтому онъ подъ страхомъ отлученія отъ церкви запретилъ ихъ употребленіе. По его ходатайству, папа Иннокентій IV подтвердиль это запрещеніе. Дабы торговыя сношенія съ Востокомъ не терпѣли ущерба отъ недостатка подходящей монеты, венеціанцы продолжали чеканить золото по арабскимъ образцамъ и съ надписями арабскими буквами, однако по своему содержанію эти надписи стали теперь христіанскими: въ серединѣ монеты можно найти даже кресть. Обиліе сортовъ денегь вело къ развитію промысла мѣнялъ и понятію денежнаго курса, т.-е. пропорціи, въ какой обмѣнивались различные сорта монеты. Для перевода въ Палестину большихъ суммъ денегъ стали употреблять векселя и тратты (т.-е. переводы суммы денегь, внесенной, напрм., банкиру въ Генув въ одной монетной единицв, на другого банкира въ Палермо съ уплатой въ иной монетъ). Банкирскими операціями, связанными съ крестовыми походами, занимались въ большихъ размёрахъ тампльеры. Когда сиръ де-Жуанвиль получилъ приказание взять у тампльеровъ сумму въ 30 тысячъ ливровъ, которой не хватало для выкупа Людовика Св., то онъ силой проникъ въ сокровищницу магистра ордена и овладълъ заимообразно вкладами богатыхъ паломниковъ и крестоносцевъ, положенными туда на храненіе. Но храмовники не только принимали вклады, но и давали взаймы: у нихъ занимали Людовикъ VII и Генрихъ Ш Англійскій; но круглыя суммы, проставленныя въ долговыхъ роспискахъ, наводягъ на мысль, что ссуды дълались за процентъ, которые ради тайны приписывались къ капиталу. Черезъ посредство духовнорыцарскихъ орденовъ переводились въ Палестину и пожертвованія, собранныя на Западѣ римской церковью въ пользу крестоносцевъ. Левантская торговля вызвала къ существованію цёлую сёть Италіановія европейскихъ колоній на берегахъ Сиріи, Архипелага и Чернаго моря. И въ торговлъ и въ городской жизни Палестины видная роль

волонія.

выпала на долю генуэзцевъ, пизанцевъ и венеціанцевъ. Въ 1097 г. генуэзцы на 12 галерахъ вошли въ гавань св. Симеона и помогли своимъ флотомъ крестоносдамъ при осадѣ Антіохіи; за эти услуги Боэмундъ пожаловалъ имъ въ городъ 30 домовъ, перковь св. Іоанна, базаръ (фондако) и фонтанъ. Во время осады Іерусалима въ 1099 г., предпріимчивые генуэзцы были со своимъ флотомъ въ Яффѣ и поддерживали оттуда крестоносцевъ; они же завоевали для короля Балдуина въ 1101 г. городъ Арзуфъ и Цезарею, а въ 1104 г. Акконъ (С. Жанъ д'Акръ). Въ награду генуэзцы получили въ собственность третью долю каждаго изъ этихъ городовъ съ соотвътствующей частью подгородной области, кромъ того, въ Акконъ одну треть съ пошлинъ, собиравшихся въ гавани, а въ Іерусалимъ и Яффъ-особые кварталы и, наконецъ, право на одну четверть въ каждомъ городъ, который падетъ съ ихъ помощью. Генуэзцы потребовали у Балдуина позволенія прибить въ абсидѣ (нишѣ) церкви Гроба Господня позади главнаго алтаря доску, на которой золотыми буквами выръзано было перечисление всъхъ пожалований короля. Менъе счастливы въ пріобрътеніи колоній были пизанцы; зато венеціанцы съ теченіемъ времени оставили позади себя всѣ другіе италіанскіе города по ум'тнію извлекать торговыя выгоды изъ помощи, оказываемой крестоносцамъ. Въ 1100 г. они пристали на 200 судовъ къ гавани Яффа и заключили съ Готфридомъ Бульонскимъ договоръ, по которому блюститель Гроба Господня предоставлялъ имъ въ каждомъ городѣ королевства церковь и мѣсто, удобное для рынка, и полную свободу отъ пошлинъ; кромъ того, въ каждомъ городъ, который будотъ взятъ съ ихъ помощью въ ближайшую компанію, они должны были получить треть въ полную собственность; такъ возникла впослъдствіи ихъ пвътущая колонія въ Сидонъ. Въ царствование Балдуина II за новую помощь противъ невърныхъ Венеція добилась и новыхъ льготъ; по договору 1123 г., венеціанцы въ Іерусалимѣ получили кварталь, равный владьніямъ самого короля, а въ каждомъ городъ королевства вообще цълую улицу, базарную площадь, церковь, баню и пекарню, полную свободу отъ всякихъ ввозныхъ и вывозныхъ пошлинъ и, наконецъ, въ первыхъ двухъ городахъ, которые будутъ завоеваны у невърныхъ, имъ и на этотъ разъ объщана была треть. Слъдующей весной палъ Тиръ, и объщанная треть тотчасъ же была выдана венеціанцамъ; правда, для защиты города они должны были доставлять воиновъ пропорціонально своей трети. Укръпленное положеніе Тира давало Венеціи большое преимущество передъ ея соперниками — Генуей и Пизой. Торговыя колоніи италіанскихъ горожанъ въ береговыхъ городахъ Сиріи назывались офиціально коммунами, хотя колонисты и не имъли независимаго самоуправленія. Дома, склады для товаровъ (fondaco), базарныя площади, лавки, церковь и все, что вообще составляло коммуну, не принадлежало жившимъ въ ней гражданамъ, а составляло общественную собственность ихъ государства на Западъ, т. е. Венеци, Пизы и Генуи, которыя и предоставляли угодья колоніи только во временное пользованіе за извістную плату. Поэтому и высшія должностныя лица въ коммунахъ назначались метрополіей. Первоначально эти чиновники назывались виконтами, впослѣдствіи у генуэзцевъ и пизанцевъ консулами, а у венеціанцевъ--бальн (bajulus-bailo). Еще позднѣе, надъ всѣми колоніями одной и той же области ставился обыкновенно только одинь консуль или бальи, который и жиль въ главной коммунь. Венеція, наприм., назначала въ Сирію одного главнаго бальи изъ знати, который жилъ въ Акконъ (Bajulus Venetorum in Accon, in Tyro et in tota Siria и т. п.); ему бывали уже подчинены бальи въ Тирѣ и консуль въ Бейруть. Исключительное положение такихъ коммунъ сказывалось преимущественно въ судопроизводствѣ: члены коммуны по гражданскимъ и мелкимъ уголовнымъ дѣламъ не подлежали суду палаты горожанъ всего города, а своимъ собственнымъ присяжнымъ, подъ предсъдательствомъ виконта коммуны. Но для италіанскихъ городовъ были важны не только ихъ кварталы въ приморскихъ гаваняхъ Сиріи, но и тѣ подгородныя сельскія области, которыя къ нимъ примыкали. Эти земли распадались на отдѣльные хутора (casale), обрабатываемые кръпостными сирійцами подъ наблюденіемъ гастальдіоновъ (приказчиковъ); здѣсь разводились виноградники и плантація сахарнаго тростника. Венеція, наприм., въ половинъ XIII в. принадлежало вокругъ Тира около 80 казалій. Коммуны-землевладъльцы представляли ръзкую противоположность окружающему чисто-феодальному строю общества XII в.

Омфшанная

Въ Іерусалимскомъ королевствѣ смѣшались не только племена, но и ихъ языки и культуры. Литература, костюмъ, образъ жизни культура. крестоносцевъ и колонистовъ Сиріи носилъ отпечатокъ взаимодъйствія Востока и Запада. Изъ Палестины эти заимствованія и новшества быстро заносились въ Италію и Францію. Средневѣковый французскій языкъ обогатился теперь словами арабскаго происхожденія. Наприм., въ горной области на С.-В. отъ Триполиса держалась фанатичная магометанская секта, истреблявшая своихъ противниковъ посредствомъ тайнаго убійства; членовъ ея

звали курильщиками конопли (гашишинъ): отсюда пошло французское слово assassin, какъ название для убійцы вообще. Фисташка и лимонъ среди плодовъ, мусселинъ (отъ Мосула) и дама (отъ Дамаскъ) среди тканей, кафтанъ и бурнусъ среди одеждъ вели свое происхождение изъ обиходной ричи Востока. Одно заимствованіе оказало впослёдствія важное вліяніе на вооруженіе войскаэто восточный арбалеть. Еще въ 1097 г. крестоносцы не знали его и бѣжали отъ турокъ, вооруженныхъ арбалетами, а въ 1139 г. второй Латеранскій соборъ грозиль уже отлученіемъ тымъ, кто будеть употреблять это магометанское оружіе противъ христіанъ; очевидно, что одно время арбалеть по необходимости быль дозволенъ, но только крестоносцамъ въ ихъ борьбъ противъ невърныхъ. Глубже, нежели внъшнія заимствованія, отразилось на личности колонистовъ то, что они пережили въ эпоху крестовыхъ походовъ, и весь тотъ складъ восточной жизни, природы и мысли, который окружаль ихъ изо дня въ день на новой родинь. Грандіозныя событія подняли уровень исторической и географической литературы. Первыя историческія свёдёнія записали сами участники крестовыхъ походовъ-провансалецъ Раймундъ Агильскій, Фулькъ Шартскій или наприм., какой-нибудь норманскій рыцарь изъ отряда Боэмунда Тарентскаго; такія записи живо передавали религіозное одушевленіе первыхъ крестоносцевъ или, по крайней мъръ, точно изображали самыя событія перваго похода. Затёмъ появились обширные историческіе труды, которые сплетали отдѣльные разсказы въ одно художественное произведение. Таковъ былъ трудъ архіепископа тирскаго Вильгельма. Вильгельмъ родился, въроятно, въ Іерусалимъ около 1130 г. Продолжительными научными занятіями на Западъ онъ подготовилъ себя къ духовной должности, но въ отличіе отъ другихъ хроникёровъ-клериковъ Вильгельмъ Тирскій въ совершенствъ владълъ греческимъ и даже арабскимъ языкомъ и, кромъ отцевъ церкви, хорошо зналъ античныхъ латинскихъ поэтовъ, оратора Цицерона и историка Ливія. Чтеніе дало ему художественные образцы, а сама жизнь-болъе широкіе взгляды на событія. Какъ лицо, близкое къ королю Амальриху, какъ воспитатель и (съ 1174 г.) канцлеръ его сына Балдуина IV, Вильгельмъ Тирскій бывалъ и при дворъ Византійскаго императора Мануила, и въ Іерусалимъ, и въ Рим'в. Его литературныя произведенія были такъ же разнообразны, какъ и его дъятельность. Во время управленія папы Александра Ш ему поручено было изложить пренія и постановленія Латеранскаго собора 1197 г., въ которомъ онъ самъ принималъ участіе, а ко-

Digitized by Google

роль Амальрихъ воодушевилъ его написать (не дошедшую до насъ) исторію магометанскихъ государей съ появленія пророка и доставилъ ему нужные арабскіе источники. Разсказывая исторію крестовыхъ походовъ (Historia Rerum in partibus transmarinis gestarum), Вильгельмъ Тирскій не обнаруживаеть ни особой неяависти къ исламу, ни наивнаго увлеченія воинскими подвигами, какъ хроникёры, участвовавшіе въ первомъ крестовомъ походѣ. Въ возникновении крестовыхъ походовъ онъ видитъ непосредственное вмѣшательство Провиденія въ дела людей, но разъ движеніе началось, оно, по изложенію Вильгельма Тирскаго, повинуется уже естественнымъ законамъ причины и слъдствія, а побъды и пораженія часто объясняются человѣческой доблестью и слабостью. Архіепископъ любить Іерусалимское королевство, какъ свою родину, но въ сужденіяхъ о его исторіи не увлекается иллюзіями энтузіастовъ, а произносить эти сужденія по соображеніямъ политики и военнаго искусства. Пребываніе въ колоніяхъ давало еще болѣе географамъ: въ трудахъ арабскихъ и греческихъ ученыхъ они находили теорію, а изъ усть магометанскихъ и христіанскихъ паломниковъ, купцовъ, миссіонеровъ черпали живые разсказы объ отдаленныхъ окрайнахъ Азіи. Путешествія Рубрука и Марко Поло естественно вытекали изъ сношеній съ Востокомъ, установленныхъ французскими королями и италіанскими коммунами во время крестовыхъ походовъ. Подъ вліяніемъ арабскихъ переводовъ пробуждался здъсь на Востокѣ интересъ къ греческимъ классикамъ, въ особенности къ Аристотелю и Птоломею.

Крестовые походы привели къ послѣдствіямъ, неожиданнымъ для ихъ руководителей: они подорвали тѣ основные взгляды западнаго человѣчества, которые вызвали въ конпѣ XI в. самую борьбу съ Востокомъ. Вмѣсто вражды къ исламу въ предѣлахъ Іерусалимскаго королевства установились мирныя сношенія съ магометанами. Франки среди благословенной южной природы подпали обаянію утонченной и жизнерадостной арабской культуры, направленной къ изученію и наслажденіямъ земной жизни и видимаго міра. Географическій горизонтъ расширился за предѣлы Средиземнаго моря. Узость воззрѣній римской церкви, отождествлявшей себя съ церковью христіанской вообще, становилась очевидной, когда крестоиосецъ видѣлъ греко-православные храмы въ Византіи или богослуженіе древне-христіанскихъ сектъ въ Сиріи. Античной языческой культурой вѣяло на него и отъ архитектурныхъ памятниковъ, и отъ устной рѣчи греческаго населенія, и изъ литературы ара-

бовъ, усвоившей себъ въ переводахъ древне-классическую философію и науку. Даже смішеніе разнообразныхъ племень въ одномъ общемъ предпріятія виъсто обезличенія человъчества подъ міровой властью папъ повело къ сознанію своей національности, а живая человѣческая личность, освободившись отъ вліянія и надзора среды, научалась предъявлять къ жизни свои собственныя требованія. Въ Палестинъ зарождался тотъ процессъ броженія, который къ XIII в. охватилъ всю культурную массу Западной Европы и породилъ первые проблески Возрожденія (Ренессанса, Trecento). Въ этомъ историческая заслуга сирійскихъ колоній, основанныхъ крестоносцамикупцами и рыдарями: онъ вырабатывали новую закваску для европейскихъ метрополій. Историческая жизнь даеть, однако, въ итогъ не только новыя идеи, но и новые типы людей для ихъ осуществленія: какъ разъ эти восточныя колоніи и левантская торговля питали въ теченіе столітій торговые и промышленные города Италін, граждане которыхъ явились носителями идей Возрожденія.

#### II.

### Учрежденія и право. Іерусалимскія ассизы.

Рыцарство перваго крестоваго похода, завоевавшее Палестину, Оставъ передало вновь основаннымъ государствамъ феодальный строй своей Іерусалимродины. Іерусалимское королевство въ тъсномъ смыслъ слова было скаго коротолько одной изъ бароній, основанныхъ крестоносцами, и, даже JOBOTES. какъ общее названіе для встахъ четырехъ государствъ, не столько господствовало надъ тремя другими (княжествомъ Антіохіей, графствами Триполисомъ и Эдессой), сколько лишь верховенствовало между ними, какъ первое государство между равными. Іерусалимское королевство, въ тѣсномъ смыслѣ слова, составляло только южную часть владъній крестоносцевъ-приблизительно отъ Аскалона до Бейрута на съверъ. Князь Антіохійскій, графы Триполиса и Эдессы по почету стояли ниже Герусалимскаго короля, но они не были его вассалами и не несли никакихъ обязательныхъ повинностей. Какъ баронія, Іерусалимское королевство распадалось внутри на составныя части уже чисто феодальнаго характера. Изъ городовъ, кромѣ Іерусалима, ему принадлежали Наблусъ, Акконъ и Тиръ, которые витстт со многими мъстечками и селами составляли

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. Ш.

32

Digitized by Google

часть собственно королевскаго удѣла (доменовъ). Вся остальная территорія королевства распадалась на 4 большихъ и нѣсколько мелкихъ бароній или сеньёрій, которыя въ качествъ наслъдственныхъ леновъ были въ рукахъ знатныхъ семействъ и зависвли отъ Іерусалимскаго короля, какъ верховнаго сеньёра. Таковы были крупныя бароніи: 1) княжество Галилея съ главнымъ городомъ Тиверіадой, 2) графства Яффа и Аскалонъ, 3) сеньёріи Сидонъ (Сеэтъ) и 4) Керакъ (Монрояль). Каждая изъ этихъ бароній дробилась далѣе на лены, напримъръ, отъ графа Яффскаго зависвлъ сиръ д'Ибелинъ, а отъ сеньёра Сидонскаго-Цезарея. Трудно сказать, какъ далеко могло идти такое раздробленіе; во всякомъ случат самый малый изъ леновъ долженъ былъ давать достаточный доходъ для того, чтобы его феодальный собственникъ могъ нести военную повинность въ конницъ. Позднъе, на островъ Кипръ, куда перешли обычан Іерусалима, Гвидо Лузиньянъ давалъ каждому рыцарю, поселявшемуся на островѣ по его приглашенію, участокъ земли съ доходомъ въ 400 византіевъ. Крупные лены оцёнивались по числу вооруженныхъ рыцарей, которыхъ должны были ихъ собственники ставить на службу сеньёру. Графъ Яффы и Аскалона долженъ былъ ставить 100 рыцарей, т. е., значить, графство распадалось на 100 рыцарскихъ леновъ; изъ нихъ 26-ю ленами графъ владълъ непосредственно, какъ своимъ удѣломъ, и нанималъ 26 рыцарей, чтобы отбывать за нихъ военную службу, а 74 лена онъ раздавалъ на ленныхъ же условіяхъ: среди его вассаловъ сиръ д'Ибелинъ держалъ, наприм., феодъ въ 10 рыцарскихъ леновъ и ставилъ 10 всадниковъ. Всѣ 4 крупныя бароніи вмѣстѣ ставили Іерусалимскому королю 340 рыцарей. Но кромѣ того, отъ него же зависъли маленькія сеньёріи, какъ Акконъ, Тиръ, Бейрутъ, Монфоръ, и всѣ эти сеньёріи на средневѣковомъ феодальномъ языкъ можно было бы назвать бароніями, такъ какъ въ Палестинъ всъ онъ пользовались правомъ высшаго суда (haute justice) и чеканки монеты. Тв города, которые лежали въ королевскомъ удъль, тоже были притянуты къ опредъленнымъ, чисто феодальнымъ повинностямъ. Наприм., Іерусалимъ ставилъ 41 рыцаря, главнымъ же образомъ города ставили пѣхотинцевъ (сержантовъ). Со всей іерусалимской бароніи король набираль 5000 пехотинцевь, тогда какъ число рыцарей не превышало 600.

Престоло-

Власть Іерусалимскаго короля, первоначально избирательная, насявдіе. превратилась постепенно въ наслёдственную. Въ памятникахъ изъ эпохи крестовыхъ походовъ высказываются иногда взгляды

Digitized by Google

бароновъ, что власть короля всегда покоилась на первоначальномъ выборѣ и была ограниченной по существу. Напримѣръ, въ продолжении хроники Вильгельма Тирскаго разсказаны переговоры сирійскихъ бароновъ (отъ 1231 года). съ посломъ императора Фридриха II Гогенштауфена, маршаломъ Рикардомъ Филанжери. Вождь бароновъ, Баліанъ Сидонскій, говорить здісь, что королевство Іерусалимское не было завоевано, какъ иныя государства, однимъ государемъ, который и могъ бы считать себя неограниченнымъ владыкой его судебъ; нвтъ, войско паломниковъ, стекшееся со всѣхъ странъ христіанскаго міра, создало его подъ руководительствомъ самого Господа. Первый король-сеньёръ былъ избранъ, ассизы и законы были составлены какъ въ интересахъ короля, такъ и для охраны его ленниковъ; торжественной клятвой король скрѣпилъ обѣщаніе добросовѣстно соблюдать ассизы; такую же присягу давали и всъ слъдующіе короли, и императоръ Фридрихъ II тоже принесъ се. Таковъ былъ взглядъ бароновъ. Готфридъ Бульонскій действительно видель въ выборе баронами источникъ своей власти, а посль его смерти норманская партія сдълала даже попытку доставить корону Боэмунду Тарентскому и смотрѣла на Балдуина Эдесскаго только какъ на наслъдника Іерусалимской бароніи, но отнюдь не какъ на наслъдника власти своего брата во всей ся совокупности. И на дълъ Балдуинъ I только черезъ признаніе баронами сталъ королемъ-сеньёромъ надъ баронами Антіохіи, Триполиса и Эдессы. Когда умеръ Балдуинъ I (1118 г.), то нѣкоторые ленники требовали отсрочить выборы короля до прибытія его брата Эсташа де-Булонь, къ которому должна была бы перейти по наслъдству, по крайней мъръ, баронія. Но подъ вліяніемъ духовенства право бароновъ на выборъ короля одержало верхъ: церковь хотѣла, чтобы признакъ власти "Божьей милостью" (Dei gratia) видели не въ наследственности престола, а въ помазании короля на дарствование патріархомъ ісрусалимскимъ. Такъ былъ избранъ Балдуинъ II. Впослъдстви, когда окончательно утвердилась наслъдственность королевскаго титула, этотъ переходъ власти къ Балдунну II изображался иногда захватомъ (узурпаціей). У Балдунна (ум. 1131 г.) осталась наслёдница Мелисенда, мужъ которой Фульконъ Анжуйскій и вступилъ за нее въ права наслѣдства. Съ этихъ поръ выборъ превратился просто въ торжественный обрядъ, а къ королевской власти стали прилагаться ть обычаи наслъдованія, которые были дъйствительны для сеньёріи Іерусалимской.

И на Востокъ-у феодальнаго короля Іерусалима были обычныя

32\*

должностныя лица: сенешаль, коннетабль, маршаль и т. д., быль свой феодальный дворъ (la haute cour), а въ чрезвычайныхъ случаяхъ по почину короля и патріарха созывались особые "парламенты" (сов'вщанія), въ которыхъ принимали участіе бароны, епископы, аббаты, чужеземные короли-крестоносцы и т. п. Но что же это были за ассизы, которымъ присягали іерусалимскіе короли, какъ основнымъ законамъ государства? До насъ онъ не дошли, и ихъ приходится возстановлять по твмъ частнымъ записямъ, или трактатамъ юристовъ-феодаловъ, которые возникли или, по крайней мъръ, сохранились на островъ Кипръ. Гвидо Лузиньянъ, послъдній король іерусалимскій, съ согласія Ричарда Львиное сердце, перекупиль этоть островь у тампльеровь; сюда, какъ живой обычай, перенесены были и ассизы Іерусалимскаго королевства изъ Аккона, гдъ засъдали феодальныя палаты послъ утраты Св. Града. Вслъдствіе этого, напримѣръ, подъ именемъ "Ассизъ Верхней Палаты" (Assises de la Haute Cour), т. е. палаты ленниковъ, извѣстны главнымъ образомъ трактаты юристовъ-феодаловъ Кипрскаго кородевства XIII в. - Филиппа Наваррскаго и Жана д'Ибелина. Филиппъ Наваррскій былъ упорнымъ противникомъ Фридриха II Гогенштауфена, а Жанъ д'Ибелинъ сопровождалъ Людовика IX въ крестовомъ походъ противъ Египта. Подъ именемъ "Ассизъ Палаты буржуа" (Assises de la Cour des bourgeois), т. е. палаты горожанъ, сохранился на Кипръ трактатъ неизвъстнаго юриста, возникшій, въроятно, еще до утраты Іерусалима на почвъ самой Палестины. Точно также до основанія Кипрскаго королевства и въ предълахъ самого королевства Іерусалимскаго возникла, въроятно, небольшая книга, посвященная ленному праву и извъстная подъ заглавіемъ "le Livre au Roi"; въ этой "книгъ короля" изложение сжато, и языкъ ближе къ своду законовъ, чъмъ къ юридическому трактату. Таковы главныя записи Іерусалимскихъ ассизъ. Въ концѣ крестовыхъ походовъ въ мат 1291 г. палъ Акконъ (S. Jean d'Acre), послѣднее владѣніе христіанъ въ Сиріи; съ тѣхъ поръ преданія Іерусалимскаго королевства держались еще только на островъ Кипръ, гдъ болъе 300 лътъ правила династія Гвидо Лузиньяна. Эта традиція и дошла до насъ въ трудахъ кипрскихъ юристовъ, найденныхъ въ Венеціи <sup>1</sup>). Что же разумѣли они подъ Іерусалимскими ассизами? Жанъ д'Ибелинъ разсказываетъ по этому поводу слѣдующее преданіе.

1) Въ концъ XV в. Кипръ принадлежалъ Венеція.

Князья и бароны, завоевавшіе Іерусалимское королевство, из- Преданіе о брали было королемъ и сеньёромъ герцога Годфрида Бульонскаго, "Письмахъ который, впрочемъ, не захотълъ носить золотого вънца тамъ, гдъ Гроба Гос-Інсусъ Христосъ носилъ терновый, и попрежнему называлъ себя только герцогомъ. Желая, чтобы королевство имъло хорошій строй, а его население управлялось и судилось согласно справедливости и разуму, Годфридъ, по совѣту патріарха, князей, бароновъ и нанболье мудрыхъ лицъ, какія только нашлись, избралъ сведущихъ людей, дабы они путемъ разспросовъ узнали отъ уроженцевъ различныхъ земель, собравшихся въ Іерусалимъ, обычаи ихъ родины. Свелущіе люди собрали эти сведенія и записи представили герцогу Бульонскому. Тогда Годфридъ опять собралъ патріарха, князей, бароновъ и наиболъе мудрыхъ лицъ, какія только нашлись, вельль прочесть имъ все записанное, и, по ихъ совъту и съ ихъ одобренія, выбраль изъ записанныхъ обычаевъ тв, которые казались ему хорошими, и сдълалъ ихъ ассизами и обычаями, которыхъ должно держаться, соблюдать ихъ и пользоваться ими въ Іерусалимскомъ королевствѣ. Затѣмъ. Годфридъ установилъ будто бы двѣ свѣтскія палаты для суда-"Верхнюю Палату" (la Haute Court) изъ вассальныхъ рыцарей и "Палату горожанъ" (la Court de la Borgesie) изъ лучшихъ горожанъ. Во главѣ Верхней Палаты, гав разбирались двла вассаловъ, сталъ въ качестве правителя и судьи самъ Годфридъ; во главъ "Палаты горожанъ", гдъ разбирались дела остального населенія, онъ поставиль своимъ заместителемъ зависимаго человъка (виконта). Все это было установлено съ общаго согласія сеньёра, его вассаловъ и горожанъ. Для каждой изъ Палатъ были установлены свои особыя ассизы и обычан (отсюда понятіе Ассизъ Верхней Палаты и Ассизъ Палаты буржуа). Будто бы впослѣдствіи Годфридъ и его преемники исправляли ассизы, съ совѣта патріарха, бароновъ, высшихъ ленниковъ и самыхъ мудрыхъ людей государства, рыцарей, клериковъ и мірянъ. Въ такихъ случаяхъ, обыкновенно при высадкѣ новаго отряда крестоносцевъ (новомъ passage), король собиралъ въ городъ Акконъ (С. Жанъ д'Акръ) патріарха и другихъ совѣтниковъ и поручалъ разузнавать отъ свъдущихъ людей, приходившихъ изъ различныхъ частей свъта, обычан этихъ странъ и записывать ихъ. Нъкоторые короли посылали заже пословъ въ иныя государства, чтобы изучать тамошніе обычаи. Будто бы всѣ установленные въ Іерусалимскомъ королевствѣ ассизы, порядки и обычан (assises, usages et coutumes) были записаны прописными буквами; при этомъ первая

полня".

буква каждой ассизы была украшена золотомъ, а всё заглавія расписаны алой краской. Такъ были написаны Ассизы Верхней Палаты и Ассизы Палаты буржуа; на каждой изъ хартій находилась печать и подпись короля, патріарха и виконта Іерусалимскаго; ихъ называли "Письмами Гроба Господня". (Lettres du S. Sepulcre), потому что онѣ хранились у Гроба въ общирномъ ковчегѣ. Когда для справки приходилось открывать этотъ ковчегъ, то при этомъ должны были присутствовать девять лицъ: самъ король или его замѣститель (кто-либо изъ высшихъ ленниковъ), двое изъ ближнихъ ленниковъ (hommes liges), патріархъ или его замѣститель (пріоръ Гроба Господня), два каноника, виконтъ Іерусалима и двое присяжныхъ изъ Палаты буржуа.

Таково преданіе, которое передаеть Жанъ д'Ибелинъ въ пер-ACCESS. выхъ статьяхъ своей книги. По этому первому опредѣленію кипр-RARL поздиватия скаго юриста, ассизы - это западно-европейские кутюмы, записанные на выборъ при Годфридъ Бульонскомъ и исправлявшиеся при 88.IHOH его преемникахъ. Тотъ же Жанъ д'Ибелинъ приводитъ въ другомъ обычаевъ. мъстъ коронаціонную присягу Іерусалимскаго короля. Какъ понимаетъ ассизы эта королевская присяга? Король обращается съ присягой къ патріарху. Онъ объщается блюсти владънія и вольности Св. церкви Іерусалимской, и ассизы королевства, короля Амальриха и короля Балдуина, его сына, и старые обычан, и ассизы королевства Іерусалимскаго. Итакъ, здъсь ассизы связаны уже съ именами королей Амальриха и Балдуина IV. Дъйствительно, въ памятникахъ феодальнаго права Іерусалима упоминается рядъ ассизъ, связанныхъ съ именами опредѣленныхъ королей: напр., ассизъ Балдуина II въ le Livre au Roi перечисляеть проступки противъ ленной присяги (fei mentie), за которые сеньёръ могъ отобрать ленъ у вассала; или самъ Жанъ д'Ибелинъ излагаетъ ассизу короля Альмариха, по которой ленники ленниковъ (arrièrevassaux, вавассеры) должны были принести присягу ближней зависимости (ligue) главному сеньёру королевства. Но имя Годфрида никогда не встръчается въ такомъ сочетания. Еще болъе противорвчить себъ Жанъ д'Ибелинъ въ концъ книги, гдъ онъ какъ бы даеть отвѣть на вопрось, чѣмъ же была "ассиза" его времени, въ эпоху кипрскихъ юристовъ? "Въ правленіе семи королей Іерусалимскихъ", говоритъ онъ здъсь: "которые всъ виъстъ процарствовали 86 лѣтъ (очевидно, Годфрида онъ не считаетъ), были составлены и установлены ассизы, и до утраты Святой Земли ими пользовались такъ, какъ теперь (на Кипрѣ) этого уже нельзя сдѣлать: потому что мы знаемъ ихъ довольно - таки слабо и все, что мы изъ нихъ знаемъ, знаемъ по слухамъ или изъ обычая. И мы принимаемъ за ассизу обычай, который на нашихъ глазахъ дъйствоваль, какъ ассиза, говоря, что, по слухамъ, ассиза именно такова". Въ другомъ мъстъ это новое опредъление ассизы выражено еще яснье: "Во всъхъ дълахъ следуетъ твердо держаться ассизъ, а въ случаяхъ, гдѣ не ясно, какова ассиза, должно держаться обычая и давней практики. Поэтому, каждое соображеніе, свидівтельство или phmenie (esgart ou conoissance ou recort), которое Палата ленниковъ произнесетъ, какъ ассизу, должно и соблюдаться, какъ ассиза, потому что во многихъ случаяхъ ассиза можетъ быть выяснена только ссылкой на давнюю практику или на обычай палаты. Ассиза — это известная форма закона и должна соблюдаться и дъйствительно соблюдается въ Іерусалимскомъ королевствѣ и въ королевствѣ Кипрскомъ лучше, чѣмъ законы, декреты и декреталіи".

Если въ частностяхъ и надо признать у Жана д'Ибелина противоръчія съ самимъ собой и другими источниками по исторіи Іерусалимскаго королевства, то все-таки общее представленіе объ ассизв и различныхъ фазахъ ея существованія — выдержано въ его трактать. Вотъ итогъ этого изложенія: Начиная съ Годфрида Бульонскаго и при 7 Іерусалимскихъ короляхъ, кромѣ очередныхъ засъданій Палаты ленниковъ и буржуа, собираются чрезвычайные сеймы (парламенть) изъ прелатовъ, вассаловъ, горожанъ и вырабатывають ассизы <sup>1</sup>), которыя записываются и хранятся у Гроба Господня. Но Палаты ленниковъ и буржуа руководятся этими ассизами чаще всего по памяти, истолковывають ихъ по усмотрѣнію, дополняють по общему духу и изъ обычая. Такъ продолжаеть вырабатываться, несмотря на существование основныхъ писанныхъ законовъ (Lettres du S. Sépulcre), обычное право Іерусалима (us et coustumes, jus consuetudinarium), которое при новыхъ сеймахъ можеть переходить въ ассизы. Взятіе Іерусалима Саладиномъ въ 1187 г. уничтожаетъ писанное право, и ассизы съ этихъ поръ живуть наравнь съ обычаями только въ традиціяхъ феодальныхъ и городскихъ палатъ (въ Акконъ и Никозіи на Кипръ), въ памяти выдающихся юристовъ изъ среды ленниковъ и буржуа, въ частныхъ записяхъ этихъ грамотныхъ людей.

По отношенію къ Годфриду Бульонскому преданіе, приводимое

<sup>1)</sup> Впроченъ, ассиза Альмариха постановлена только Верхней Палатой.

Жаномъ д'Ибелиномъ, не выдерживаетъ критики: его приходится урѣзывать. Кипрскій юристь ведеть оть Годфрида чуть ли не всѣ основные законы и учрежденія Іерусалимскаго королевства, подобно тому, какъ весь строй Кипрскаго государства преданіе приписывало д'ятельности Гвидо Лузиньяна. Жанъ д'Ибелинъ предполагаеть съ самаго начала стройную феодальную организацію ленниковъ и коммунальный строй городовъ. Этому представленію объ Іерусалимѣ противорѣчитъ разсказъ Вильгельма Тирскаго; по его словамъ, еще къ концу царствованія Балдуина I городъ былъ такъ скудно населенъ, что жителей едва хватало на защиту воротъ, башенъ и стѣнъ. Сарадины или погибли при паденіи Іерусалима, или были изгнаны, а франковъ было такъ мало и такъ они были б'ёдны, что едва могли заселить одинъ кварталъ столицы. Нельзя преувеличивать и числа сирійцевъ, которыхъ турки угнетали по городамъ и избивали при первомъ приближении христіанскаго войска. Въ такомъ же положении были и другіе города, а многіе вовсе еще не были завоеваны. Правда, у того же Вильгельма Тирскаго въ грамотѣ отъ 1100 г. рыцари (milites) уже противополагаются горожанамъ (burgenses), и упоминается даже виконть Верхней Палаты Буржуа, но все это только зачатки коммуны (burgesia). Итакъ, представление Ибелина о городскихъ учрежденіяхъ Годфрида нужно сильно уменьшить: ассизы горожанъ, какъ они дошли, и тъ 37 палатъ буржуа по городамъ Іерусалимскаго королевства, о которыхъ говоритъ преданіе, могли возникнуть только гораздо позже. То же самое нужно сказать и о Верхней Палать короля (la Haute Cour) и соотвътствующихъ ей 22 палатахъ въ бароніяхъ другихъ сеньёровъ. Какіе-нибудь законы, обязательные для руководства, должны были существовать уже при Годфридь, но выдь для этого годились отечественные кутюмы. Іерусалимское писанное право, если оно вообще было на лицо, могло существовать только въ зародышѣ скромнаго размѣра. Уголовное право, какъ оно изложено у Ибелина и др., во всякомъ случав не могло входить въ ассизы Годфрида. Чъмъ иначе объяснить, что при Балдуинъ II сеймъ въ Наблусѣ (Неаполисъ въ Самаріи), созванный въ 1120 г. королемъ и патріархомъ изъ бароновъ, епископовъ, аббатовъ и народа, нашелъ нужнымъ издать въ 25 главахъ постановленія противъ безнравственности, воровства и разбоя? Вильгельмъ Тирскій знаваль ихъ въ архивахъ церквей. Le Livre au Roi приводитъ еще другую accизу (establissement) первостепенной важности для феодальнаго

общества, но установленную только лишь при Балдуинъ II: въ ней приведено 12 случаевъ нарушенія ленной присяги (ligèce), т. е. проступки, за которые конфискуется ленъ.

Но подвергая сомнѣнію кодификацію ассизъ при Годфридъ Бульонскомъ, нельзя отвергать существованія самыхъ Lettres du S. Sépulcre 1) (Писемъ Гроба Господня). О нихъ говоритъ и другой кипрский юристъ, предшественникъ Жана д'Ибелина, Филиппъ На- Гроба Госваррскій, ни словомъ не упоминающій, впрочемъ, о законодательной діятельности Годфрида. Этоть писатель приводить даже, откуда самъ онъ почерпнулъ свои свъдънія о существованіи "Писемъ Гроба Господня", — отъ людей, которые видали "Письма" до 1187 г., т. е. до паденія Іерусалима; но когда Саладинъ взялъ городъ, "Письма" погибли, "и никогда потомъ не было ни письменныхъ ассизъ, ни обычаевъ, ни кутюмовъ". Отъ поколѣнія юристовъ, помнившаго битву при Гиттинъ, Филиппъ Наваррскій въ молодости получилъ вообще всѣ свои свѣдѣнія о Іерусалимскомъ правѣ. Въ 1218 г. онъ участвовалъ въ первой осадъ Даміэтты Жаномъ де Брізннъ, какъ оруженосецъ сира Пьера Шапъ, и въ свободное время читалъ ему въ слухъ романы. Здъсь его услыхалъ однажды Рауль Тиверіадскій, сенешалъ королевства Іерусалимскаго, и похвалилъ, какъ онъ читаетъ. Когда затвиъ Рауль заболвлъ, Пьеръ Шапъ посылалъ къ нему Филипиа для чтенія вслухъ. Это продолжалось болѣе трехъ мѣсяцевъ. Раулю обыкновенно не спалось, и онъ послѣ чтенія вслухъ начиналъ разсказывать Филиппу о дівлахъ Іерусалимскаго королевства, о его обычаяхъ и ассизахъ и наказывалъ запоминать все это. Позднѣе кипрскій юристь встрѣчался въ Бейруть, Акрѣ и на Кипрѣ со старымъ сиромъ Ибелиномъ Бейрутскимъ, котораго приходилось уже разспрашивать, съ Баліаномъ Сидонскимъ, Николаемъ Антіомомъ изъ среды горожанъ и др., но Рауль Тиверіадскій былъ главный авторитеть въ области права. Напр., про брата Гвидо Лузиньяна, Амальриха, впослѣдствіи короля Кипрскаго (1194—1205), участвовавшаго въ битвъ при Гиттинъ въ званіи іерусалимскаго коннетабля, говорили, что онъ зналъ ассизы на память лучше встхъ другихъ людей, за исключениемъ только Рауля. Король Амальрихъ не хотълъ оставаться въ зависимости отъ толкованій феодальнаго двора и думалъ было предпринять новую кодификацію ассизъ, утраченныхъ при паденіи Іеру-

Действи-TO ALE LA "Письма подня".

<sup>1)</sup> Название Lettres могло возникнуть, когда у Св. Гроба хранились еще отдъльныя ассязы до свода ихъ воедино.

салима; для этого онъ просилъ помощи у Рауля Тиверіадскаго. По словамъ Филиппа Наваррскаго, король предложилъ Раулю пригласить къ участію въ кодификація еще 10 вавассеровъ и увѣрялъ, что при ихъ поддержкъ припомнитъ всъ ассизы. Рауль уклонился подъ предлогомъ, что не хочетъ работать сообща съ какимънибудь Раймундомъ Антіомомъ и тому подобными правовѣдами низкаго происхожденія, въ действительности, онъ, вероятно, желаль сохранить за Палатой ленниковъ привилегію возстановлять ассизы по памяти. Ученикъ Рауля-Филиппъ Наваррскій написалъ свою книгу о lepycaлимскихъ ассизахъ по просьбѣ друга-сеньёра, но сдълалъ это неохотно и всегда раскаивался. Итакъ, существованіе Lettres du S. Sépulcre засвидѣтельствовано надежной традиціей, и Жанъ д'Ибелинъ ясно отличаетъ ихъ отъ описей феодовъ и повинностей ленниковъ (писдовыя книги), которыя хранились не у Гроба Господня, а въ приказъ королевской казны (Secret du Roi, а это-Trésor съ бальи во главѣ). Кому изъ iepycaлимскихъ королей принадлежала первая кодификація ассизъ и обычаевъ, сказать трудно. Такъ какъ Балдуинъ II (ум. 1131 года) еще издаеть отдъльныя постановленія о воровствь, разбоь, конфискаціи леновъ, а съ именами Амальриха и Балдуина IV опять связаны особыя ассизы, которыя въ коронаціонной присягѣ противополагаются "старымъ", то сводъ воедино "старыхъ ассизъ" правдоподобно отнести къ царствованію Фулькона Анжуйскаго и Балдуина III (1131-1162). Историкамъ же приходится возстановлять феодальные порядки Іерусалимскаго королевства по кипрской традиціи.

Общій

характеръ данскому процессу, вторая -- представляетъ собой цъльный трактать леннаго права. Эта часть заслуживаеть наибольшаго вниманія ACONST. историка какъ по особенностямъ феодальныхъ отношеній на Востокъ, такъ и по своебразности ихъ обработки въ систему права. Нигдъ въ Европъ феодальный принципъ не достигалъ такого крайняго развитія, какъ въ областяхъ, завоеванныхъ крестоносцами. Здъсь, кромъ привычки къ феодальнымъ учрежденіямъ, вынесенной съ Запада, были налицо всв тв внешнія условія, которыя обыкновенно обостряли эту систему: фактъ завоеванія и раздѣла, подборъ ополченій изъ наиболѣе предпріимчивыхъ, подвижныхъ элементовъ Европы; постоянная борьба съ сарацинами; слабость королевской власти, не освященной традиціей; довольно независимое положение свътскихъ бароновъ вдали отъ честолюбивой Римской

Первая половина книги Ибелина посвящена уголовному и граж-

церкви. Съ другой стороны, феодальныя учрежденія все таки не были здёсь естественнымъ произведеніемъ туземной почвы, а занесены сюда съ Запада. Когда движение крестовыхъ походовъ стало улегаться, и пестрая толпа крестоносцевъ начала складываться въ организованное общество, тогда, именно вслъдствіе разнообразія обычаевъ (кутюмовъ) въ средъ ополченій и необходимости считаться съ особыми мъстными условіями Палестины, рыдарство должно было сознательно и съ разборомъ (критически) отнестись къ отношеніямъ, ускользавшимъ на Западѣ отъ вниманія вследствіе давней привычки къ нимъ. Въ связи съ вдумчивымъ отношеніемъ къ своимъ привычкамъ должно было явиться желаніе закрѣпить ихъ (кодифицировать). На Западѣ обработка и сводъ ленныхъ кутюмовъ производились чаще всего юристами, которые стояли уже на точкъ зрънія королевской власти, вступившей въ борьбу съ феодалами. Въ этой теоретической борьбъ съ феодальнымъ принципомъ легисты (зиконники) опирались на римское право, которое сообщало особую окраску ихъ мышленію о людскихъ отношеніяхъ и отучало понимать средневъковую дъйствительность такъ, какъ она сама себя понимала. Напротивъ, на Востокъ (въ особенности на Кипръ) феодальный дворъ денниковъ взялъ верхъ надъ королемъ, и юристы-вассалы изучали us и coutumes и assises въ тѣхъ видахъ, чтобы не дать возможности королевской власти разростаться путемъ мелкихъ правонарушеній. Самые пріемы мышленія о феодальныхъ отношеніяхъ и учрежденіяхъ вырабатывались злъсь не на враждебномъ римскомъ правъ, а повторяли собой ходъ феодальной мысли, какъ она раскрывалась во время судебныхъ преній передъ Палатой ленниковъ. Все, что могъ дать организованнаго феодализмъ, предоставленный самому себѣ, онъ далъ это на Востокъ. Какъ будто ради всесторонняго изученія этого начала историку въ видъ исключенія дана была возможность произвести опыть и искусственно создать среду, особенно благопріятную для кристаллизации феодальнаго общества.

Сердцемъ феодальнаго общества въ Сиріи былъ не столько король, сколько его Палата, т. е. совокупность ленниковъ. Палата хранила ассизы и обычаи въ своей памяти, толковала ихъ, а позднѣе стала даже источникомъ закона, потому что, послѣ гибели "Писемъ Гроба Господня", обычан, признаваемые Палатой за ассизы, были приравнены пропавшимъ "Письмамъ". Гарантіей Палаты держались всѣ пожалованія въ странѣ: раздачи леновъ, производившіяся сеньёромъ безъ поручительства вассаловъ (hommes liges), имѣли силу только, пока самъ онъ былъ живъ; напротивъ, лены, розданные за порукой Палаты, обязательно утверждались и его наслѣдникомъ. Трактатъ объ ассизахъ горожанъ объявляетъ незаконнымъ поборъ въ 7<sup>1</sup>/<sub>2</sub> су за уклоненіе отъ очистки улицъ только потому, что король Балдуинъ установилъ его безъ совѣта своихъ вассаловъ и своихъ горожанъ. Нечего говорить о томъ, что вся юрисдикція исходила отъ Палаты; ея свидѣтельство (recort) о фактѣ даренія и владѣнія замѣняло собой письменную привилегію. Какія же средства были въ рукахъ отдѣльнаго вассала, чтобы принудить сеньёра подчиниться приговору Палаты и какая гарантія у отдѣльнаго ленника противъ произвола этого всемогущаго собранія?

Принуднтельныя оредства противъ сеньёра.

Если сеньёрь не исполняеть ръшенія или постановленія Палаты, то есть три средства понудить его къ тому (destraindre le segnor): 1) заклиная его честью и клятвой, которую онъ далъ — блюсти ассизы; 2) созывая и заклиная своихъ пэровъ (т. е. другихъ ленниковъ того же сеньёра) – понудить сеньёра къ соблюденію постановления Палаты (par semondre et conjurer ces pers); 3) отказываясь отъ службы, къ которой обязывалъ ленъ (par lui gager de son servise). Прежде, однако, чъмъ прибъгнуть къ одному изъ этихъ способовъ, надо сперва нѣсколько разъ повторить свое требованіе въ присутствіи двора (reguerre). Къ этимъ способамъ понужденія ленникъ можетъ прибъгать, если сеньёръ не платитъ ему ренты, составляющей ленъ, или удерживаетъ часть земельнаго лена и т. п. Порядокъ принужденія былъ таковъ: ленникъ трижды требуетъ удовлетворенія передъ Палатой; затьмъ, беретъ себѣ совѣтника изъ ся среды и дважды назначаетъ сеньёру срокъ. Когда эти сроки пройдутъ, ленникъ приходитъ къ нему и говоритъ: "я отказываюсь отъ службы, которую я долженъ вамъ за этотъ ленъ". Когда ленникъ откажется отъ службы (gager le service), онъ ждетъ годъ и день, не удовлетворить ли сеньёръ его требованія, и не является ни на какіе призывы сеньёра. Затёмъ, если сеньёръ все-таки не платитъ, тогда ленникъ можетъ выбрать одинъ изъ трехъ обычныхъ путей-усовъщивать сеньёра, обратиться къ помощи ленниковъ или уже окончательно отказаться отъ службы, поступить куда-либо наемникомъ, взять ленъ у другого сеньёра и т. п. Заклинаніе пэровъ (esconjurement) состоить въ томъ, что обиженный созываеть ихъ и разсказываеть все дело; все поры тогда въ свою очередь должны временно отказаться отъ феодальной службы (gager le seignor), пока сеньёрь не заплатить должнаго обиженному.

Какая же, съ другой стороны, была гарантія у отдъльнаго ленника противъ произвола всей Палаты? Онъ могъ только объявить всю Палату "безчестной" (fausser la cour), но это средство было почти неисполнимо. Если ленникъ хочетъ обезчестить Палату и скажетъ, что ен судъ или соображенія, или свъдънія, или ръшеніе несправедливы или незаконны, тогда, чтобы доказать свое заявленіе, онъ долженъ выйти на поединокъ со всей Палатой и побъждать по очереди, одного за другимъ, всёхъ ся членовъ, даже тёхъ, кто не участвовалъ въ разборѣ дѣла.

Зависимость короля отъ своего феодальнаго двора, который всегда могъ прибъгнуть къ стачкъ (gager le service), чтобы настоять на своемъ, должна была вредно отзываться на оборонъ Ажальриха. Іерусалимскаго королевства. Поэтому заслуживаетъ вниманія попытка короля Амальриха-оставаясь на почвѣ феодальныхъ отношеній укрѣпить свою власть и создать себѣ особую военно-политическую силу изъ вавассеровъ, которую всегда можно было бы противопоставить Палатѣ изъ ленниковъ первой руки. Ассиза короля Амальриха составляетъ коренную особенность феодальнаго строя въ Палестинѣ. Поводомъ къ изданію этой ассизы послужила война между Амальрихомъ и Жираромъ, сеньёромъ Сета (Сидона) и Бофора. Война возгорълась вслъдствіе того, что Жираръ лишилъ одного изъ своихъ вассаловъ лена безъ въдома и ръшенія двора. По миру, заключенному между королемъ и сеньёромъ Сета, Жираръ вернулъ своему вассалу ленъ и вознаградилъ его за всъ убытки. При этомъ случать феодальный дворъ, состоявшій изъ короля, Жирара, всъхъ бароновъ, высшихъ вассаловъ и вообще всвлъ техъ ленниковъ, отъ которыхъ въ свою очередь зависёли вассалы второй руки (вавассеры), составилъ и установилъ новую ассизу. Ассиза гласила, чтобы всѣ вавассеры королевства принесли присягу ближней зависимости (ligèce) главному сеньёру (королю) за лены, которые они держали отъ его вассаловъ, и что если король хочеть имъть присягу въ върности отъ людей, живущихъ по городамъ, замкамъ, бургамъ, то пусть всѣ они дадутъ ему присягу и несуть въ силу нея тв же обязанности, которыми связаны вавассеры въ силу присяги о ближней зависимости. Что же такое эта ligèce? Описывая обрядъ, посредствомъ котораго устанавливалась вассальная зависимость (колвнопреклоненіе, вложеніе рукъ въ руки сеньёра, поцълуй въ губы). Жанъ д'Ибелинъ различаетъ два типа вассальной зависимости на Востокъ: болъе обыкновенная (между вавассерами и вассалами первой руки) устанав-

Ассивы RODOLE ливается посредствомъ hommage, болѣе тѣсная зависимость (hommage lige, ligèce) допускалась въ Іерусалимскомъ королевствъ только по отношенію къ главному сеньёру. Дѣло въ томъ, что hommage можно было приносить нѣсколькимъ сеньёрамъ, отъ которыхъ вассалъ держалъ лены; надо было только при каждой новой присять оговаривать свой первый hommage или ligèce (sauver son premier seignor), т. е. своему второму сеньёру вассалъ давалъ объщание помогать противъ всъхъ, кромъ своего перваго сеньёра. Но присягу ближней зависимости (ligèce) можно было на Востокѣ произносить только одинъ разъ, и поэтому вассалы и вавассеры (по ассизѣ Амальриха) давали ее главному сеньёру (королю): противъ него они никогда не должны были помогать вооруженной рукой. Ассиза Амальриха дала возможность королю опираться на вавассеровъ и даже на горожанъ противъ непокорныхъ ленниковъ первой руки. Если, напр., главный сеньёръ призываетъ свое го непосредственнаго вассала къ участію въ Верхней Палать, а тотъ не идетъ, тогда король можетъ (опираясь на hommage lige) обратиться за содъйствіемъ къ вавассерамъ непокорнаго вассала. Эти hommes liges (вавассеры) должны явиться къ своему непосредственному сеньёру и требовать, чтобы тотъ въ течение сорока дней непремѣнно явился къ королю. Когда сорокъ дней прошли, тогда всв вавассеры должны покинуть своего непосредственнаго сеньёра и идти къ сеньёру верховному; при этомъ они, конечно, теряютъ свои лены и терпятъ убытки, за которые ихъ долженъ вознаградить король. Но такъ какъ всъ феодальныя повинности обоюдны, то, въ силу той же ассизы, главный сеньёръ долженъ оказывать поддержку вавассерамъ противъ ихъ непосредственныхъ сеньёровъ. Если кто-либо изъ непосредственныхъ ленниковъ короля наложитъ руку на личность или ленъ вавассера безъ постановленія своего двора (палаты), или откажетъ ему въ судѣ или исполнении приговора, тогда верховный сеньёръ долженъ освободить неправильно заключеннаго или помочь ему вернуть денъ. Вслѣдствіе ассизы Амальриха ленники второй руки, давшіе главному сеньёру королевства присягу ближней зависимости, могли сидъть въ Верхней Палать короля наравнь съ непосредственными вассалами его; ассиза эта объединяла между собой встхъ вавассеровъ, дълала ихъ "пэрами" другъ для друга и связывала обязанностью взаимной поддержки противъ непосредственныхъ сеньёровъ.

Къ особенностямъ феодализма въ Палестинѣ надо отнести и крайнее развитіе денежныхъ леновъ. Крестоносцы-рыдари не входили въ подробности сельскаго хозяйства, а довольствовались только рентой отъ сирійцевъ и арабовъ, оставшихся на земляхъ въ качествъ крѣпостныхъ. Поэтому рыцари и своимъ вассаламъ отводили часто въ ленъ не опредъленный участокъ земли, а извъстную часть ренты. Между ленниками и ленами съ крѣпостнымъ населеніемъ не устанавливалось никакихъ прочныхъ отношеній, и о патріархальномъ духъ феодальной жизни здъсь не могло быть и ръчи. Съ другой стороны, точное опредъленіе суммы, составлявшей денежный ленъ, давало вассалу право требовать недоборъ съ сеньёра и грозить въ противномъ случаъ отказомъ отъ службы.

Вообще феодальный строй, подававшій часто поводы къ внутреннимъ раздорамъ, ослаблялъ Іерусалниское королевство и въ значительной степени содъйствовалъ его паденію. Но въдь первые крестоносцы, создавшіе его, были уб'яждены, что само Провидівніе непосредственно ведеть ихъ къ побъдамъ и торжеству, и не придавали цены соображеніямъ мірской политики и тактики. И новый приливъ рыцарей съ Запада, и внимание палестинскихъ бароновъ всегда устремлялись къ Іерусалиму — по соображеніямъ религіи: тамъ была главная святыня-Гробъ Господень. Ленники не были даже обязаны служить сеньёру за предълами государства, хотя внутри границъ ихъ можно было задержать на дъйствительной службѣ до году. А между тѣмъ, если бы какой - нибудь государственный человѣкъ или стратегъ отрѣшился оть привязанности къ Іерусалиму, какъ религіозному центру, ему стало бы ясно, что Гробъ Господень надо было завоевывать на Эвфрать и въ Мосуль, гдъ было средоточіе могущества сельджуковъ, а не на берегахъ Іордана. На Югв, въ Египтв, калифатъ Фатимидовъ былъ въ упадкъ, и самыя опасныя границы христіанскихъ государствъ находились на Свверъ и на Востокъ. Вполнъ разумно было стремленіе завоевать Сирійское побережье, дабы обезпечить сношенія съ Западомъ, но для укрѣпленія границъ слѣдовало еще овладѣть эмиратами Дамаскомъ и Алеппо, захватить Гарранъ и Ракку и всѣ переправы черезъ Эвфратъ. Но эпоха крестовыхъ походовъ умъла цънить только Іерусалимъ.

## III.

## Духовно-рыцарскіе ордена. Процессъ тампльеровъ.

Іоанниты. Идея крестовыхъ походовъ всего цѣльнѣе воплотилась и долѣе всего держалась въ духовно-рыцарскихъ орденахъ. Жертвуя собой и своими деньгами ради борьбы съ невърными, эти ордена заняли исключительное положение и на Востокъ и на Западъ, сосредоточивши въ своихъ рукахъ крупныя поземельныя пожертвованія щедрыхъ благотворителей; въ силу этого они на ряду съ италіанскими купцами стали посредниками можду двумя культурами - Европы и Азіи. Но міровая изв'єстность и политическое могущество отвлекали ихъ отъ первоначальныхъ скромныхъ цълей. Върнъе другихъ оставался преданію орденъ іоаннитовъ. Выроспи изъ общины, посвятившей себя уходу за бъдными и больными, въ рыцарский союзъ для борьбы съ невѣрными, онъ всегда продолжалъ развивать свою полезную дъятельность въ обоихъ направленіяхъ и въ Палестинѣ, и на Родосѣ, и даже на Мальтѣ, постепенно суживаясь и замирая. По противоположному пути пошелъ орденъ тампльеровъ: опираясь на поземельную собственность и на исключительныя привилегіи, дарованныя церковью, онъ развился въ независимую политическую силу, на которую съ опасеніемъ и завистью стали глядёть и свётскія власти и католическое духовенство; могущество и стремление обособиться погубили тампльеровъ. Больше политическаго смысла и дальновидности обнаружилъ самый молодой изъ орденовъ-нъмецкій. Еще раньше, чъмъ утрачены были христіанами ихъ посл'яднія владънія на Востокъ, рыцари нъмецкаго ордена нашли за Вислой новое поприще для борьбы съ невърными и сумѣли развитіе политическаго вліянія совмѣстить съ прежней культурно-религіозной цѣлью.

> Колыбелью ордена іоаннитовъ былъ страннопріимный домъ (госписъ), основанный частнымъ жертвователемъ въ Іерусалимѣ. Не задолго до начала крестовыхъ походовъ богатый горожанинъ Амальфи Панталеонъ Мауро основалъ госписъ съ пріютомъ для купцовъ и паломниковъ въ Антіохіи; затѣмъ, получивъ въ даръ отъ калифа Мостансеръ Билла участокъ земли въ христіанскомъ кварталѣ Іерусалима, онъ основалъ и здѣсь монастырь S. Maria latina, который долженъ былъ служить убѣжищемъ для купцовъ

изъ Амальфи, ведшихъ въ XI в. левантскую торговлю; рядомъ возникъ позднѣе и женскій монастырь S. Maria Magdalena съ пріютомъ для паломницъ. Оба учрежденія въ Іерусалимѣ распространили вскорѣ свою благотворительность на всѣхъ римско-католиковъ, но они цалеко не могли удовлетворять встахъ нуждавшихся вь помощи съ твхъ поръ, какъ послв завоеванія Св. Града въ 1099 г. усилился приливъ паломниковъ. Ивотъ, девять знатныхъ юношей съ Гергардомъ во главъ соединились въ общину ради ухода за паломниками. Подъ охраной св. Іоанна Милостиваго, котораго замъстилъ впослъдствіи Іоаннъ Креститель, они поселились въ госписѣ не далеко отъ монастырей Панталеона Мауро. Слухи о ихъ самоотверженной дѣятельности проникли на Западъ, и пожертвованія стали сыпаться на нихъ. Въ южной Франціи они получили въ даръ земли еще въ началѣ XII столѣтія. Но паломничество въ предълахъ Палестины не было безопасно; община должна была расширить кругъ своихъ заботъ и стала съ оружіемъ въ рукахъ охранять пилигримовъ на пути отъ береговыхъ пристаней къ Св. Граду. Отсюда выросъ мало-по-малу обътъ всъхъ рыцарей Госпиталя — биться противъ невърныхъ; образцомъ могъ служить при этомъ только что возникшій орденъ тампльеровъ. Такъ сложился пълый духовно - рыцарский орденъ, первымъ магистромъ котораго сталъ преемникъ Гергарда - Раймундъ дю-Пюн. При Раймундъ данъ былъ и уставъ ордену, но подлинникъ хартіи съ папскимъ утвержденіемъ погибъ при паденіи Аккона въ 1291 г., и въ 1300 г. Бонифацію VIII пришлось еще разъ подтвердить копію съ утраченнаго документа. Раймундъ, "бъдный рабъ Христа и хранитель Госписа въ Іерусалимъ", требуетъ, по этому уставу, объта непорочности, послушанія и отреченія отъ собственности ото всёхъ. кто хочеть посвятить себя служенію б'вднымъ. Они должны довольствоваться водой и хлебомъ и ходить въ самой простой одежде, такъ какъ, вѣдь, ихъ господа - нищіе, которымъ они должны служить, терпять отъ нужды и наготы, а рабу не подобаеть роскошествовать, когда господинъ бъдствуетъ. Мысль, что бъднякигоспода для рыцарей '), легла въ основание всего учреждения. Она выражалась въ цъломъ рядъ символическихъ обрядовъ; наприм., когда братья, собиравшіе пожертвованія, возвращались домой, то они клали сборы въ больничной палатъ передъ своими "господами", т. е. призръваемыми. Призръніемъ бъдныхъ и больныхъ орденъ

Digitized by Google

Quia domini nostri pauperes.
 хрестом. по ист. сред. въковъ. В. II.

іоаннитовъ не пренебрегалъ и тогда, когда уже достигъ богатства. Кругъ его дѣятельности съ годами даже расширился, тщательность ухода усилилась. По правиламъ Раймунла дю-Пюи, больной, нуждавшійся въ помощи Госпиталя, долженъ былъ сначала исповѣдаться передъ духовникомъ ордена и пріобщиться; тогда ему отводили койку и снабжали всѣмъ нужнымъ, какъ своего "господина".

Но въ 1181 г. при Госпиталѣ іоаннитовъ было уже четыре ученыхъ врача, чтобы опредълять болъзни и дълать братьямъ ордена указанія относительно приготовленія лікарствъ. Собранія капитула ордена издають точныя постановленія о размѣрахъ коекъ для больныхъ, о теплой одеждъ, пищъ и т. п. По обычаю, больнымъ давали трижды въ недѣлю свѣжую свинину и баранину, а кто былъ на діэть, тому курицу. Каждая провинція ордена должна была доставлять въ Госпиталь тъ произведенія, которыми она особенно славилась; наприм., пріоръ владъній ордена во Франціи посылалъ ежегодно въ Іерусалимъ 100 кусковъ зеленаго сукна на одъяла больнымъ; пріоры Пизы и Венеціи доставляли крашеныя бумажныя ткани, а бальи Тиверіады—сахаръ. Всю черную работу по уходу за больными несли не сами рыцари, а причисленные къ ордену "служащіе братья". Такая систематичность въ благотворительности производила сильное впечатльніе на паломниковъ, посъщавшихъ Св. Землю. Іоаннъ Вюрцбургскій слышалъ, наприм., оть служащей братіи, что число призръваемыхъ въ Госпиталь больныхъ доходило до 2000; кромъ того, Госпиталь раздавалъ милостыню какъ по домамъ бъдняковъ, такъ и нищимъ, ходившимъ отъ дверей къ дверямъ; наконецъ, іоанниты поддерживали своей помощью еще многихъ людей, жившихъ въ укрѣпленіяхъ и защищавшихъ Св. Землю отъ сарацинъ.

Но съ теченіемъ времени вся эта благотворительная дѣятельность стала падать исключительно на служащую братію и духовенство; напротивъ, сами рыцари превратились въ привилегированный классъ и чуждались обязанностей, противныхъ, какъ имъ казалось, рыцарской чести. Это раздвоеніе въ средѣ ордена вывело его на новую дорогу и существенно измѣнило общій его характеръ. Когда къ обязанностямъ рыцаря Госпиталя прибавилась военная охрана паломниковъ и борьба съ невѣрными, тогда военное начало взяло въ орденѣ верхъ, а монашеское отодвинулось на задній планъ. Особые клерики ордена приняли теперь на себя всѣ заботы о богослуженіи: они стояли во главѣ церквей и часовенъ

іоаннитовъ, отправляя требы среди населенія принадлежавшихъ ордену казалій, и, какъ полковые священники, шли всѣ за рыцарями въ битву. Стремление ордена обособиться отъ католическаго духовенства сказывалась въ запрещени рыцарямъ исповъдоваться у священника, не принадлежащаго къ клерикамъ іоаннитовъ. Съ другой стороны, къ лицамъ, вновь поступавшимъ въ орденъ, стали предъявлять требованія более строгія и чисто рыцарскія, напр., родовитость. Обязанность предварительнаго постриженія превратилась въ формальность, и молодая знать, воспитавшаяся въ домъ ордена, легко становилась ісаннитами, въ особенности если выражала желаніе плыть за море на Востокъ для борьбы съ невърными. Но съ утратой Палестины и переъздомъ магистра іоаннитовъ на Мальту эта забота о продолжени дъла крестовыхъ походовъ исчезаетъ; самъ орденъ перестаетъ нуждаться на Западъ въ многочисленныхъ воинахъ, и доступъ въ рыцари Іоанна Крестителя становится крайне затруднителень; наприм., пріоры теряють право принимать новыхъ членовъ, и оно остается привилегіей магистра. Только въ Испаніи, гдъ продолжалась война съ маврами, и на Востокъ пріоры могли попрежнему поставлять въ новые рыцари столько воиновъ, сколько нужно было для поддержанія боевой силы. Усиление военнаго начала отразилось и на одеждъ рыцарей. Только бълый крестъ на груди рясы, установленный еще правилами Раймунда дю-Пюи, остался навсегда отличительнымъ признакомъ іоаннитовъ; онъ сохранялся позднѣе и на красномъ кафтанѣ и черномъ плащѣ, которые рыцари надъвали въ битву. Нъкоторыя дорогія ткани и яркіе цвъта были запрещены іоаннитамъ, но имъ разръшался, наприм., черный, сърый и коричневый камлоть. Правила генеральнаго капитула точно опредѣляли, какое оружіе, сколько лошадей и прислуги могъ получить іоаннитъ, сообразно своему чину въ орденѣ. Рыцарь обязанъ былъ содержать въ исправности оружіе, выданное изъ арсеналовъ ордена, а старое сдавалось по счету каждый разъ, когда онъ получалъ взамънъ новое. Впрочемъ, могущество іоаннитовъ за предълами Св. Земли покоилось не столько на самихъ рыцаряхъ, сколько на группахъ лицъ, стоявшихъ подъ охраной ордена: это-такъ называемые донаты и "собратья" (Confratres). Донаты приносили ордену присягу на върность, не бросая мірской жизни; если же они принимали монашество, то легко становились полноправными іоаннитами. Подъ именемъ "собратьевъ" къ ордену примыкали государи и высшая знать, жертвуя ему при этомъ земли или доходы. Въ нѣкоторыхъ

33\*

отношеніяхъ они становились членами ордена, напр., испов'довались у орденскаго духовенства и погребались на кладбищахъ іоаннитовъ; глава ордена возлагалъ даже на нихъ руки въ знакъ торжественнаго принятія въ лоно общины. Такъ какъ "собратья" помогали ордену пожертвованіями, то въ такое отношеніе къ іоаннитамъ могли становиться и женщины.

Влальнія

Къ концу крестовыхъ походовъ орденъ іоаннитовъ владълъ на іовниятовъ. Востокъ общирными угодьями на всемъ протяжении Сиріи отъ горъ Арменіи и до границъ Египта, съ вилланами и св'ътскими рыцарями-ленниками, домами, лавками, мельницами, хлъбными печами, банями и всякими доходными статьями. Кромъ общежитій рыцарей въ Іерусалимѣ, Акконѣ, Тирѣ, Монте Пелегрино, близъ Триполиса и Антіохіи, орденъ владълъ зданіями почти во всъхъ городахъ Палестины, употребляя ихъ для благотворительныхъ цвлей или сдавая внаймы. Въ общемъ система хозяйства на орденскихъ земляхъ была та же, какъ и въ казаліяхъ бароновъ или италіанскихъ коммунъ, т. е. іоанниты раздавали земли то на ленныхъ условіяхъ, то въ аренду, преимущественно наслѣдственную. Но ордену быль чуждъ хищническій взглядъ на свои угодья, обычный среди бароновъ за-моремъ. Іоанниты старались, напротивъ, найти равновъсіе между своими доходами и благосостояніемъ зависимыхъ людей. Наравнѣ съ феодалами, орденъ владѣлъ и доходными статьями, и крѣпостными, и рабами; наприм., въ 1160 г. король Балдуинъ подарилъ ордену 60 палатокъ, т. е. семействъ бедуиновъ, а въ Акконъ іоанниты получали извъстную долю пошлинъ въ гавани. Благодаря всемъ своимъ доходамъ, орденъ св. Іоанна сталъ крупной денежной силой своего времени и ссужалъ большими суммами бароновъ Палестины. Въ XIII в. въ его распоряжении на Западъ и Востокъ насчитывали 19 тысячъ земельныхъ единицъ (manoirs), а каждаго мануара было достаточно, чтобы содержать вооруженнаго рыцаря '). Своими пограничными казаліями орденъ пользовался не только для цвлей хозяйственныхъ, но и для защиты предвловъ крестоносцевъ. Въ трехъ мъстахъ сосредоточены были хозяйственныя и боевыя силы іоаннитовъ: вдоль Египетской границы между Аскалономъ и Хеврономъ, затъмъ вокругъ горы Өавора и Тиверіадскаго озера на опасныхъ пунктахъ восточной границы и на съверъ въ области Триполиса и Антіохіи. Во всъхъ трехъ цент-

<sup>1)</sup> Статистическія данныя средневъковыхъ источниковъ не надежны, но они нають общее представление современниковъ о богатствъ ордена.

рахъ орденъ воздвигъ крѣпкіе замки; таковъ былъ Кратумъ, или Курдскій замокъ на Съверъ (Castrum Curdorum). Брева папы Александра IV отъ 1254 г. освободило отъ десятины всѣ земли іоаннитовъ, лежавшія вокругъ его замка, въ виду громадныхъ жертвъ. принесенныхъ тамъ орденомъ, и объщанія держать и на будущее время 60 рыцарей въ Курдскомъ замкв. Совершенно независимаго положенія добился ордень для своихъ владеній въ княжестве Антіохійскомъ. Для области Апамейской, доставшейся ему здёсь въ 1167 г., онъ получилъ право войны и мира и могъ проводить свою собственную политику по отношению къ магометанскимъ государямъ. Перемирія, которыя заключалъ здѣсь орденъ, считались обязательными для всего княжества, напротивъ, договоры внязя Антіохіи съ невърными не имѣли такого же значенія для іоаннитовъ. Съ согласія Боэмунда Антіохійскаго сеньёръ Маргата уступилъ въ 1186 г. ордену эту крѣпость съ городомъ Валеніей и окружающими ихъ угодьями за опредъленную ренту, потому что ему самому не хватало ни денегь, ни войска для защиты. Ордень, въ виду его общеполезной дъятельности, не обязанъ былъ отдавать князю обычную долю съ добычи, которую рыцари отнимали здесь у сарацинъ. Договоры, заключавшиеся здесь іоаннитами съ врагами-магометанами, должны были соблюдаться князьями Антіохіи, напротивъ, для ордена въ Маргать не были обязательны договоры князя, хотя тоть и объщался испрашивать на нихъ совъта у рыцарей св. Іоанна. Чисто государственное верховенство ордена надъ этой областью выражалось и въ томъ, что епископъ Валеніи съ 1215 г. утверждался магистромъ ордена іоаннитовъ. Въ центръ этой области на трехугольномъ плато высокой скалы въ недоступномъ замкъ Маргатъ съ его колоссальной башней было мъстопребывание магистра ордена.

Уже въ 1211 г. паломникъ Вильбрандъ Ольденбургскій любовался на эту громаду зданій: по его св'ядініямъ, гарнизонъ этой крівпости доходилъ до тысячи человікъ, а въ ея складахъ лежали запасы провіанта на пять літъ впередъ. И все-таки султанъ Келаунъ овладілъ этой твердыней: его осадныя машины по частямъ были подняты на высоты, а подкопы, подведенные съ южной стороны, гді плато соединялось съ окрестными горами, разрушили здісь бастіонъ и грозили паденіемъ главной башнѣ. Гарнизонъ поспішилъ тогда сдаться (въ маѣ 1285 года). Неудачная защита Триполиса въ 1289 г. подорвала віру въ будущность ордена, а съ утратой посліднихъ христіанскихъ владіній въ Сиріи началось его въковое разложение <sup>1</sup>). Но эта попытка іоаннитовъ создать орденъгосударство не прошла безслъдно и послужила примъромъ для другихъ подобныхъ ему общинъ, напр., для нъмецкаго ордена на берегахъ Вислы.

Нумецвій

орденъ.

2

Хотя участіе нѣмецкихъ рыдарей въ завоеваніи Палестины и было незначительно, но зато паломники изъ Германіи посъщали въ большомъ числѣ Св. Мѣста. Поэтому одинъ уроженецъ Германія, переселившійся совсізмъ съ своей женой въ Іерусалимъ, еще при Балдуинѣ I основалъ здѣсь на свои средства страннопріимный домъ для паломниковъ, а рядомъ построилъ часовню. Госписъ сталъ разростаться благодаря пожертвованіямъ; благочестивые люди шли туда въ услуженіе. Въ сороковыхъ годахъ XII стольтія папа Целестинъ II подчинилъ это благотворительное учреждение магистру ордена іоаннитовъ, который назначалъ пріора этой "служащей братіи" нъмецкаго происхожденія. Участіе нъмецкаго рыцарства во второмъ крестовомъ походѣ подняло было положение госписа, но катастрофа 1187 г. отозвалась на немъ сильнъе, чъмъ на другихъ уже окрѣпшихъ орденахъ. Бъгледы, потерявшіе съ паденіемъ Іерусалима всѣ свои доходы, возобновили, однако, труды по уходу за больными въ дагеръ подъ Аккономъ и на судахъ любекскихъ и бременскихъ купцовъ, приплывшихъ въ Сирію. Гвидо Лузиньянъ отвелъ мѣсто для новаго госписа въ Акконѣ, а братъ императора Генриха VI, герцогъ Фридрихъ Швабскій принялъ его подъ свое покровительство. Смѣлые планы Гогенштауфеновъ стали распространяться и на Востокъ; для ихъ осуществленія нѣмецкій орденъ могъ стать опорной точкой. Когда въ 1197 г. германскіе князья появились въ Палестинъ съ Конрадомъ Майнцскимъ, дабы подготовить почву для крестоваго похода самого императора, тогда нѣмецкій госпись окончательно быль расширень въ духовно-рыцарскій орденъ, по образцу италіанскаго и французскаго: нѣмецкіе рыцари должны были ухаживать за больными, какъ іоанниты, и

<sup>1)</sup> Въ 1309 г. іоанниты завладъли Родоссиъ и подъ имененъ Родоссиять рыцарей бились съ Османскими турками до 1522 г., когда островъ пришлось сдать Сулейману II. Тогда Карлъ V предоставилъ ордену островъ Мальту подъ условіемъ продолжать борьбу съ невърными. Въ 1798 году Наполеонъ Бонапартъ взялъ Мальту, а Мальтійскіе рыцари выбрали себъ вскоръ гроемейстеромъ русскаго императора Павла I. Послъ его смерти орденъ управлялся только «намъстниками» и продолжалъ свою благотворительную дъятельность по уходу за больными и пеломниками и въ Герусалимъ и въ Западной Европъ. Въ 1879 г. папа Левъ XIII возобновилъ савъ гросмейстера Мальтійскаго ордена.

сражаться съ невърными, какъ тампльеры. Въ ихъ уставъ, утвержденномъ Иннокентіемъ III, смѣшались статуты обонхъ другихъ орденовъ. Теперь сама собой пала и зависимость отъ іоаннитовъ. Во главѣ нѣмецкихъ рыцарей появляется вскорѣ въ званіи гросмейстера одинъ изъ величайшихъ государственныхъ людей того времени-Германнъ ф. Зальца. Этотъ гросмейстеръ сумълъ жить въ ладахъ съ римской церковью, какъ іоанниты и храмовники, и въ то же время тесно примкнулъ къ Гогенштауфенамъ и ихъ политикъ, враждебной папамъ. Тщетно возстали іоанниты противъ самостоятельности новаго ордена, и безуспѣшно отрицали тампльеры его право на бълый плащъ съ чернымъ крестомъ 1). Въ 1229 г. Германнъ ф. Зальца сталъ воздвигать близъ Аккона и особый замокъ для ордена – Монфоръ или Штаркенбергъ, а папа Григорій IX взываль ко всему христіанскому міру о денежной помощи для "Новыхъ Маккавеевъ". До 1271 г. Штаркенбергь былъ мѣстопребываніемъ магистра ордена: гарнизону пришлось, наконецъ, покинуть его вследствіе тяжкаго натиска султана Бибара.

Но ту военную организацію, систему хозяйства и культурныя цъли, которыя нъмецкій орденъ выработаль себъ на Востокъ, онъ перенесъ впослъдствии и на берега Вислы. Язычниковъ пруссовъ нъмецкие рыцари часто называли здъсь сарацинами, а географическія имена Палестины появились вблизи Балтійскаго моря. До сихъ поръ въ предълахъ Пруссіи можно найти и Іерусалимъ (близъ Кёнигсберга) и Эммаусъ (близъ Данцига). Въ Палестинъ рядомъ съ маршаломъ ордена ѣхалъ, бывало, со знаменемъ Туркопулъ<sup>9</sup>), а начальникъ наемныхъ войскъ, состоявшихъ на службъ у маршала, назывался Туркопуліемъ; ивотъ еще въ XV в. въ областяхъ прусскаго ордена былъ въ ходу грубый "хлѣбъ Туркопуловъ", выдававшійся прислугв. Въ войнъ съ невърными орденъ и на берегахъ Вислы примънялъ ту же систему, какъ крестоносцы въ Сиріи. Подъ защитой цълаго ополченія крестоносцевъ воздвигался прежде всего замокъ на высотахъ, господствовавшихъ надъ общирною областью, намѣченной для распространенія христіанства. Когда язычникамъ уже нанесенъ первый тяжелый ударъ, и крестоносцы разойдутся, въ замкъ остается гарнизонъ, чтобы путемъ постоян-

<sup>1)</sup> У тампльеровъ былъ бълый плащъ съ краснымъ крестомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Туркопулами называли на Востокъ легкую конницу изъ туземцевъ, сирійцевъ и магометанъ, въ родъ нашихъ казаковъ. Первоначально это были двти греческихъ матерей и отцовъ изъ турокъ или арабовъ. Туркопулы хорощо знали мъстность и военныя хитрости сарацинъ.

ной мелкой войны принудить жителей области подчиниться или выселиться. Тогда замокъ становился центромъ для колонизаціи управленія. Таково было назначеніе Кульма, Маріенвердера, Кёнигсберга: они соотвѣтствовали Маргату и Монфору въ Палестинѣ. Та система хозяйства, которую нѣмецкій орденъ примѣнялъ и на Востокѣ, и на Съверъ, была заимствована у іоаннитовъ. Небольшая часть земель подъ садами (въ Палестинъ подъ виноградниками и плантаціями сахарнаго тростника) оставлялась обыкновенно въ непосредственномъ управленіи ордена. Пастбища сдавались на Востокъ на съемъ бедуинамъ, платившимъ ренту скотомъ и кожами. Часть пашенъ обрабатывалась на средства ордена для удовлетворенія его собственныхъ потребностей, а всѣ остальныя поля снимались на аренду или общинами виллановъ или отдъльными свободными хозяевами. Рента за пашни чаще всего уплачивалась курами, яйцами, сырами; кромѣ того, крестьяне орденскихъ земель и въ Палестинѣ и въ Пруссіи обязаны были помогать при постройкъ замковъ и въ случаѣ вторженія непріятеля браться даже за оружіе.

Возникповеніе ордена тампяьеровъ.

Іоанниты пережили другіе ордена и послужили образцомъ при созданіи гуманныхъ орденовъ и общинъ новаго времени. Нѣмецкій орденъ. правда, разложился, но его рыцари успѣли создать Пруссію, какъ свѣтское государство. Одни только тампльеры трагично погибли въ средніе вѣка и не оставили ни традиціи, ни преемниковъ. Между твиъ, одно время орденъ храмовниковъ сіялъ могуществомъ и славой ярче своихъ собратьевъ. Его вызвали къ жизни вскоръ послѣ основанія Іерусалимскаго королевства тѣ разбои, которые авлали опасными всякія сообщенія между Яффой и Св. Градомъ. Грабители, магометане и сирійцы, отваживались приближаться къ самымъ воротамъ Іерусалима и здѣсь у цистернъ подкарауливали франковъ, приходившихъ поить лошадей. Для борьбы съ этими разбойниками бургундскій рыцарь Гюго де Пэнъ (Payns) соединился съ уроженцемъ съверной Франціи Годефруа де С.-Омеръ; къ нимъ примкнуло еще шесть другихъ рыцарей, и основаніе для ордена тампльеровъ было заложено такимъ образомъ въ 1119 г. Правда, ни устава, ни монастырскаго объта на первое время не было. Еще въ 1123 г. самъ руководитель общины называется міряниномъ, живетъ въ бракъ и имъетъ сына. Но вскоръ рыцари принесли іерусалимскому патріарху об'втъ охранять безопасность дорогъ и провожать паломниковъ на пути отъ берега къ Св. Граду. Тогда Гюго де Пэнъ выбралъ изъ устава св. Бенедикта нъсколько правиль, которыя стали обязательными для всъхъ "бъдныхъ ры-

царей Христа". Членамъ общины запрещены были роскошь въ одеждів, безцівльные разговоры и смівхъ, охота и т. п.; обівты цъломудрія, бъдности и послушанія дълали рыцарей отнынъ монахами. Король Балдуинъ предоставилъ въ ихъ распоряжение домъ рядомъ съ бывшей мечетью, которая, по преданью, стояла на мъстъ храма Соломонова. Тогда братія Гюго де Пэна стала называться "объднымъ рыцарствомъ Христа изъ храма Соломонова" или просто "храмовниками" (тампльерами). Это необычайное соединение рыцарства и монашества поражало современниковъ, польза отъ трудовъ храмовниковъ была для встхъ очевидна, и пожертвованія въ пользу ордена стали стекаться со всёхъ сторонъ. Орденъ тампльеровъ, въ отличіе отъ іоаннитовъ, уже при самомъ основаніи даль рыцарскому началу въ своей средъ перевъсъ надъ монашескимъ и умвлъ этимъ привлекать въ себв полудикихъ феодаловъ, являвшихся на Восток'в безъ глубокаго пониманія крестовыхъ походовъ и искавшихъ прежде всего приключеній. Бернардъ Клервоскій особенно цёнилъ орденъ тампльеровъ за то, что онъ далъ разумную и христіанскую цѣль этой грубой силѣ, легко подпадавшей на Востокъ всякимъ искушеніямъ. По просьбъ Гюго де Панъ этоть великій аскеть и мистикъ въ особомъ трудѣ "De laude novae militiae" ("Хвала новому рыцарству!") обратилъ вниманіе христіанскаго міра на новое рыцарство. Бернардъ Клервоскій изображаеть, какъ въ противоположность одичавшему свётскому "феодальному рыцарству" эти рыцари-монахи живуть въ братской любви, смиренномъ послушани магистру и добровольной бедности. Храмовники обитаютъ въ палатахъ, лишенныхъ всякихъ украшеній; на ствнахъ развъ только панцыри и оружіе. Они не знають праздности: кто свободенъ отъ воинскихъ обязанностей, тотъ чинитъ оружіе и одежды. Ни болтовни, ни суетливости, ни громкаго смъха, ни шушуканья и бормотанія не допускается; волоса у нихъ коротко обстрижены; шахматы и игральныя кости въ презрѣніи, соколы и всякая охота запрещены, представленія скомороховъ избъгаются. Люди, которые на Западъ были безбожниками и распутниками, разбойниками и клятвопреступниками, становятся полезными тружениками въ лонъ ордена тампльеровъ. Такова была характеристика новыхъ рыцарей у св. Бернарда.

Въ январѣ 1128 г. Гюго де Пэнъ съ пятью другими рыцарями появился на своей родинѣ на провинціальномъ синодѣ въ Труа, чтобы добиться для новаго ордена освященія церковью. Здѣсь выработанъ полный уставъ ордена (первоначально чуть ли не на

французскомъ языкъ) въ формъ заповъдей рыцарямъ отъ имени синода. Кромъ того, прелаты, собравшіеся на синодъ въ Труа, обратились съ пастырскимъ посланіемъ ко всему свѣтскому рыцарству, призывая его къ подражанію и на поддержку новому возрождающемуся рыцарству духовному. Какъ и св. Бернардъ, синодъ въ Труа призываетъ храмовниковъ обращать на путь христіанской дъятельности рыцарей порочныхъ, даже отлученныхъ отъ церкви. Но новый уставь точно определиль, въ какой мере и какимъ путемъ тампльеры имѣютъ право допускать въ свой орденъ людей, отлученныхъ церковью за различныя преступленія <sup>1</sup>). Виновный рыцарь (въроятно, уже заявившій себя какими-либо подвигами на службѣ ордену) долженъ былъ сначала сообщить о своемъ намѣреніи епискому; если магистръ и другіе храмовники считаютъ отлученнаго рыцаря вообще достойнымъ войти въ ихъ среду, то епископъ могъ снять съ него отлучение. Другія статьи устава опредъляли въ духъ первоначальныхъ правилъ Гюго де Пэна образъ жизни рыцарей, ихъ одежду, общую дисциплину и права магистра, положеніе духовенства ордена тѣхъ рыцарей, которые служили храмовникамъ, не давая монашескаго объта, и всей "служащей братіи". Уставъ этотъ долженъ былъ идти на утвержденіе папы Гонорія II, но, кажется, онъ никогда не получилъ формальнаго освященія Римской куріи. По крайней мізрів, уставъ не считался чвмъ-либо неизмѣннымъ; уже его послѣдняя статья ставила гросмейстера выше буквы закона, а впослёдствіи, съ согласія здравомыслящей части капитула, магистръ прямо таки могъ изменять обычаи ордена. Отсутствіе устава, утвержденнаго папами, дало тампльерамъ возможность уклоняться отъ первоначально намъченныхъ цълей и всю внутреннюю жизнь ордена приспособлять къ новымъ широкимъ условіямъ дѣятельности, которыя открылись ему вмѣстѣ съ богатствомъ и могуществомъ.

сь облатствомъ и могуществомъ. Возвышеніе На родинѣ Гюго де Пэна въ Шампаньѣ тампльеры впервые пріобрѣли обширную поземельную собственность, благодаря щееровъ. дрости Тибо IV (съ 1125 г.); городъ Провенъ (Provins), извѣстный своими многолюдными ярмарками, сталъ центромъ здѣшнихъ владѣній ордена. Связи Годефруа де С.-Омеръ въ области Нижней Лотарингіи открыли ордену доступъ въ Артуа и Фландрію. Графъ Дитрихъ Фландрскій уже въ сентябрѣ 1128 г., когда у него гостили

> 1) Вообще же сношения съ отлученными навлекали въ средние въке отлучение на мирянъ.

Гюго де Пэнъ и Годефруа де С.-Омеръ, подарилъ ордену Relief de Flandre, т. е. поборъ, который долженъ былъ уплачиваться храмовникамъ каждый разъ, когда ленъ переходилъ по наслъдству не по прямой линіи. Раймундъ Беренгарій III, графъ Барцелоны и маркграфъ Прованса, своими пожертвованіями укрѣпилъ положеніе ордена въ южной Франціи и за Пиринеями, гдъ въ немъ нуждались для борьбы съ маврами. Въ эту эпоху молодое Португальское государство расходовало свои силы всецвло на борьбу съ невърными и предоставило храмовникамъ область между Коимброй и Лейрой, которую они должны были еще защищать противъ сарацинъ. Совершенно какъ въ Палестинѣ, орденъ строилъ здѣсь крѣпости и привлекалъ колонистовъ. Первыя дерковныя привилегіи ордена разсчитаны были тоже на Пиринейскій полуостровъ: церкви въ тѣхъ областяхъ, которыя (храмовники отнимали у мавровъ, становились независимыми отъ епископской власти. Міряне изъ встать классовъ населенія примыкали здъсь къ ордену подъ именемъ "домочадцевъ" (familiares) и становились почти въ вассальную зависимость отъ него, чтобы только пользоваться охраной рыцарей. Графство Тулузское, Иль-де-Франсъ, Бретань, Нормандія и т. д. стали тоже поприщемъ для мирныхъ завоеваній ордена. Въ Англіи храмовники утвердились въ Лондонъ, въ Италіи-на Авентинъ. Но первыя пожертвованія въ предълахъ Франціи, наприм., при Людовикѣ VII, состояли исключительно изъ доходовъ и не удѣляли еще ордену никакой государственной власти надъ землями, принесенными въ даръ. Число рыцарей возростало не такъ быстро, какъ площадь ихъ поземельныхъ владений. Орденъ принималъ новыхъ членовъ въ свою среду съ большой разборчивостью и требовалъ отъ нихъ непремѣнно знатности. Для борьбы съ невѣрными онъ держалъ на жалованіи наемныхъ рыцарей и экюйэ, служившихъ подъ началомъ рыцарей — храмовниковъ. Заботы по управленію имѣніями заставили, наконецъ, тампльеровъ цопустить въ орденѣ и болѣе низменные слои общества, но лишь на положении "служащихъ братьевъ", сервіентовъ, т. е. членовъ ордена съ уменьшенными правами. Изъ этой "служащей братіи" набиралось впосл'вдствіи и войско ордена. Число должностныхъ лицъ тоже возросло: кромъ гросмейстеря, маршала и сенешала ордена, было много магистровъ и прокураторовъ во главѣ областныхъ капитуловъ. Въ силу буллы Александра III, всѣ провинціальные дома ордена были подчинены "Тамплю" (рыцарскому дому) въ Іерусалимъ.

Соревнуя съ свътскими князьями, и папы осыпали храмовни-

ковъ своими щедротами. Повинуясь буллѣ Целестина II (отъ 1144 г.), прелаты должны были увъщевать свою паству собирать пожертвованія въ пользу храмовниковъ, и жертвователямъ отпускалась за это <sup>1</sup>/, церковныхъ пеней, наложенныхъ на нихъ за годъ. Епископы и священники были недовольны сборами такихъ пожертвованій, истощавшихъ кошельки и щедрость паствы въ ущербъ ея непосредственнымъ пастырямъ. Но въ глазахъ върующихъ половины XII в. орденъ храмовниковъ вполнѣ заслуживалъ такихъ исключительныхъ милостей: въ нихъ видели еще "атлетовъ Христа", "Новыхъ Маккавеевъ"; ученый другъ папы Александра III, Іоаннъ Салисберійскій называлъ ихъ "единственными людьми, ведшими справедливыя войны". Папа Евгеній III (1145-53) дароваль имъ красный кресть на ихъ бълыя одежды: это былъ обычный символъ борцовъ за церковь. Вскоръ за пожертвованіями послъдовали политическія права и внутреннее самоуправленіе. Прокураторы, которыхъ орденъ держалъ при Римской куріи въ качествѣ политическихъ агентовъ (Procurator in Curia Romana), заботились при восшествіи на престоль новаго папы о расширеніи правь храмовниковъ и утвержденіи ихъ старыхъ привилегій. Такъ возникъ цълый рядъ папскихъ грамоть. Онъ даровали ордену право пріобрѣтать или строить вновь церкви и основывать кладбища, а главное, независимость и обезпеченность отъ интердикта. Если тампльеры, собиравшіе подаяніе, приходили къ церкви, подвергшейся интердикту <sup>1</sup>), то, по привилеги папы Евгенія III, церковь открывалась въ честь ордена и отлученные допускались въ участію въ богослужении; въ течение года такое нарушение интердикта допускалось дважды. Понятно, что въ такихъ случаяхъ на храмовниковъ щедро сыпались подаянія. Уже Евгеній III позволиль тампльерамъ завести свои собственныя кладбища для погребенія членовъ ордена, но затвиъ это право было распространено и на сервіентовъ, на зависимыхъ людей ордена и вообще на всъхъ, оказавшихъ ему какую-либо услугу. Благочестивые люди изъ всѣхъ сословій добивались чести быть похороненными на кладбищахъ ордена и за это оговаривали въ своихъ завъщаніяхъ вклады въ пользу его церквей. Вообще Римская курія стала рано распространять на всё классы зависимыхъ отъ ордена людей права и привилегіи, касавшіяся, бывало, только рыцарей храма. По буллъ Александра III отъ 1160 г., архіепископы и епископы не смѣли ни привлекать къ суду, ни

<sup>1)</sup> Запрещение богослужения.

облагать штрафами людей ордена, провинившихся въ чемъ-либо. Папы поддерживали и обычай храмовниковъ не допускать разъ принятаго въ орденъ рыцаря до перехода въ другія корпораціи, ни даже въ общину Бернарда Клервоскаго. Право ордена давать убѣжище людямъ и ихъ имуществу было иногда неудобно и для свѣтскихъ вельможъ. Собственность тампльеровъ, наприм., хлѣбъ, платье и весь скотъ, отмѣченный выжженными крестами, находилась подъ особой охраной Римской куріи.

Всв права и привилегіи, дарованныя ордену папами, были, наконецъ, собраны воедино и подтверждены буллой Александра III отъ 1163 г., которая по первымъ словамъ называется Omne datum optimum; для ордена она была своего рода Великой Хартіей вольностей. Эта булла призывала тампльеровъ на защиту церкви въ такое время, когда ей угрожали не только невърные, но и свътская власть императоровъ изъ дома Гогенштауфеновъ. Какъ защитники церкви, они должны и жить на счетъ церковныхъ имуществъ, а потому вся движимая и недвижимая собственность ордена освобождалась отъ десятины въ пользу церкви; напротивъ, десятины, которыя собиралъ орденъ, утверждались за нимъ. Папа пытался опереться на орденъ, какъ на любимое дътище католической церкви, и старался обезпечить его противъ всякаго вліянія свѣтскихъ властей и епископовъ. Въ магистры всего ордена могъ быть избранъ только храмовникъ и притомъ непремѣнно лишь своими товарищами-рыцарями. Законы и обычаи, установленные магистромъ съ совъта капитула, не могли быть измънены никакой другой властью, стоящей внв ордена. Наконецъ, тампльерамъ запрещалось приносить кому-либо ленную присягу или клятву на върность. Дабы освободить излюбленный орденъ отъ давленія прелатовъ, папа Александръ III создаетъ своей буллой особыхъ орденскихъ священнослужителей. Право строить себѣ собственныя церкви и основывать кладбища распространяется на вст владения тампльеровъ безъ исключенія. Первоначально такія церкви ордена не были изъяты изъ подъ въдънія епископовъ, которые и ставили туда священниковъ. Напротивъ, булла 1163 г. дала ордену право принимать въ свою среду клериковъ и священниковъ, откуда бы они ни приходили, если только сами рыцари были убъждены въ законности ихъ посвященія. Предварительное согласіе мѣстныхъ епископовъ испрашивалось, но оно перестало быть обязательнымъ. Эти орденские священники вели тотъ же образъ жизни, какъ и рыцари, носили такую же одежду, правда, застегнутую до верху,

Вуниа Алексанпра III.

и обязаны были безусловно повиноваться магистру, но они все-таки не были полноправными членами ордена и не имѣли голоса въ капитуль. Хотя храмовники въ случат нообходимости могли исповѣдоваться и причащаться и у чужихъ священниковъ, внѣ орденскаго духовенства, но зато священники - тампльеры совершали требы не только для рыцарей, но и для всёхъ людей, зависимыхъ отъ ордена. Самъ папа становился какъ бы единственнымъ епископомъ тампльеровъ. Булла Omne datum optimum обособляла орденъ почти въ независимую церковь. Современное духовенство съ тѣмъ большимъ неудовольствіемъ смотрѣло на эту новую привилегію, что тампльеры оставались для него все-таки по преимуществу мірянами, а между тімь могли они теперь повелівать своими клериками. Злоупотребление новыми привилегіями переполнило чашу терпінія епархіальнаго духовенства, и на Латеранскомъ соборѣ 1179 г. ордену пришлось выдержать цѣлую бурю нападокъ; несмотря на сопротивление рыцарей, соборъ принялъ рядъ мёропріятій противъ самовольнаго расширенія и безъ того чудовищныхъ правъ ордена.

Пожертвованія и привилегіи XII в. опредѣлили положеніе хра-

Управление

мовниковъ въ слѣдующемъ столѣтіи. Двадцать пять лѣтъ, которыя ордена. отдъляли годъ буллы Александра III отъ времени Саладина и утраты Іерусалима, дали возможность ордену выработать внутренній строй въ соотвѣтствіи съ своимъ новымъ могуществомъ. Центръ тяжести ордена все еще лежалъ въ Палестинѣ. Отсюда управлялъ магистръ всѣхъ храмовниковъ, здѣсь были ихъ сенешалъ и маршаль. Но у Іерусалимскаго королевства, какъ одной изъ провинцій ордена, былъ свой особый комтуръ, зависимый отъ магистра. Съ десятью рыцарями комтуръ поддерживалъ традицію первыхъ храмовниковъ и провожалъ паломниковъ, снабжая ихъ лошадьми и провизіей. Такими же провинціями ордена были еще Триполисъ, Антіохія, Франція, Англія, Пуату, Аррагонія, Португалія, Апулія и Венгрія; у каждой былъ свой комтуръ (или магистръ провинціи), который для местныхъ храмовниковъ заменялъ магистра всего ордена и утрачивалъ свою власть, какъ только являлся въ его область самъ глава рыцарей. При магистрахъ провинцій, или комтурахъ, были тѣ же должностныя лица, какъ и при главномъ магистръ. Изъ "служащей братіи" набирались менъе важныя должностныя лица, наприм., знаменоносецъ, наблюдавшій за оруженосцами, комтуръ гавани въ Акконъ, глава кухни, глава кузнецовъ и т. п. Богатство ордена казалось современникамъ необычайнымъ, но определить его теперь можно только приблизительно. Въ 1191 г. храмовники были въ состояніи купить у Ричарда Львиное Сердце островъ Кипръ за сто тысячъ византіевъ (по количеству содержимаго золота эта сумма равняется 950,000 франковъ, а сравнительно съ покупательной силой того времени можетъ быть даже 8 милл. франковъ); при этомъ 40 тысячъ византіевъ были уплачены тотчасъ же. Хроникеръ Матвви Парижскій опредѣлялъ количество земельныхъ угодій ордена въ 9,000 мануаровъ; число это съ 1291 г. по 1307 г. возросло до 10,500, несмотря на утрату владвній въ Сиріи.

Однако, ордену далеко не во встхъ провинціяхъ удалось достичь политической самостоятельности. Такъ, въ Португаліи тампльеры попали прямо - таки въ зависимость отъ королей, напротивъ, во Франціи во многихъ областяхъ къ нимъ перешли чисто государственныя права. Въ Португаліи всѣ рыцари ордена были ленниками короля (вопреки буллѣ Александра III) и исключительно португальцы по происхожденію; выборъ магистра производился лишь съ разрѣшенія монарха, равно какъ и отсылка денегъ въ главный госписъ въ Іерусалимѣ; новый магистръ долженъ былъ приносить присягу на върность королю и его наслъднику. Но во Франціи вслѣдъ за доходами съ земель, пожертвованныхъ ордену, переходили къ храмовникамъ и сеньёріальныя права. Ссылаясь на буллу Александра III, запрещавшую тампльерамъ становиться въ ленную зависимость, рыцари превращали принесенные имъ въ даръ лены въ безвозвратное владъніе (main morte). Съ другой стороны, феодальные вельможи, жертвуя земли ордену, выговаривали себъ обыкновенно липь высшую юрисдикцію или же въ другихъ случаяхъ право суда, и судебныя пошлины и пени дѣлились между территоріальнымъ сюзереномъ и рыцарями. Даже самъ французскій король шель на такое размежевание: въ 1279 году Филиппъ III покончилъ свои распри съ парижскими тампльерами полюбовной сдълкой. Право суда надъ домами, улицами и доходами ордена внутри Парижа осталось за королемъ; напротивъ, въ своихъ владъніяхъ за стънами города (здъсь лежалъ главный Тампль, служившій сокровищницей и крѣпостью) рыцари творили судъ и расправу по встять дталамъ; король не могъ собирать съ этихъ владъній ни taille, ни поборовъ на содержаніе стражи.

Внъшнее могущество ордена продолжало расти въ XIII в., но Обособленего нравственное значение и уважение къ нему въ обществъ поко-HOCTL лебались. Неудачи христіанъ въ Св. Землѣ ставились на Западѣ ордена.

Digitized by Google

въ связь съ своекорыстной политикой тампльеровъ: уже двусмысленное поведение рыцарей подъ Дамаскомъ въ 1148 г. набросило на нихъ подозръніе въ прямой измънъ. Первоначальныя цъли ордена раньше всего пришли въ забвеніе среди его членовъ, и вмѣстѣ съ погоней за богатствомъ и властью закралась туда и симонія. Булла Иннокентія III отъ 1213 г. предписывала патріарху следить, чтобы орденъ не бралъ никакихъ поборовъ со вновь принимаемыхъ въ рыцари Храма. Рано появились слухи и о ереси въ средѣ ордена. Обряды, противные не только ученю католической церкви, но и христіанству вообще, могли зародиться среди тампльеровъ только благодаря тому, что римская курія мирволила своему излюбленному ордену и дала ему возможность обособиться отъ церкви и міра и замкнуться въ своей эгоистичной независимости. Постепенно утвердилось правило, что храмовники вовсе не имѣють права исповѣдоваться у какихъ-либо другихъ священниковъ, внѣ своего орденскаго духовенства. Это расширеніе привилегіи Александра III дало ордену возможность щадить нѣкоторыя порочныя наклонности и суевърія своихъ членовъ, близкія къ ереси. Къ тому же, храмовники были изъяты изъ подъ обыденной церковной юрисдикции: они не могли быть отлучены отъ церкви мъстными епископами, даже патріархъ іерусалимскій не могъ налагать на нихъ кары (по буллѣ папы Гонорія III отъ 1217 г.). Только папа былъ еще для ордена "епископомъ". Но отдъльные рыцари начинали уже заявлять требованія на безусловную свободу даже передъ лицомъ самого епископапапы и колебать власть римскаго первосвященника, призвавшую орденъ къ независимости и господству. Во время правленія Урбана IV (1261-64) маршалъ ордена Этьенъ де Сисси совершилъ преступление, неизвъстное намъ по существу, но побудившее папу вмѣшаться въ дѣла тампльеровъ, отлучить маршала и потребовать его удаленія въ посланіи на имя магистра Өомы Берара. Письмо-Климента IV на имя того же магистра тампльеровъ свидътельствуетъ, что ордень не торопился исполнить повельнія папы. Клименть IV высказываеть магистру свое изумление, что Этьенъ де-Сисси попрежнему числится маршаломъ и даже былъ посланъ со своей должностной печатью въ Римъ. Здёсь онъ явился къ папѣ. Когда Клименть IV потребоваль, чтобы маршаль сложиль сь себя званіе и выдалъ печать, то Этьенъ де-Сисси отказался повиноваться и дерзко заявилъ, что печать возвратитъ онъ только тому, отъ кого ее получилъ, и называлъ вообще неслыханнымъ такое вмѣшательство папы въ дъла ордена. Въ письмъ къ магистру Өомъ Берару

Клименть IV напоминаетъ храмовникамъ свою власть вязать и разрвшать и всв благодвянія римской куріи относительно ордена: відь, если папы лишать рыцарей своего покровительства, то имъ не удержаться противъ натиска епископовъ и нападеній свётскихъ князей. Темъ более не должны они бросать Риму вызовъ своей заносчивостью; ибо папа и церковь только изъ снисхожденія терпъли до сихъ поръ многое такое въ средъ ордена, чего нельзя будеть Клименту IV теривть долве, не отягощая своей совести, разъ онъ самъ подыметъ рвчь объ этихъ заблужденіяхъ, вызванный на то неповиновениемъ храмовниковъ. Но и на этотъ разъ Клименть IV не хотвлъ прибъгать къ суровости; онъ готовъ былъ даже снять съ Этьена де-Сисси отлучение, произнесенное Урбаномъ IV, и ждать, пока магистръ самъ наложитъ на него кару. Что же это были за заблужденія ордена, разсл'ядованіемъ которыхъ грозилъ Климентъ IV?

По ученію римской церкви, отъ неповиновенія папъ, памъстнику Укловенія Христа, былъ какъ бы одинъ шагъ и до отреченія отъ Іисуса. Таковъ и былъ въ двйствительности путь ордена къ ереси. Дорожа стіанства. своей безусловной независимостью, храмовники, преимущественно во Франціи, стали требовать отъ вновь поступающихъ членовъ въ доказательство ихъ полнаго повиновенія ордену двухъ кощунственныхъ обрядовъ: отреченія отъ Інсуса Христа и оскверненія его креста плеваніемъ 1); но требованія эти предъявлялись не всегда, и самое кощунство служило только порукой въ томъ, что новый храмовникъ и тѣломъ и дущой будетъ принадлежать ордену. Многіе вновь поступающіе съ ужасомъ узнавали въ посліднюю минуту посвященія тайну французскаго ордена, растерявшись или уступая насилію, произносили отреченіе и затемъ всю жизнь мучились сознаніемъ своего грѣха. Другіе принимали весь обрядъ за пустую внышность, а нъкоторые подъ покровомъ отречения давали волю своимъ суевъріямъ или твмъ еретическимъ ученіямъ, которыя они усвоили раньше. Не придавая этому кощунству никакого догматическаго значенія, руководители тампльеровь дали, однако, поводъ отдъльнымъ братьямъ и цълымъ общинамъ ордена свободнъе относиться къ ученію церкви, нежели это было въ обычат. Не понимая богослуженія на латинскомъ языкѣ, не имѣя ни права, ни возможности читать латинскую Библію, храмовники, въ особенности

отъ хре-

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

34

<sup>1)</sup> Такое объяснение давалъ кощунственнымъ образомъ гросмейстеръ Яковъ Moxe.

"служащіе братья", вышедшіе изъ низшихъ классовъ народа, легко подпадали подъ вліяніе народныхъ суевѣрій и еретическихъ ученій, распространенныхъ на Востокъ и въ южной Франціи. Съ другой стороны, болве развитые рыцари пользовались независимостью ордена, чтобы вопреки запрещенію церкви удовлетворять свою религіозную любознательность изученіемъ Библіи въ пересказахъ на народный языкъ. Во время слъдствія надъ тампльерами въ Провансъ въ 1308 г. въ главномъ домъ рыцарей въ Арлъ найдена была книжка съ толкованіями на Библію (Liber interpretationis super libris Bibliae). Можеть быть, книга эта служила для чтенія во время трапезы рыцарей. Среди рукописей Парижской Національной библіотеки есть пергаменть изъ 248 листовъ, исписанный въ два столбца на французскомъ языкѣ. По содержанію, это-переложеніе пяти книгъ Моисея, книги Іисуса Навина, книгъ Судей, Царей и Маккавеевъ, Товіи и Юдиеи. Книгв Судей предпосланъ прологъ въ французскихъ стихахъ, объясняющій поводъ и цъль автора работы. Переводъ книги Судей сдъланъ, какъ оказывается, по порученію "магистра Рихарда" и "брата Оттона", членовъ "достопочтеннаго Общества", "Святого Братства". Они побудили автора перевести книгу Судей, дабы ихъ товарищи черпали оттуда примъры гордаго рыцарства. Такъ какъ авторъ превозноситъ затъмъ орденъ Рихарда и Отгона за его готовность жертвовать жизнью для защиты вѣры, называетъ его избраннымъ рыцарствомъ Господа, крестъ котораго они носять на себь, a charité et humilité считаеть главными добродътелями этого ордена, то ръчь идетъ здъсь, конечно, о французскихъ тампльерахъ <sup>1</sup>). На поляхъ Библіи тампльеровъ попадаются толкованія, а къ книгамъ Моисея и Іисуса Навина приложены введенія. Хотя въ нихъ и нътъ прямо-таки еретическихъ ученій, но истолкованіе библейскихъ событій поражаетъ свободнымъ, разсудочнымъ отношеніемъ къ буквѣ Закона. Толкователь, напр., настаиваетъ на томъ, что Богъ создалъ весь міръ видимый и невидимый сразу, а если книга Бытія говорить о дняхъ творенія, то тутъ надо понимать только постепенное разм'ящение существъ и приведение въ порядокъ того, что уже было создано. И самый переводъ Библіи для рыцарей и эти толкованія шли въ разр'взъ съ общимъ духомъ католической церкви XIII в. Между тѣмъ число тампльеровъ вмѣстѣ со всей служащей братіей и зависимыми людьми ордена было такъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Среди магистровъ тампльеровъ былъ Рихардъ де-Бюръ (de - Bures) (1256 – 57), но магистрами называли и комтуровъ какъ провинцій, такъ и отдъльныхъ домовъ ордена.

значительно, что кощунственные обряды и свободное отношение къ требованіямъ церкви не могли оставаться тайной. Если папы рѣшили смотрѣть сквозь пальцы на порядки среди храмовниковъ, то, въдь, была еще королевская власть, которая могла визств съ инквизиціей взять во Франціи въ свои руки изобличеніе ордена. Филиппъ IV Красивый, сидівшій на французскомъ престолів съ конца XIII в., имълъ въ прошедшемъ примъръ истребленія еретиковъ: это -- крестовый походъ противъ альбигойцевъ при Филиппъ Августь.

Какъ носитель монархическаго начала, Филиппъ Красивый Филипиъ всегда быль радь усилить обаяніе королевской власти или огра- Красивый ничить государственныя права какой-либо монашеской общины. Но и ордень. онъ не былъ безусловнымъ врагомъ тампльеровъ. Еще его предшественникъ, Филиппъ III Отважный (1271-85) издалъ ордонансъ "Ecclesiarum utilitati", запрещавшій духовнымъ корпораціямъ и орденамъ пріобрѣтать лены, но относительно тампльеровъ ордонансъ не быль приведень въ исполнение. Тотчасъ послѣ восшествія на престолъ Филиппъ IV рѣшился, было, осуществить волю предшественника и положить конець переходу леновь въ "мертвую руку" ордена храмовниковъ. Въ силу этого король наложилъ секвестръ на всѣ земли, пріобрѣтенныя тампльерами за послѣднія тридцать лѣтъ, и приказалъ чиновникамъ взять ихъ въ свое управление. Но это первое столкновение между привилегированнымъ орденомъ и королевской властью окончилось мирно. Указомъ отъ 1292 г. король отложилъ до другого времени изслъдование вопроса о правахъ храмовниковъ на секвестрованные дены и вернулъ ихъ ордену за порукой казначея парижскаго Тампля. Можеть быть, уступчивость Фиинппа IV въ концѣ XIII ст. объясняется той распрей, которая разыгралась между королемъ и папой Бонифадіемъ VIII. Въ теченіе этой борьбы излюбленный орденъ римской куріи стояль на сторонъ свътскаго монарха, расшатывавшаго папскій престолъ. Черезъ посредство визитатора ордена храмовниковъ во Франціи Гюго де-Перодо (Peraudo) состоялся въ 1303 г. договоръ между королемъ и тампльерами о взаимной охрань и поддержкь, направленной прямо противъ папы Бонифація VIII. Въ слъдующемъ году объ верховныя властиновый папа и король - осыпають орденъ своими милостями. Бенедиктъ XI подтверждаетъ тампльерамъ вств ихъ привилегіи, а Филиппъ IV издаетъ въ ихъ пользу грамоту вольностей, которой устраняетъ передъ ними всѣ препятствія къ расширенію поземельной собственности и усиленію своихъ исключительныхъ правъ. Всъ

Digitized by Google

34.

земли, пріобрѣтенныя до сихъ поръ тампльерами, были признаны "мертвой рукой", юрисдикція ордена — утверждена и расширена. Напр., лица, входившія такъ или иначе въ составъ ордена, освобождались оть обязанности являться по призыву въ свѣтскіе суды, если тяжба касалась частныхъ дѣлъ; королевскіе бальи и сержанты могли назначать и вести судебныя засѣданія въ областяхъ орденской юрисдикціи только тамъ, гдѣ это было въ обычаѣ съ давнихъ поръ и т. д. Слухи о ереси ордена положили конецъ союзу между королемъ и храмовниками.

Начало процесса тампльеровъ виквивиквивицей.

Филиппъ IV по природъ былъ склоненъ къ ръшительнымъ, насильственнымъ мѣрамъ въ борьбѣ со своими соперниками, но цъли для своихъ насилій король выбиралъ, руководясь государственными соображеніями; онъ совершалъ ихъ, сохраняя всю внѣшность законности, опираясь на общественное мивніе и на учрежденія, пользовавшіяся дов'вріемъ своего времени. Такимъ былъ Филиппъ въ удачной борьбъ съ папой Бонифаціемъ VIII, такимъ остался онъ и въ процессъ тампльеровъ. Могущество ордена шло въ разръзъ съ идеей монархической власти, которую проводили французские короли и ихъ легисты, а отъ его уничтожения Филиппъ IV могъ ждать только выгоды. Но не король создалъ поводъ для гибели храмовниковъ: онъ явился ему самъ собой. Южная Франція была уже раньше театромъ безконечныхъ процессовъ противъ еретиковъ. Инквизиція пріобрѣла себѣ тамъ навыкъ на низшихъ и среднихъ классахъ общества и какъ бы право требовать жертвъ болъе высокопоставленныхъ. Къ храмовникамъ она, впрочемъ, могла примѣнить только все тѣ же возмутительныя формы уголовнаго процесса, которыя казались ея жестокому времени дозволительными противъ еретиковъ вообще. Процессы о ереси (acta fidei) вели тогда инквизиторы (слъдственные судьи, inquisitores haereticae pravitatis), непосредственно назначавшиеся папами. Во Франціи ихъ было нъсколько, но съ Иннокентія IV пріоръ парижскихъ монаховъ ордена предикантовъ (доминиканцевъ) былъ обыкновенно главой учрежденія. Положеніе инквизиціи было такое же привилегированное, какъ и у ордена храмовниковъ; только папа могъ, наприм., налагать на нихъ отлученіе. Недаромъ восились на инквизиторовъ епископы, юрисдикція которыхъ уменьшилась. Зато новая сила-государственная власть французскихъ королей-охотно поддерживала инквизицію своей св'єтской вооруженной рукой. Для того, чтобы начать процессъ, инквизиторы могли не дожидаться прямого доноса; достаточно было, если о комъ-либо

шла худая молва (diffamatio). Тогда инквизиторъ "инструировалъ" процессъ, т. е. приступаль къ допросу заподозрѣннаго лица, которое привлекалось къ следствію пока какъ бы на правахъ свидътеля (testis), и предъявлялъ ему пункты обвиненія. Въ дъйствительности уже на этой ступени процесса сознание "свидътеля" вынуждалось сплошь и рядомъ пытками. Въ случав сознанія "свидътеля" цервовь давала кающемуся отпущение гръха и принимала опять въ свое лоно, предоставляя себв затемъ право все-таки наказать его. Между темъ нотаріусы, записывавшіе показанія свидътелей, по окончанія допроса обрабатывали ихъ въ офиціальный протоколъ. По инструкціи, инквизиторамъ былъ предоставленъ произволъ выбирать и вносить въ протоколъ только тв изъ показаний обвиняемаго, которыя казались имъ наиболее правдоподобными и касались прямо сущности преступленія, короче говоря, только то, что подтверждало его вину. Теперь только послѣ примиренія съ церковью начинался самый "судъ" инквизиціи, вторая ступень процесса. Обвиняемому прочитывался (обыкновенно на народномъ языкъ) протоколь съ его показаніями. Если обвиняемый отказывался оть нихъ, то это считалось отпаденіемъ въ прежнюю ересь и влекло за собой сожженіе или другую кару, по приговору суда; поэтому жертвы инквизиторовъ обыкновенно клятвенно скрѣпляли текой протоколъ. Въ протокодахъ дѣдадась теперь даже приписка, что всъ изложенныя показанія обвиняемый призналъ добровольными, не выпужденными ни угрозами, ни пытками, ни подкупомъ. Такъ было и съ тампльерами, хотя изъ показаній нъкоторыхъ рыцарей ясно, что они подверглись пристрастному допросу. Степень наказанія тоже была предоставлена инквизитору на произволъ. Государство помогало инквизиціи на встахъ ступеняхъ процесса и вознаграждалось за это имуществомъ, конфискованнымъ у обвиненнаго. Таково было учреждение, которое устами инквизитора Франціи Гильома Имбера (Imbert) потребовало у Филиппа IV следствія надъ храмовниками.

"Диффамація", худая слава объ орденѣ, уже давно была налицо. Климентъ V получилъ первыя свѣдѣнія о его заблужденіяхъ незадолго до восшествія на престолъ. Когда магистръ ордена Яковъ Молэ прибылъ съ Кипра въ 1306 г., чтобы совѣщаться съ папой о новомъ крестовомъ походѣ, онъ узналъ, что передъ королемъ м папой выставлены тяжелыя обвиненія противъ храмовниковъ. При дворѣ Филиппа IV шесть мѣсяцевъ обсуждали вопросъ, прежде чѣмъ начать самое слѣдствіе. Король совѣтовался съ вельможами,

св'етскими и духовными, и сообщиль обвинение даже папть. Глава ордена, въроятно, увъдомленный о приблыжающейся грозъ самимъ папой, обратился къ римской курін съ просьбой произвести следствіе, дабы положить конець слухамъ, которые онъ считалъ ложными. Поэтому въ концъ августа 1307 г. Климентъ V писалъ королю, что новыя свъдънія поколебали его увъренность въ невиновности ордена, и что онъ теперь же самъ намъренъ приступить въ Пуатье къ разбору дѣла о тампльерахъ. Но тѣмъ временемъ предварительныя обсужденія сдёлали для короля и инквизитора Франція самый факть ереси очевиднымъ. Гильомъ Имберъ рѣшилъ начать следствіе, но не противъ всего ордена, а противъ отдельныхъ подозрительныхъ членовъ его, и потребовалъ содъйствія у Филиппа. Вопросъ могъ теперь только идти о компетенціи инквизиціи по отношенію къ ордену, который былъ изъятъ своими льготами отъ всякаго церковнаго суда, кром'в панскаго. Но инквизиція была сама учрежденіемъ привилегированнымъ, предполагаемая ересь грозила опасностью христіанству, а Филиппъ IV могъ, правда, унижать папство, но не прочь быль при этомъ созидаемой имъ власти французскаго короля сообщить и ореолъ защитника ввры. Своимъ визшательствомъ онъ рушилъ спорный вопросъ въ пользу инквизиціи и 14 сентября изготовиль инструкцію для королевскихъ чиновниковъ объ арестовании храмовниковъ; здъсь были уже высказаны всѣ обвинительные пункты противъ ордена: отреченіе отъ Христа, поругание креста, другие непристойные обряды при приемъ въ орденъ и разрѣшеніе порочной жизни его членамъ. Ударъ былъ хорошо подготовленъ и удался: въ ночь съ 12 на 13 октября были одновременно арестованы всъ храмовники въ тогдашней Франціи, а на ихъ имущество наложенъ секвестръ.

Инквизиціонный процессь не исключаль гласности. Черезь два дня (14 окт.) въ залѣ капитула Парижской Божьей Матери собрались его каноники и магистры университета и узнали изъ усть канцлера Гильома Ногарета и инквизитора Имбера объ арестѣ рыцарей и выставленныхъ противъ нихъ обвиненіяхъ. Засѣданіе возобновилось затѣмъ въ зданіи самого Тампля, захваченнаго королемъ, и здѣсь въ присутствіи прелатовъ, магистровъ и бакалавровъ парижскаго университета магистръ тампльеровъ Яковъ Молэ, призналъ, что отреченіе отъ Христа и поруганіе креста были обычными обрядами ордена при посвященіи новаго члена; онъ оправдывалъ ихъ тѣмъ, что это было только испытаніе повиновенія. Нѣсколько другихъ тампльеровъ подтвердили показаніе своего

, <sup>-</sup>

магистра; кажется, они разсчитывали своими объясненіями кощунственныхъ обрядовъ спасти орденъ и уладить дело полюбовно. Черезъ три дня послѣ этого начался формальный инквизипіонный процессь противъ арестованныхъ. Съ 19 окт. по 24 ноября выслушаны были показанія 138 тампльеровъ. Здёсь были налицо представители всъхъ разрядовъ ордена: среди "служащей братіи"-простые пахари, пастухи, а съ другой стороны -- должностныя лица съ магистромъ Яковомъ Молэ во главъ. По инструкции, "въ случать надобности" должна была примъняться нытка, и следы пристрастнаго допроса отразились на нѣкоторыхъ протоколахъ противоръчіями. Но масса показаній сохранила живой личный характерь допрашиваемыхъ и даетъ мелкія подробности ихъ пріема въ ордевъ, оттвики ихъ тогдащияго настроенія; все это непохоже ни на заученный урокъ, продиктованный инквизиторомъ во время пытокъ, ни на единообразную форму протокола, заранъе написаннаго въ духѣ обвиненія. Правда, объясненія, которыя могли бы служить извиненіемъ, пропускаются, но важно, что почти всѣ обвиняемые безъ исключенія признали только два пункта обвиненія, какъ в вхъ магнотръ: отреченіе отъ Христа в поруганіе креста; напротивъ, показанія о поклоненіи идолу, о двоев'вріи (дуализив, т. е. признания двухъ началъ въ міръ, Бога Высшаго и Бога Преисподняго, въ духв катаровъ и богомиловъ), о дозволении порочной жизни и т. п. встречались только изредка.

Хотя Климентъ V и былъ въ зависимости отъ короля, но извъстіе, что орденъ тампльеровъ во Франціи уже изобличенъ, и что его богатства въ рукахъ Фелиппа IV, должно было все-таки задъть папу за живое. Честь спасенія въры вмъсть съ существенной наградой доставались не Клименту V, епископу храмовниковъ, а свътскому монарху. Въ послания къ Филиппу IV папа поспъшилъ выразить свое изумление по поводу его незаконнаго образа действій и надежду, что рыцари висьств съ ихъ собственностью тотчасъ же будутъ выданы своему естественному судьт-папт. Дабы овладъть движеніемъ, начавшимся уже помимо него. Клименть V пошелъ далѣе короля и въ буллѣ отъ 22 ноября 1307 г. обратился ко всемъ государямъ вообще съ требованиемъ арестовать тампльеровъ въ ихъ государствахъ, въ виду данныхъ, обнаруженныхъ французскимъ продессомъ. Тогда послѣдовало задержаніе храмовниковъ въ Англіи, Провансв, Неаполь; въ Арагоніи и на Кипръ рыцари укрылись въ свои замки и пошли на слъдку только послѣ долгаго сопротивленія. Но португальскій король Де-

Вившательство папы. нисъ не внялъ ни внушеніямъ Филиппа IV, ни буллѣ папы и ваялъ сторону ордена, въ полномъ послушаніи служившаго ему противъ мавровъ.

Какъ только верховный глава церкви взялъ въ свои руки преслъдованіе тампльеровъ и объявилъ образъ дъйствій Филиппа IV и инквизиціи незаконнымъ, король уступилъ и принялъ выжидатольное положение. Онъ даже далъ завърения въ томъ, что рыцари и ихъ земли будутъ выданы папъ и его кураторамъ; но Филиппъ IV зашелъ уже слишкомъ далеко, чтобы позволить Клименту V спасти орденъ. 27 іюня 1308 г. были представлены въ Пуатье къ папскому допросу первые 8 или 9 храмовниковъ; число ихъ скоро возросло до 72: рыцарей, клериковъ, сервіентовъ. Слѣдствіе поручено было несколькимъ кардиналамъ, велось безъ пытки и только подтвердело данныя парижскаго процесса, т. е. существование въ средъ ордена обрядовъ отреченія отъ Христа и поруганія креста. Въ Шинонъ допрошены были высшіе сановники тампльеровъ: прецепторы Кипра, Нормандія, Пуату, генеральный визитаторь ордена, онъ же верховный предепторъ Франціи-Гюго де Перодо в, наконецъ, магистръ Яковъ Молэ. Они не отрицали кощунственныхъ обрядовъ, а Перодо и Молэ повторили показанія, которыя они уже раньше дали въ Парижѣ. Послѣднія сомнѣнія относительно виновности ордена разсъялись у папы, и онъ ръшился возобновить пріостановленный было процессъ. Но Клименть V попытался отділить преслѣдованіе заподозрѣнныхъ тампльеровъ поодиночкѣ, отъ слъдствія надъ всъмъ орденомъ, какъ учрежденіемъ. Епископамъ совмъстно съ инквизиціей папа предоставилъ въ ихъ епархіяхъ преслѣдованіе отдѣльныхъ храмовниковъ, а приговоры надъ изобличенными должны были произноситься на провинціальныхъ синодахъ; только рѣшеніе участи Якова Молэ и нѣкоторыхъ другихъ сановниковъ ордена папа выговорилъ себъ самому Напротивъ, вопросъ о виновности ордена въ его совокупности долженъ былъ (по мысли, поданной Филиппомъ IV) ръшиться на особомъ всеобщемъ соборъ, и комиссіи изъ архіепископовъ и папскихъ комиссаровъ поручено было собрать для будущаго собора предварительныя свёдёнія. Сначала комиссія предполагала было обътажать Францію изъ епархіи въ епархію и всюду производить слёдствіе надъ заключенными, которые офиціально уже были сданы королемъ во власть папы въ лиць его представителя-кардиналъ-епископа Петра изъ Пренесте, но затъмъ ръшено было вызвать всъхъ тампльеровъ къ допросу въ Парижъ.

Съ тѣхъ поръ какъ процессъ противъ ордена огдасился, перешель въ руки папы и охватилъ всю Западную Европу, тампльеры съ магистромъ ордена во главѣ измѣнили свою тактику въ защитѣ. Уже взъ перваго инквизиціоннаго допроса стало ясно, что никакія объяснения кощунственныхъ обрядовъ не могутъ оправдать ихъ въ глазахъ церкви, свътской власти и общественнаго мизнія; съ другой стороны, явилась надежда, что римская курія еще разъ проявить относительно ордена свою обычную синсходительность и благополучно проведеть его черезь всв подводные камни формальнаго процесса. Надо было, во что бы то ни стало, доказать, что орденъ во всей совокупности былъ чуждъ ереси, а обряды, признанные самимъ магистромъ передъ членами парижскаго университета, были только заблужденіями отдъльныхъ его членовъ. Въ надеждѣ на папу и на синоды, многіе тампльеры при допросѣ по епархіямъ отказываются отъ своихъ прежнихъ сознаній, жалуются на пытки, застращиванье, жестокое обращение въ тюрьмахъ. Другіе, не отвергая прамо своихъ первыхъ показаній, стараются не возвращаться къ нимъ, а говорять только о незаконности всего парижскаго процесса инквизиции, о заслугахъ ордена, завъряютъ въ своей върности ученіямъ церкви вообще, хватаются за юридическія формальности, чтобы ставить препятствія комиссіи и саблать пресладование всего ордена въ совокупности невозможнымъ. Таково было, наприм., поведение самого магистра ордена передъ папской комиссіей. Яковъ Молэ былъ родомъ изъ бургундской знати, въ 1265 г. принятъ въ орденъ въ епархіи Отена и могъ еще участвовать въ последнихъ войнахъ рыцарей на Востокъ. Послѣ утраты Сиріи онъ перебрался вмѣстѣ съ другими рыцарями на Кипръ, затемъ былъ провинціальнымъ магистромъ Англіи и. наконецъ, благодаря ловкой интригѣ, избранъ магистромъ всего ордена, несмотря на то, что южно-французская партія была тогда среди храмовниковъ сильнъе бургундской и намътила своимъ кандидатомъ Гюго де Перодо. Ставши магистромъ, Яковъ Молэ не сдълалъ никакой попытки уничтожить кощунственные обряды. распространенность которыхъ была ему хорошо извъстна, да и врядъ ли бы могъ провести какую-нибудь коренную реформу, такъ какъ въ важныхъ вопросахъ зависвлъ отъ большинства капитула. Въ своихъ показаніяхъ передъ парижскимъ университетомъ и передъ кардиналами въ Шинонъ, Молэ уже дважды призналъ обряды отреченія отъ Христа и поруганія креста, однако все еще надвялся оправдать ихъ своими толкованіями. Только теперь, когда

въ ноябръ 1309 г. магистръ ордена предсталъ передъ комиссіей, и ему прочитанъ былъ протоколъ его шинонскаго допроса, онъ понялъ, какой опасности подвергъ онъ своей наявностью весь ордень. Оказывалось, что налицо оставался только голый факть кощунства: то, что онъ довѣрилъ кардиналамъ снисходительнаго къ ордену папы, какъ семейное дѣло, обращено было въ оружіе противъ него и тампльеровъ. "Другимъ людямъ", говорилъ онъ теперь съ негодованіемъ, "онъ отвѣтилъ бы на это вызовомъ на поединокъ; такое невъроятное коварство даже у сарацинъ и татаръ стоило бы виновному жизни". Молэ еще не отвергалъ своего сознанія, но онъ уже не твердъ въ своей тактикѣ: говоритъ о заслугахъ ордена, требуетъ, чтобы его пытали, и только одному папъ хочетъ сдѣлать сообщенія, которыя, по его словамъ, послужать къ славъ Бога и церкви. Въ мартъ 1310 г. всъ тампльеры, съ которыми имъла дъло комиссія, въ количествъ 546 человъкъ, были сразу собраны въ саду позади епископскаго дворца. Здъсь имъ прочитаны были обвинительные пункты, а затёмъ они должны были выбрать изъ своей среды прокураторовъ для отвъта, по одному уполномоченному отъ каждыхъ 6-10 храмовниковъ. Но эта попытка комиссіи начать такимъ путемъ слѣдствіе противъ всего ордена сразу не удалась: тампльеры уклонились отъ выбора прокураторовъ подъ предлогомъ, что не имѣютъ на то разрѣшенія магистра, и комиссіи пришлось довольствоваться допросомъ отдѣльныхъ лицъ.

Между темъ епископы, давніе враги ордена, воспользовались правомъ преслъдовать отдъльныхъ тампльеровъ въ своихъ епархіяхъ и вели дело съ энергіей, часто съ жестокостью, какъ бы доканчивая первый инквизиціонный процессъ. Особенную настойчивость обнаруживалъ епископъ Canca (Sens), братъ могущественнаго министра Филиппа IV - Ангеррана де Мариньи. Не дожидаясь исхода общаго слъдствія папской комиссіи, онъ созваль въ Парижѣ провинціальный синодъ и произнесъ смертный приговорь надъ 54 тампльерами, которые въ надеждъ на новый характеръ процесса отреклись было отъ своихъ первыхъ показаній передъ инквизиторами. Тѣ, кто и раньше не сознавался, были снова обречены на заключеніе, а раскаявшіеся возсоединены съ церковью и до поры до времени въ ожиданіи наказаній отпущены на волю. 11 мая 1310 г. состоялось страшное ауто-да-фэ, и осужденные возведены на костеръ; на слъдующій день за ними послъдовало еще 4 тампльера. Ужасъ объялъ храмовниковъ, продолжавшихъ еще

свои пререканія съ комиссіей. 13 мая передъ ней предсталъ тампльеръ Венсенъ де Вилла, какъ олицетворение безысходнаго отчаянія и страха передъ мучительной смертью. Рыцарь заклиналь, что орденъ невиновеиъ, хотя онъ самъ подъ пыткой показалъ противное, но съ твхъ поръ какъ на его глазахъ повезли на казнь этихъ 54, онъ, кажется, готовъ признать всякое обвинение, хотя бы даже въ томъ, что онъ лишилъ жизни Спасителя. Подъ впечатлениемъ этого жестокаго события заканчивала комиссия свое слъдствіе. Она не добыла свъдъній, достаточныхъ для осужденія всего ордена. Кощунственные обряды были доказаны во множествъ случаевъ, но встрвчались храмовники, которые вошли въ орденъ и безъ нихъ. Ни одинъ изъ этихъ обрядовъ не былъ внесенъ въ статуты ордена, а тайнаго устава вообще не существовало. Не было налицо и особой орденской ереси, потому что отречение отъ Христа не имъло догматическаго характера. Но, конечно, примънение позорныхъ обрядовъ не оставалось тайной для самого ордена, и собору предстояло рышить, насколько можно было осудить его за это во всей совокупности.

Между твмъ папа, кажется, вполнъ увъроваль въ виновность ордена и старался свое прежнее бездъйствіе загладить усердіемъ. съ которымъ побуждалъ епископовъ по отдёльнымъ государствамъ доводить храмовниковъ до сознанія. Въ Англіи пытка была не въ обычат; ивотъ Климентъ V въ августъ 1310 г. выставляетъ въ духѣ инквизиціи положеніе, что по отношенію къ еретикамъ всв законы, всв привилегия, всв обычан падають сами собой; онъ осуждаетъ архіепископовъ Кентерберійскаго и Іоркскаго за то, что они не произвели давленія на прелатовъ, воздержавшихся отъ пытки храмовниковъ. Но ожиданія папы не оправдались. На Пиренейскомъ полуостровѣ орденъ оказался совершенно чистымъ отъ всвхъ заблуждений французской ввтви; здесь онъ продолжалъ свою полезную дъятельность въ борьбъ противъ мавровъ, и три государя; Яковъ II арагонскій, Фердинандъ IV кастильскій и Денисъ португальский заран ве условились между собой, чтобы богатства храмовниковъ ни въ какомъ случаѣ не перешли въ распоряженіе къ папъ. И въ Германіи слъдствіе ни къ чему не привело, а общественное мити было на сторонт ордена. Въ Англіи тампльеры почти единогласно отвергали свою виновность; церковь не могла осудить ихъ, а довольствовалась темъ, что уклончивымъ приговоромъ какъ бы наложила на нихъ охулну (диффамацію). На Кипръ опять-таки не оказалось никакихъ слъдовъ ереси, и храмовники

подверглись здѣсь пыткѣ и осужденію изъ политическихъ соображеній-по обвиненію въ заговорѣ противъ короля Генриха. Только въ отдъльныхъ областяхъ Италія, гдъ среди ордена низшій разрядъ "служащихъ братьевъ" бралъ верхъ надъ рыцарствомъ, инквизиторы обнаружили ть же уродливыя явленія, какъ и во Франція.

**JHRATO**menie

Таково было положение дълъ, когда осенью 1311 г. собрался соборъ въ Вьеннѣ. Подъ предсъдательствомъ самого Климента V здъсь было налицо болъе сотни прелатовъ Франціи, Италіи, Герордена. маніи, Англіи, Шотландіи, Даніи, Венгріи. Комиссіи, избранной изъ среды собора, и были предъявлены всъ документы, касавшіеся процесса противъ тампльеровъ. Соборъ, однако, не находилъ въ нихъ достаточно данныхъ для осужденія всего ордена. Дівло готово было затянуться, и непримиримый врагъ тампльеровъ Филиппъ IV поспъшилъ произвести давленіе на папу. Онъ писалъ, что вина ордена доказана, а его уничтожение неизбъжно; что владънія храмовниковъ папа можетъ передать какому-либо другому изъ существующихъ орденовъ или нарочно для этого случая создать еще новый рыцарскій орденъ. Весной 1312 г. король самъ появился въ Вьеннъ съ братьями, сыновьями, свитой и засъдалъ рядомъ съ папой на престоль, нъсколько болье низкомъ. Но папа и безъ того своимъ усердіемъ въ послідній періодъ процесса отрізаль себъ путь къ отступленію; къ тому же, большинство собора вмъстъ съ упорствомъ въ вопросѣ о тампльерахъ стало обнаруживать вообще нъкоторую наклонность къ ограниченію папскаго произвола. Подъ такими вліяніями Климентъ V издалъ буллу "Vox in excelso" отъ 22 марта 1312 г., уничтожавшую орденъ тампльеровъ. Онъ признаваль, что канонически ордень нельзя было осудить за ересь, но храмовники подпали диффамаціи, худой молвѣ, многіе братья ордена съ магистромъ, визитаторомъ Франціи и другими сановниками во главѣ принесли добровольное сознаніе въ заблужденіяхъ; тампльеры стали предметомъ отвращенія для церкви, прелатовъ и свътской власти; никто не захочетъ отнынъ поступать въ ихъ орденъ, такъ что онъ станетъ излишнимъ и не будетъ въ состояніи исполнять свой долгъ относительно Св. Земли. Въ силу всего этого папа "съ согласія собора" (котораго вовсе не было дано) объявлялъ орденъ уничтоженнымъ. Булла была обнародована въ торжественномъ засъдании собора 3 апръля 1312 г. Дальнъйшія буллы ръшали участь рыцарей и ихъ богатствъ. Всъ владънія и доходы тампльеровъ повсюду (за исключеніемъ Испаніи) передавались ордену іоаннитовъ. Магистра ордена, визитатора Франціи и другихъ сановниковъ Климентъ V привлекалъ къ своему собственному суду, дъла объ остальныхъ членахъ ордена предоставлялись рёшенію провинціальныхъ синодовъ.

Впоследстви по причине своей болезни папа поручиль судъ надъ сановниками ордена тремъ кардиналамъ и далъ имъ право вязать и разръшать и карать на основании раньше добытыхъ данныхъ. На 11 марта 1314 г. назначенъ былъ заключительный актъ инквизиціоннаго процесса. На площади передъ соборомъ Парижской Божьей Матери были воздвигнуты трибуны для кардиналовъ и прелатовъ Франціи. Вельможи и народъ спѣшили сюда, какъ на зрълище. Прево Парижа подвелъ къ кардиналъ-епископу Сабинскому и архіепископу Санса Якова Молэ. Гюго де-Перодо и ихъ товарищей. По обычаю инквизиціоннаго процесса, имъ прочли перечисление всъхъ ихъ преступлений, основанное на собственномъ сознаніи, и приговорили къ пожизненному заключенію. Тогда вдругъ заговорили Молэ и Годефруа де-Шарнэ, прецепторъ Нормандін, оспаривали справедливость приговора, брали назадъ не только свое прежнее сознаніе, но объявляли недъйствительными враждебныя ордену показанія всѣхъ другихъ храмовниковъ. Было ясно, что магистръ тампльеровъ, погубившій ихъ своими разоблаченіями, въ послѣднюю минуту нашелъ, наконецъ, еще достаточно мужества въ себъ, чтобы покончить жизнь мученичествомъ за орденъ. По взглядамъ инквизиціи, за новое отпаденіе въ ересь Якову Молэ и Шарнэ грозила смерть; впрочемъ, приговоръ должны были бы произнести надъ ними все таки кардиналы. Но Филиппъ IV не могъ уже болѣе сдерживать себя и дожидаться. Еще вечеромъ того же 11 марта Молэ и Шарнэ по его волъ были возведены на костеръ. Король какъ бы торопился похоронить весь орденъ со смертью его главы. Это визшательство свётской власти было незаконно, но римская курія приняла его спокойно. Зато преданіе стало видѣть съ этихъ поръ въ лицъ Филиппа IV - палача тампльеровъ, а въ папъ Климентъ V-его послушное орудіе.

Судьба ордена храмовниковъ—историческая трагедія: они нашли свою гибель въ томъ, чѣмъ возвысились, — въ своихъ неограниченныхъ правахъ. Съ утратой Сиріи орденъ потерялъ поприще для войны съ невѣрными, главную цѣль своего существованія. Благотворительность и уходъ за больными не были въ обычаѣ у тампльеровъ. Найти новое приложеніе для своихъ силъ или поставить себѣ иныя нравственныя задачи, — на это у ордена не хватило ни сердечныхъ, ни умственныхъ способностей. Права безъ обязанностей стали разнуздывать личность — и личность грубую. Рыцари, обособившись отъ міра, теряли людскую мѣрку для своихъ поступковъ и считали себѣ все дозволеннымъ; наивно сознавались они въ кощунствѣ, и все-таки смерть явилась для нихъ неожиданностью. Но мученія въ тюрьмахъ, подъ пытками, на кострѣ не дали имъ права на мученическій вѣнепъ; они пострадали даже не за убѣжденія, а какъ то случайно, по распущенности. Еще при жизни храмовники давно перестали служитъ ближнему и не уменьшали болѣе ничьихъ страданій; а своею смертью они и въ будущемъ никому не дали ни счастья, ни истины, ни духовной свободы. Ауто - да - фэ тампльеровъ возмущаетъ безсмысленностью, жестокостью, но оно не можетъ навѣять благоговѣнія, какъ костры Жанны д'Аркъ и Яна Гуса.

Евг. Щелкинъ.

000



## XXXVII.

## Андроникъ Комнинъ.

## I.

Въ концъ XI въка на византійскій престолъ вступилъ импера- Задачи Виторъ Алексъй I Комнинъ. Его царствованіе начинаетъ собою сто- вантійской лътній періодъ, который не безъ основанія считають послъднимъ ямперія въ вѣкомъ блеска и могущества Византіи, — періодъ, неразрывно связанный съ именемъ Комниновъ. Энергичный, предпріимчивый и неутомимый Алексъй въ теченіе своего почти сорокальтняго правленія (1080 — 1118) сумѣлъ упрочить престолъ за своимъ потомствомъ, искусно справившись съ значительной частью тѣхъ задачъ, какія въ его время предстояли византійскому императору. А задачи эти были не легки.

Съ прекращениемъ (въ началъ XI въка) мужской лини македонской династіи для Византіи наступила смутная эпоха. Ц'блые полвѣка престоломъ распоряжались то императрицы, вмѣстѣ съ своею рукою передававшія его людямь, которые удовлетворяли болье ихъ

XI BBES.

Источники: Nicetae Choniat. Historia (ed. Bonn. 1835; есть русск. пер.); Joannis Cinnami Historia (ed. Bonn, 1835; есть русск. пер.). Пособія: Ө. Успенскій, Цари Алексъй II и Андроникъ Комнины (Ж. М. Н. П., т. 212 (1880 г.) и 214 (1881 г.)-не окончено); F. Wilken, Andronicus Komnenus (Raumer's Historisches Taschenbuch. Zweiter Jahrgang, 1831); Hertzberg, Geschichte d. Byzantiner und d. osmanischen Reiches, 1882; Скабалановичь, Византійское государство и церковь въ XI в., Спб. 1884 г.; А. Куникъ, Основание Трапезундской имперія въ 1204 г. (Учепыя записки Императорской Академіи наукъ по 2-му и 3-му отделеніямъ. Т. II, вып. 3, Спб. 1854); см. также "Исторію Трапезундской имперіи" Fallmerayer'a.

личнымъ вкусамъ, чѣмъ потребностямъ государства<sup>1</sup>), то знать, сложившаяся уже къ этому времени въ могущественную землевладельческую аристократію, то войско. Частыя и неожиданныя смены императоровъ<sup>2</sup>) вели къ разстройству правильнаго хода государственнаго управленія, къ уничтоженію дисциплины въ войскъ. Важныя должности въ центральномъ и областномъ управлении часто попадали въ руки людей, случайно возвысившихся и мало пригодныхъ для своего назначенія. Между начальниками войскъ, разсвянныхъ по провинціямъ и неръдко своимъ вмѣшательствомъ помогавшихъ возведенію и низверженію императоровъ, попадались люди, подчасъ готовые не признавать совершавшіяся въ Константинополѣ перемѣны, сопротивляться новымъ, неожиданно появлявшимся императорамъ и даже, при удобномъ случав, попытаться захватить престоль въ свои собственныя руки. Государственное казначейство было истощено — въ значительной мъръ тратами императоровъ на своихъ любимцевъ и любимицъ или на тъхъ, чьею приверженностью имъ приходилось дорожить; а между тъмъ доходы получались туго, такъ какъ многія провинціи были опустошены и разорены иноземными вторженіями и междоусобными войнами, наполнявшими эпоху, предшествовавшую водаренію Алексѣя.

Виѣшнее положеніе государства было также очень тяжелое. Съ сѣвера угрожали имперіи какъ славянскія племена Сербіи и Далмаціи, такъ еще болѣе печенѣги, за которыми съ тыла надвигались половцы (куманы). Съ запада для Византіи являлась страшная опасность въ лицѣ италіанскихъ норманновъ, стремившихся завладѣть землями имперіи и мечтавшихъ объ основаніи государства въ Малой Азіи. Наконецъ, самый опасный врагъ надвигался съ востока. Сельджукскіе турки, двинувшись въ концѣ Х вѣка съ первоначальныхъ мѣстъ своего поселенія между Сыръ-Дарьей и Аму-Дарьей и распространившіе постепенно свою власть на значительную часть Ирана и Месопотаміи уже около половины XI вѣка, при императорѣ Константинѣ Мономахѣ, столкнулись съ византійцами



<sup>1)</sup> Таковы были Зоя, дочь послёдняго императора изъ македонской династів Константина VIII, бывшая три раза замужемъ, и Евдокія, вдова императора Константина Дуки, вышедшая вторично замужъ за Ромача Діогена.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За время отъ смерти Константина VIII (1028) до вступленія на престолъ Алексъя Комнина (1080) въ Византія смънилось 10 императоровъ я, кромъ того, около двадцати мъсяцевъ (янв. 1055—авг. 1056) управляла государствомъ императрица Өеодора.

въ восточныхъ провинціяхъ Малой Азін<sup>1</sup>). Среди неурядицъ 50-70-хъ годовъ XI въка, быстро смѣнявшіеся императоры не могли сдержать напора страшныхъ кочевниковъ, и богатыя малоазійскія области, доставлявшія имперіи нанбольшіе доходы и лучшихъ солдать, стали добычею турокъ. Они надвигались все далье и далье на западъ, безпощадно истребляя населеніе, опустошая цвізтущія мъстности, превращая воздъланныя поля въ луга и пастбища. Къ началу царствованія Алекствя турки усптали уже изъ Месопотамін продвинуться въ Сирію, Киликію, Каппадокію, Ликаонію, Фригію, проникали въ Виеннію и Мизію, простирая свои набъги и распространяя свои владения до самыхъ береговъ Мраморнаго моря, а затвиъ въ первые годы правленія Алексвя захватили даже западные берега полуострова — древнюю Лидію и многіе изъ Спорадскихъ острововъ<sup>2</sup>).

Съ замѣчательной настойчивостью и неутомимостью обратился Алексей Алексей къ исправлению того положения, въ какомъ засталъ го- Коминиъ. сударство. Главное свое внимание при этомъ онъ обратилъ на охрану имперіи отъ визшнихъ враговъ. Почти все его царствованіе прошло въ борьбѣ противъ нихъ, въ борьбѣ, которая велась столько же оружіемъ, сколько хитрыми пріемами византійской дипломатіи. Алексти совершилъ нъсколько походовъ противъ печенъговъ и половцевъ и, несмотря на отдъльныя неудачи, сумълъ, въ концъ концовъ, съ замъчательной ловкостью разъединивши кочевниковь, дъйствовавшихъ сначала вмъсть, оградить отъ нихъ имперію на довольно долгій срокъ. Ради защиты Византіи отъ грознаго норманна Роберта Гвискарда, котораго византійдамъ не легко было одолѣть однимъ своимъ оружіемъ, Алексѣй возбуждалъ къ возстанію противъ него обитателей южной Италіи и сближался съ враждебными норманнамъ венеціанцами и императоромъ Генри-

1) Византін принадлежала въ это время почти вся Малая Азія. Крайней еемой (провинціей) на юго-востокъ былъ Васпураканъ (къ востоку отъ оз. Ванъ). Отсюда граница шла въ западу по верховьямъ Тигра и Еверата до Антіохіи.

2) Здъсь указаны древнія названія малоазійскихъ областей. Въ Византійской имперіи, какъ извъстно, постепенно установилось (на сивну діоклетіаноконстантиновскаго устройства) двленіе на такъ называемыя вемы (См. вып. І. статья XII: "Левъ III Исавръ и начало иконоборства", стр. 303). Нъкоторыя изъ осить сохраняли древнія названія (напр., Каппадокія, Пафлагонія), большинство же носило новыя (напр., Анатоликъ на мъстъ древней Фригін, Буккеларін н Оптиматы въ древней Виенніи, Опсикій и Абидосъ въ древней Мизін и др.). Ср. Свабалановнчъ, стр. 193-209.

XPECTON. IIO MCT. CPEJ. BBR. B. H.

35

хомь ЛУ. Наконець, напоръ турокъ былъ въ некоторой мере ослаблень: движеніемъ участниковъ перваго крестоваго похода, и благодаря затому Алексвю. удалось вернуть многія земли, такъ что къ концу перон царствованія за Византіей оставалось съверное побережья Чернаго и Мраморнаго морей '); а борьба съ турками въ овою онередыютвлекала крестоносцевь оть нападений на Византію, уженатогда казавшуюся заманчивой добычей для западныхъ искателей/принлюнений, славы и богатствъ.

и Непрерывная борьба съ внешними врагами лишала Алексея возножности посвящать много времени и внимания внутреннимъ делемь! онь релко бываль въ столиць и даже въ виду этого въ началь дарскнования офиціально передаль внутреннее управленіе свояй матери. "Нолсанся, визшияя борьба была возможна только при извъстныхъ внутреннихъ мърахъ. Прежде всего необходимо аналь А было упрочить зеи собою власть, захваченную силой 2). Для этой атации прана Адексри, постарался во хорошія отношенія къ духовенствун за атон было вначаль не трудно для человъка, всегда выжазывавшаго, себя превностнымъ поборникомъ православія и непримиримымъ противникомъ ересой. Еще важнъе было заручиться преданностью овтокой, воекной и придворной аристократи. Но Адекови не дуналь достигнуть такой преданности дарованіемъ знати какихълнибудь правъ и привилегій, которыя могли бы стёснять его вдаєть. Онь только постарался привлечь на свою сторону небольщое число самыкъ крупныхъ имогущественныхъ представителей аристократін (особенно такъ, съ которыми былъ связанъ родствомъ), давая имъ ночетные титуды <sup>3</sup>), награждая ихъ землями и доходами съ городовъ. Войско состояло въ громадной части изъ иноземныхъ наемниковь, отъ которыхъ нельзя было: ждать патріотической преданности, и потому, несмотря на всю анергію и популярность Алексъя, какъ полководца, главнымъ средствомъ для поддержанія

> and the second second second

")) На востокъ отъ Аркиназата владънія виперія шля до линів, соединяющей города Синопь, Аморіонъ и Филомеліонь (послъдніе два города въ древней Фригіи). Такимъ образомъ, Византіи въ это время принадлежали свверовосточных чести древней Ариеніи, свеерныя чести древняго Понта и Паолагонін, древнія Внечнія, Мизія, Фригія в Лидія.

: 3). Алексвя достагь престоль, поднявь вооруженное возстано противь имдератора Никифора Вотаніата. 

<sup>3</sup>) Адексвй увеличиль число высшихь: чиножь тремя повыми: ссеченносра-п тора, нанинер ссаста и протосстата. Овнъ севестовратора звянит въ визо завтійской "табели, о, рангатъ" /цервое масто; прязадлежавшее прагае: сану п кесаря. Всв эти чины давались обыкновенно членамъ императорской ознания,

and the strength from the second

1.11

....

Digitized by Google

върности и дисциплины было хорошее содержание солдать, хорошая оплата военной службы. Дипломатическія сношенія, привлеченіе на свою сторону союзниковъ требовали также большихъ денежныхъ затрать. Хорошее состояние финансовъ было, такимъ образомъ, необходимо для успѣха внѣшней борьбы, и Алексѣй, болѣе или менѣе укрѣпившись на престоль, не стьснялся затьмъ уже никакими средствами. чтобы наполнять государственное казначейство: онъ распоряжался по своему усмотрѣнію богатыми имуществами церкви, сокращаль размъры жалованья и наградъ чиновникамъ, облагалъ населеніе новыми налогами, развивалъ систему монополій, выпускалъ монету плохого качества. Не удивительно, что эти мъры вызвали къ концу его царствованія недовольство въ Византіи какъ среди аристократіи, властолюбивыя стремленія которой онъ всячески старался ограничить, такъ и среди духовенства, затронутаго въ своихъ матеріальныхъ интересахъ, и низшихъ классовъ, угнетенныхъ налогами. Не удивительно также, что его хитрая, иногда, можетъ быть. слишкомъ двоедушная дипломатія стяжала ему нелестную репутацію обманщика и измѣнника, особенно у крестоносцевъ и западныхъ историковъ перваго похода. Но, во всякомъ случаѣ, дѣятельность Алексъя имъла въ виду насущныя нужды государства, и благодаря ей преемникъ и сынъ Алексвя Іоаннъ нашелъ при вступленіи на престолъ и войско, и финансы, и внѣшнія дѣла государства въ гораздо лучшемъ положении, нежели Алексъй.

Императоръ Іоаннъ (1118-1143) съ большимъ успѣхомъ продолжалъ политику, начатую отцомъ. Онъ также обращалъ главное свое вниманіе на хорошее состояніе казначейства и войска и на внѣшнее положеніе государства. Онъ удачно боролся съ печенѣгами, которые снова рѣшились перейти Дунай и потерпѣли отъ Іоанна такое пораженіе, что имя ихъ почти исчезло съ того времени въ исторіи. Съ неменьшимъ успѣхомъ дѣйствовалъ онъ въ течсніе всего парствованія противъ турокъ, возвращая одинъ за другимъ занятые ими города и провинціи Малой Азіи <sup>1</sup>). Благодаря тому, что Іоаннъ развивалъ свою дѣятельность на прочномъ основаніи, созданномъ Алексѣемъ, ему сравнительно легко давались—особенно при его бережливости и замѣчательныхъ военныхъ способностяхъ всѣ эти успѣхи; а эта легкость успѣховъ неудержимо влекла къ расширенію задачъ внѣшней политики, къ созданію заманчивыхъ,

IOAHES.

<sup>1)</sup> Іовинъ вернулъ имперіи городъ Лаодикею въ древней Фригіи, южную часть Пафлагоніи (съ городами Кастамономъ и Гангрой), часть Писидіи и Памеиліи и др.

хотя и трудно выполнимыхъ плановъ. Правда, и Алексъй Комнинъ быль не чуждъ широкихъ замысловъ: и онъ мечталъ о возстановлении древнихъ предбловъ государства, и онъ раздблялъ никогда не умиравшее въ Восточной имперіи воззрѣніе, что византійскіе императоры — единственные законные императоры, которымъ должна принадлежать власть надъ Италіей, и что перенесеніе титула римскихъ императоровъ на франкскихъ и германскихъ королей есть несправедливость и насиліе противъ "Новаго Рима"; и онъ готовъ былъ поддерживать притязанія Византіи, съ одной стороны, на земли, захваченныя крестоносцами въ Сиріи и Палестинъ, а съ другой, -- на Италію. Но затруднительное положеніе, въ какомъ Алексъй нашелъ имперію, необходимость въ теченіе всего царствованія бороться противъ близкихъ враговъ и опасностей не позволяли ему почти ничего делать для осуществленія этихъ притязаній. Это было уже доступнъе для Іоанна, который въ концъ царствованія вмѣсто того, чтобы окончательно укрѣпить за собою отнятыя имъ и Алексвемъ у турокъ и драгоцвнныя для имперіи провинціи Малой Азіи, стремился къ распространенію своей власти далъе, на Сирію и Палестину. Онъ прошелъ въ отдаленную Киликію и уже собирался идти на Іерусалимъ, чтобы, съ одной стороны, помочь королю Фульку противъ турокъ, а съ другой, подчинить короля своему суверенитету, когда, случайно ранивъ себя на охотъ отравленной стрълою, умеръ весной 1143 года.

Манундъ.

Его наслѣдникъ, императоръ Мануилъ (1143—1180) нашелъ финансы и войско не въ худшемъ состояніи, чѣмъ Іоаннъ, а внѣшнія дѣла въ значительно лучшемъ. Ему ничто уже не мѣшало приступить къ осуществленію широкихъ политическихъ плановъ, а онъ еще притомъ былъ человѣкъ склонный къ грандіознымъ фантазіямъ, до крайности увлекавшійся мечтами о славѣ и величіи Византіи и своего имени.

Мануилъ направилъ всё свои стремленія на Западъ, пренебрегши гораздо болёе важными восточными малоазійскими дёлами. Громадную часть своего царствованія провелъ онъ въ самыхъ разнообразныхъ военныхъ и дипломатическихъ предпріятіяхъ, имёвшихъ одну конечную цѣль—возстановленіе византійскаго господства въ Италіи и признаніе въ ней Мануила императоромъ. Онъ вступалъ въ сношенія то съ Гогенштауфенами, то, видя, что интересы ихъ расходятся, —съ италіанскими городами, съ папой и даже съ норманнами; онъ захватывалъ области въ Италіи, вмѣшивался въ борьбу папы и италіанскихъ городовъ противъ Фридриха Барбаруссы, помогалъ возстановлению Александра III на престолъ св. Петра и даже предлагаль пап'в гигантскій планъ объединенія стараго и новаго Рима путемъ соединенія имперіи и церкви, — словомъ, являлся, по выраженію одного нов'яйшаго историка, въ теченіе цълаго ряда лътъ центромъ тогдашней всемірной политики 1). Но эта блестящая роль со встами ся военными предпріятіями и дипломатическими комбинаціями, стоившими громадныхъ денегь, не приносила никакихъ положительныхъ результатовъ и только влекла за собою цёлый рядъ послёдствій, справедливо возбуждавшихъ недовольство среди византійской знати и народа.

Прежде всего, недостаточное внимание императора къ восточнымъ деламъ позволяло усиливаться самому страшному врагу Византіи въ Малой Азін-иконійскому султану.

Далёв, постоянныя сношенія съ Западомъ вели къ тому, что Ма- Приотраотіе нуилъ, воспитанный отчасти въ духъ западнаго рыцарства, связанный Манунда разнообразными отношеніями съ западными, императорами и фран- къ Западу. цузскими королями, оказывалъ людямъ западнаго происхожденія --"латинянамъ" — слишкомъ много предпочтенія передъ византійцами, которые гордо называли себя "ромаями", римлянами, а западныхъ пришельцевъ — "варварами". Младшій современникъ Мануила, историкъ Никита Акоминатъ жалуется, что императоръ окружаль себя иноземцами, тратиль на нихъ массы денегь, такъ что они собирали громадныя сокровища, точно "вельможи у великихъ народовъ", а между твиъ это были люди, лишенные всякаго образованія, почти не умѣвшіе говорить по-гречески. "И довѣряя больше всёхъ такимъ людямъ, какъ самымъ вёрнымъ и преданнымъ слугамъ, онъ не только поручалъ имъ высшія должности, но и ставилъ ихъ во главъ судебныхъ учрежденій, гдъ не скоро освоиваются съ дълами даже и люди, спеціально изучавшіе право".-"Если нужно было (какъ это часто случалось) произвести опись какой-нибудь провинція (съ цѣлью податного обложенія), то и въ такихъ дълахъ подобные люди предпочитались людямъ болѣе способнымъ; а если иногда и присоединяли къ нимъ "благороднаго ромэя", образованнаго и талантливаго, то только для того, чтобы производить перепись и опредълять, съ какихъ статей собирать налоги; собиралъ же деньги и прикладывалъ печати къ тюкамъ, предназначеннымъ для отсылки императору, варваръ". Такое недовъріе и пренебреженіе императора къ ромаямъ вызывало въ нихъ

1) Hertzberg, S. 305.

равнодушное и небрежное отношеніе къ дълу сбора податей, благодаря чему въ казну доходила только малая часть сборовъ, остальное же оставалось въ рукахъ варваровъ <sup>1</sup>). Въ связи съ такими дъйствіями императора стояли и другія, вызывавшія неменьшее неудовольствіе. Тратя на своихъ фаворитовъ и фаворитокъ и всего болѣе на "латинскія толпы" (Λατινιχαί όμηγύρεις) массы денегъ, императоръ собиралъ въ свою казну, "какъ воду въ водохранилище", и тв деньги, которыя должны были идти на содержаніе войска, а потребности войска удовлетворялъ поборами съ населенія, носившими скромное названіе добровольныхъ приношеній (δωρεαί). При прежнихъ царяхъ такія приношенія лишь изрѣдка служили наградой тъмъ, кто особенно отличился въ борьбъ съ непріятелемъ. Теперь же, благодаря раздачѣ ихъ всвмъ безъ разбора, съ одной стороны, утрачивалось для солдать побуждение къ военной доблести, а съ другой, разорялись провинціи, такъ какъ ненасытные солдаты не только отнимали у провинціаловъ деньги, но и "снимали послъднюю рубашку". А такъ какъ при этомъ еще вербовки производились небрежно, безъ всякаго испытанія, то въ солдаты поступалъ всякій, кто хотълъ, и кому тяжело было отбывать государственныя повивности: портные, конюхи, каменщики, кузнецы, и этимъ людямъ отводили земли, съ населенія которыхъ они брали денежные сборы. Такимъ образомъ, иногда почтенному ромою, опытному въ военномъ дълъ, приходилось платить подати какому-нибудь "презрѣнному полуварвару", не имѣвшему понятія о томъ, что такое боевой строй. Все это вело къ совершенному разоренію провинцій <sup>2</sup>).

Венеціанцы. Недовольство сближеніемъ императора съ Западомъ, съ людьми "латинскаго рода", возникавшее въ придворныхъ и чиновныхъ кругахъ, распространялось, такимъ образомъ, и дальше, сообщалось въ провинціи, передавалось всему населенію. Для торговопромышленнаго класса, особенно въ столицѣ, былъ еще одинъ очень важный поводъ къ недовольству. Вмѣшательство въ италіанскія дѣла и въ особенности борьба съ норманнами требовали значительныхъ морскихъ силъ, а между тѣмъ собственный военный флотъ Византіи былъ очень слабъ. Поневолѣ приходилось искать

<sup>1)</sup> Nicet., ed. Bonn., p. 266-268. На приливъ западныхъ пришельцевъ во времена Мануила и на раздражение противъ нихъ во всъхъ слояхъ указываетъ также Вильгельмъ Тирский. См. ст. О. Успенскаго въ Ж. М. Н. П. 1881 г., т. 214, стр. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nicet., p. 272-274.

морскихъ союзниковъ. Это обстоятельство и привело имперію къ сближению съ Венецией. Уже Алексви I въ борьбъ съ Робертомъ Гвискардомъ обратился, какъ зам'вчено выше, къ помощи Адріатической республики. Но венеціанцы дорого продавали свои услуги. Въ 1082 г. былъ заключенъ договоръ, по которому имперія получала право располагать венеціанскимъ флотомъ для защиты своихъ береговыхъ областей, но зато предоставляла республикъ не только безпошлинно торговать въ имперія, ввозить и вывозить товары, но и основывать факторіи и поселенія въ главнізйшихъ торговыхъ городахъ имперіи, не исключая столицы 1). Этотъ договоръ, дававший средства для могущественнаго развитія венеціанской торговли въ имперіи и на отдаленномъ Востокъ, помогъ Венеціи сдълаться въ XII в. первостепенной морской державой, но Византіи онъ оказалъ очень мало услугъ. Служба венеціанцевъ имперіи была часто ненадежна, помощь ихъ не отвъчала ожиданіямъ и нуждамъ византійскаго правительства, а привилегіи, данныя республикъ, естественно, должны были оказывать вредное вліяніе на промышленность и торговлю имперіи и вызывать неудовольствіе торгово-промышленнаго класса. Не удивительно поэтому, что впослёдствіи и самъ Алексъй и его преемники не разъ пытались освободиться отъ тяжелаго договора и ограничить созданное имъ преобладающее торговое значение Венеции. Но эти попытки не достигали цъли. Заключенный въ концъ царствованія Алексъя договоръ съ пизанцами, предоставлявшій имъ нѣкоторыя торговыя льготы, хотя и не такія значительныя, какъ венеціанцамъ, возбудилъ большое недовольство послѣднихъ, а когда императоръ Іоаннъ при своемъ вступлени на престолъ попытался было отказаться отъ подтвержденія договора 1082 г. и затёмъ въ 1123 г. изгналъ венеціанскихъ купцовъ изъ Константинополя, то венеціанцы начали нападать на острова Іоническаго моря и Архипелага, на города Пелопоннеса и предавать ихъ грабежу и пожарамъ, такъ что, въ конць концовъ, Іоаннъ, не имъя достаточнаго флота для борьбы съ республикой, долженъ былъ пойти на уступку: въ 1126 г. имъ были подтверждены прежнія привилегіи Венеціи. Жители лагунъ снова наводнили имперію и въ особенности Константинополь. Одержанная побъда располагала венеціанцевъ, которые и раньше, по словамъ византійскаго историка Іоанна Киннама, "обращались съ гра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Константинополъ венеціанцамъ былъ отведенъ вварталъ въ Перъ, гдъ они жили какъ бы совершенно самостоятельнымъ, незаввсимымъ отъ общеимперскаго и городского управленія поселеніемъ.

жданами, какъ съ рабами", къ еще большей заносчивости и высокомерію, "потому что, — замечаеть Киннамъ, — высокомеріе, видя свои успѣхи, доходить обыкновенно до безумія. И дѣйствительно, венеціанцы многимъ знатнымъ и близкимъ по родству въ царю лицамъ наносили удары и жестоко оскорбляли иными способами". ... "Такъ продолжали они поступать, - говорить онъ далбе, - и во времена царя Мануила, когда женаты были уже на римлянкахъ и жили въ домахъ своихъ женъ, подобно другимъ ромаямъ, слъдовательно, внъ назначеннаго имъ отъ царя пребыванія" (т. е. внъ отведеннаго для нихъ при Алексъв квартала)" 1).--"Они начали не только презрительно относиться къ ромэямъ, -- добавляетъ Никита Акоминать, --- но и пренебрегали распоряженіями и повельніями императора" "). Не довольствуясь такого рода выходками, венеціанцы позволяли себѣ производить настоящія смуты въ столиць: одинъ разъ (въ 1162 г.) вмъсть съ пизанцами, другой разъ (1170 г.), кажется, уже вполнъ самостоятельно, они устронля побоище съ генуэзцами, которымъ Мануилъ также предоставилъ торговыя льготы. По словамъ Киннама, это второе побоище сопровожлалось даже разрушеніемъ домовъ въ генуезскомъ кварталь. На требование Мануила возм'встить убытки, причиненные генуезцамъ, венеціанцы отвѣчали отказомъ. Тогда Мануиль, къ большой радости населенія, ръшилъ захватить въ опредъленный день встахъ находящихся въ имперіи венеціанпевъ и конфисковать ихъ имущество. Въ отвътъ на это, Венеція вооружила большой флотъ, который опустошиль Далмацію, напаль на Эвбею и, остановившись затьмъ у Хіоса, завелъ съ Мануиломъ переговоры о выдачѣ захваченныхъ имъ венеціанцевъ. Впрочемъ, флотъ долженъ былъ вернуться въ Венецію, ничего не добившись, такъ какъ среди экнпажа началась страшная чума, занесенная потомъ и въ Венецію. Но въ 1175 г., когда злъйшему врагу Византін (впослъдствін дожу) Энрико Дандоло, - по разсказамъ современниковъ, измѣннически ослѣпленному во время пребыванія при византійскомъ дворѣ въ качествѣ посла, --- удалось заключить союзъ съ сицилійскимъ королемъ Вильгельмомъ II, Мануилу, какъ раньше Іоанну, пришлось уступить: онъ заключилъ съ венеціанцами договоръ, по которому возстановлялись всв ихъ прежнія права и въ возмѣщеніе убытвовъ уплачивалась значительная сумма денегь. Снова Византія была на-

<sup>1)</sup> Cinn., ed. Bonn., l. 6, c. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nicet., p. 223.

воднена западно-европейскими купцами, подрывавшими византійскую торговлю, и взаимное раздражение и недовърие византийскаго торговаго класса и купцовъ-латинянъ достигло крайняго напряженія.

Такимъ образомъ, къ концу царствованія Манунла въ различ- Война съ ныхъ слояхъ византійскаго общества проявлялось значительное Килидиънедовольство положениемъ делъ. Разнообразное по своему происхо- Ароланонъ. жденію и по своимъ проявленіямъ, оно сводилось, въ концѣ концовъ, къ одному: къ тому, что царь увлекается фантастическими, безполезными планами, мечтаеть только о Западь, сближается съ никъ, жертвуетъ для него насущными нуждами государства, окружаеть себя западными людьми, оть которыхъ нъть житья ромаямъ; всѣ бѣды происходять отъ этого увлеченія Западомъ. О необходимости изм'внить политику, уд'влять больше вниманія внутреннимъ дъламъ, заботиться объ ограждения спокойствия и благосостоянія населенія и бороться съ болве близкими врагами, чемъ германскій императоръ или норманны, --- о всемъ этомъ къ концу царствованія Манунла говорили все громче и громче. Большинство ромзевъ осыпало царя "насмъшками за то, что онъ по самолюбію питаеть чрезмерныя желанія и устремляеть взоры на края земли. пускается на дъла, необузданныя и смълыя, выступаеть далево за предвлы, установленные прежними царями, и издерживаеть совершенно безполезно деньги, которыя собираеть, изнуряя подданныхъ и истощая ихъ необычными поборами и податями"<sup>1</sup>).

Въ послъдние годы Мануилъ, повидимому, самъ понялъ свои ошнови и решиль более серьезно заняться восточными делами. недостаточное внимание къ которымъ вызывало то, что турки все болѣе и болѣе проникали къ западу, все болѣе и болѣе распространяли и укрѣпляли свое владычество въ Малой Азіи. Особенно грозными стали они, когда иконійскій султанъ Килиджъ-Арсланъ II усилился на счетъ каппадокійскихъ, понтійскихъ и пафлагонскихъ турецкихъ владътелей и объединилъ подъ своею властью значительную часть полуострова. Противъ Килиджъ-Арслана Мануилъ и предпринялъ войну въ 1176 году. Но война эта, начатая безъ достаточнаго знанія діла, кончилась очень печально: въ 1177 году въ горномъ проходъ около Маріокефала (въ древней Фритін, недалеко отъ Келенъ) византійское войско, по неосторожности императора, было окружено турками и чуть не поголовно истреблено въ теснинахъ, где нельзя было двинуться ни взадъ, ни впередъ.

1) Nicet., p. 265.

"Ромзевъ избивали, какъ ягнятъ въ хлѣву"; принужденные бороться среди овраговъ и ущелій, всадники вмѣстѣ съ лошадьми летѣли въ пропасть. Самъ Мануилъ подвергался опасности быть убитымъ или взятымъ въ плѣнъ; послѣ избіенія войска онъ думалъ даже о оѣгствѣ. Переговоры, которые завязались съ Килиджъ-Арсланомъ, окончились позорнымъ для царя миромъ: онъ обязывался срыть крѣпости Дорилею и Сувлей (во Фригіи), не задолго передъ тѣмъ возстановленныя, чтобъ сдерживать напоръ турокъ на западную часть Малой Азіи. Невыполненіе этого условія относительно Дорилеи повело къ новымъ нападеніямъ турокъ; они опустошили всю долину рѣки Меандра и проникли почти до Архипелага.

Адекова II.

Всѣ эти обстоятельства могли только усиливать броженіе въ Византіи. Со смертью Мануила, когда въ итогѣ блестящаго на видъ царствованія оказалась подная необезпеченность государства отъ внѣшнихъ враговъ и внутреннее разореніе, естественно, большинство, раздраженное противъ "зепадныхъ" людей и не замѣчавшее, что и Западъ угрожаетъ немалыми опасностями, находило, что некуда идти далѣе по начатому пути, и что надо повернуть на иную дорогу: надо оградить государство отъ болѣе близкихъ опасностей и позаботиться о его внутреннемъ благосостояніи. Эта задача представлялась какъ поворотъ къ политикъ "противозападнической". А между тѣмъ отъ лидъ, ставшихъ во главѣ правленія послѣ смерти Мануила, нельзя было ждать такого поворота. За малолътствомъ сына Мануила, Алексъя II, власть сосредоточилась въ рукахъ регентши, вдовы Мануила, Маріи, дочери Антіохійскаго князя,---"латинянкъ", ненавистной ромэямъ уже по одному своему происхожденію да, кромѣ того, "совершенно неспособной къ личному веденію государственныхъ дѣлъ". Все управленіе она передала въ руки одного изъ родственниковъ Мануила, протосеваста Алексвя, человѣка тоже малоспособнаго, но пользовавшагося личнымъ расположеніемъ императрицы. Алексъй, какъ и многіе другіе изъ придворной знати, больше думаль о личной карьерв и захвать власти въ свои руки, чъмъ о нуждахъ государства и желаніяхъ народа; для крутого поворота въ политикъ этотъ развращенный, изнъженный, двоедушный и деспотичный человѣкъ былъ совершенно непригодень; онъ, къ тому же, не пользовался расположениемъ византійской знати: наиболѣе крупныхъ и именитыхъ представителей ся оскорбляло и раздражало его возвышение не по заслугамъ, и потому протосевасту приходилось искать себѣ опоры главнымъ образомъ въ тъхъ же ненавистныхъ Византіи иностранцахъ. Тогда въ столиц'в стало все чаще и чаще повторяться имя того, кто одинъ, по мнѣнію патріотовъ, могъ понять задачи времени и повернуть Византію съ пути, ведшаго ее къ неминуемой гибели, но кто былъ тогда вдали и отъ правленія и отъ столицы. Это былъ Андроникъ Комнинъ.

II.

Изъ рода Комниновъ самымъ близкимъ въ императору Іоанну Исаакъ въ началѣ царствованія былъ его братъ, севастократоръ <sup>1</sup>) Иса- Комнинъ. акъ. Воцарение Іоанна совершилось не совсъмъ спокойно. Въ августь 1118 года, когда умираль императорь Алексъй, его жена, императрица Ирина, усердно хлопотала о томъ, чтобы осуществить свой давній замысель: поставить во главь государства витьсто нелюбимаго ею Іоанна его старшую сестру, знаменитую Анну Комнину, и ея мужа, кесаря Никифора Вріеннія. Повидимому. партія Ирины и Анны была довольно сильна: Іоанну, несмотря на то, что онъ уже при жизни отда носилъ пурпурныя туфли<sup>2</sup>) и былъ называемъ царемъ, пришлось прибъгать къ уловкамъ и исключительнымъ мѣрамъ; дѣло не обошлось даже безъ столкновенія сторонниковъ Іоанна съ дворцовой стражей. Въ это-то критическое для молодаго императора время Исаакъ рѣшительно сталъ на его сторону. Это участіе Исаака, повидимому, сильно помогло Іоанну: по словамъ хорошо освѣдомленнаго историка, Исааку былъ обязанъ Іоаннъ "исключительно или главнымъ образомъ" своимъ вступленіемъ на престолъ. Не удивительно поэтому, если "казалось, что Іоаннъ, будучи неразлученъ съ братомъ, точно сросся съ нимъ и дышалъ однимъ дыханіемъ, раздѣлялъ съ нимъ и трапезу и сѣдалище" 3). Но впослѣдствіи отношенія между братьями круто измѣнились: по словамъ Никиты Акомината, изъ-за какого-то ничтожнаго огорченія Исаакъ разошелся съ братомъ, убѣжалъ изъ предѣловъ имперіи, скитался среди разныхъ народовъ, побывалъ, между прочимъ, у иконійскаго султана, всюду подбивая къ нападенію на римскіе предвлы, очевидно, съ цвлью свергнуть Ібанна и занять

<sup>1)</sup> Ср. выше, стр. 546, прим. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Отличительный знакъ царской власти. Въ Византіи императоры неръдко при своей жизни провозглашали своихъ преемниковъ императорами и дълали ихъ, такимъ образомъ, титулярными, а иногда и фактическими участниками правленія. Ср. вып. I, ст. XII, стр. 311, пр. 1.

<sup>3)</sup> Nicet., 13.7.

его мѣсто. Затѣмъ братья временно примирились, и Исаакъ вернулся въ Константинополь, но къ воцаренію Мануила мы застаемъ его въ ссылкъ въ Ираклев Понтійской, гдѣ онъ содержался за то, что снова "стремясь къ царствованію, не переставалъ строить Іоанну козни за кознями". Освобожденный Мануиломъ, онъ, однако, и впослѣдствіи не оставлялъ своихъ замысловъ, сохранивъ за собой навсегда репутацію неблагонадежнаго человѣка, вѣчно таящаго желаніе завладѣть престоломъ. "Отъ него это желаніе,—замѣчаетъ современникъ <sup>1</sup>), — какъ отцовское наслѣдіе перешло къ его дѣтямъ".

Судьба и характеръ двоихъ сыновей Исаака, дъйствительно, могли навести писателя на такое сопоставление. Это были такие же энергичные, привлекательные и по наружнымъ и по внутренкачествамъ, такіе же смѣлые и честолюбивые и такъ же мало стѣснявшіеся въ средствахъ люди, какъ и отецъ. Заботы о своемъ личномъ достоинстве и объ удовлетворении своихъ личныхъ честолюбивыхъ стремленій и широкихъ вкусовъ всв трое они ставили выше государственныхъ и общественныхъ интересовъ; такъ, по крайней мэрь, представляють этихъ Комниновъ современные или близкіе къ нимъ византійскіе историки. Впрочемъ, за ихъ нояснымъ, все сводящемъ къ личнымъ мотивамъ изображеніемъ можно предполагать фонъ и иного характера: весьма въроятно, что во всей оппозиціонной, на изв'єстный взглядъ даже изм'внической и мятежнической діятельности Исаака и Іоанна (какъ и въ діятельности Андроника, относительно котораго извъстія яснъе и полнъе) были болве широкіе политическіе и національные мотивы. Во всякомъ случать, однако, для нихъ политическая программа такъ тъсно сплеталась съ видами личнаго возвышенія, что политическая борьба постоянно принимала личный характеръ, а личная пріязнь и непріязнь превращались въ политическія симпатіи и антипатіи.

О старшемъ изъ братьевъ, loaннъ мы знаемъ, впрочемъ, очень немногое. По словамъ византийскаго историка, онъ, какъ и отецъ, "изъ-за ничтожнаго оскорбленія"<sup>2</sup>) со стороны императора, въ послъдніе годы парствованія Іоанна, во время войны въ Малой Азіи, открыто перешелъ на сторону его враговъ, иконійскихъ турокъ, отрекся отъ христіанства и женился на дочери султана Масуда.

<sup>1)</sup> Cinn., l. 2, с. 7, въ концъ. Ср. Nicet., 363,10--11.

<sup>\*)</sup> Nicet., 72. Интересно, что поводомъ къ разрыву иослужило унижение императоромъ Іоанна передъ какимъ-то знатнымъ иностранцемъ, выходцемъ изъ Италия. Ср. Nicet., 47—49.

Онъ, повидимому, навсегда остался у турокъ и, въроятно, приносилъ немало вреда "римлянамъ" во время войнъ, благодаря освъдомленности о состоянии ихъ войскъ и о положении государства.

Гораздо разнообразние и сложние была судьба второго сына Андроникъ. Исаака, Андроника. Андроникъ былъ и сверстникомъ и почти ровесникомъ царя Мануила<sup>1</sup>); они вмѣстѣ росли и воспитывались, да и отъ природы въ нихъ было много общаго: ихъ красота, сила и смелость, ихъ живость и блестящія способности невольно обращали на нихъ общее внимание и невольно вызывали на сравнение. Своеобразныя условія той эпохи, въ какую росли и воспитывались двоюродные братья, наложили особый отпечатокъ на весь ихъ склаль. XII-й векъ быль временемъ оживленія литературныхъ, философскихъ и богословскихъ интересовъ въ Византіи. Свѣтскіе и духовные писатели этого въка: Анна Комнина, Никита Акоминать, Евстаей Солунский и мн. др были тонкими знатоками древнегреческой повзіи и философіи, а среди описываемыхъ ими событій эпохи Комниновъ то здъсь, то тамъ отмъчаются оживленные религіозные и философскіе споры, въ которыхъ принимали участіе не только присяжные философы и богословы, но и члены императорскаго дома и придворные. Съ другой стороны, къ тому времени, когда росли Мануилъ и Андроникъ, византійцы хорошо познакомились и съ западными "латинскими" народами. Прошелъ уже не одинъ десятокъ льтъ съ тъхъ поръ, какъ передъ ствнами Константинополя промелькнули крестоносцы перваго похода; въ Азіи давно уже существовали западно-европейскія владенія; черезъ имперію постоянно шли сношенія между европейскимъ Западомъ и оевропенвшеюся Малой Азіей; не одни враждебныя столкновенія происходили между "римлянами" и "латинянами": подчасъ имъ витестъ приходилось бороться противъ турокъ; въ торговой жизни Константинополя своими людьми были венеціанцы; наконецъ, аристократія и императорскій домъ начали заводить родственныя связи съ Запалнымъ міромъ. Знакомство съ этимъ міромъ, являвшимся византійцамъ всего чаще въ лицъ рыцарства, отразилось на воспитаніи молодыхъ Комниновъ не меньше, чъмъ оживленіе языческой и хрястіанской греческой образованности: Мануилъ и Андроникъ не менъе блистали знаніемъ Священнаго Писанія, —Андроникъ особенно

<sup>)</sup> См. Cinn., l. 3, с. 17. Манумау при вступлении на престолъ въ 1143 г. было около 20-ти латъ.

любилъ и превосходно зналъ ап. Павла, ---или умъніемъ разръшать "труднъйшіе аристотелевскіе вопросы", чъмъ своей ловкостью въ военныхъ играхъ, выносливостью и неутомимостью въ военныхъ предпріятіяхъ; и-характерная черта рыцарства-они совершаютъ чудеса храбрости въ рукопашной схваткъ, наносятъ удары изумительной силы, смѣло нападаютъ въ одиночку на цѣлыя толпы, но они-плохіе полководцы: они терпять позорнъйшія пораженія отъ неумѣнія выбрать мѣсто битвы, обдуманно расположить войско, осмотрительно вести походъ въ чужой странъ. Однако, съ этими свойствами закаленныхъ и неутомимыхъ рыцарей-варваровъ они соединяли всю любовь въ изысканно - роскошной и развращенной придворной жизни, какая выработалась въками вмъстъ съ другими оборотными сторонами не только древней, но уже и ветшавшей греко-римско-византійской культуры. Даже современниковъ-византійцевъ поражала эта способность братьевъ Комниновъ безъ малъйшаго труда быстро переходить отъ лени и роскоши во вкусъ Востока и императорскаго Рима къ самой суровой походной жизни съ ея безсонными ночами, тяжелыми переходами, утомительными битвами, для которыхъ нужны были гигантская сила и гигантское здоровье. Черты рыцарской доблести, впрочемъ, болѣе характерны для Мануила, чъмъ для его двоюроднаго брата. Андроникъ, повидимому, никогда не былъ большимъ любителемъ военнаго дъла; правда, это не мѣшало и ему совершать рыдарскіе подвиги, но придворная обстановка, изящные и утонченно-образованные дамы и кавалеры, которые могли по достоинству оцѣнить блестящіе таланты и изысканно-модные наряды Андроника, — вотъ та сфера, гдъ онъ чувствоваль себя всего пріятнѣе; здѣсь никто не могъ съ нимъ сравняться:всѣхъ очаровывали его изящество, краснорѣчіе и остроуміе; никто не умълъ удачнъе его подмътить дурную или смѣшную сторону событія или человѣка и заклеймить ее колкой остротой, быстро облетавшей византійскій придворный и чиновный міръ и подчасъ попадавшей, въ концѣ кондовъ, и на страницы льтописи 1). Но подъ этими блестящими свътскими свойствами крылась глубокая натура: Андроникъ умълъ подмъчать не однъ смъшныя стороны; онъ внимательно следилъ за государственной и общественной жизнью и чутко схватывалъ характерныя черты возникающихъ политическихъ теченій, угадывалъ еще только слагавшіяся общественныя настроенія. Вотъ почему онъ умѣлъ иногда

<sup>1</sup>) См., напр., Nicet., p. 160.

подать сов'ять, р'язко не сходившійся со взглядомъ императора и покорнаго ему правительства, -- совѣтъ, вызывавшій крутой отпоръ, но пророчески угадывавшій запросы общества и потребности государотва <sup>1</sup>).

Выросши, братья вывств принимали участие въ походахъ императора Іоанна, но со вступленіемъ на престолъ Мануила пути ихъ Андроника - сильно разошлись. Положение Мануила позволяло ему, всецьло у турокъ. следуя своимъ взглядамъ и вкусамъ, отдаться сложной и общирной дъятельности, вызванной его широкими политическими планами. Между твиъ, честолюбивому, живому и богато одаренному Андронику приходилось довольствоваться или придворной ролью императорскаго кузена или чиновной ролью управителя какой-нибудь провинціи. Ни то, ни другое не могло вполнѣ его удовлетворить, и потому съ его стороны скоро начались попытки, какими бы то ни было средствами, выбиться изъ этого положенія, гдв онъ чувствовалъ себя связаннымъ по рукамъ и ногамъ. Къ тому же, отношенія его къ Мануилу стали ухудшаться. Начало разрыву положило случайное обстоятельство. Во время возвращенія изъ азіатскаго похода, въ которомъ умеръ императоръ Іоаннъ, Андроникъ съ нѣсколькими спутниками отправился на охоту и, отдалившись отъ войска, попалъ въ плѣнъ къ туркамъ, которые передали его иконійскому султану. Императоръ, по выраженію Никиты Акомината, "не позаботился, какъ слъдовало, о захваченныхъ и не помогъ имъ поцарски". Правда, Андронику едва ли жилось плохо у иконійскаго султана: какъ мы знаемъ, отецъ Андроника жилъ нъкогда у султана Масуда, а его братъ Іоаннъ даже приходился Масуду зятемъ. Изучивъ въ это время турецкій языкъ, часто помогавшій ему въ его послѣдующихъ приключеніяхъ. Андроникъ завязалъ знакомства съ вліятельными турками, въ общество которыхъ былъ введенъ своимъ братомъ <sup>9</sup>).

Но все же невнимание императора, конечно, должно было раздражить Андроника. Съ другой стороны, возможно, что и сближеніе Андроника съ иконійской знатью возбудило нѣкоторую подозрительность въ Мануилъ. Впрочемъ, пока эта подозрительность еще не проявлялась ръзко: возвращенный вскоръ изъ плъна, Андроникъ принималъ попрежнему участіе въ походахъ и особенно въ придворной жизни. Но мало-по-малу общее внимание, какое онъ

<sup>9)</sup> См. Ө. Успенскій, Ж. М. Н. П., т. 214 (1881 г., марть), стр. 57, пр. 1.

Пайнъ

<sup>1)</sup> См., напр., случай, приведенный у Никиты (Nicet., 179).

привлекалъ къ себѣ своими блестящими талантами, его слишкомъ безиравственная жизнь, которой онъ нисколько не скрывалъ, и на которую лицемѣрно или нелицемѣрно негодовали и оскорблялись другіе члены дома Комниновъ, наконецъ, колкія насмѣшки, предметомъ которыхъ иногда былъ и императоръ, — все это должно было значительно усилить подозрительность и непріязнь Мануила и заставлять его желать удаленія Андроника изъ столицы. Впрочемъ, важность и отвѣтственность возлагавшихся на него порученій показываетъ, что императоръ высоко цѣнилъ таланты своего кузена и все еще готовъ былъ оказывать ему значительное довѣріе, котораго тотъ, однако, не оправдалъ.

Андронникъ Въ началѣ 50-ыхъ годовъ XII-го вѣка онъ былъ посланъ въ Енликіи въ Киликію и Исаврію для веденія борьбы противъ армянскаго и Сербіи. князя Тороса<sup>1</sup>), который поднималъ возмущеніе въ Киликіи и хо-

тель побудить ее отложиться отъ Византіи. Недовольный этимъ назначениемъ, Андроникъ очень небрежно отнесся къ возложенному на него порученію. Приступивъ къ осадѣ города Мопсузстіи (на югѣ Киликіи), гдѣ находился Торосъ, Андровлкъ вмѣсто того, чтобы энергично вести дъло, предался "лъни и сценическимъ играмъ". Отъ Тороса не укрылась небрежность Андроника. Выбравъ темную, дождливую ночь, онъ со вствиъ своимъ войскомъ сдълалъ вылазку и на голову разбилъ византійское войско. Андроникъ узналъ о вылазкѣ слишкомъ поздно, бросился въ схватку, рыща на конѣ съ копьемъ въ рукахъ, совершалъ чудеса храбрости, но, конечно, этимъ не помогъ дълу и долженъ былъ, едва не попавъ въ плѣнъ, спасаться въ Антіохію<sup>2</sup>), откуда затѣмъ вернулся въ Византію. При дворѣ ходили слухи, что наединѣ Андронику пришлось выслушать отъ Мануила жестокую брань и упреки за "нерадъніе о воинскихъ дълахъ и за свои неблаговременныя удовольствія". Однако, офиціально императоръ оказывалъ ему больпой почетъ, дълалъ подарки, и вмъстъ съ тъмъ поспъшилъ назначить его на важный постъ дукса городовъ Ниша, Браничева и Бълграда, т. е. обширной области къ югу отъ Савы и Дуная, пограничной съ опасными врагами имперіи-уграми (венграми) <sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Этотъ Торосъ (II) владбаъ такъ называемой Малой Арменіей, при чемъ владънія его захватывали, въроятно, и восточныя части древней Каппадокіи и Киликіи. Ср. Nicet., 134.

<sup>2</sup>) Она была въ то время въ рукахъ западныхъ владътелей.

3) Кромъ того, ему былъ данъ городъ Касторія на югѣ древней Иллиріи. Такимъ образомъ, область, подвёдомственная Андронику, зажватывала ны-

Digitized by Google

Но несмотря на все это, несмотря даже на то, что Андронику, котораго подозрѣвали въ сношеніяхъ съ іерусалимскимъ королемъ и съ иконійскимъ султаномъ во время пребыванія въ Киликіи, нужно было очень заботиться о своей политической репутаціи, онъ здъсь дъйствовалъ такъ, что долженъ былъ окончательно вооружить противъ себя императора и побудить его къ крутымъ мърамъ. Онъ завель сношенія съ венгерскимъ королемъ Гейзою П, убъждалъ его помочь ему овладъть престоломъ Византіи, объщая, по достижени цъли, уступить Гейзъ Браничевъ и Нишъ, и съ Фридрихомъ Барбаруссой, приглашая и его въ извѣстное время на помощь. Когда извъстія объ этомъ дошли до Мануила, тотъ сначала не показалъ вида, что знаетъ о его замыслахъ, и дружелюбно принялъ Андроника, прітхавшаго въ Византію, но заттямъ, - когда онъ два раза не безъ основанія былъ заподозрѣнъ въ покушенія на жизнь Мануила, когда его попрежнему открыто развратная жизнь продолжала приводить въ негодование всёхъ членовъ императорскаго дома, не скупившихся на наговоры, а, можетъ быть, и клевету, чтобы выставить его передъ императоромъ въ самомъ невыгодномъ свътъ, – Мануилъ ръшился заключить Андроника въ Константинополѣ въ тюрьму.

Конечно, Мануилъ могъ пойти на такую ръзкую мъру противъ выдающагося члена императорскаго рода только при полной увърен- и бъготво ности въ измънническихъ планахъ Андроника; и увъренность эта нев. вполнѣ оправдалась, когда Гейза, не знавшій объ участи Андроника, дъйствительно началъ войну противъ императора. "Около девяти лыть, кажется, провель Андроникъ въ тюрьмѣ" 1). Разъ онъ пытался бъжать оттуда, достигъ Малой Азін, но тамъ его узнали, схватили, несмотря на "ужасное сопротивление съ его стороны", связали и отправили въ Византію, гдъ заключили въ тюрьму "въ двойныхъ желъзныхъ кандалахъ подъ гораздо большимъ и суровымъ надзоромъ, чъмъ прежде". Но Андроникъ сумълъ освободиться и изъ-подъ этого надзора. Для этого онъ притворился больнымъ. Тогда къ нему приставили слугу, которому Андроникъ поручилъ "унести ключи отъ тюрьмы въ то время, когда стражи, чрезмѣрно выпивъ, заснутъ", сдѣдать съ этнхъ ключей восковые слъпки и передать ихъ сыну Андроника.

нъшнюю Сербію. Боснію и южную Далиацію. Дуксъ (dux)-названіе начальниковъ накоторыхъ изъ есиъ, обыкновенно пограничныхъ, болзе общирныхъ и сосредоточиваншихъ въ себъ болъе военныхъ силъ, нежели остальныя. Ср. Скабалановичъ, стр. 187-188.

1) Такъ сообщаетъ Киннаиъ (5, 10).

XPECTON. DO NCT. CPEL. BEROBE. B. H.

36

Тюрьма

Сдъланные по этимъ слъпкамъ ключи, а также веревки были при-

- 562 -

несены Андронику на днъ амфоры съ виномъ. Ночью Андроникъ тихо отперъ двери своей тюрьмы, вышелъ изъ нея, заперъ снова двери и скрылся въ густой травѣ на огромномъ примыкавшемъ къ · тюрьм'в двор'в 1), куда обыкновенно никто не заходилъ. Выждавъ здъсь, когда горячіе розыски прекратились, онъ влъзъ на ствну, выходившую прямо къ морю, и спустился съ нея по веревкъ. У подножія стѣны его уже ждала по уговору лодка. Но здѣсь Андроникъ чуть не попался. Лодку замѣтила стража, наблюдавшая обыкновенно въ этомъ мъстъ всю ночь и не позволявшая ни одной лодкѣ проплывать мимо дворца <sup>2</sup>). Однако, Андроникъ, притворившись бытлымъ слугой-варваромъ, плохо говорящимъ по-гречоски, съ большимъ самообладаніемъ и ловкостью сумѣлъ обмануть стражей. Умилостивленные особенно кошелькомъ, даннымъ Андроникомъ, они пропустили его, и Андроникъ благополучно прітхалъ домой. Здъсь были разбиты кандалы, затъмъ онъ снова сълъ въ лодку и вытхалъ за предълы города; тамъ ждали его заранте приготовленныя лошади; на нихъ онъ потхалъ въ Анхіалъ (городъ во Өракіи на берегу Чернаго моря), а оттуда, получивъ отъ одного изъ своихъ доброжелателей съёстные припасы и проводниковъ, направился на Русь, въ Галицкое княжество. На дорогѣ онъ снова былъ пойманъ валахами, до которыхъ дошли въсти о его бъгствъ, и только благодаря своей необыкновенной изобрътательности ускользнулъ и изъ ихъ рукъ. Прибывъ, наконецъ, къ Ярославу Осмомыслу (въроятно, въ 1164 г.), "онъ былъ принятъ, – по словамъ византійскаго историка, --- съ распростертыми объятьями, пробыль у него довольно долго и до того привязалъ его къ себѣ, что вмѣстѣ съ нимъ охотился и засъдалъ въ совътъ, вмъстъ жилъ и вмъстъ объдалъ" 3). Эта фраза едва ли страдаетъ преувеличеніемъ. Кажется, Андроникъ дъйствительно пріобрълъ большое вліяніе на

<sup>2</sup>) Nicet., 170. "Сътвхъ поръ. — прибавляетъ Никита. — стали ставить вту стражу, какъ Іоаннъ Цимисхій ночью напалъ на Никифора Фоку, поднятый (на ствну) въ корзинъ".

в) Nicet., 172. Относительно хронологіи см. Куншкъ, "Основаніе Трапезундской монархія, стр. 715 – 717 и 788—89.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тюрьма находилась въ зданіяхъ Большого Константинопольскаго дворца. Этотъ дворецъ, тяпувшійся на огромное пространство и состоявшій изъ многихъ построскъ, находился у берега Босфора, занимая вмъстъ съ храмомъ св. Софіи, Ипподромомъ, "Манганскимъ дворцомъ" (къ съверу отъ Большого дворца) и другими зданіями (дворцами и церквами) юго восточный уголъ треугольника, образуемаго Константинополемъ.

князя Ярослава и, преслъдуя свои всегдашнія цъли, возбуждаль его помогать венграмъ снова вести войну противъ Мануила <sup>1</sup>); ходили даже слухи, что самъ Андроникъ "собираетъ"—въроятно, при содъйствіи Ярослава— "многочисленную скиескую (т. е. русскую) конницу съ намъреніемъ вторгнуться въ римскіе предълы"<sup>2</sup>). Во всякомъ случаъ, Андроникъ затъвалъ какіе-то опасные для Мануила планы, такъ какъ послъдній поспъшилъ "съ дружескими увъреніями" пригласить Андроникъ вернуться. Андроникъ согласился на приглашеніе, и въ 1165 г. мы видимъ его энергично дъйствующимъ при осадъ Зевгмина (Землина)<sup>3</sup>), во время войны съ венграми.

Но и на этотъ разъ онъ не долго пробылъ при дворъ Мануила. Второе ко-Былъ ли въ эту эпоху Андроникъ вообще слишкомъ подозритель- мандованіе нымъ человъкомъ, чтобы его надолго оставлять въ столицъ, или въ Княнкія. же онъ раздражилъ императора ръзкими возраженіями противъ плана Мануила, — выдать свою дочь за младшаго сына Гейзы II <sup>4</sup>), Белу и передать ему впослъдствіи, если у императора не будетъ мужского потомства, византійскій престолъ, — какъ бы то ни было, но вскоръ послъ взятія Зевгмина Андроникъ снова долженъ былъ покинуть столицу: онъ получилъ отвътственное назначеніе въ Киликію, которую приходилось защищать отъ стараго врага, армянскаго князя Тороса. Такъ какъ охрана кръпостей и защита страны требовали большихъ расходовъ, то Андронику, кромѣ податей съ Киликіи, были предоставлены еще доходы съ острова Кипра <sup>5</sup>). На первый вглядъ можетъ показаться страннымъ, что

3) Ср. Nicet., 172: Ζεύγμινον... ὅπερ νῦν λέγεται Σίρμιον. Это мѣсто Никиты требуетъ разъясненія: древній Сирмій находился на р. Савъ нѣсколько къ востоку отъ устья р. Дрины. Зевгиинъ (Землипъ) лежитъ у Дуная близъ устья Савы, противъ Бълграда. Ср. Куникъ, ор. сіt., стр. 716, пр. 12.

4) Умершаго въ 1161 г. Ему насятдоваять старший его сынъ, Стефанъ III, а затъмъ (съ 1173 г.) Бела III.

<sup>5</sup>) "Византійская финансовая система двумя путями направляла платежвыя силы навъстной мъстности на покрытіе мъстныхъ государственныхъ расходовъ, минуя государственное казначейство: во-пенвыхъ, она устанавливала "кормленіе" для правителей оемъ: стратеговъ, катепановъ, дуксовъ (а также и для другихъ, подчасъ, можетъ быть, уже не служащихъ, но заслуженныхъ лицъ, для которыхъ такое кормленое являлось своего рода пенсіей); во-вторыхъ, такъ какъ византійское правительство на свой счетъ содержало и, кромъ того, платило денежное жалованіе "стратіотамъ", т. с. солдатамъ, пока онн были подъ оружіемъ (въ другое время для матеріальнаго обезпеченія ихъ служили земельные, такъ называемые "воинскіе участки". См. вып. 1, ст. XII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Сіпп., 510 12 и Nicet., 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicet., 173.

<sup>36\*</sup> 

императоръ предпочиталъ видъть такого подозрительнаго человъка, какъ Андроникъ, въ далекой области, на посту почти совершенно самостоятельнаго, по преимуществу военнаго правителя, а не у себя на глазахъ, въ роли придворнаго кавалера безъ опредъленнаго служебнаго положенія. Но въ Восточной имперіи столица такъ сильно притягивала къ себѣ всѣ политическія и общественныя силы, играла такую рѣшающую роль въ государственныхъ переворотахъ, что здѣсь, гдѣ уже и въ то время, вѣроятно, существовала значительная оппозиція противъ политики Мануила. Андроникъ съ своимъ увлекательнымъ красноръчіемъ, съ своей непобъдимой логикой и необыкновеннымъ умѣньемъ угадывать общественныя теченія, казался императору гораздо опаснѣе, чѣмъ въ полудикой, далекой азіатской провинціи. Самъ Андроникъ смотрълъ на назначение въ Киликию, какъ на почетную ссылку, былъ имъ раздраженъ и, кажется, рѣшилъ на этотъ разъ покончить счеты съ Мануиломъ. Онъ не только небрежно велъ борьбу съ Торосомъ, но, повидимому, почти щеголяль этою небрежностью, превращая битвы въ какую-то потѣху для удовлетворенія своей прихотливой, капризной фантазіи. По крайней мъръ, Никита Акоминатъ разсказываеть, что послѣ нѣсколькихъ неудачныхъ схватокъ, потерпѣвъ, наконецъ, отъ Тороса постыднъйшее пораженіе, Андроникъ замыслилъ нѣчто невѣроятное. Сойдясь съ Торосомъ для рѣшительной битвы, онъ построилъ войско "такъ, что оно походило на животное, имѣло и голову, и заднюю часть, и остальные члены"<sup>1</sup>). Изъ этой фантазіи не вышло, конечно, ничего хорошаго: войско, построенное такимъ страннымъ образомъ, было смято армянами и обратилось въ бъгство, и хотя самъ Андроникъ съ отчаянной смъдостью бросился на Тороса, окруженнаго свитой, и сбилъ его съ лошади, однако эта выходка, конечно, не спасла ромзевъ отъ новаго постыднаго пораженія

Андронных Посль этой необыкновенной битвы Андроникъ окончательно зана чужбань. бросилъ порученное ему дъло. Онъ покинуль даже Киликію и пере-

брался въ Антіохію, задумавъ, несмотря на то, что ему было уже

"Девъ III Исъвръ и начало иконоборства", стр. 310), то въ пограничныхъ мъстностяхъ, гдъ почти постоянно приходолось держать солдать подъ оружіемъ, иногда – для ускоренія процедуры – подати, собираемыя съ жителей, помимо центральнаго казначейства, направлялись прямо на содержаніе стратіотовъ, т. е. въ руки того же стратега". – Скабалановичъ, стр. 281–282 и стр. 308 сл.

<sup>1</sup>) Nicet., 180.

Digitized by Google

около 50 льтъ, жениться на молодой, отличавшейся красотой дочери антіохійскаго князя Раймунда, сестрѣ второй жены Мануила, Филиппѣ 1), "хотя, — замѣчаетъ Киннамъ, — нашъ законъ и не допускаетъ такого брака". И, конечно, этому первому византійскому щеголю и придворному законодателю модъ, сохранившему благодаря великолъпному здоровью и замечательно воздержной жизни и въ эти годы моложавость, красоту и стройность, этому знатоку человѣческаго сердца, тонкому, остроумному и блестящему оратору, не трудно было настолько очаровать молодую принцессу, что и она готова была принадлежать ему, несмотря на то, что этотъ союзъ долженъ былъ оскорбить и раздражить византійскій дворъ. Дъйствительно, Мануилъ, узнавъ о дъйствіяхъ Андроника, немедленно отправилъ въ Азію одного изъ придворныхъ, севаста <sup>2</sup>) Константина Каламана, съ двоякимъ порученіемъ: во-первыхъ, замѣнить Андроника въ управленіи Киликіей и въ борьбъ съ Торосомъ и, во-вторыхъ, разстроить скандальный для императорской семьи союзъ Андроника съ Филиппой и съ этой цѣлью самому предложить ей руку. Хотя Каламанъ и потерпълъ неудачу и здъсь и тамъ, однако Андроникъ, очень непостоянный въ своихъ привязанностяхъ, боясь угрозъ Мануила и опасаясь, по выражению византійскаго историка, "какъ бы ласки Филиппы не смѣнились прежнею тюрьмой", покинулъ принцессу и Антіохію и удалился въ Іерусалимъ (въ 1167 году). Здъсь онъ сумълъ очаровать свою дальнюю родственницу, дочь старшаго брата императора Мануила, Исаака, и вдову јерусалимскаго короля Балдуина III, Өеолору. Благодаря ей, Андроникъ своевременно узналъ о присылкъ Мануиломъ грамоты, въ которой поручалось захватить его, какъ злоумышленника, и ослъпить. Не чувствуя себя безопаснымъ и въ предвлахъ Іерусалимскаго королевства, бывшаго сравнительно въ хорошихъ отношеніяхъ съ Византіей, онъ, въ сопровожденіи привязавшейся къ нему Өеодоры, покинулъ предѣлы и этого государства.

Съ тѣхъ поръ <sup>3</sup>) начались его долгія скитанія по восточнымъ нехристіанскимъ странамъ. Онъ побывалъ и въ Дамаскѣ у султана Нурредина, и въ Багдадскомъ халифатѣ, и, наконецъ, (около 1170 года) въ Иверіи и "вездѣ, гдѣ останавливался, — замѣчаетъ византійскій историкъ, — принимаемъ былъ съ почетомъ, уваженіемъ

<sup>1)</sup> Андроникъ былъ уже въ это время вдовцомъ. Ср. Wilken, етр. 476, пр. 1, и Куникъ, ор. cit. стр. 714 сл.

<sup>2)</sup> Важный чинъ византійской "табели о рангахъ", слъдующій за "кесаремъ". См. выше, стр. 546, пр. 3.

<sup>3)</sup> Т. е., въроятно, съ того же 1167 г.

и съ величайшею привѣтливостью и получалъ богатые дары". Наконецъ, онъ водворился (на сѣверо-востокѣ Малой Азіи) на границѣ Византійской имперіи, во владѣніяхъ иконійскихъ турокъ. Занявъ съ ихъ согласія одну крѣпость, Андроникъ укрѣпилъ ее и сталъ дѣлать частые набѣги на "ромэйскіе предѣлы", порабощая множество людей и передавая военную добычу туркамъ. Такимъ образомъ, Андроникъ сталъ открытымъ врагомъ не только императора, но и христіанъ, и церковь не замедлила предать его анаеемѣ. Почти до самаго конца царствованія Мануила продолжалась эта

жизнь эмигранта и измѣнника.

Лишь незадолго до смерти Мануила братья снова примирились, и Андроникъ вернулся въ Константинополь. Но затъмъ, давъ присягу въ томъ, что "будетъ всъми силами противодъйствовать тому, что клонится ко вреду для Мануила и его сына Алексъя и ко вреду для ихъ вънца", онъ былъ препровожденъ въ городъ Иней (Осталог), въ Малой Азіи, на берегу Чернаго моря (между Синопомъ и Тралезундомъ), чтобы тамъ, по словамъ византійскаго историка, "отдохнуть послъ многолътнихъ скитаній". "И оба они, и Мануилъ и Андроникъ, знали", прибавляетъ историкъ, "что пребываніе въ одномъ и томъ же мъстъ снова приведетъ ихъ къ прежнимъ столкновеніямъ" '). Въ Инеъ и жилъ Андроникъ, когда въ сентябръ 1180 г. скончался императоръ Мануилъ.

## Ш.

Національ- Насколько можно догадываться, Андроникъ изъ своего уединенія ная поли- внимательно слѣдилъ за тѣмъ, что происходило въ Константинополѣ. тика. Это было для него тѣмъ легче, что въ столицѣ было не мало и

Это было для него тѣмъ легче, что въ столицѣ было не мало и близкихъ родственниковъ и выдающихся людей среди свѣтской знати и константинопольскаго духовенства, преданныхъ ему. Можно думать, что въ моментъ смерти Мануила уже образовалась цѣлая партія, враждебная императрицѣ и протосевасту Алексѣю и готовая признать своимъ главою Андроника. На чемъ же основывалась приверженность этой партіи къ малоазійскому изгнаннику? Прежде всего, личное несочувствіе Мануилу и стремленіе Андроника захватить власть заставляло предполагать нелюбовь Андроника и къ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Nicet., 294 – 296. Примиревіе и поселеніе Андроника въ Инев произощло, въроятно, въ первой половинъ 1180 года. См. Ж. М. Н. Ш., т. 214, стр. 58, пр. 1.

твиъ лицамъ, которыя по смерти императора захватили эту власть; люди, лично не симпатизировавшіе императрицѣ и протосевасту, такимъ образомъ, разочитывали найти сочувствіе въ Андроникѣ, каковы бы не были ихъ подитическия возаръния. Но этого мало: насколько можно судить по нѣкоторымъ указаніямъ византійскихъ историковъ, у Андроника была своего рода политическая программа; его имя служнао знаменемъ, вокругъ котораго могли собраться люди, не симпатизировавшіе правительству и не по личнымъ мотивамъ. Въ изложени Никиты сообщению о вторичномъ назначении въ Киликию предшествуетъ разсказъ объ упомянутомъ выше ') планъ Мануила, выдать свою дочь Марію за венгерскаго принца Белу и признать Белу и Марію своими наслѣдниками. При этомъ Мануилъ взялъ со всъхъ близкихъ людей, т. е., въроятно, съ членовъ императорскаго дома, высшихъ членовъ правительства и придворныхъ, присягу въ томъ, что послѣ его смерти они признають Марію и Белу наслѣдниками его власти и будутъ повиноваться имъ и чтить ихъ, какъ "римскихъ императоровъ". Всв дали эту присягу. Одниъ Андроникъ не согласился на это, ръзко выставивъ причины своего отказа: прежде всего, у императора можетъ еще родиться сынъ; а затвиъ, "что за возмутительное дело, что за преступление со стороны царя считать всякаго "римлянина" недостойнымъ дочери, а этого пришельца и чужеземца на позоръ "римлянамъ" избрать, чтобы царствовать надъ "римлянами", и ставить его выше встать "римлянъ", какъ господина!" Мануилъ не менъе ръзко отнесся къ "дъльнымъ", по выражению Никиты, словамъ своего кузена, считая ихъ пустыми ричами противоричиваго упрямца, но многіе согласились со взглядами Андроника даже и послѣ присяги, и одни тотчасъ же высказали свое согласіе, а другіе, хотя и не высказали, но примкнули къ митенію, "что не будетъ пользы для "Римскаго государства," если къ плодовитой маслинѣ ирнвить вътвь отъ иноплеменнаго дерева"<sup>2</sup>). Въ этомъ столкновения взглядовъ, оказавшемъ, можетъ быть, немалое вліяніе на послѣднюю размольку Мануила съ Андроникомъ, ярко выразилась черта того націонализма, той враждебности къ западнымъ иноземцамъ, которая стала основнымъ элементомъ политической программы Андроннка и собрала около него людей, усердно работавшихъ въ столицѣ въ его пользу въ концѣ 1180 и въ началѣ 1181 года.

- <sup>1</sup>) См. выше, стр. 563.
- <sup>2</sup>) Nicet., 179-180 (русск. перев., 174-175).

Съ своей стороны, Андроникъ также не терялъ времени. Найдя въ приведенной выше присягѣ удобный поводъ витьшаться въ дѣла имперіи, онъ началь посылать письма и молодому императору, и тогдашнему константинопольскому патріарху Өеодосію, и различнымъ представителямъ византійской аристократіи. Въ этихъ письмахъ высказывалось негодование противъ протосеваста Алексъя, говорилось, будто царю угрожають опасности и гибель. Написанныя съ обычными для Андроника убъдительностью и красноръчіемъ, письма эти производили сильное впечатлъніе. Все большее и большее число людей начинало смотръть на Андроника, какъ на единственнаго человѣка, истинно преданнаго "римскимъ" интересамъ, какъ на единственнаго "филоромоя"<sup>1</sup>), и притомъ, "благодаря своему возрасту и благодаря обширной опытности соединяющему въ себѣ самыя лучшія качества". Вѣроятно, въ началѣ 1181 года онъ двинулся изъ Инся. Распространяемые самимъ Андроникомъ слухи, что онъ идетъ въ силу своей присяги для освобожденія императора отъ опасности, и древнее предсказание о томъ, что Андроникъ будетъ нѣкогда царствовать, собирали вокругъ него толпы людей, "питавшихъ стремленіе къ новому порядку вещей".

Возстаніе

Mapin.

Между тымь въ столицъ партія Андроника составила заговоръ съ дѣлью сверженія протосеваста. Во главѣ этого заговора стояли старшая сестра императора, - та самая Марія, которую Мануилъ собирался выдать за Белу, но которая вышла впослѣдствіи замужъ за маркграфа монферратскаго Райнеріо, —ея мужъ и два сына Андроника, Мануилъ и Іоаннъ. Ръшено было въ субботу на первой недълъ великаго поста 1181 года во время церковной службы покончить съ протосевастомъ при помощи наемныхъ убійцъ. Однако, заговоръ былъ открытъ, большинство участниковъ его, которыхъ пристрастные судьи старались обвинить въ оскорблении величества, потерпѣли жестокія наказанія, а Марія и ея мужъ, благодаря патріарху Өеодосію, стоявшему на сторонѣ заговорщиковъ, нашли себѣ убѣжище въ церкви св. Софіи. Все это произошло еще великимъ постомъ. Къ Пасхъ, по обыкновенію, собрались въ Константинополь цълыя массы богомольцевъ изъ различныхъ частей имперіи. Но то, что они увидали здъсь на этотъ разъ, было совсъмъ необычно: торжественная процессія съ патріархомъ во главъ, ежегодно отправлявшаяся изъ церкви св. Софіи во дворецъ, чтобы поздравить императора съ праздникомъ, была, по распоряжению па-

1) Nicet., 298: μονώτατον ώς φιλοφώμαιον άνδρα.

тріарха, отложена. Самая ограда "Великой церкви", гдѣ скрывались Марія и ся мужъ, становилась все болѣе и болѣе похожею на укрѣпленный лагерь: Марія, не перестававшая требовать удаленія протосеваста отъ дѣлъ, умѣла привлечь на свою сторону и часть италіанскихъ наемныхъ войскъ, и часть "римскаго" войска и, наконець, ту сбродную, состоявшую изъ низшихъ слоевъ ремесленнаго и рабочаго класса толпу, которая почти всегда принимала дѣятельное участіе въ политическихъ переворотахъ, разыгрывавшихся въ столицѣ; привлечь ее было тѣмъ легче, что ненависть къ богатымъ купцамъ и придворнымъ западнаго происхожденія и раздражение противъ правительства, пренебрегавшаго интересами народа, давно уже накоплялись въ низшихъ слояхъ столичнаго населенія. Деньги, раздаваемыя Маріей, увеличивали число ся приверженцевъ. Приверженцы Андроника, бывшаго въ оживленной перепискъ съ Маріей и принимавшаго, очевидно, издали весьма дъятельное участіе въ развитіи константинопольскаго движенія, распространяли молву о томъ, что онъ не допуститъ поруганія престола, что онъ приближается къ столицъ, чтобы наказать протосеваста. Повсюду начали составляться сборища и сходки, гдъ открыто выражалось негодование противъ императрицы и протосеваста и сожалѣніе о Маріи. Постепенно дѣло дошло до открытаго мятежа. Священники являлись среди толпы съ крестомъ, съ изображеніемъ Христа, съ хоругвями и призывали народъ къ "священной войнъ"<sup>1</sup>), т. е. къ войнъ съ ненавистными и церкви и народу иноземцами. Народъ собирался въ центральныхъ частяхъ города, поднималъ крики, выражая добрыя пожеланія императору и осыпая проклятіями императрицу и протосеваста, наконець, толпа начала грабить и разрушать дома приверженцевъ правительства, и тв должны были спасаться бъгствомъ.

До сихъ поръ протосевастъ пытался прійти къ соглашенію съ Маріей, но встрѣтилъ съ ея стороны рѣзкій отпоръ. Теперь онъ рѣшилъ прибѣгнуть къ вооруженной силѣ. Собравъ къ такъ называемому "Большому дворцу", какіе было можно, отряды войска, и разсчитывая на помощь латинскаго населенія столицы, понявшаго, какая опасность грозитъ ему со стороны мятежниковъ, онъ рѣшилъ захватить главное убѣжище послѣднихъ—мѣсто въ оградѣ церкви св. Софіи, лежавшей противъ Большого дворца. Мятежники, съ своей стороны, укрѣпились, какъ могли. На разсвѣтѣ 2-го

1) Nicet., 306. Ср. Ө. Успенскій, Ж. М. Н. П., т. 214, стр. 64.

мая 1181 года на площади Августеонъ, отдълявшей "Великую церковь" отъ Большого дворца и на прилегавшихъ къ ней улицахъ завязалась ожесточенная битва; сначала приверженцы протосеваста и Маріи перестрѣливались съ крышъ церквей и башенъ, окружавшихъ площадь, а затъмъ сошлись въ рукопашную. Наконецъ, послѣ полудня войско протосеваста стѣснило противниковъ и загнало ихъ въ притворъ храма св. Софіи; битва угрожала продолжаться въ самомъ храмѣ. Тогда патріархъ Өеодосій вышелъ въ притворъ, чтобы остановить сражающихся, а мужъ Маріи Райнеріо съ небольшимъ отрядомъ бросился на Августеонъ и очистилъ его отъ противниковъ. Ночь прервала битву, и патріархъ, не теряя времени, послалъ одного изъ своихъ чиновниковъ для переговоровъ во дворецъ. На слъдующій день, 3-го мая, переговоры эти, въ которыхъ приняли участіе многіе изъ вліятельныхъ сановниковъ, кончились: мятежникамъ была дарована полная амнистія, а Маріи и ея мужу гарантирована полная безопасность. Съ наступленіемъ ночи на 4-е мая Райнеріо и Марія вышли изъ храма св. Софіи и водворились въ Большомъ дворпъ. Послъ прекращенія мятежа первымъ дъломъ протосеваста было заточеніе патріарха въ одинъ изъ константинопольскихъ монастырей; Алексъй задумывалъ даже свергнуть Өеодосія съ патріаршаго престола. Но, очевидно, онъ не чувствовалъ подъ собой прочной опоры: не сумъвъ найти противъ Өеодосія достаточныхъ обвиненій, онъ долженъ былъ вернуть его въ "Великую церковь", что дало поводъ къ грандіозной демонстраціи въ честь патріарха.

Походъ Многочисленныя письма "изъ знатныхъ домовъ" постоянно увъ-Андронные домляли Андроника о томъ, что происходило въ столице, а, нана Констан-конецъ, въ Синопъ онъ получилъ и самыя върныя извъстія отъ своей дочери Марія, бъжавшей изъ Константинополя къ отцу. ТИНОПОЛЬ. Узнавши отъ нея, какъ увеличивается его популярность въ столицѣ и какъ сильна его партія, Андроникъ рѣшилъ дѣйствовать энергичнъе. Изъ Пафлагоніи онъ двинулся черезъ Виеинію по направленію къ Босфору. Но прежде чъмъ направиться прямо къ столиць, онъ попытался заручиться преданностью малоазійскихъ провинцій, имъвшихъ такое важное значеніе для имперіи въ военномъ отношении: привлекши на свою сторону стратеговъ и сильныя войска малоазійскихъ өемъ, можно было чувствовать себя уже почти господиномъ имперіи. Но сдълать это было не легко. Правда, слухи о томъ, будто Андроникъ идетъ спасать царя отъ гибели и будто бы даже царь Мануилъ взялъ съ него слово раздълять съ другими бремя регентства, привлекли къ нему довольно много народа и войска въ Пафлагоніи и Виенніи. Но во главъ области города Никеи <sup>1</sup>) и обширной еемы Өракисія <sup>2</sup>) стояли люди, преданные протосевасту, его родственники Іоаннъ Дука и Іоаннъ Комнинъ Ватаца. Несмотря на всъ убъждевія Андроника, они сохранили върность Алекствю. Однако за эту неудачу Андроникъ былъ немедленно вознагражденъ. Протосевасть поручилъ одному изъ очень вліятельныхъ въ Византіи людей, Андронику Ангелу, съ войскомъ преградить дорогу Андронику. Потерпъвъ поражение отъ приверженцевъ Андроника и уклоняясь дать отчетъ въ расходовании денегъ, полученныхъ на военныя издержки, Ангелъ передался Андронику виъстъ съ шестью сыновьями. Переходъ этой вліятельной семьи, родственной Комнинамъ, былъ большимъ ударомъ для протосеваста и очень ободрилъ Андроника. Не смущаясь болѣе сопротивленіемъ Никеи, онъ направился прямо къ Константинополю, и скоро жители столицы увидёли на противоположномъ берегу Босфора, около города Халкидона, множество сторожевыхъ огней по линіи лагеря, нарочно растянутой какъ можно длиннѣе.

Жители столицы толпами собирались на берегу, смотрѣли на противоположную сторону, дѣлали знаки, точно призывая Андроника, "дабы онъ низвергъ ужо напиравшую латинскую тираннію"<sup>3</sup>). Скоро по проливу замелькали лодки, и установились сношенія одного берега съ другимъ. И знатные и незнатные являлись къ Андронику. Онъ былъ со всѣми привѣтливъ и всѣмъ говорилъ о скоромъ вступленіи въ городъ. "Его чуть не на рукахъ носили не только.... родъ Ангеловъ, но и остальная знать, сенатъ и другіе жители столицы"<sup>4</sup>). Протосевастъ растерялся и пропустилъ много времени, прежде чѣмъ прибѣгнуть къ послѣднему остававшемуся въ его рукахъ средству: ему былъ еще вѣренъ флотъ — флотъ, въ значительной части иностранный, "латинскій", щедро награжденный Алексѣемъ. Но и здѣсь оппозиція знати дала себя почувствовать. Главнымъ начальникомъ флота, "великимъ дуксомъ", былъ въ то

<sup>1</sup>) Въ XI в. эта область называлась еема Опсикій. См. Скабалановичъ, стр. 204—205.

<sup>9</sup>) Занимавшей южную часть древней Мизіи оть города Адрамитія и древнюю Лидію; главные города этой еемы были: Смирна, Эессь, Милеть, Филадельеія, Іераполь. См. Скабалановичь, стр. 206.

3) Nicet., 320. Миханлъ Акоминатъ въ ръчи къ претору Дрими – цитир. у Ө. Успенскаго, ор. с., стр. 62, пр. 3.

4) Eusthat. Thessal. de Thessalonica a Latinis capta-цитир. y Θ. Успенскаго, стр. 69, п. 1. время одинъ изъ крупныхъ представителей византійской знати, Андроникъ Контостефанъ. Протосевастъ охотно замѣнилъ бы нерасположеннаго къ нему "дукса" къмъ-нибудь изъ своихъ родственниковъ, но не рѣшился на немотивированную отставку крупнаго и смѣло защищавшаго свое положеніе сановника. Эта нерѣшительность окончательно погубила Алексая: черезъ насколько дней Контостефанъ со всѣми кораблями, на которыхъ было "римское" войско, перешелъ на сторону Андроника. Теперь уже ничто не сдерживало противниковъ правительства: цѣлыя толпы являлись въ лагерь Андроника, народъ массами собирался на площадяхъ Константинополя и открыто обсуждалъ распускавшіеся партіей Андроника слухи о томъ, будто правители, утративъ любовь народа, ищуть спасенія въ латинянахъ, "об'єщая отдать имъ городъ и обратить грековъ въ рабство" <sup>1</sup>). Эти слухи сильно волновали массу, и скоро въ столицѣ произошелъ открытый переворотъ: изъ тюрьмы были освобождены сыновья Андроника и другіе участники заговора противъ Алексъя, а на ихъ мъсто заключены приверженцы правительства; затъмъ и самъ протосевасть былъ схваченъ и отданъ подъ охрану варяжской стражи; черезъ нъсколько дней его въ шутовской процессіи отправили къ Андронику и, по его приказанію, ослъпили.

Избіеніе

JATHRAH'S

Главный врагъ, особенно непріятный аристократическимъ элементамъ оппозиціи, былъ, такимъ образомъ, сломленъ. Оставалось разсчитаться съ тъми, кто возбуждалъ ненависть въ массъ городского населенія. Находясь еще на азіатской сторонъ пролива, Андроникъ приказалъ флоту двинуться къ Константинополю и напасть на бывшихъ тамъ иноземцевъ. Столичная толпа съ восторгомъ встрътила прибывшихъ и вмъстъ съ ними направилась къ Золотому Рогу, гдъ была колонія западныхъ купцовъ, наполненная роскошными домами и заключавшая до 60,000 населенія. Затьсь началась звърская расправа. Дома разграбляли, встхъ, кто попадался, избивали, не щадя ни пола, ни возраста; тѣхъ, кто не успѣлъ или не хотѣлъ выйти изъ жилищъ, запирали и сжигали, разрушали церкви и благотворительныя учрежленія, убивали духовенство; въ страннопріимномъ домѣ іоаннитовъ перебили больныхъ; нъсколько тысячъ иностранцевъ было захвачено живыми и продано въ рабство восточнымъ народамъ; кто успъвалъ спастись, тъ бросались на корабли и поспъшно направлялись въ Пропонтиду.

1) Eusthat. Thessal., op. с., цитир. у Ө. Успенскаго, ibid., стр. 71, пр. 1.

Население Константинополя ликовало: совершилось освобождение отъ "латинянъ", и, кромѣ того, въ руки толпы попала богатая добыча. Но за это торжество предстояла дорогая расплата: уже бъглецы, ушедшіе въ Пропонтиду, постарались по м'вр'в своихъ силъ отистить за испытанное насиліе: они разграбили берега Босфора и Принцевы острова, сожгли немало монастырей и перебили монаховъ. Худшее, однако, было еще впереди и разразилось тогда, когда въсти объ избіеніи "латинянъ" дошли на Западъ, разожгли старую вражду къ Византіи и подготовили нашествіе сицилійцевъ въ 1185 году и четвертый крестовый походъ. Но въ то время, въ 1182 году, едва ли многіе въ Византіи предугадывали послёдствія латинскаго избіенія. Всв отдались пріятному сознанію освобожденія отъ "латинской тиранніи", каждымъ по своему понимаемаго, каждымъ толкуемаго въ своихъ интересахъ, и, конечно, съ признательностью смотръли на руководителя новаго направленія-Андроника. Теперь въ его рукахъ были и аристократія и народная масса; оставалось сблизиться только съ носителемъ высшей духовной власти, столь вліятельной въ Византін, -съ патріархомъ Өеолосіемъ.

Какъ мы знаемъ, Өеодосій не оставался безучастнымъ ко всему, что происходило въ Византіи со смерти Мануила. Взявъ подъ свою защиту Марію и ея приверженцевъ, онъ ясно показалъ, что его симпатіи на сторонъ противозападнической партіи. Эти симпатіи должны были вести Өеодосія къ сближенію и съ Андроникомъ. Но, насколько можно судить по изложенію Никиты, патріархъ быль человѣкъ высоконравственный и принадлежалъ къ наиболѣе безкорыстнымъ и искреннимъ приверженцамъ "національной" партіи. Знамя, выставленное Андроникомъ, было ему по душѣ, но вопросъ о томъ, каковы пріемы его д'вятельности, какова ся нравственная основа, оставался неразрѣшеннымъ и возбуждалъ въ тонкомъ и наблюдательномъ Өеодосіи сильное недовъріе къ инейскому изгнаннику. Послъ сверженія протосеваста, когда вся знать и чиновничество перебывали у Андроника, отправился къ нему и Өеодосій. Личное впечатлѣніе, произведенное ими другъ на друга, было неблагопріятное: бесѣда свелась къ тому, что среди утонченныхъ, изысканно-замаскированныхъ колкостей Андроникъ настаивалъ на обязанности патріарха им'єть попеченіе объ император'є, а Өсодосій слагаль эту обязанность на Андроника, ссылаясь и на свой сань, и на свои годы, и на умѣнье Андроника устроить государственныя дѣла. Патріархъ, очевидно, быстро составилъ себѣ опредѣленное мнѣніе

ļ

объ Андроникъ, понялъ, что имъ невозможно будетъ идти рука объ руку, и ръшился отстраниться отъ дъятельнаго участія въ политикъ, однако, не только не мъшая Андронику продолжать начатое, но даже и признавая себя какъ бы солидарнымъ съ нимъ. Для Андроника это было важнымъ успѣхомъ: церковь играла важную роль въ противозападническомъ движеніи, и ся высшій представитель могъ имъть значительное вліяніе не только на духовенство, но и на низшіе слон столичнаго населенія, такъ охотно слушавшаго призывъ священниковъ къ борьбѣ противъ протосеваста и императрицы.

Партія

Теперь все было подготовлено въ Константинополѣ къ прибытію Андроника. Андроника, и въ апрълъ 1182 года онъ переплылъ проливъ и явился къ молодому императору Алексѣю II, который въ это время, по желанію Андроника, переселился изъ Большого Дворца въ Манганскій 1). Холодное, почти презрительное обращение съ Маріей при этомъ свидании ясно показывало, что Андроникъ чувствовалъ себя господиномъ положенія. Но ему еще нужно было вполить укръпиться въ этой роли. Средства для этого были подсказаны Андронику, съ одной стороны, тогдашней группировкой партій, съ другой, обычной практикой византійскихъ государственныхъ переворотовъ. Какъ указано выше, сторонники Андроника дълились на нъсколько разрядовъ: въ первомъ ряду стояли сестра императора Марія и ся мужъ, боровшіеся съ партіей протосеваста чисто изъ личныхъ видовъ; къ нимъ примыкали ть изъ придворной и чиновной аристократіи, кто руководился или также чисто личными симпатіями и антипатіями, или, если и ссылался на свою ненависть къ "латинянамъ", то все-таки имълъ, въ концѣ концовъ, въ виду свое личное положеніе, заслоненное иноземцами. Людей, сознательно стоявшихъ за "противозападничество", какъ за средство возродить государство, едва ли здъсь было много. Но за этими группами стояли гораздо болѣе многочисленные ряды духовенства, торговаго, промышленнаго, ремесленнаго и рабочаго населенія столицы. Протесть этихъ слоевъ, интересы которыхъ часто шли въ разръзъ съ интересами высшихъ, принималъ болѣе широкую окраску, нежели протестъ послѣднихъ: здесь выставлялись интересы православной церкви, интересы це-

> 1) См. выше, стр. 562, пр. 1. Мъстность, гдъ находился Малганскій дворецъ (съверная оконечность мыса, образуемаго Золотымъ Рогомъ и Босооромъ) называется "внутренній Филопатій". Въ западной части города, уже за городской ствной, была мъстность, называвшаяся "визшвій Филопатій", гдъ также былъ дворецъ. См. Nicet, 331,11 и 380.17 -22.

лаго "римскаго" народа. Современныя льтописныя изложенія почти совершенно скрывають оть насъ участіе провинціальнаго населенія въ политическихъ событіяхъ эпохи. По отрывочнымъ указаніямъ, можно думать, что, непривычное къ политической дъятельности, оно часто и въ дъйствительности было заслоняемо расположенными въ провинціяхъ войсками и ихъ предводителями, стремленія которыхъ опредъляли и отношенія самихъ провинціаловъ къ тому или другому политическому явленію. Однако, можно сказать, что и здъсь интересы высшихъ слоевъ бюрократическаго и крупно-землевладъльческаго шли, по большей части, въ разръзъ съ интересами низшихъ, промышленнаго и земледѣльческаго, и что, слѣдовательно, политика, благопріятная для однихъ, естественно, оказывалась неблагопріятною для другихъ и обратно. Угодить темъ и другимъ, какъ въ столицъ, такъ и въ провинціи, было едва ли возможно. Поневолъ приходилось выбирать, и Андроникъ, хорошо знакомый съ стремленіями и привычками византійской аристократіи, повидимому, скоро рѣшилъ, на какой сторонѣ искать опоры.

Пока ему приходилось пріобр'втать себ'в силу и возможность утвердиться въ Константинополь, онъ не пренебрегалъ ни аристократіей, ни партіей духовенства и народа. Теперь, когда онъ почувствовалъ себя могущественнымъ, --- хотя формально его право на захвать государственной власти все еще заключалось только въ его присягѣ Мануилу 1), --- онъ рѣшилъ сокрушить силу аристократіи и опираться на низшіе слои. Это была смѣлая и своеобразная попытка, шедшая въ разръзъ съ политикой большинства императоровъ Византіи, гдъ придворныя интриги и борьба партій оказывали чрезмърное и, по большей части, разлагающее вліяніе на ходъ политической жизни. Удача этой попытки могла бы оказать сильное вліяніе на судьбу Византіи, и, въроятно, затъянная Андроникомъ, такъ сказать, самодержавно-демократическая монархія привела бы имперію не къ тѣмъ результатамъ, къ какимъ она пришла въ концъ своей исторіи. Но неудача Андроника лишній разъ подтвердила, насколько безсильна отдъльная, хотя бы самая могучая личность въ борьбѣ съ естественнымъ ходомъ историческаго развитія. А въ Византіи этотъ ходъ слагался такъ печально, во внутреннемъ стров и особенно во внвшнихъ отношеніяхъ государства было столько препятствій къ осуществленію плановъ, подобныхъ планамъ Андроника, что такая попытка могла кончиться только кру-

1) См. выше, стр. 566.

шеніемъ. Къ тому же, навѣянные византійской практикой способы осуществить эту попытку были уже сами по себ' способны привести къ цѣлому возстанію и къ сверженію императора. Этими способами были: пострижение въ монахи, ослъпление, жестокия казни и убійства, и Андроникъ широко пользовался ими противъ аристократіи. Современный византійскій историкъ, въ сочиненія котораго нестройно, постоянно противоръча другъ другу, отразились и аристократическія тенденціи того времени и народныя воззрѣнія на Андроника, съ необыкновенной пестротой чередуеть въ своемъ разсказъ восторженныя похвалы Андронику съ самыми ръзкими порицаніями его безнравственности, тиранническимъ замашкамъ, его жестокости и безчеловѣчію '). Новѣйшіе историки страннымъ образомъ обращали внимание почти исключительно на эту послъднюю сторону изображенія и представляли Андроника отвратительнымъ злодѣемъ, чуть ли не готовымъ жертвовать всёмъ для узкихъ личныхъ видовъ. Конечно, Андроника нельзя заподозрить въ особенной мягкости и кротости. Жестокость, мстительность, почти полное отсутствіе нравственныхъ принциповъ составляютъ несомнѣнныя черты его характера. Но средства, употреблявшіяся Андроникомъ, были свойственны не только всей Византіи на всемъ протяженіи ея исторіи, но и вообще среднев тковому міру, и если Анароникъ пользовался ими шире, чтыть многіе, такть это (помимо указанныхть свойствъ его характера) главнымъ образомъ потому, что и задачи, которыя онъ себѣ поставилъ, были исключительныя, и борьба, вызванная его діятельностью, была ожесточенная и разгоралась постепенно все съ большею и большею силою, невольно превративъ послѣдніе моменты его царствованія дъйствительно въ какую-то кровавую эпопею <sup>2</sup>).

Преслѣдованіе знати.

Какъ бы то ни было, Андроникъ сразу пошелъ прямо по намѣченному пути. Какова была въ это время его популярность среди низшихъ слоевъ столичнаго населенія, и насколько въ то же время были страшны и жестоки эти союзники, это рѣзко проявилось въ одномъ случаѣ, происшедшемъ во время пребыванія Андроника въ Филопатіи передъ вступленіемъ въ городъ. Около его палатки былъ схваченъ какой-то подозрительный бродяга, просившій милостыню.

1) Nicet.. развіт. Въ 2 книгахъ, посвященныхъ спеціально царствованію Андроника (рр. 356—463), преобладаетъ отрицательный взглядъ, кромъ, однако, нъкоторыхъ главъ (3—5, 13) втор й книги.

ч) Наиболъе правильный взглядъ на Анароника встръчается у Фалльжерайера и у русскихъ изслъдователей: вкад. А. Куника и проф. Ө. Успенскаго.

"Слуги Андроннка сначала обвинили его въ занятіи колдовствомъ, а потомъ безразсудно выдали его городской черни, а та, смотря на Андроника, какъ на лицо божественное, не разслѣдовавъ вины, отвела его (бродягу) въ театръ и тамъ, наложивъ сухихъ дровъ и хвороста, сожгла, въ угождение Андронику" 1). Рядомъ быющихъ въ глаза, подкупавшихъ массу дъйствій, Андроникъ продолжалъ укрѣплять свою популярность. Вступивъ въ городъ, онъ прежде всего поспъшнять на мъсто погребенія Манунда в тамъ на виду у всѣхъ горько рыдалъ надъ гробницей; родственники долго не могли убъднть его отойти отъ могилы. "Вотъ какъ онъ любилъ Мануила", -- шелъ говоръ среди присутствовавшихъ при этомъ, -- "хотя тоть и быль его жестокимъ гонителемъ". Вскорѣ затемъ народъ сталъ очевиддемъ другого, еще болѣе поразительнаго зрѣлища. Андроникъ предложилъ Алексвю короноваться самодерждемъ<sup>2</sup>), и въ день совершенія обряда, "на глазахъ у многихъ тысячь городского в пришлаго народа", поднявъ Алексъя на плечи "съ теплыми слезами", принесъ его къ амвону Великой церкви и затъмъ, по окончании обряда, также отнесь его обратно. Толпа была такъ поражена этимъ, что готова была думать, будто Андроникъ "любить царя больше отца и будеть правой рукой молодой царственной отрасли". Всъ эти выходки, приводившія въ изумленіе и восторгь простодушную массу константинопольскаго населенія, вызывали скептическое отношение и подчасъ ядовитую иронию и сплетню въ придворномъ и чиновномъ кругу, гдѣ Андроникъ сразу же показаль себя совствиь съ иной стороны.

Тотчась по вступленіи въ столицу, наградивъ за преданность "пафлагонцевъ", т. е. приставшіе къ нему малоазійскіе отряды, Андроникъ принялся за систематическое преслѣдованіе византійской знати. Начались изгнанія, конфискаціи, заключенія въ тюрьму, ослѣпленія. Первыми, конечно, должны были пострадать тѣ, кто стоялъ въ открытой оппозиціи Андронику, а между ними были такіе сильные люди, какъ упомянутый выше "великій доместикъ" Іоаннъ Комнинъ Ватаца<sup>а</sup>), начальникъ еемы Өрасикія, упорно отстаивавшій противъ войска Андроника городъ Филадельфію вплоть до своей смерти, послѣдовавшей, къ счастью для Андроника, довольно скоро<sup>4</sup>). Борьба эта

37

<sup>1)</sup> Nicet., 332 (русся. пер., 328).

<sup>\*)</sup> Nicet., 333: στεφθήναι αὐτοχράτορα εἰσηγείται τὸν βασιλέα 'Αλέξιον.

<sup>3)</sup> См. с. 571; о значения термина "велиній доместикъ" см. ниже, с. 591, пр. 1.

<sup>4)</sup> Въроятно, еще въ 1182 году. Фильдельоія немедленно послѣ того передалась Андронику.

хрестом. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

требовала большого напряженія силь: благодаря организація семь. сосредоточивавшей въ рукахъ ихъ начальниковъ общирную власть и предоставлявшей въ ихъ распоряжение значительныя военныя силы, люди, подобные Іоанну Ватацъ, могли поднять цълыя области, возбудить настоящую междоусобную войну, что и пришлось испытать Андронику въ Малой Азін. Но ему нельзя было ограничиться удаленіемъ такого открыто оппознціоннаго элемента изъ областного и центрального управленія и изъ придворнаго круга. Скоро и тв изъ аристократія, кто перешелъ на сторону Андроника въ надежив, съ перемѣной правителя, усилить и улучшить свое личное положеніе, увидали, что ошиблись въ расчетахъ: Андроникъ былъ слишкомъ мало расположенъ поступаться полнотою своей власти ради ихъ олигархическихъ вкусовъ; ему была несвойственна политика слабыхъ императоровъ, чувствовавшихъ себя всецтвло зависящеми отъ этой, правда, очень сильной и тесно сплотившейся аристократіи и старавшихся упрочить свое положеніе милостями и уступками ся представителямъ; да, собственно говоря, онъ и былъ обязанъ-то этой аристократіе слишкомъ немногимъ; его подняли на верхъ власти не столько ся интриги и своекорыстныя политическія затви, сколько широкая популярность среди малоазійскихъ войскъ, среди низшихъ слоевъ народа и среди низшаго духовенства столицы. Какъ бы то ни было, но византійская аристократія, эта многочисленная толиа крупныхъ землевладъльцевъ, перероднившихся между собой, поддерживавшихъ другъ друга и склонныхъ въ непотизму въ высшихъ чинахъ и должностяхъ, требовала противъ себя, на взглядъ Андроника, ръшительныхъ и быстрыхъ мвръ, - и онъ не поскупился на такія мвры чисто въ средневѣковомъ духъ. Прежде всего онъ постарался отдълаться оть своей временной союзницы, --- сестры императора, Марін. Она была отравлена медленно действующимъ ядомъ. Вскоре не стало и ся мужа Райнеріо. "Говорили, что и онъ умеръ не естественной смертью, а передавали, что одна чаша, усыпляющая жизнь, покрыла мракомъ смерти обонкъ..." 1). Далве, ссылаясь на то, что интриги императрицы-матери противодъйствуютъ всякой мърв и начинанію, предпринимаемымъ имъ для блага государства и государя, Андроникъ поднялъ противъ нея обвиненіе на судѣ. Нѣкоторые изъ участниковъ суда выражали сомнѣніе въ законности самаго созванія этого суда безъ повельнія императора, но Андроникъ, прика-

<sup>1)</sup> Nicet., 337, 11-13.

завъ тѣлохранителямъ схватить ихъ и чуть не отдавъ ихъ на народную расправу, добился, -- между прочниъ, съ согласія и патріарха, -отстраненія Марін отъ сына и удаленія ся изъ дворца.

Въроятно, осуждение Марин и крутая расправа съ судьями послужили послѣднимъ толчкомъ для составленія среди высшаго сановнаго круга заговора противъ Андроника. Любопытно, что глав- Андроника. ными участниками этого заговора были Андроникъ Ангелъ съ сыновьями и великій дуксъ Андроникъ Контостефанъ, еще такъ недавно предательски покинувшіе протосеваста Алекс'я ради Андроника<sup>1</sup>). Очевидно, что послѣднему приходилось въ этомъ случаѣ имъть дъло съ самыми безсовъстными карьеристами высшаго полета, ошибшимися въ своихъ расчетахъ и готовыми на все ради достиженія своихъ личныхъ цълей. Заговоръ былъ открытъ. Ангелу съ сыновьями удалось бъжать. Контостефанъ, его сыновья, логоветь дрома 2) Василій Каматиръ и "многіе другіе, находившіеся въ родствѣ съ ними и сами по себѣ, люди знаменитые", были схвачены и осл'вплены, заключены въ тюрьму или изгнаны.

Этоть заговоръ, въ свою очередь, повелъ къ новому суду надъ императрицей Маріей, обвинявшейся на этотъ разъ въ сношеніяхъ съ своимъ затемъ, венгерскимъ кородемъ Белою и въ подстрекательствѣ его къ нападению на Браничевъ и Бѣлградъ. Отведенная въ тюрьму, гдѣ съ нею очень жестоко обращались, Марія скоро еще разъ подверглась суду. Андронику, повидимому, не трудно было заставить Алексъя, совершенно отстраненнаго отъ государственныхъ дъль и занятаго лишь охотой и другими развлеченіями, подшисать смертный приговорь его собственной матери, но не такъ легво было найти исполнителей этого приговора: предназначенные Андроннкомъ для этого его собственный сынъ Мануилъ и шуринъ Георгій наотрезъ отказались отъ ужаснаго порученія. Тогда пришлось приб'ягнуть къ

•) Логоветами назывались въ Византіи чиновники, стоявшіе во главъ отдъльныхъ въдоиствъ центрального управления, такъ называемыхъ секретовъ (начто въ родъ современныхъ министерствъ). Въ въдънія догосста дрома, министра почть и путей сообщения, находилась государственная почта, служившая не для надобностей частныхъ лицъ, а для перевозки чиновниковъ, ипостранныхъ пословъ и ссыльныхъ и разсылки императорскихъ указовъ. Затънъ онъ долженъ былъ представлять императору иностранныхъ пословъ и вести съ ними сношенія отъ лица императора. Наконецъ, на его обязанности лежало доносить императору объ "общемъ состояния государства", для чего въ его распоряжения была полнція и особые надемотрщики, вь рода шпіоновъ. Си. Скабалановичъ, 175-176.

Sarobods протны

ð

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 571.

содъйствію нъкоего Птеригіонита, -- темной личности, которой молва приписывала отравление и сестры императора и одного изъ начальниковъ лейбъ-гвардіи, Константина Трипсиха '). Эти люди по приказу Андроника задушили Марію. Около того же времени покинулъ патріаршую казедру столицы "скрытный армянинъ" — Өзодосій, и на его мъсто былъ возведенъ человъкъ, вполнъ преданный Андронику.

Винчаніе

Теперь Андроникъ могъ думать, что почва достаточно подгона царотво. товлена для того, чтобы онъ принялъ императорский титулъ <sup>9</sup>). Дѣло было поведено довольно искусно. Приверженцами Андроника быль поднять вопрось о томъ, какъ быть съ мятежными малоазійскими городами Никеей и Бруссой, принявшими къ себъ бъглецовъ Ангеловъ. При обсуждении этого вопроса на собрании государственныхъ сановниковъ въ домѣ Андроника было рѣшено, что единственное спасеніе-назначеніе въ соправители Алексью Андроника. Присутствовавшие тотчасъ же провозгласили: "Алекстю и Андронику, великимъ императорамъ и самодержцамъ римскимъ, Комнинамъ, многія льта!". Слухи о происшедшемъ быстро разнеслись по городу; къ жилищу Андроника собрались толпы людей "всякаго рода, всякихъ профессій, всякаго возраста" и, подъ руководствомъ двухъ особенно рьяныхъ сенаторовъ, устроили радостное пѣніе н цляски. Затъмъ Андроникъ отправился во дворецъ, гдъ, очевидно, вполнѣ ему подчинявшійся Алексѣй сталъ также упрашивать его принять соправительство. Андроникъ не соглашался. Тогда приверженцы скватили его за руки, силой посадили на тронъ, надъли ему на голову "огненнаго цвъта" повязку и облекли его въ царскую одежду <sup>3</sup>). Вслёдъ затёмъ надъ Андроникомъ совершено было перковное вѣнчаніе въ "Великой церкви", а послѣ него – торжественный вътздъ въ "Большой дворецъ". За этимъ послъдовалъ еще одинъ, можетъ быть, липній шагъ

со стороны Андроника къ окончательному упроченію власти. Ссы-

1) Трипсихъ занималъ должность великаго этеріарха, начальника великой этерін, одной изъ частей лейбъ-гвардін. По мивнію Скабалановича, подъ надзоромъ великаго этеріарха были всв "варяги" (т. е. иноземные отряды, бывшіе на службѣ имперія какъ при дворѣ, такъ и внѣ столицы). Въ протевоположность неоземной стражь была еще "ромэйская гвардія". Си. Скабалановичъ, 329, 332.

9) Двоевластіе не составляло въ Византів исвлючительнаго явленія. Ср. выше, стр. 555, пр. 2.

3) Она была изъ золотой парчи и пурпура, украшалась женчугонъ и пр. Си. Скабалановичъ, 145.

лаясь на Гомеровскій стихъ: "не хорошо многовластіе; пусть будеть одинъ повелитель, одинъ царь (ойх *дуавог ходиховодии*) еіс хойодиос ёстю, еіс βасилейся), —приверженцы Андроника, составлявшіе его сенать, сначала опредёлили императору Алексёю вести жизнь частнаго человёка и затёмъ произнесли ему смертный приговоръ. Константинъ Трипсихъ и нёкіе Стефанъ Агіохристофорить и Дадивринъ напали ночью на Алексёя и удавили его тетивой лука. Никита Акоминать передаеть отвратительныя подробности этого темнаго дёла. По его словамъ, когда тёло Алексёя принесли къ Андронику, онъ толкнулъ его ногой и назвалъ его отца клятвопреступникомъ и оскорбителемъ, а мать—безстыдной развратницей; нотомъ отрубили голову и бросили ее отдёльно, а тёло закупорили въ свинцовый ящикъ и опустили на дно моря. Два "знаменитыхъ человёка" изъ приверженцевъ Андроника съ пёніемъ и плясками управляли судномъ, везшимъ трупъ...

Съ этой минуты началось единодержавное правление императора Андроника Комнина (1183-1185).

## IV.

Андроникъ достигъ престола путемъ насилія и кровавой борьбы. Возотаніе Этимъ же путемъ пришлось ему идти и дальше. въ Мадой

зъ Мадоі Авін.

Добившись отъ патріарха и синода <sup>1</sup>) разр'вшенія отъ клятвы, данной Мануилу и его сыну, и взявши себ'в въ жены нев'всту погибшаго Алекс'вя Анну, дочь французскаго короля Людовика VII,

1) "При константивопольскомъ патріархѣ былъ синодъ, такъ называемый вічовос є є́хбηµю́вса, представлявшій собою какъ бы всю помѣстную автокееальную церковь и образовавшійся изъ повременныхъ соборовъ, которые въ древности, смотри по требованію обстоятельствъ, съ конца IV в.) превратиисе въ постоянное учрежденіе, синодъ. Синодъ состоялъ изъ членовъ дѣйствительныхъ церквей, а потомъ (какъ полагаютъ, съ конца IV в.) превратиись въ постоянное учрежденіе, синодъ. Синодъ состоялъ изъ членовъ дѣйствительныхъ (каковыми могли быть всъ лица, ниѣвшія санъ не ниже епископскаго), выбираемыхъ и назначаемыхъ патріархомъ, а въ исключительныхъ случаяхъ императоромъ, и изъ членовъ присутствующихъ (каковыми были патріаршіе сановники первой. пентады, т. е. стоявшіе во главѣ патріаршихъ приказовъ, завѣдовавшихъ свѣтской стороной церковнаго управленія: канцелярскими дѣлами, оннансовыми и пр.); сверхъ того, въ синодѣ могли засѣдать и представители правительства (*беспотской йрхетсєс)*, которые, однаковъ, не были постоянными представителями, а являлись и засѣдали тогда, когда въ синодѣ рѣшались вопросы, имъвшіе отношеніе къ области

Андроникъ долженъ былъ почти тотчасъ же обратиться къ борьбъ съ твмъ движеніемъ, опасность котораго и послужила поводомъ къ провозглашению его императоромъ: возстание въ Малой Азія разгоралось все сильнъе. Тотчасъ по распространении извъстия о воцарении Андроника и объ убійствѣ Алексѣя, къ этому возстанию попытался пристать Андроникъ Лапарда, одинъ изъ двухъ "стратиговъ тагиъ"<sup>1</sup>), ведшихъ около Ниша и Браничева войну съ Белою венгерскимъ. Подъ предлогомъ поъздки въ столицу онъ передалъ все руководство войной своему сослуживцу, преданному Андронику, Алекстью Вранть и направился въ Малую Азію. Но въ городъ Адрамитіи Лапарда быль схвачень. Его отправили въ Константинополь, тамъ ослёпили и заключили въ монастырь. Весной 1184 года, собравъ "всв войска, какія на западь и на востокв оставались ему върными", Андроникъ лично отправился въ Малую Азію, гдъ къ ранъе возставшимъ Никев и Бруссв присоединился городъ Лопадій (къ востоку отъ Бруссы). Лопадій скоро сдался, но Никея защищалась гораздо упорнъе. Руководимые Исаакомъ Ангеломъ и Өеодоромъ Кантакузиномъ, никейцы удачно отбивали приступы императорскихъ войскъ, во время вылазокъ жгли и разрушали осадныя машины и со стѣнъ осыпали Андроника насмѣшками и бранью. Это раздражало Андроника и вызывало на жестокости: онъ приказалъ привезти изъ Византіи мать Исаака Ангела, Евфросинію, и подставлялъ несчастную женщину подъ выстрѣлы, помѣщая ее на осадныя машины, которыя придвигались прямо къ ствив. Но никейцамъ во время ночной выдазки удалось увести Евфросинію въ городъ. Безсильная досада Андроника разгоралась все болье и начала уже обращаться на собственныхъ военачальниковъ и солдатъ, подвер-

государственной жизни. Синодъ былъ высшею административною и судебною инстанціей, наблюдалъ за чистотою вёры и поддержаніемъ церковныхъ порядковъ, за назначеніемъ епископовъ на мѣста, ихъ перемёщеніемъ, разсматривалъ жалобы на духовныхъ лицъ и пр., при чемъ обыяновенныя постановленія утверждались патріархомъ и объявлянсь отъ его имени, а болёв важныя, въ томъ числё касавшінся самого патріарха, восходили на утвержденіе императора" (Скабалановичъ, стр. 363). Настоящее дѣло, хотя и очень "важное", очеведно, могло быть утверждено только патріархомъ, в не императоромъ.

1) Т. е. военачальных, командующій отридомъ сухопутныхъ войсиъ, имставляемыхъ еемами. Нёкоторыя еемы, менёе населенныя, выставляли но одной тагмъ, болёе населенныя — по иёскольку тагиъ. Скабалановичъ приводитъ примёръ (относящійся къ 1040 г.), изъ котораго видно, что тагиа заключала 300 всадниковъ и 500 пёхотинцевъ. Подробности см. Скабалановичъ, стр. 317 слл. Ср. выше, стр. 545, пр. 2. гавшихся упрекамъ въ небрежности и трусости, когда смерть Өеодора Кантакузина во время новой выдазки круто перемънида положеніе діла: нерішительный, а. можеть быть, и разсчетливый Исаакъ Ангелъ уклонияся отъ предложеннаго ему жителями города главнаго начальства надъ ними. Тогда никейцы, по почину архіерея Николая, решили сдаться на милость Андронику. Въ торжественномъ шествін, безъ оружія, съ масличными вътвями въ рукахъ, босые, съ непокрытою головой двинулись они въ лагерь Андроника. Императоръ принялъ ихъ благосклонно; но возстание не осталось вполить безнаказаннымъ, и это наказание очень характерно для политики Андроника: кромѣ турокъ, которые оказались въ городѣ и были перевѣшаны, преслѣдованию подверглись "въ особенности тв, кто выдавался почетнымъ положениемъ и знатностью рода": духовенство, войско, торговый, ремесленный или рабочій классь, повидимому, почти не пострадали. Любопытно, кромв того, что Андроникъ не подвергъ наказанію Исаака Ангела. Хваля его за отказъ продолжать возстание после смерти Кантакузина и отсылая въ Византію, Андроникъ, очевидно, думалъ привлечь на свою сторону этого безхарактернаго и неръшительнаго, но вліятельнаго по связяять и родовитости человѣка. Отъ Никен императоръ отправился къ Бруссв. Городъ не сдавался добровольно, былъ взять штурмомъ, и жители подверглись гораздо болѣе жестокой расправѣ, чъмъ въ Никев: мятежникамъ отрубали нальцы, руки, ноги, выкалывали гласа, но и здесь, кажется, самыя жестокія наказанія постигли людей высшаго класса-Өеодора Ангела, брата Исаака, и др. Затёмъ послёдовала подобная расправа въ Лопадіи, где, между прочимъ, былъ ослівняенъ одинъ епископъ за то, что не обличаль бунтовщиковь, возставщихъ противъ императора. Возстаніе въ Азін было, такимъ образомъ, подавлено. Радостно привътствуемый народомъ, Андроникъ вернулся въ Константинополь, где онъ могъ теперь, казалось, направить свою сильную и неоспоримую власть всецьло на осуществление того, къ чему стремился и чего желаль, добиваясь этой власти.

Но чего же желаль Андроннкъ? Какимъ цълямъ должна была Цъля Алслужить его въ полномъ смыслъ самодержавная власть? Обладаніе дроника. этой властью, конечно, давало возможность въ широкой мере удовлетворить тому вкусу къ измсканной роскоши и чувственнымъ наслажденіямъ, который былъ въ такой же степени свойственъ Андронику, какъ и Мануилу, и всему придворному кругу ихъ времени. И Андроникъ охотно пользовался этой возможностью,

проводя свободное время на знаменитыхъ своею роскошной природой островахъ Пропонтиды въ кругу придворныхъ, пввицъ, танцовщицъ, среди пировъ и оргій, -- своеобразный отдыхъ, къ которому прибѣгаль и императоръ Мануилъ. Далѣе, Андроникъ хотвлъ не только обладать властью, но и упрочить ее за своимъ потомствомъ. Среди византійской знати, вѣчно готовой на заговоры, на явныя и тайныя убійства, на подстрекательство перем'внчивой, сбродной и дикой константинопольской толпы къ бунту, приходелось уже, въ виду стремленія охранить себя и потомство, дъйствовать не только осторожно, но подозрительно и подчасъ круто. А частыя бъгства, попытки заговоровъ, возстаній, подтверждая плохую репутацію этой знати, должны были, естественно, держать Андроника въ вѣчномъ напряженіи, развивать въ немъ подозрительность, раздражать и ожесточать этого безъ того уже не мягкаго человѣка. Эта подозрительность и неувѣренность въ окружающихъ заставляли Андроника отдаляться отъ придворной знати, окружать себя наемными отрядами, предпринимать казнь за казнью, совершая подчасъ почти безпъльныя жестокости. Впрочемъ, отвътственность за жестокіе способы, какими казнили виновныхъ и заподозрънныхъ въ государственной измънъ людей, падаетъ не только на самого Андроника, но и на его клевретовъ, на его, такъ сказать, тайную полицію, среди которой первое місто занималь уже упомянутый Стефанъ Агіохристофорить, —Антихристофорить, какъ его прозвали константинопольские остряки. Они не только усердно выполняли такія казни, какъ сожженіе на кострѣ, избіеніе камнями, но и самовольно, усердствуя для Андроника, предпринимали аресты опасныхъ, по ихъ мнѣнію, людей и дѣлали наказанія болье жестокими и утонченными. Но почему же Андроникъ вступилъ на этотъ путь для обезпеченія престола своему потомству, почему онъ не избралъ болѣе, казалось бы, надежнаго пути милостей, наградъ и уступовъ византійской знати и подачевъ низшимъ классамъ константинопольскаго населенія? Этого нельзя объяснить только свойствами его характера, отсутствіемъ нравственныхъ принциповъ и жестокостью. Андроникъ былъ человѣкъ съ громаднымъ самообладаніемъ, умѣвшій, когда нужно, сдержаться, быть кроткимъ и милостивымъ; если въ послѣдніе моменты своего правленія онъ и потеряль, повидимому, это самообладаніе, то едва ли такъ было въ началъ, когда онъ свободно могъ выбрать тотъ или иной путь. Единственное, на нашъ взглядъ, объяснение выбора Андроника - и не только выбора, но и неуклоннаго слъдованія по

выбранному пути - заключается въ томъ, что выставленное имъ анти-западническое знамя и защита интересовъ низшихъ сословій не были только средствомъ осуществить личныя, своекорыстныя цвли. Андроникъ былъ слишкомъ уменъ и слишкомъ хорошо зналъ византійскія отношенія, чтобы не понимать, что миръ съ адистопратіей лучше обезпечить выгоды его и его семьи, чёмъ борьба съ ней. Но онъ, полагаясь на свои недюжинныя силы, предпочелъ такую борьбу, потому что поставиль себъ задачей упорякочене всего государственнаго строя въ интересахъ тъхъ элементовъ общества, которые составляли истинную жизненную силу государства и которые безсов'встно эксплуатировались чиновной и землевладъльчоской аристократией: мы знаемъ, что въ началъ борьбы оъ протосевастомъ онъ опнрался на часть аристократін и низшіе слон столичнаго населения; далье, отстранившись оть аристократия, взявъ на себя "дъло народа", онъ, повидимому, скоро отстранился и отъ константинопольскаго "плебса"; очевидно, онъ скоро понялъ. что сила государства, его спасение не въ этихъ, если не одниаково поставленныхъ матеріально, то одинаково развращенныхъ, язжившихъ и непостоянныхъ элементахъ общества, а въ провинців, въ ея торгово проимпленномъ и земледъльческомъ населении. На такой ваглядь наводять, по крайней мере, те замечательныя перемены въ византійскомъ управленія, какія усп'влъ произвести Андронимъ въ свое короткое правление. Къ сожалънию, объ этихъ реформахъ, поставнешихъ Андроника даже въ глазахъ современнаго ему, далеко не всегда къ нему благосклоннаго историка, на значительную высоту, мы нивемъ только очень скудныя сведения: мы знаемъ о результатахъ его реформъ, но не знаемъ, какими средствами эти результаты были достигнуты <sup>1</sup>).

Прежде всего, личныя свойства, проявлявшіяся Андроникомъ. Отпоненіе когда дело шло о людяхъ низанихъ слоевъ, о "беднякахъ" и къ чинов-"поселянахъ", были мало похожи на тв качества тиранна, какія инчести. онъ выказываль въ отношеніяхъ къ аристократіи. Никита отивчаеть его широкую благотворительность. Изъ его изложенія мы также узнаемъ, что Андроникъ не былъ изъ тѣхъ императоровъ, которые предоставляли руководство "императорскимъ судомъ" эпарху нли друнгарію виглы, ограничиваясь подписываніемъ різшеній этого

<sup>1)</sup> По насъ не дощно ни одной новелям Ангронека (си. Zacharise, ор. сік., стр. 37). Почти всъ наши свъдънія о внутренней двятельности его ограничиваются твиъ, что сообщается въ 3 - 5, 13 гл. 2-ой книги исторія царствованія Андроннка Никиты Акомнвата (Nicet., 421-431, 458-463).

суда<sup>1</sup>). Онъ лично разсматривалъ двла по жалобамъ императорупо "прошеніямъ на высочайшее имя" (*двήσец*с)—и постановлялъ ришенія, не стисняясь рангомъ виновнаго и имитя въ виду только интересы правосудія. Такъ, разъ поступила жалоба на Осодора Даливрина, одного изъ участниковъ въ убійстви императора Алексия: этотъ фаворитъ Андроника, произжая гди- то со свитой и остановившись у крестьянъ (*е́ξ άγοριαίας τινέ*ς), взялъ у нихъ все, что ему понадобилось, и уйхалъ, ничего не заплативъ. Андроникъ присудилъ Дадиврина къ палочнымъ ударамъ и возмистилъ крестьянамъ ихъ убытки.

Уже одна эта возможность найти всегда управу на произволъ аристократовъ и чиновниковъ заставляла послёднихъ сдерживаться. Но Андроникъ принималъ и болёв систематическія мёры для улучшенія администраціи, страдавшей массой всякихъ злоупотребленій: продажа должностей, такъ называемыя "добровольныя приношенія" жителей въ пользу администраціи и соддатъ <sup>а</sup>), вымогательства сборщиковъ податей, обиравшихъ плательщиковъ, по выраженію Никиты, до послёдней рубашки и доводившихъ ихъ до смерти, — вотъ что

1) Въ "ниператорскомъ судъ" (то абтохраторихов най василихов викаστήριον καί το βήμα της βασιλείας) разсивтривались дала, касавшияся высшихъ сановниковъ, и кромъ того, дъла 1) по докладамъ (*а́vaqoqaí, и́лоµvήσεις*) должностныхъ лицъ, обращавшихся къ высшему источнику власти и закона въ сомнительныхъ случанхъ, 2) по впелляціямъ (*ёххдлтов*) отъ всякихъ другихъ инстанцій, 3) по прошеніямъ на высочайшее имя (δεήσεις). Собирался этоть судь на засвданія (осле́итиои) по приказу императора подъ его личнымъ предебдательствомъ или подъ предебдательствомъ эперха (должность, въ которой слидись римскie praefectus urbi и praefectus praetorio), а съ XI в. подъ предсъдательствоиъ начальника императорской охраны (друнгарія) или (съ конца XI в.) великаго друнгарія виглы (δρουγγάριος (μέγας δ.) τής βίγλης; т. е. vigiliarum). Въ твяъ случаяять, когда императоръ не присутствовалъ, ръшение представлядось на его, утверждение. Составъ этого суда, кажется, не быль вполез постоянныхь: въ немъ участвовали накоторые чины секата, накоторые изъ высшихъ чиновъ центральнаго управления (напр., начальникъ императорской канцеляріи-протовсикрить, хранитель каниклія, т. с. черивльницы съ пурпурными чернилами, которыми императоръ подписывалъ бумаги, далъе – нъкоторые чины судебнаго въдоиства (напр., съ XI в., въроятно, "министръ юстиціи"-б є́лі тю́у хрідефу), затвиъ судья, разбиравшіе, по поручению императора, двла по прошениять на высочайщее имя, такъ называеные "судьи виза на ипподромъ" (хрітаї той вήλου хаї єлі той іппоброµоv). Иногда въ этихъ засъданияхъ принимали участие и носители духовныхъ сановъ. (Си. Zachariae v. Lingenthal, Geschichte d. griechisch-römischen Rechts, 3-te Aufl. (Berl., 1892), 335-361, u Скабалавовичъ, 347-350).

<sup>9</sup>) См. выше, стр. 550.

разоряло провинціи во времена Мануила, заставляло жителей разбытаться, скрываясь отъ вымогателей, и, слёдовательно, вело къ застою и въ торговлѣ, и въ промышленности, и въ сельскомъ хозяйствв. Прекращеніемъ продажи должностей и сдвланнымъ имъ самимъ новымъ подборомъ личнаго состава администраціи Андроникъ достигъ уже многаго. Но онъ понялъ, что для уничтоженія взяточничества и вымогательствъ этого мало: онъ давалъ чиновникамъ областной администраціи настолько значительное жалованье, что большинство, повидимому, предпочитало довольствоваться имъ, чъмъ стремиться къ большему, рискуя подвергнуться тёмъ крутымъ наказаніямъ, на которыя былъ такъ скоръ, въ случат нужды, Андроникъ. Но и наказанія эти прим'виялись не безъ разбора: Андроникъ прекрасно понялъ ту тайну бюрократическаго управленія, что взыскивать нужно съ высшихъ и наиболье самостоятельныхъ его органовъ, а не съ послъднихъ на ступеняхъ јерархической лестницы. "Наказаніе негоднаго господина вразумляеть подвластнаго", говорилъ онъ, "и какъ подчиненные любятъ подражатъ начальнику, когда онъ дълаетъ что-нибудь дурное, такъ они послушно пойдуть по его следамъ, словно дитя за матерью, если онъ, неся наказаніе, поневолів станеть служить общественной пользів" 1). Наши источники не выясняють, какъ практически Андрояниъ достигаль того, что представители администраціи постоянно чувствовали надъ собой его надзоръ, и потому різко перемвнили свой образъ действій. Очевидно, доступность для всёхъ ниператорскаго суда, возможность для низнихъ агентовъ ссылаться на высшихъ и стремление последнихъ не допускать ничего противозаконнаго въ дълахъ, непосредственно отъ нихъ зависящихъ, съ твиъ, чтобы въ остальныхъ случаяхъ имвть возможность, съ своей стороны, сослаться на инзшихъ, двлали свое двло: всв чувствовали себя подъ взаимнымъ контролемъ. Но немало приходится отнести и на долю той необычайной наблюдательности и неутомымой энергіи, которая не покидала Андроника, хотя ему было уже за 60 льть, и поддерживала въ немъ непоколебничю въру въ могущоство, почти во всесиліе саподержавной власти: "нівть ничего непоправимаго для императора", говорилъ онъ, "нътъ никакого беззаконнаго дъла, уничтожить которое было бы выше его силь". Но цари должны, на его взглядъ, дъйствовать не грамотами, которыя лучше бы бросить, какъ "совершенно безполезныя бумаги", а дъломъ.

<sup>1</sup>) Nicet., 426 (рус. пер., 413).

Отивна

Изъ реформъ Андроника, кромъ указаннаго измъненія системы берегового вознаграждения областной администрации, мы имвемъ возможность отмѣтить только отмѣну такъ называемаго берегового права, -- реправа. форму, воторой, по выражению одного новъйшаго историка, Андроникъ опередилъ свое время нѣсколькими вѣками 1). Предшественники Андроника издали немало указовъ, воспрещавшихъ варварскій обычай грабить выбрасываемыя на берегъ суда. Но указы эти не помогали, и обычай, распространенный тогда повсюду въ береговыхъ странахъ Европы, продолжалъ существовать, нанося страшный вредъ мореплаванию и торговлѣ имперіи. Придворный и административный круги, повидимому, твердо увѣровали, что это зло неисправимо, и выразили этотъ взглядъ и Андронику. Но Андроникъ нашелъ средство для исправленія "непоправимаго" зла, и это средство характерно для пріемовъ его борьбы съ злоупотребленіями: онъ заявилъ, что наказаніе за ограбленіе судовъ будеть падать не на самихъ грабителей, а или на правителей тъхъ областей, гдъ произойдеть ограбление, или на твхъ землевладъльцевъ, имънія воторыхъ, примыкая къ морскому берегу, станутъ мъстомъ преступленія. Наказаніе состояло въ пов'вшеніи на мачтв ограбленнаго корабля или просто на висилиць, водруженной на высокомъ морскомъ берегу. "Пусть, такимъ образомъ, онъ (повѣшенный) будетъ виденъ и плывущимъ въ открытомъ морѣ", закончилъ Андроникъ свою рѣчь по этому поводу въ сенатѣ, "какъ парусъ на рев, и, потерпъвъ "кораблекрушение на сушъ", пусть служить символомъ того, что и впредь не удастся (безнаказанно) ломать корабли и грабить то, что на нихъ находится, - подобно тому, какъ Богъ поставилъ на небъ радугу въ знакъ того, что не будетъ болве потопа" 2). Дъйствіе этой рѣчи было ошеломляющее: "слушатели чуть не окаменъли отъ страха, зная по опыту, что Андроникъ не умълъ шутить и одно говорить, а другое думать въ такого рода двлахъ; наконецъ, едва придя въ себя, они съ курьерами отправили письма въ управляющимъ своими имъніями и въ своимъ замъстителямъ въ государственныхъ должностяхъ (областной администраціи), строго наказывая имъ и всячески умоляя, чтобы корабли, потеривашие крушение, не потеривли какого-нибудь вреда " \*). Съ твхъ поръ, по словамъ Никиты, произошла такая ръзкая пере-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Куннкъ, ор. cit., стр. 720, пр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nicet., 426 (pyc. пер., 414).

<sup>3)</sup> Nicet., 427 (pyc. nep., ibid.).

мена въ отношение къ потериевшимъ, къ нимъ были такъ предупредительны и администрація и само населеніе, что происшедшес казалось діломъ "божественной десницы".

Результаты, къ какимъ привело управление Андроника, несмотря Подъемъ на то, что его царствование было такъ коротко<sup>1</sup>), поистинѣ по-6garocoразительны. Никита указываеть, что благодаря прекращенію выстоянія. могательствъ былые возвращались на свои мыста, население городовъ увеличивалось, возстановлялся правильный ходъ экономической жизни, а витесть съ тымъ увеличивались и государственные доходы. Накопленію государственныхъ средствъ, помимо конфискацій имущества потеритвшихъ аристократовъ, способствовало, повидимому, н то обстоятельство, что, при всей своей любви къ изысканной роскоши и утонченному разврату, Андроникъ едва ли истощалъ государственные финансы тратами на себя и на свой дворъ: его времени было чуждо наиболъе пагубное въ этомъ отношении явление эпохи Мануила — фаворитизмъ; у Андроника деньги не "текли къ латинскимъ толпамъ"; едва ли также при Андронивъ могло случиться, какъ это зачастую бывало при Мануиль, что "благородный римлянинъ", оскорбленный подчиненіемъ какому - нибудь фавориту, "презрѣнному варвару", старался какъ можно хуже исполнить возложенное на него поручение по сбору податей и задержать въ своихъ рукахъ какъ можно больше изъ собраннаго. Увеличеніе государственныхъ доходовъ давало возможность предпринимать общеполезныя сооруженія (напримъръ, водопроводъ въ Константинополъ). Благоустройство столицы и благосостояние провинцій, платившихъ теперь лишь законные налоги, быстро возростало: улучшалось земледтьле, подешевтьи жизненные принасы; кто отдаль "косарево кесареви", съ тото больше ничего не спрашивали.

Такъ было въ провинціяхъ, гдъ среди торгово-промышленнаго и земледъльческаго класса Андроникъ, очевидно, снискалъ себъ самую искреннюю симпатію и преданность. Но не таково было по- свямя ворложеніе діль въ столиців. Жизнь при дворів, куда умный и образованный Андроникъ охотно привлекалъ ученыхъ, знатоковъ философін и юридическихъ наукъ, осыпая ихъ почестями, эта жизнь становилась все угрюме. Андроникъ становился все подозрительне и раздражительние — и не даромъ: оппозиція аристократія все разросталась, вспыхивая заговорами и возстаніями. Вскорѣ послѣ усми-

Война съ CERESIS-MAHHAME.

<sup>1)</sup> Андроникъ былъ единодержавнымъ императоромъ 2 года (сент. 1183-1185 г.) и передъ твиъ годъ правилъ при жизни Алексвя.

ренія малоазійскаго возстанія Исаакъ, по матери изъ рода Комниновъ, внучатный племянникъ императора Мануила, долго управлявшій Арменіей, нъсколько лъть бывшій въ плену у армянъ и возвращенный оттуда благодаря стараніямъ своей тетки Өеодоры Комнины, фаворитки Андроника, захватиль въ свои руки Кипръ, предъявивъ подложныя грамоты, которыми онъ будто бы назначался стратигомъ этого острова, и отложился отъ Андроника, который не имваљ возможности тотчасъ же отправить войско на отдаленный Кипръ и ограничился казнью своихъ придворныхъ: Константина Макродуки, дяди Исаака, и Андроника Дуки, убъдившихъ Андроника, что Исаакъ будетъ върнымъ и полезнымъ слугой '). Около того же времени быль открыть заговорь, имввшій цвлью свергнуть Андроника и возвести на престолъ мужа его дочери Ирины, побочнаго сына императора Мануила, Алексъя Комнина; Андронику пришлось пережить тяжелыя минуты, отправляя въ заточение мужа дочери; изъ остальныхъ участниковъ нъкоторые были повъшены, другіе ослѣплены и одинъ сожженъ. Все это не могло не ожесточать Андроника, на котораго, повидимому, начали находить порывы отчаянія, когда онъ бросался изъ стороны въ сторону, не зная, гдъ искать средствъ противъ аристократіи, оказавшейся сильнъе, чъмъ онъ думалъ. Но самое ужасное было еще впереди <sup>9</sup>).

Другой Алексви Комнинъ, племянникъ императора Мануила, занимавшій при его дворѣ должность виночерція и сосланный Андроникомъ въ "Скиейо", бѣжалъ оттуда въ Сицилію къ королю Вильгельму II и здѣсь началъ совершенно предательскую работу, хорошо характеризующую византійскую аристократію: онъ сталъ убѣждать Видьгельма начать походъ противъ Андроника и увѣрять его, что римскія области—легкая и привлекательная добыча. Вильгельмъ, побуждаемый къ тому же "латининами", изгнанными изъ Константинополя Андроникомъ, лѣтомъ 1185 г. переправился въ Иллирію, взялъ Эпидамнъ (Диррахіумъ) и направилъ флотъ противъ Өессалоники. Вся страна между двумя этими пунктами подчинилась ему

1) Константинъ и Андроникъ были побиты камнями по почину Агіохристофорита. Исаакъ независямо правилъ Кипроиъ, пока въ 1191 г. его не взялъ въ планъ Ричардъ Львиное Сердце во время 3-го крестоваго похода.

<sup>2</sup>) Основываясь на общей послёдовательности изложенія Никиты, мы устанавливаемъ такую хронодогію для событій царствованія Андроника: сент. 1183 г.—убійство Алексёя; весна 1184 г.—походъ въ М. Азію (обыкновенно относнымый къ 1185 г.); конецъ 1184 г.—отпаденіе Кипра; 30-ое мая 1185—казнь Б. Макродуки и А. Дуки; августъ 1185—взятіе Эессалоники норманнами; 12 сентября 1185 г.—сверженіе Андроника.

безъ боя, а въ августв после полуторонедельной осады была взята и самая Өессалоника, ставшая театромъ самыхъ неистовыхъ звърствъ: норманны не только разграбили городъ, лишивъ жителей крова и имущества, но и всячески издъвались надъ ними и производили изысканныя истязанія, оскверняли церкви, кощунствовали надъ святынями <sup>1</sup>). Причину легкаго успѣха сицилійцевъ Никита видитъ главнымъ образомъ въ негодности стратига Өессалоникійской осмы, Давида Комнина. Но можно думать, что Андроникъ, никогда не отличавшийся талантами полководца, просто не умѣлъ такъ удачно организовать военное дѣло, какъ организовалъ администрацію и финансовое управленіе, а войско европейскихъ провинцій, кажется, всегда было болѣе слабымъ, чънъ византійские восточные отряды. Какъ бы то ни было, но страшные норманны, оставивъ гарнизонъ въ Оессалоникъ, двинулись далёе къ сёверу и востоку и, такъ какъ, несмотря на всѣ усилія Андроника, собравшаго теперь, по словамъ Никиты, уже всѣ войска, и восточныя и западныя<sup>2</sup>), византійцы оказывались совершенно неспособными оказывать сопротивление, подвигались все ближе къ столицѣ, гдѣ Алексѣй Комнинъ наивно разсчитываль занять, съ помощью порманновь, императорский престоль. Приближение норманновъ страшно тревожило константинопольдевъ, знавшихъ, какую ненависть питаютъ къ нимъ "латиняне" за недавнюю расправу съ ихъ единоплеменниками, и на примъръ Оессалоники видъвшихъ, какъ они готовы отплатить за эту расправу. Перемѣнчивая толиа, волнуемая, очевидно, достигавшими до нея порипаніями Андронику со стороны оппозиціонной аристократія, готова уже была обвинять его въ незаботливости о защитъ государства. Между твиъ Андроникъ двлалъ все, что могъ сдълать, хотя онъ, повидимому, былъ совершенно потрясенъ происходившимъ: онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прекрасное описаніе б'ядствій Фессалоники находится у Никиты. Nicet. р. 384—401. См. также Евствоїя Солунскаго, De Thessalonics a latinis capta (жад. Тафеля).

укрѣпиль константинопольскія стѣны, собраль къ столицѣ флоть, какой было возможно (около 100 военныхъ судовъ). Но все это мало успокаивало и его самого; и хотя онъ старался дълать равнодушный видъ и ув'врялъ, что опасность не велика, и что норманны скоро будуть уничтожены, однако, повидимому, совершенно теряль голову, выходиль изъ себя оть каждаго непріятнаго слуха, начиналь чувствовать - и не безъ основанія, - что недовольство противъ него все разростается; наконецъ, когда разнеслись вести, что оден отряды норманновъ уже перешли линію рѣки Стримона, опустошають окрестности Серрь (др. Sirrae, нын. Сересь, на лѣвомъ берегу ръки Стримона) и взяли Амфиноль, а другіе, занявъ Мосинополь (на среднемъ течени ръки Места, нынъшней ръки Карасу, къ востоку отъ Стримона), идутъ прямо на столицу, онъ рѣшился на послѣднее, поистинѣ отчаянное средство, вызванное, очевидно, крайнимъ ожесточеніемъ противъ предателей, которыхъ онъ видълъ и въ Исаакъ Комнинъ, и въ Давидъ Комнинъ, и въ ихъ роднъ, и во всей аристократія. На "внутреннемъ высочайшемъ выходъ"<sup>1</sup>), решено было, по свидетельству Никиты, перебить всехъ "дерзкихъ мятежниковъ", т. е. политическихъ преступниковъ и, такъ сказать, политически неблагонадежныхъ людей, заключенныхъ въ тюрьмы или отправленныхъ въ ссылку и "ихъ близкихъ и родственниковъ". Любопытно, что составленное въ этомъ смыслѣ "сенаторами и судьями" постановленіе начиналось приблизительно такъ: "по внушенію Божію, а пе по повельнію великаго святого самодержца и императора нашего, опредъляемъ и постановляемъ".... Несмотря на то, что это постановление вызвало протесть даже со стороны собственнаго сына Андроника, севастократора Мануила, находившаго, что, если казнить "близкихъ и родственниковъ" подозрительныхъ в преступныхъ лицъ, то не будетъ конца убійствамъ,

<sup>1)</sup> Скабальновнчъ, стр. 146. "На внутреннихъ высочайшихъ выходахъ" — (обыкновенно въ дворцовую палату, называвшуюся "хрисотрикливоиъ") — "находили себё примъненіе всё главнъйшія оункціи императорской власти; императоръ, сидя на тронъ, окруженный почетной стражей и сенаторами, совершалъ тъ дъйствія, совокупность которыхъ составляла его верховную власть, — принималъ и отправлялъ пословъ, возводилъ въ чины и навначалъ на должности, производилъ судъ и произвосилъ рёшенія, распорижался дълами относительно податей и налоговъ". — Обсужденіе двлъ на "высочайшемъ выходъ" происходило въ присутствіи высшихъ чиновъ центральнаго управленія, которые исъ назначались изъ сенаторовъ (Скабалановичъ, 162), между прочимъ, и судей императорскаго суда; оттого-то Нинита (439,12-13) говоритъ о "судьяхъ и сенаторахъ".

и что постановленіе осуждаеть на смерть "почти всёхь римлянь" (бхебо̀и тѐ Паиофацои),—несмотря на это, ужасное рёшеніе предполагалось привести въ исполненіе.

Но раньше, чёмъ начались казни, поднялось возстаніе, сокрушившее Андроника. Нужно думать, что слухи о предполагавшемся избіеніи подняли почти всю остававшуюся въ Константинополѣ аристократію, послужили для нея прекраснымъ поводомъ взволновать и безъ того уже возбужденную народную массу столицы, что они, словомъ, вполнѣ подготовили почву для возстанія, создали крайне напряженное состояніе; и достаточно было одного толчка, чтобы разразился страшный взрывъ. Толчокъ этотъ былъ совершенно случайный, но само возстаніе, его ходъ и результатъ вовсе не были такою чистою случайностью, какъ, пожалуй, можно подумать на основаніи изложенія Никиты Акомината. Вотъ что онъ разсказываетъ.

Въ отчаянии отъ норманскаго нашествія и перемѣны въ настроеніи столичнаго населенія, Андроникъ, при всѣхъ своихъ нравственныхъ свойствахъ, столь же набожный и столь же суевърный, какъ и большинство его современниковъ, у которыхъ формальная религіозность отлично уживалась сь полнымъ отсутствіемъ нравственныхъ принциповъ, рѣшилъ, что онъ покинутъ Богомъ, и что ему нужно обратиться "къ нечистымъ демонамъ и чрезъ служение имъ узнать будущее". Поэтому онъ поручилъ Агіохристофориту обратиться къ нъкоему Сиоу Склиру, предсказателю, ослъпленному за ворожбу при Мануилѣ '), съ вопросомъ о томъ, кто будеть царствовать по смерти Андроника или кто похитить у него власть. Въ сосудѣ на поверхности мутной воды, посредствомъ которой гадаль Сиоь, въ отвъть появились буквы ioma и сигма (Іо), указывавшія и на имя Исаака и, по мизнію Андроника, на Исаврянина. Императоръ поэтому думалъ, что ему грозитъ опасность со стороны кипрскаго мятежника Исаака, изъ рода Комниновъ, управлявшаго, какъ указано выше, областью Тарса, соприкасавшейся съ Исавріей 2). Дъло было въ началъ сентября, и Андроникъ го-

<sup>1</sup>) Имъ же былъ ослъпленъ и другой предсказатель, Авронъ, также бывшій въ сношеніяхъ съ Андроникомъ и, по словамъ Никиты, побуждавшій его подвергать особенно жестокимъ наказаніямъ своихъ противниковъ. См. Nicet., 191—193.

2) Предсказаніе Снов совпадало съ боле ранникъ предсказаніемъ, что ioma гибельна для Андроника (См. Nicet., 378—279). Въ Византій были целлые циклы предсказаній, касавшихся судьбы имперіи и отдельныхъ императоровъ

хрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

38



Возотаніе Исаака Ангела.

товъ былъ нѣсколько успоконться и заподозрить правдивость предсказанія, когда Сиеъ на новый вопросъ отвѣтилъ, что опасность грозить императору въ дни Воздвиженія Креста (14 сентября). "Развь возможно", говорить онъ, "чтобы въ эти немногіе дни Исаакъ успѣлъ приплыть съ Кипра и низложить меня?" Одинъ изъ близкихъ къ Андронику людей, судья вила Іоаннъ Тиранинъ указалъ было Андронику, что есть и другой Исаакъ-Исаакъ Ангель, и что не мъшаетъ на всякій случай задержать и казнить и его. Но Андроникъ со смѣхомъ отвергъ предосторожности противъ изнѣженнаго и пустого, на его взглядъ, Ангела, и, несмотря на приближение предсказанныхъ "дней Воздвиженія", не считалъ даже нужнымъ оставаться въ столицъ: онъ отдыхалъ въ Милудійскомъ дворцъ, на восточной (азіатской) сторонъ Пропонтиды. Между твиъ Агіохристофорать, по суевърію ли или по болье осязательнымъ основаніямъ, не спокойный на счетъ Исаака Ангела, ръшилъ самовольно арестовать его. Вечеромъ 11-го сентября 1185 г. онъ съ своими людьми явился во дворъ дома Исаака и пригласилъ его слѣдовать за собой. Зная, чёмъ можетъ кончиться такое приглашение, Исажкъ рёшился отбиваться: вскочивъ на коня, онъ со смелостью отчаяния бросился на Агіохристофорита, нанесъ ему мечемъ смертельный ударъ въ голову, заставилъ разбъжаться его слугъ и самъ поскакалъ къ церкви св. Софіи. По дорогѣ онъ громко кричалъ встрѣчнымъ, что убилъ Агіохристофорита. Молва объ этомъ быстро облетѣла городъ; тысячи народа стали стекаться къ Великой церкви. Сюда явились и родственники Исаака, Іоаннъ и Исаакъ Дука. Никто не м'вшаль этому сборищу; очевидно, весь дворъ, вст чины, которые могли бы принять какія-нибудь міры противь сборища, или были витесть съ Андроникомъ внъ города, или оказались на сторонв мятежниковъ. Прямая обязанность воспрепятствовать стечению народа лежала, надо думать, на Агіохристофорить, этомъ, такъ сказать, начальникъ тайной полнціи Андроника, но онъ быль убить.

и не остававшихся, поведимому, безъ вліянія на ихъ образъ дъйствій и на народное настроеліе. — См. объ этомъ у  $\Theta$ . Успенскаго (Ж. М. Н. П., ч. 214, стр. 77—85). — Изъ предсказаній, относящихся въ дому Коминновъ можно указать, напр., на прорицаніе, указывавшее начальныя буквы именъ царей изъ потомства Алексъя Коминна (сл. "АІМА—Алексъй I, Іоаннъ, Мануилъ, Алексъй II, по примой линіи), на относившееся въ Мануилу предсказаніе: "ты попадешь въ западню на самомъ концъ слова"; по толкованію современниковъ, этимъ указывалось на число годовъ правленія Мануила — 38, выражаемое по-гречески буквами  $\eta\lambda$ , составляющими послъдній слогъ имени Маиои— $\eta'\lambda$  и т. п. Такъ прошла цълая ночь, и за эту ночь произошло многое: среди толпы въ оградъ Великой церкви начались ръчи, которыя становились все смълъе, количество народа все увеличивалось, и къ утру "не было ни одного жителя, который бы не пришелъ сюда и не молилъ Бога, чтобы Исаакъ сдълался императоромъ, а Андроникъ былъ низложенъ".

Между тымъ Андроникъ, узнавъ объ убійствѣ Агіохристофорита, прислалъ въ столицу грамоту, въ которой убъждалъ народъ прекратить мятежъ, объщая не наказывать виновныхъ. Но ни грамота, ни уговоры приверженцевъ Андроника не оказывали никакого дъйствія. Когда вслъдъ затъмъ и самъ онъ, наконецъ, приплылъ къ Большому дворцу, было поздно: народное движение разлилось уже неудержимымъ потокомъ, стало вполнв стихійнымъ. Уже были разломаны тюрьмы, и выпущены заключенные, уже толпа въ Великой церкви провозглашала Исаака "императоромъ и самодержцемъ римскимъ"; одинъ изъ церковныхъ прислужниковъ, взобравшись на лъстницу, снялъ висъвшій надъ престоломъ вѣнецъ Константина Великаго и возложилъ его на Исаака. Исаакъ отказывался отъ этого вѣнчанія. Тогда старый Іоаннъ Дука предложилъ народу выбрать его въ императоры, но народъ съ негодованіемъ кричалъ, что не хочетъ опять видъть на престолъ старика, и, въ концъ концовъ, заставилъ Исаака принять корону. Въ это время черезъ проливъ отъ Милудійскаго дворца переправляли царскихъ лошадей. Когда причалили къ берегу, одна изъ "златосбруйныхъ" лошадей вырвалась и помчалась по улицамъ, толпа ее схватила и привела къ Исааку. Исаакъ сълъ на нее и, окруженный знатью, среди которой находился и патріархъ, вынужденный силой слёдовать за новымъ императоромъ, и безчисленной толпой, вооруженной мечами, щитами, кольями, обрубками дерева, двинулся къ Большому дворцу. А тамъ, между тѣмъ, Андроникъ приготовлялся къ сопротивленію. Собрать много людей ему не удалось: въроятно, часть лейбъ-гвардіи оставалась на азіатскомъ берегу, часть перешла на сторону Ангела; другихъ войскъ не могло быть подъ рукой: всѣ они были отправлены противъ норманновъ. Однако, Андроникъ попытался выступить съ оружіемъ противъ приближавшейся толпы и даже самъ началъ стрълять съ башни въ Большомъ дворцѣ. Но это только разъярило народъ. Видя свое безсиліе, Андроникъ сдѣлалъ послѣднюю попытку остановить возстаніе-объявилъ, что отказывается отъ власти и передаетъ ее своему сыну Мануилу. Но его уже не слушали: толпа разломала ворота и во-

38\*

рвалась во дворецъ. Андронику оставалось только бѣжать. Сбросивъ пурпурныя туфли ') и украшавшій его кресть, чтобы меньше обращать на себя вниманія, онъ поспѣшно сѣлъ на корабль, на которомъ пріѣхалъ, снова переправился къ Милудійскому дворцу и, захвативъ свою молодую жену, одну любимую флейтщицу и немногихъ слугъ, немедленно продолжалъ путь по проливу, разсчитывая бѣжать къ "тавро-скиеамъ", т. е. къ русскимъ, у которыхъ онъ уже разъ нашелъ себѣ пріютъ.

Въ это время толпа въ Большомъ дворцѣ предавалась дикому грабежу: не только были расхищены всѣ сокровища и деньги, которыя тамъ хранились, но не пощадили и самыхъ храмовъ, находившихся во дворцѣ: срывали украшенія съ иконъ, крали священные сосуды и между ними украли и тотъ, въ которомъ, по преданію, хранилось "письмо Господа, собственноручно писанное Имъ къ Авгарю".

Гибель

Андроника.

Между тъмъ Андроникъ добрался до мъстечка Хилы (на европейскомъ берегу Чернаго моря, къ западу отъ Босфора)<sup>2</sup>). Жители Хилы узнали бъглеца, но хотя и видъли, что на немъ нътъ знаковъ царскаго достоинства, не ръшились задержать его. Ему приготовили корабль. Андроникъ вытхалъ въ море, но разыгравшаяся буря погубила его. Корабль нъсколько разъ отбрасывало къ берегу. время шло, и, наконець, бъглеца настигла посланная изъ столицы погоня. Андроника схватили, связали и вмъстъ съ его спутницами бросили въ лодку. Затъмъ его заключили въ тюрьму, надъвъ тяжелую шейную цъпь и кандалы. Въ такомъ видъ Андроника привели къ Исааку, который, пробывъ "немало дней" въ Большомъ дворцѣ, перевхаль затемь во дворець во Влахернахъ <sup>3</sup>). Здесь началась отвратительная расправа, превзошедшая всѣ жестокости самого Андроника: его били по щекамъ, ему вырывали зубы, волосы на бородъ и на головъ и, наконецъ, отдали толпъ на поругание. Послъ новыхъ побоевъ ему отсъкли правую руку и снова заключили въ тюрьму, гдъ нъсколько дней мучили голодомъ; затъмъ ему выкололи лъвый глазъ

1) "Самою важпою изъ царскихъ одеждъ были багряныя туфии. О томъ, чтобы облечься въ нихъ, болве всего заботились и никогда съ ними не разставались, такъ что по пурпуровымъ туфлямъ можно было отличить императора въ массъ лицъ". Скабальновичъ, стр. 145.

<sup>2</sup>) Отъ Хилы (также Хела, Кила) нужно отличать Хилу (Chelae) въ Вивиніи, которая ошибочно указана у Вилькена, 539, и Герцберга, 328.

<sup>3</sup>) Влахерны--мъстность около городской стъны въ съверномъ углу треугольника, образуемаго Константинополемъ, близъ Золотого Рога.

и, посадивъ на верблюда, повезли по городу. Видъ измученнаго, изуродованнаго, прикрытаго жалкимъ рубищемъ, еще за нъсколько дней передъ тъмъ могущественнаго императора, вызывалъ жалость и слезы у всвхъ, у кого была хоть капля человѣческаго чувства. "Но безсмысленные и наглые жители Константинополя, особенно колбасники и кожевники и тв, которые проводять цёлый день въ лавченкахъ и харчевняхъ и кое-какъ живутъ починкою обуви и едва добывають себе хлебъ иголкою, сбежавшись на это зрелище,... нисколько не подумали о томъ, что это-человъкъ, который такъ недавно былъ царемъ и украшался царской діадемой, что его всв прославляли, какъ спасителя, приветствовали благопожеланіями и поклонами, и что они дали ему страшную клятву на върность и преданность; въ безсмысленномъ гнъвъ и въ дикомъ порывѣ они напали на Андроника, и не было зла, котораго бы они ему не сдѣлали. Одни били его по головѣ палками, другіе пачкали ему лицо навозомъ,.. иные осыпали бранью его родныхъ, иные кололи его въ бока рожнами (двеліохоіс), еще болье безстылные бросали въ него камни и называли его бъшеной собакой; одна развратная женщина, схвативъ горшокъ съ горячей водой, вылила ему на лицо" 1). Такъ его привезли къ театру, тамъ стащили съ верблюда и повъсили за ноги между двухъ столбовъ, соединенныхъ наверху камнемъ. "Перенесши такое множество страданій, вытерпъвъ тысячи и другихъ мученій,.. Андроникъ мужественно выносиль новыя страданія и сохраняль полное сознаніе. Обращаясь къ нападавшимъ на него и бившимъ, онъ говорилъ только: "Господи помилуй!" и---, зачъмъ вы ломаете уже сокрушенную трость?" Но безсмысленная чернь и послѣ того, какъ повѣсили его за ноги, не оставила многострадального Андроника и не пощадила его тела. Какой-то негодяй вонзилъ ему длинный мечъ черезъ горло до самыхъ внутренностей; а нѣкоторые изъ "латинянъ" вонзили въ него сзади кинжалы и наносили ему удары мечами, пробуя, чей мочъ острѣе, и хвалясь довкостью удара. Наконецъ, послѣ столькихъ мученій и страданій онъ съ трудомъ испустилъ духъ"<sup>2</sup>)... Черезъ нъсколько дней тъло Андроника сняли и бросили на ипподромъ; наконець, какіе-то люди, сжалившись, положили его около одного монастыря. "Исаакъ, безупречный во всемъ и справедливый, на свой собственный взглядъ, не соизволилъ, чтобы Андроникъ былъ

<sup>2</sup>) Nicet., 457 - 458 (pyc. nep., 441-442).

<sup>1)</sup> Nicet. 456-457 (рус. пер., 440-141).

преданъ погребенію, или чтобы тело его было перенесено въ храмъ "Сорока мучениковъ", который Андроникъ возобновилъ съ такимъ великольпіемъ, такъ блистательно украсилъ и одарилъ богатыми приношеніями и въ которомъ онъ предполагалъ положить свой прахъ"<sup>1</sup>).

Таковъ былъ конецъ императора Андроника. Отчего же такъ

Причины неудачи

трагически сокрушились всё его начинанія, такъ рёзко оборвалась Андроннка. его долго подготовлявшаяся и хорошо обдуманная работа? Причины этой неудачи довольно сложны. Лишь незначительную долю ея, какъ намъ кажется, можно отнесте на счетъ личныхъ качествъ Андроника, на счеть того отсутствія правственныхъ принциповъ, которое приводило его къ страшной жестокости, къ безчисленнымъ казнямъ и становилось съ его положительными качествами въ рѣзкое противоръчіе, заставившее Никиту, въ окончательной опънкъ Андроника, сказать, что этотъ императоръ, который безъ своей жестокости и казней быль бы не только не послъдній изъ царей Комниновъ, но и вполнъ сравнялся бы съ остальными изъ нихъ. что онъ "подобно фантастическимъ созданіямъ съ двумя природами, будучи отчасти звъремъ, былъ украшенъ человъческимъ лицомъ". Гораздо болье значенія имьли ть сложныя затрудненія во внутревней и внъшней политикъ, которыя достались Андронику въ на. слѣдство отъ предшественниковъ и которыя онъ смѣлою рукою попробоваль разрубить. Онъ попытался выступить на открытую борьбу противъ двухъ враговъ, противъ придворной и чиновной аристократіи, своими стремленіями олигарховъ и временщиковъ истощавшей жизненные соки государства, и противъ "латинянъ", своимъ преобладаніемъ въ торговлѣ и промышленности подрывавшихъ экономическія силы имперіи. Андроникъ изгналъ латинянъ изъ Константинополя и началъ систематическое истребление аристократіи. Но онъ не соразм'врилъ своихъ силъ: отреченіе отъ традиціонной политики Комниновъ было слишкомъ рѣзко, чтобы не вызвать сильной оппозиціи. Въ этой оппозиціи соединились оба враждебные Андронику элемента: византійская аристократія, въ лидъ Алексъя Комнина, вступила въ союзъ съ "латинянами", въ лицъ Вильгельма II сицилійскаго. Между тъмъ элементы, на которые опирался Андроникъ, не могли дать ему надежной защиты: низшіе слои константинопольскаго населенія были слишкомъ разнузданы и перемѣнчивы, чтобы не отшатнуться отъ него за его •

1) Nicet., 460-461 (рус. пер., 444).

суровость и строгость, чтобы не стать при первой неудачь изъ союзниковъ врагами, чтобы не пойти за тъмъ, благодаря кому надъялись поживиться грабежомъ и деньгами, чего константинопольцы не видали при Андроникъ со временъ изгнанія латинянъ въ 1182 году. Провинціалы, поистинѣ облагодѣтельствованные Андроникомъ, не успъли стать силой за короткій срокъ его правленія, да они обыкновенно и принимали слишкомъ мало участія въ политической жизни страны. Наконецъ, войско всецъло должно было направиться на борьбу съ одной половиной враговъ Андроника, съ чужеземцами, и не могло защитить его отъ другой --- отъ аристократіи. Подъ ударами этой послѣдней, сумѣвшей найти себѣ союзниковъ въ низшихъ слояхъ столицы, и палъ Андроникъ. Его попытка была сокрушена слишкомъ могущественными враждебными силами. Но можно сказать, что вмъстъ съ тъмъ была сокрушена и сама Восточная имперія. Мимолетный успѣхъ Исаака Ангела въ борьбъ съ сицилійдами не могъ имъть серьезныхъ послъдствій, когда вслъдъ затъмъ Исаакъ вернулся на путь прежней византійской политики и сталь истощать денежныя силы государства,--конечно, на счетъ благосостоянія провинцій; его неудачная внѣшняя политика привела къ его сверженію, а дальнъйшія интриги въ самой семь Ангеловъ снова дали поводъ "латинянамъ" ворваться въ ненавистную имъ имперію: сами Ангелы помогли крестоносцамъ четвертаго похода отплатить Византіи за смѣлую попытку Андроника и нанести имперіи ударъ, отъ котораго она никогда уже не могла вполнѣ оправиться.

**Ө.** Смирновъ.

Digitized by Google

## XXXVIII.

## Четвертый крестовый походъ и Латинская имперія.

Исаакъ Преемникъ Андроника Исаакъ Ангелъ былъ выдвинутъ совер-Ангель и шенно случайно народнымъ возмущеніемъ, стало быть, находился въ Алекова III. такомъ же положения, какъ Андроникъ. Только жестокостей въ его правленіе было меньше, потому что страсти уже улеглись. Но зато у Исаака не было ни способностей, ни энергіи его предшественника. Главный вопросъ, который приходилось разр'вшать новой династіи, быль вопросъ финансовый: откуда достать денегь? Андроникъ уменьшилъ налоги, но не успѣлъ, повидимому, найти другихъ средствъ для покрытія государственныхъ расходовъ. Исаакъ попробовалъ вернуться къ политикъ Комниновъ и возвысилъ подати. Это вызвало возстание въ съверныхъ провинціяхъ имперіи: поднялись болгары, а на помощь къ нимъ изъ-за Дуная явились половцы. Въ борьбѣ съ мятежомъ случайный императоръ обнаружилъ полное отсутствіе не только способностей, но даже простого мужества; посль двухъ неудачныхъ походовъ его приближенные вышли, наконецъ, изъ терпѣнія и свергли его. Исаакъ былъ ослѣпленъ и за-

Digitized by Google

**UCTOVHENE E ROCOGIE:** Niketas Akominatos, rec. I. Bekker, Bonnae, 1835 \*); Villehardowin, Histoire de la conquête de Constantinople, ed. N. de Wailly, Paris, 1870; Riant, Innocent III, Philippe de Souabe, Boniface de Monferrat et la 4-ème croisade, Paris, 1878 (Revue des questions historiques XVII—XVIII); Heyd, Histoire du commerce du Levant, trad. de l'all. par. Furcy Reynaud, Paris, 1885, 2 vols.

<sup>\*)</sup> Рус. пер.: Византійскіе историки, изд. Петерб. Дух. Акад. 4. Никита Хоніать, 2 тома, Спб., 1860—62.

ключень подъ стражу витстт съ сыномъ (Алекстемъ); его родной брать, тоже Алексъй (III), быль провозглашень императоромь. Этоть государь еще меньше быль способень поправить дыа имперін. По свидътельству очевидца (Никиты Хоніата), онъ почти вовое не занимался дълами, все время отдавая удовольствіямъ, особенно охоть. Лично это быль человъкъ очень добрый, мягкій и ласковый въ обращения. Ослъпление брата постоянно мучило его совъсть; онь все боялся какого нибудь наказанія свыше, какой-нибудь нежданой бѣды, -- и это отнимало у него всю энергію. Чтобы загладить свое проступление, онъ никого но казниль и но ссылаль. Это было, конечно, очень выгодно для его придворныхъ, — одинъ изъ нихъ, написавшій исторію своего времени (Никита Хоніатъ), очень хвалить его за это, -- но государству отъ снисходительности Алексъя III было больше вреда, чъмъ пользы. Злоупотребленія въ государственномъ управленім достигли нев'вроятныхъ разм'вровъ. Адмиралъ Стрифносъ, напримъръ, завелъ правильную торговлю казенными парусами, веслами, снастями и т. п., такъ что, когда началась война. Византія не могла снарядить ни одного военнаго корабля. Денегь, между тёмъ, при томъ образ'в жизни, какой велъ Алексъй, нужно было еще больше. Не осмъливаясь увеличить налоги туземнаго населенія, рішили, вопреки трактатамъ, возвысить пошлины съ венеціанскихъ торговцевъ. На протесты республики императоръ отвѣтилъ тѣмъ, что пересталъ платить Венеціи долгъ, сдъланный еще Мануиломъ; а затемъ заключилъ договоръ съ Генуей, старинной соперницей Венеціи на восточномъ рынкъ. Минута была критическая для венедіанцевъ: торговля съ Византіей давала имъ огромные барыши, которые теперь неизбъжно должны были перейти въ руки генуэзскихъ купцовъ. Въ это время делами республики правилъ Генрихъ Дандоло, одинъ изъ величайшихъ людей венеціанской исторіи. Онъ лично быль непримиримымъ врагомъ грековъ, измѣннически ослѣпившихъ его въ то время, когда онъ, какъ посолъ Венеціи въ Константинополъ, слишкомъ усердно отстаивалъ интересы своей родины. Какъ разъ теперь (1202 г.) въ его распоряжени находилась большая военная сила: крестоносное ополчение, въ четвертый разъ шедшее освобождать Святую землю, стояло лагеремъ на о. Лидо, подъ Венепіей, и по особымъ обстоятельствамъ не могло двинуться съ мъста безъ согласія республики. Его-то Дандоло и двинулъ противъ Константинополя.

Исторія четвертаго крестоваго похода начинается со вступленія на папскій престолъ Иннокентія III (9 января 1198 г). Освобо-

Проповидь ждение Герусалима изъ рукъ невърныхъ было, можно сказатъ, первымъ словомъ новаго папы: на другой день послѣ своего избранія 4-ro mpeонъ уже писалъ латинскому патріарху Іерусалима о необходимости отоваго проповъдовать новый походъ на Востокъ. Проповъдь была особенно DOXOZA. успѣшна во Франціи. Тогдашній король Франціи, Филиппъ Августь, быль въ ссорв съ англійскимъ государемъ, знаменитымъ Ризардомъ Львиное Сердце. Многіе французскіе бароны держали въ спорѣ сторону послѣдняго противъ своего короля: внезапная смерть Ричарда (16 апръля 1199 г.) поставила этихъ бароновъ въ крайне затруднительное положение. Крестовый походъ далъ имъ прекрасное средство избавиться отъ мести Филиппа Августа: рыцарь, принявшій кресть, становился неприкосновеннымъ для христіанъ на все время похода, и на его владения никто не смелъ нападать. На турнирѣ въ Экри въ Шампани (декабрь 1199 г.) множество непокорныхъ вассаловъ французскаго короля выразили желаніе идти отбивать у мусульманъ Гробъ Господень. Во главѣ крестоноснаго ополченія сталь шампанскій графь Тибо, а однимь изъ его ближайшихъ совѣтниковъ былъ маршалъ Жоффруа де-Вильгардуэнъ, оставившій намъ самый лучшій разсказъ объ этомъ походѣ.

> Наученные горькимъ опытомъ предшествовавшихъ походовъ, крестоносцы рѣшили идти не въ Сирію, гдѣ ихъ навѣрное ждалъ голодъ, а въ Египетъ или Вавилонію, какъ они его тогда называли по городу Вавилону, бывшей римской крѣпости на Нилѣ (тамъ, гдѣ теперь Каиръ). Завоеваніе Египта давало имъ сразу три преимущества. Они обезпечивали себѣ подвозъ съѣстныхъ припасовъ, — долина Нила была житницей Сиріи, — лишали этой выгоды мусульманъ и заходили имъ во флангъ, съ юга. Опираясь на Египетъ, не трудно уже было перенести войну и въ Палестину.

> Но въ Египетъ можно было проникнуть только моремъ, а кораблей у французскихъ рыцарей не было; необхоцимо было обратиться къ помощи какого нибудь государства, располагавшаго флотомъ. Крестоносцы выбрали Венецію, и въ февралъ 1201 г. посольство отъ ополченія, съ Вильгардуэномъ во главъ, явилось къ Дандоло.

> Венеціанцы были въ большомъ затрудненіи. Съ одной стороны, имъ представлялся случай заключить необыкновенно выгодную сдълку. Въ походъ участвовали самые богатые бароны Франціи, не жалъвшіе денегъ на святое дъло. Дожъ запросилъ за перевозъ арміи въ Египетъ 85,000 марокъ серебра (1,105,000 руб. металл.,--по тому времени очень большая сумма), и послы на это согласились безъ торгу. Но республика никакъ не могла сочувствовать

цъли похода. Торговля съ Египтомъ доставляла Венеціи неисчислимыя выгоды, -- въ тѣ времена путь въ Индію и на дальній Востокъ шель черезъ Египеть. Терять эти выгоды ради освобожденія Гроба Господня въ Венеціи вовсе не желали; равнодушіе къ дълу крестоносцевъ доходило здъсь до того, что немного раньше венеціанцы снабжали оружіемъ и провіантомъ мусульманскія арміи. Къ сожалению, источники не даютъ прямого отвъта, какъ вышли изъ этого зарудненія дожъ и его совѣтъ. Но достовѣрно одно, что контрактъ съ крестоносцами былъ подписанъ (апрѣль 1201 г.), и что это нисколько не повредило дружественнымъ отношеніямъ Венедіи къ Египту. Напротивъ, въ теченіе послѣдующихъ 5 или 6 лѣғь (неизвѣстно въ точности, когда именно), республика заключила съ султаномъ новый договоръ, которымъ утверждались и расширялись привилегіи венеціанскихъ купцовъ. Очевидно, что нападеніе на Египеть отнюдь не входило въ планы Дандоло: дожъ разсчитываль, --- и совершенно върно, какъ показали послъдствія, --что, разъ собравшись въ Венедіи, крестоносцы будутъ въ рукахъ республики, и пойдуть туда, куда повезуть ихъ венеціанцы.

Трудно сказать, былъ ли уже съ самаго начала ръшенъ походъ Швабовая противъ Алексвя III, или же Дандоло только воспользовался нъ- политика. сколькими благопріятными случайностями. Дёло въ томъ, что какъ разъ около этого времени (іюнь-іюль 1201 г.) сынъ свергнутаго императора Исаака, принцъ Алексъй, воспользовался тъмъ, что тюрьму, где онъ содержался вместе съ отцомъ, стерегли очень небрежно, и бъжалъ на одинъ италіанскій корабль, который отвезъ его въ Анкону. Отгуда пробрался онъ въ Германію, гдъ у него было върное убъжище: братъ императора Генриха VI, Филиппъ Швабскій, былъ женать на дочери Исаака Иринѣ, родной сестрѣ Алексъя. Филиппъ не отказалъ своему шурину въ помощи противъ дяди, но онъ былъ слишкомъ слабъ и имълъ достаточно враговъ дома, въ Германіи, чтобы начинать еще войну съ Византіей. Крестоносное ополчение являлось очень удобнымъ орудиемъ въ этомъ случать. Какъ представитель Гогенштауфеновъ, какъ глава партін гибеллиновъ, противниковъ папы, Филиппъ не могъ смотръть равнодушно на предпріятіе, которое было начато Иннокентіемъ III и объщало, въ случаъ успъха, еще увеличить авторитетъ папскаго престола. Захватить это предпріятіе въ свои руки, направить его къ достиженію своихъ цълей, — лучше этого ничего не могъ и желать Филиппъ Швабскій. Дъло принца Алексъя давало удобный случай: рыцарей не трудно было убъдить, что Алексъй-законный

наслѣдникъ престола, лишенный своего права узурпаторомъ. Съ феодальной точки зрѣнія это такъ и было, а византійскаго права, въ сущности не знавшаго закона престолонаслѣдія, — въ западной Европѣ не понимали. Но тутъ было одно затрудненіе: Филиппъ не могъ самъ руководить походомъ: явный врагъ папы, въ это время отлученный отъ церкви, онъ, конечно, не могъ надѣяться, чтобы крестоносцы признали его своимъ вождемъ. Нужно было дѣйствовать черезъ третье липо. Подходящій человѣкъ какъ разъ въ это время вступалъ на сцену.

Въ маѣ 1201 г., вскорѣ по возвращения посольства изъ Венеціи, умеръ шампанскій графъ Тибо, главнокомандующій крестоносной арміей. Нужно было избрать новаго предводителя. Тутъ вибшался въ дѣло Филиппъ Августъ. Большая часть вліятельныхъ французскихъ бароновъ, принявшихъ крестъ, были ему враждебны, - а онъ не могъ допустить, чтобы такая значительная власть перешла въ руки его враговъ. По его настоянію былъ избранъ одинъ изъ иноземныхъ, италіанскихъ князей, маркизъ Монферратскій Бонифацій. Онъ принадлежалъ къ гибеллинской партіи и потому не могъ быть пріятнымъ кандидатомъ для Иннокентія III. Но маркизъ не даромъ считался искуснъйшимъ дипломатомъ своего времени. Онъ велъ себя такъ осмотрительно и сдержанно, выказывалъ такую готовность во всемъ повиноваться папскому престолу, что Иннокентій, не желавшій, къ тому же, ссориться съ французскимъ королемъ, утвердилъ его избраніе. Новый главнокомандующій не замедлиль показать, куда онь поведеть свою армію. Едва принявъ въ Суассонъ начальство надъ войсками, онъ отправился въ Германію къ Филиппу Швабскому и заключилъ съ нимъ,--такъ, по крайней мъръ, думали многіе въ то время, по словамъ современника, -- договоръ, которымъ обязался за себя и за крестоносцевъ помочь принцу Алексвю овладъть византійскимъ престолояъ.

Такъ соединились двѣ силы, опредѣлившія направленіе четвертаго крестоваго похода: венеціанская политика, въ лицѣ Дандоло, и германская, — въ лицѣ Бонифація Монферратскаго. Въ совокупности, этихъ двухъ силъ оказалось достаточно, чтобы перевѣсить вліяніе третьяго фактора, — личной воли палы Иннокентія.

Бонифацій сділаль попытку привлечь папу на сторону своего проекта: принцъ Алексъй іздиль въ Римъ и обіщаль папі въ обмінь за содійствіе соединеніе церквей. Иннокентій отвічаль уклончиво: онъ надіялся добиться соединенія церквей и безъ похода на Византію, посредствомъ переговоровъ съ Алексбемъ III. Немного спустя, по одному постороннему поводу, онъ высказался болбе рѣшительно.

Весной 1202 г. крестоносцы стали собираться въ Венецію и располагаться лагеремъ на островѣ св. Николая (теперь Лидо). Скоро обнаружилось, что Вильгардуэнъ и его товарищи нѣсколько опрометчиво согласились на условія, предложенныя дожемъ. Наличныхъ денегъ не хватило для уплаты всей условленной суммы. Затрудненіе осложнялось тѣмъ, что самого Бонифація, въ распоряженіи котораго находилась военная касса, не было налицо, онъ отсталъ по какому - то своему дѣлу. Венеціанцы, конечно, могли бы и подождать уплаты, имѣя въ залогѣ все ополченіе, не могшее двинуться съ мѣста безъ ихъ согласія. Но имъ нуженъ былъ предлогъ, чтобы отвлечь походъ отъ Египта и направить его въ другую сторону. Не рѣшаясь сразу заводить рѣчь о Константинополѣ, они предложили крестоносцамъ выплатить остатокъ долга натурой, — завоевать для Венеціи крѣпостъ Зару (въ Далмація), захваченную венгерскимъ королемъ.

Здѣсь въ первый разъ политика Венеціи натолкнулась на со противленіе папы и сумѣла преодолѣть это сопротивленіе. Венгерскій король самъ принялъ крестъ; Иннокентій, черезъ своего уполномоченнаго при арміи '), строго воспретилъ крестоносцамъ касаться венгерскихъ владѣній. Сильная партія въ войскѣ держала сторону аббата; но сторонники Венеціи одолѣли въ военномъ совѣтѣ. Зара была осаждена и взята, несмотря на положительное запрещеніе папы.

Черезъ двѣ недѣли послѣ взятія города туда пріѣхалъ маркизъ Монферратскій, который благоразумно воздержался оть участія въ дѣлѣ, неугодномъ папѣ. А еще черезъ двѣ недѣли явилось посольство отъ Филиппа Швабскаго и его шурина, молодого Алексѣя Ангела. Совѣтъ бароновъ собрался во дворцѣ Дандоло, принимавшаго живое участіе въ переговорахъ. Здѣсь послы изложили свос порученіе. Филиппъ предлагалъ рыцарямъ чрезвычайно выгодныя условія, "какихъ никогда еще не было предложено никому въ мірѣ", говорили послы. Въ вознагражденіе за помощь принцу Алексѣю предлагали 200.000 марокъ серебра<sup>9</sup>). Чтобы успокоить ихъ религіозныя сомнѣнія на счетъ справедливости войны съ христіаВзятіе Зары.

<sup>1)</sup> Аббата цистерціанскаго монастыря Vaux de Cernay. Легатъ Пьетро Капуано былъ тогда въ Римъ.

ч) 10.400.000 франк., считая марку=52 fr., или около 2.600.000 р. зол.

нами, объщали соединеніе церквей и могучую поддержку будущаго императора въ походъ противъ Египта. Выходило, такимъ образомъ, что дъло всего христіанства не только не страдало, а, напротивъ, выигрывало отъ предлагаемаго измъненія цъли похода.

Непріязнь Богатая Восточная имперія давно уже раздражала жадность западныхъ рыцарей. Еще во время перваго похода Бозмундъ Тарентпротивъ BEBANTIE. скій не прочь быль витесто Іерусалима завоевать Царьградъ. Съ тъхъ поръ отношенія все ухудшались, и уже во время второго похода (1147 г.), когда армія Людовика VII французскаго прохолила черезъ византійскія владънія, та же мысль высказывалась съ гораздо большей настойчивостью и опредъленностью. Чъмъ ближе объ стороны узнавали другь друга, тъмъ сильнъе становилась ихъ взаниная антипатія. Рыдари не безъ большого основанія обвиняли грековъ въ въроломствъ, но и греки, съ своей стороны, не могли быть довольны такими гостями. Недисциплинированныя средневвковыя войска плохо умъли отличать союзниковъ отъ непріятелей, и во время похода крестоносныхъ ополченій черезъ имперію византійское правительство должно было отряжать цёлыя армін, на словахъ-для охраны крестоносцевъ, а на дълъ -- для защиты населенія отъ крестоносцевъ. Дъло дошло до того, что когда въ 1189 г. въ Константинополѣ узнали о приближении Фридриха Барбаруссы, императоръ Исаакъ Ангелъ поспѣшилъ заключить формальный союзъ съ султаномъ Саладиномъ. Германскому императору приплось прокладывать себ'в дорогу силой, и если Константинополь не быль взять тогда же, то единственно потому, что Исаакъ поспѣшнль согласиться на вст требованія нъмцевь. Съ твхъ поръ мысль о необходимости наказать коварныхъ византійцевъ прочно укрѣпилась въ сознаніи западныхъ европейцевъ, и разъ представлялся удобный случай, трудно было удержаться отъ этого. Одно только было затруднение: папский уполномоченный и на этотъ разъ былъ противъ измѣненія цѣли похода. Крестоносцы уже разъ ослушались папы; дальнъйшее непослушание могло навлечь на нихъ отлучение отъ церкви, - венеціанцевъ Иннокентій уже отлучиль, - а въ XIII въкъ это имъло еще большое значение. Много было споровъ: "говорили не въ одномъ смыслѣ", какъ выражается Вильгардуэнъ. Организація крестоноснаго ополченія была республиканская: вся армія принимала участіе въ обсужденіи д'вла. Не все духовенство согласно было съ папскимъ уполномоченнымъ: аббаты и монахи объихъ партій говорили проповъди, одни – за, другіе – противъ похода. Шумъ стоялъ надъ лагеремъ, и онъ становился чъмъ дальше,

тъмъ больше. А дъло между тъмъ было уже ръшено втайнъ: Дандоло, конечно, былъ за предложение Алексъя, Бонифацій тоже; но и остальное высшее начальство, особенно три графа: Балдуинъ Фландрскій, Людовикъ Блуаскій и Гюгъ де сенъ-Поль, занимавшіе въ войскъ первое мъсто послъ маркиза, были на ихъ сторонъ Договоръ былъ подписанъ, но такъ какъ наступила зима, то походъ остановился, и крестоносцы расположились на зимнихъ квартирахъ въ Заръ (1202-1203 г.).

Въ теченіе этой зимы рыцари посылали посольство въ Римъ просить извиненія у папы за взятіе Зары. Иннокентій простиль крестоносцамъ ихъ ослушание, но подъ условиемъ, ---отнюдь болъе не нападать на христіанскія земли. Это быль положительный приказъ оставить Византію въ покоть. Но какъ было его исполнить? Выбраться изъ Зары сухимъ путемъ можно было только черезъ владения венгерскаго короля, съ которымъ только что воевали; бросить своихъ товарищей, чтобы уйти къ недавнему непріятелю,--на такой поступокъ ръшились очень немногіе, во главѣ ихъ---Симонъ-де-Монфоръ, будущій истребитель альбигойцевъ, всегда покорный палскому престолу. Большинству показалось слишкомъ унизительнымъ просить помощи у только что побъжденнаго врага; послѣ нѣкотораго колебанія рыцари рѣшились отправиться съ венеціанскимъ флотомъ, который 7 апрѣля 1203 г. отплылъ къ о. Корфу. По здъсь совъсть опять стала мучить крестоносцевъ; поднялись прежніе споры, и дъло едва не дошло до открытаго возмущенія. Недовольные Бонифаціемъ и Дандоло, --- а къ нимъ принадлежала большая половина крестоносной армін, --- собрали сходку въ одной изъ долинъ острова. Тогда изобрѣтательный маркизъ прибѣгнулъ къ театральному эффекту: съ вождями ополченія, съ принцемъ Алексвемъ, съ епископами и съ аббатами своей партіи онъ отправился туда, гдъ собралась сходка. Тамъ всъ они со слезами на кольняхъ стали умолять своихъ товарищей не покидать ихъ и юнаго, невинно-обиженнаго принца. Выдумка Бонифація удалась: рыцари согласились идти въ Константинополь, но подъ условіемъ,--оставаться тамъ не долѣе мѣсяца, а затѣмъ продолжать походъ на востокъ. 24 мая, наканунъ Троицына дня, венеціанскій флотъ вышелъ въ море. Былъ прекрасный, солнечный день; дулъ слабый попутный в'втеръ; всюду, куда только хваталъ взглядъ, море бъльлось парусами кораблей; "никогда еще не было видано такого прекраснаго зрѣлища", говоритъ Вильгардуэнъ. Около мыса Малеи флотилія встр'ѣтила два корабля, плывшіе изъ Сиріи съ пилигримами. Графъ Балдуинъ послалъ лодку спросить, кто на кораблѣ, -въ это время его жена была въ Сиріи. Когда лодка подошла къ сирійскому судну, одинъ изъ его пасажировъ спрыгнулъ въ нее и крикнулъ своимъ товарищамъ: "берите все, что есть меего на кораблѣ; я иду съ этими людьми: я увъренъ, что они покорять весь міръ". Цълый мъсяцъ продолжалось плаваніе. Наконецъ, 23 іюня увидали крестоносцы Константинополь. Можно себѣ представить, какъ смотръли на Царьградъ люди, никогда его не видавшіе. "Они и не воображали, чтобы могъ быть на свътъ такой богатый городъ. Когда они увидъли высокія стъны и великолъпныя башни, окружавшія столицу со всёхъ сторонъ, богатые дворцы и высокія церкви, — ихъ было столько, что никто бы не пов'єриль, не видъвши собственными глазами;-когда они охватили взоромъ всю громаду царственнаго города: не было человъка, который не задрожалъ бы отъ страха, потому что никогда еще не было предпринято никъмъ такое дъло съ тъхъ поръ, какъ стоитъ свътъ".

Крестоносцы высадились сначала на азіатскомъ берегу Босфора въ Скутари, и тутъ явилось къ нимъ посольство отъ Алексѣя III. Посолъ, — онъ былъ ломбардецъ, соотечественникъ Бонифація, сначала польстилъ рыцарямъ: "императоръ знаетъ", говорилъ онъ, "что вы—самые знатные люди въ своей странъ послъ короля, и что ваша страна — лучшая изъ всѣхъ странъ; но, — продолжалъ онъ, — очень его удивляетъ вашъ приходъ: вѣдь, вы христіане, и онъ христіанинъ; онъ знаетъ, что вы идете освобождать Святую землю, и если вы обѣднѣли и издержали запасы въ дорогѣ, онъ вамъ дастъ продовольствія и денегъ, потому что онъ не хочетъ вамъ дѣлать зла". Подъ конецъ византійскій посолъ похвастался: "если бы у васъ было въ двадцать разъ больше людей, то ни одинъ не ушелъ бы отсюда, если бы императоръ этого захотѣлъ".

Рыцари отв'вчали надменно и заносчиво: они потребовали безусловной покорности и возвращенія имперіи "законному насл'янику", т. е. принцу Алекс'вю. Въ случат, если императоръ на это согласенъ, крестоносцы великодушно об'ящали ходатайствовать за него передъ его племянникомъ. Если же онъ не согласенъ, то ни въ какіе дальнъйшіе переговоры они вступать не намърены. Послъ такого отв'ята война была неизбъжна.

Она была непродолжительна и некровопролитна. Босфоръ крестоносцы перешли безъ боя; затрудненія встрѣтили ихъ только подъ стѣнами города, но и здѣсь дѣло было не такъ трудно, какъ казалось имъ сначала. Численное неравенство силъ было

огромно <sup>1</sup>). Но у грековъ не было своей національной армін. Главныя силы Алексъя III состояли изъ наемныхъ англичанъ, датчанъ и союзныхъ пизанцевъ; Пизѣ императоръ всегда покровительствовалъ, и проживавшіе въ Царьградъ пизанскіе купцы были его върными защитниками. Но эти люди защищали не свое, а чужое дѣло. Они дрались добросовѣстно, но одушевленія отъ нихъ нельзя было ждать. Это была механическая сила, все значение которой завистло отъ того, въ чыхъ рукахъ она находится. А теперь она была въ рукахъ человъка безхарактернаго и вдобавокъ не върившаго въ правоту своего дъла. Алексъй III ограничился пассивной обороной изъ-за городскихъ стенъ. Если бы передъ Константинополемъ стояли одни французскіе рыцари, такой тактики, быть можеть, оказалось бы достаточно, чтобы отразить нападение. Феодальная конница не умѣла брать городовъ; къ тому же, у крестоносцевъ не было провіанта, и они уже принимались за лошадиное мясо.... Но съ другой стороны города, на моръ, былъ венеціанскій флотъ съ цѣлымъ арсеналомъ средневѣковой артиллеріи: съ камнеметными и стрѣлометными машинами, со штурмовыми лѣстницами, поднимавшимися выше ствиъ города. При первомъ же натискъ, 25 башенъ перешли въ руки венеціанцевъ. Тогда только, чтобы отвлечь непріятеля отъ города, Алексти III ртанился вывести въ поде свою армію. Византійскія войска, построившись въ боевой порядокъ, нѣсколько часовъ простояли передъ крестоносцами, но не ръшились напасть на тъхъ, кого трусливые греки называли "мѣдными статуями" и "ангелами смерти". Эта послѣдняя неудачная попытка истощила мужество императора. Въ ту же ночь. захвативъ свою казну и свое семейство, онъ бъжалъ изъ Константинополя (конецъ іюля 1203 г.).

Не желая впускать въ Константинополь крестоносцевъ, греки Вунтъ п поспѣшили возстановить на престолѣ слѣпого Исаака, у котораго въ городъ было много приверженцевъ. Это, въ самомъ дълъ, пре- Конотантикратило военныя дъйствія. Рыцари, однако, согласились признать совершившійся перевороть не прежде, какъ добились отъ Исаака утвержденія договора, заключеннаго въ Зарѣ. Старый императорь,

1) Въ врестоносномъ ополчении съ самаго начала считалось около 4.500 рыцарей и 20.000 пъхотинцевъ и стрълковъ. Потомъ нъкоторые оставили армію, нъкоторые совсямъ не попали въ Венецію; но во всякомъ случав крестоносцы не были въ 200 разъ слабъе грековъ, какъ увъряетъ Вильгардуенъ. По нъкоторымъ даннымъ его же можно заключить, что византійцы были въ 7 вли 8 разъ сильнъе французовъ (не считая венецівнцевъ).

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. Ш.

١

39

Digitized by Google

пожаръ HOHOLS. впрочемъ, напередъ заявилъ французскимъ посламъ, что договоръ этоть невыполнимъ, и его предсказание оправдалось. Труднѣе всего на первыхъ порахъ оказалась уплата вознагражденія (о соединеніи церквей, повидимому, не особенно заботились). Наличность византійскаго казначейства, за послѣдніе годы всегда болѣе или менѣе пустого, скоро изсякла; принялись за частное достояние членовъ императорскаго дома, но и этого хватило ненадолго. Тогда комуто пришла въ голову несчастная мысль воспользоваться драгоцённою утварью константинопольскихъ церквей. Стали сдирать съ образовъ золотыя ризы, отбирать священные сосуды и переплавлять все это въ слитки, которые затъмъ отвозились въ лагерь крестоносцевъ. Когда народъ увидалъ такое оскорбление своей святыни, поднялся ропоть. Ненависть къ франкамъ, обнаружившаяся уже въ самомъ началѣ войны, когда чернь разрушила дома италіанскихъ торговцевъ, --- въ томъ числѣ и ни въ чемъ не повинныхъ пизанцевъ, -- эта ненависть получила теперь новую пищу. Скоро (въ августв того же года) одинъ случай ухудшилъ отношенія до крайности. Въ Константинополъ, между прочимъ, былъ кварталъ, населенный сарадинами, и въ немъ мечеть. Нѣсколько французовъ (считавшихъ своимъ долгомъ бить мусульманъ всюду, гдѣ бы они ни встрѣтились) напали на сарацинъ и стали грабить мечеть. Населеніе города, какъ видно, больше сочувствовало своимъ давнимъ сосвдямъ — невърнымъ, чъмъ единовърнымъ разбойникамъ. Толпы грековъ поспъшили на помощь мусульманамъ. Тогда франки, стъсненные со всѣхъ сторонъ, прибѣгли къ страшному средству, уже употребленному венеціанцами при первомъ штурмѣ: они зажгли городъ въ нъсколькихъ мъстахъ. Пламя быстро распространилось, и вспыхнуль пожарь, ллившійся два дня и двѣ ночи. По свидѣтельству очевидца, огонь захватилъ въ ширину мѣсто на полъ-льё (болѣе двухъ верстъ); едва не сгоръла св. Софія. Послъ этого народное броженіе до того усилилось, что иностранцы латинскаго происхожденія опасались дольше оставаться въ городѣ и большею частію переселились въ лагерь крестоносцевъ. Такъ раздѣлились греки и франки на два стана. Открытая война еще не началась, но была, очевидно, близка. Одни только византійскіе правители этого не понимали.

Одинъ изъ этихъ правителей, слѣпой Исаакъ, не могъ принимать большого участія въ дѣлахъ. Народъ больше видѣлъ и зналъ молодого Алексѣя, который, по настоянію крестоносцевъ, былъ провозглашенъ соправителемъ отца и коронованъ (1 августа). Молодой

императоръ возбудилъ противъ себя своихъ единоплеменниковъ своей близостью въ франкамъ, въ лагеръ которыхъ онъ проводилъ дълые дни. Но и крестоносцамъ онъ тоже не угодилъ, потому что, несмотря на всѣ усилія, не могъ удовлетворить ихъ денежныхъ требованій. Золото, которое онъ нашель въ церквахъ, было каплей въ морѣ. Новые налоги не дали почти ничего и только еще болье раздражили народъ. Бароны, глубово убъжденные, что Восточная имперія-самая богатая страна на свътъ, никакъ не могли понять финансовыхъ затрудненій Алекствя и обвиняли его въ втроломствъ. Наскучивъ ждать, они ръшились на странную выходку, немало удивившую цивилизованныхъ грековъ. Два посла отъ рыцарей явились въ императорский дворецъ и объявили, что, такъ какъ византійское правительство не сдержало своего слова, не выплатило объщанной суммы, то рыцари намърены сами взять свое вознагражденіе. А чтобы не оставить сомнізній въ серьезности этого заявленія, они немедленно же принялись жестоко опустошать константинопольскія окрестности. Положеніе Алексвя IV стало теперь совершенно невыносимо. Продолжать союзъ съ крестоносцами было, конечно, уже нельзя, а начать съ ними войну онъ боялся да и не имвлъ для этого достаточныхъ средствъ. Единстве ннымъ выходомъ для Византіи была перемізна государя. Въ январіз 1204 г. духовенство, знать и народъ Константинополя сошлись въ св. Софіи для сов'вщанія о выбор'в новаго императора. Но никто не хот'яль принять на себя такую тяжелую должность: всѣ понимали, что придется вести отчаянную борьбу съ франками, и ни у кого не хватало на это мужества. Притомъ же очевидно было, что хозяйкой города опять, какъ во дни Андроника, стала толпа: безпорядовъ былъ такъ великъ, что кандидатовъ на тронъ хватали за полы и угрожали имъ мечами, въ случат отказа. При такихъ условіяхъ нуженъ былъ не государь, а военачальникъ, который умълъ бы бить франковъ и прежде всего умълъ бы заставить народъ повиноваться. Такой человъкъ нашелся въ лицъ одного изъ родственниковъ императорскаго дома, Алексъя Дуки, прозвищемъ Мурзуфла (т. е. съ густыми бровями). Онъ склонилъ на свою сторону наемныя войска, заключилъ въ темницу Алексъя IV<sup>1</sup>) и заставилъ провозгласить себя императоромъ. Тогда началась открытая борьба съ врагомъ, сразу принявшая характеръ національный и религіозный.

<sup>1)</sup> Впослѣдствія Мурзуфлъ велѣлъ его задушить, за что и былъ казненъ крестоносцами, когда попалъ въ ихъ руки. Исаакъ II умеръ около этого времени своей смертью.

Первымъ дѣломъ Мурзуфла было изданіе указа, которымъ изгонялись изъ города всв еще оставшіеся въ немъ франки (Georg. Acropol., 8, 9). Въ то же время католическое духовенство въ лагерѣ крестоносцевъ торжественно объявило, что, такъ какъ греки свергли своего законнаго императора и отложились отъ римской церкви, то война съ ними-война справедливая и заковная; всѣ, кто падетъ въ этой войнъ, получатъ отпущеніе гръховъ, какъ если бы они пали въ бою съ невърными. Такъ крестовый походъ, на. чатый противъ невѣрныхъ, обратился въ крестовый походъ противъ христіанъ.

Второе ввятіе

Считая Византію вѣрной добычей, крестоносцы напередъ условились объ ея раздълъ. Ръшено было тотчасъ по взятіи города выбрать императора изъ числа высшихъ бароновъ, назначивъ для Вивантін. выборовъ шесть представителей отъ крестоносцевъ и шесть отъ Венеціи. Императоръ долженъ былъ получить въ собственность <sup>1</sup>/, всего, что удастся завоевать, и, кромѣ того, два дворца въ Кон стантинополь, Букеліонь и Влахернскій. Остальныя <sup>3</sup>/, делились пополамъ, половина венеціанцамъ, половина крестоносцамъ. Само собою разумъется, что имперія получала при этомъ ленное устройство, превращалась въ рядъ отдѣльныхъ княжествъ, связанныхъ только общимъ верховенствомъ сюзерена-императора. Заключивъ такой договоръ, приступили къ осадъ. Она, однако, пошла далеко не такъ успѣшно, какъ прежде: первый приступъ былъ отбитъ. Теперь во главъ грековъ стоялъ человъкъ, которому никакъ нельзя было отказать ни въ храбросги, ни въ умѣньи ко-. мандовать войсками. Вооруженный тяжелой палицей, которой онъ очень искусно владѣлъ, Мурзуфлъ впереди всѣхъ въ бою подавалъ прим'връ своимъ солдатамъ. Франкамъ помогла хроническая болѣзнь Византіи – безденежье. За Мурзуфла была масса простого народа, очень его любившаго. Но это было не войско, это была недисциплинированная толпа, которая не могла выдержать напора "желѣзныхъ когортъ" франковъ. Главную силу составляли все тѣ же наемники, а они требовали прежде всего исправной уплаты жалованья. Чтобы добыть денегъ, императоръ прибъгнулъ къ самымъ крайнимъ мърамъ: онъ конфисковалъ имущество константинопольской знати въ пользу государства. Но и этого хватило не надолго. Безпорядокъ въ городъ все возрасталъ. Наконецъ, отчаявшись въ возможности дальнъйшей защиты, Мурзуфлъ ночью тайно уъхалъ изъ Константинополя. На ступила полная анархія, наемники отказались сражаться, и, воспользовавшись этимъ, рыцари ворвались въ городъ (13 апрѣля 1204).

Началось знаменитое въ летописяхъ среднев вковой исторіи опустошение Царьграда, надолго оставшееся памятнымъ всему православному Востоку. Далеко на съверъ, въ Новгородъ, съ ужасомъ говорили о разгромѣ св. Софіи, и новѣсть объ этомъ въ нашей Новгородской лѣтописи-одна изъ самыхъ подробныхъ. Во время грабежа городъ опять зажгли, - въ третій разъ съ начала войны. Послѣ этихъ трехъ пожаровъ на мѣстѣ великолѣпныхъ дворцовъ и церквей, такъ поразившихъ Вильгардуена, возвышались однъ обгорѣлыя развалины. Вольшая часть памятниковъ искусства, доставшихся Византіи въ наслъдство отъ античнаго міра, погибла въ это время, и европейскіе рыцари больше повредили въ этотъ разъ европейской цивилизации, чъмъ впослъдствии турки, ничего, по крайней мѣрѣ, не разрушавшіе.

Если бы это быль простой разбойничій набыгь, рыцари не могли Воннфацій бы желать ничего лучшаго. Они получили такую добычу, какой, по словамъ одного изъ ихъ историковъ, никто еще не получалъ отъ сотворенія міра. Но они разсчитывали прочно утвердиться въ Византіи, и Константинополь былъ столицей ихъ будущихъ владъній: разрушать его значило грабить самихъ себя. Такъ уже самое начало Лалинской имперіи свидѣтельствовало о недальновидности ея основателей. Когда они, какъ было условлено, приступили къ выбору императора, это качество ихъ обнаружилось еще сильнье. Самымъ подходящимъ кандидатомъ былъ маркизъ Бонифадій, изъ всвхъ бароновъ выдававшійся своими политическими дарованіями. У него, къ тому же, были старинныя связи въ Византіи: Монферратский домъ былъ въ свойствѣ съ Комнинами, и одинъ изъ членовъ этого дома, Райнеріо, зять императора Мануила, пріобрѣлъ даже большую популярность среди населенія Восточной имперіи. Не мудрено, что греки встрѣтили Бонифація, какъ своего заступника. Наивно принимая его титулъ за личное имя, народъ привътствовалъ его громкими криками: "Aiios («улос) basileos marchio" (святой дарь маркизъ), разсказываетъ хронисть Гюнтеръ. Бонифадій самъ, конечно, очень желалъ надъть византійскую корону. Вступивъ въ городъ, онъ предусмотрительно занялъ Букеліонскій дворець, предназначенный для императора. Но противники Бонифадія имъли сильную партію въ войскъ, особенно между французами, для которыхъ маркизъ былъ иностранцемъ. Его полдерживали нъмцы, какъ гибеллина, ломбардцы, --

Mozdepparoziž. какъ своего земляка, но и тѣ и другіе составляли ничтожное меньшинство арміи. Главнымъ же противникомъ Бонифація былъ Дандоло, и именно потому, что маркизъ былъ самымъ способнымъ изъ бароновъ. Единственнымъ мотивомъ дѣятельности венеціанцевъ въ этомъ походѣ была надежда сдѣлаться хозяевами Константинополя. Они не требовали себѣ политической власти и охотно готовы были уступить ее другимъ, но имъ нужно было захватить въ свои руки византійскую торговлю, чтобы избѣжать на будущее время такихъ непріятныхъ случайностей, какой былъ, напримѣръ, договоръ Алексѣя III съ Генуей. Маркизъ Монферратскій былъ, конечно, не такой человѣкъ, чтобы пустить кого бы то ни было распоряжаться въ своихъ владѣніяхъ, и венеціанцы всѣми силами старались его устранить. На выборахъ (9 мая) Бонифацій получилъ только 3 голоса изъ 12: всѣ представители Венеціи и 3 крестоносца высказались за Балдуина, графа фландрскаго ').

Балдуинъ былъ типичнымъ представителемъ лучшихъ сторонъ BALLYENS Фландрокій, средневѣковаго рыцарства. Онъ самъ отличался безукоризненной нравственностью и строго слёдилъ за нравственностью своей свиты: людей безпорядочнаго образа жизни онъ не терпълъ въ своемъ дворцѣ. Онъ раздавалъ много милостыни и былъ очень набоженъ. Единственнымъ удовольствіемъ, которое онъ себѣ дозволялъ, было церковное пѣніе: онъ даже самъ сочинилъ нѣсколько гимновъ. Онъ считался однимъ изъ самыхъ храбрыхъ рыцарей ополченія, и въ бою обыкновенно предводительствоваль авангардомь. Но политическія дѣла онъ плохо понималь, и старый дожь дѣлаль изъ него все, что хотвлъ... При раздълв Венеція забрала на свою долю всъ лучшіе приморскіе города, всъ наиболье плодородныя или важныя въ торговомъ отношении мъстности; забрала такъ много, что скоро должна была отказаться отъ большей части своихъ влальній, не имъя достаточно войска для ихъ защиты. Самымъ важнымъ изъ ея владений сделался островъ Критъ (вымененный у Бонифація), гдъ сходились дороги изъ Венеціи, Константинополя и Египта. Онъ принадлежалъ венеціанцамъ до половины XVII в., а двѣ изъ его крѣпостей (Суда и Спиналонга) даже до 1718 г. (Пассаровицкій миръ). Константинополь же сдѣлался какъ бы второй столицей республики, и заходила даже ръчь о переселении

<sup>1)</sup> По тогдашнему обычаю, рѣшеніе было объявлено единогласно, и о происходившей въ избирательной коллегіи борьбѣ мы можемъ только догадываться.

туда дожа, --- такъ, по крайней мъръ, разсказывали потомъ. Это, однако, не состоялось; въ Константинополѣ помѣстился подеста, представитель республики, а глава ея принялъ только довольно странный титулъ "повелителя одной четвертой и одной восьмой всей римской имперіи".

Изъ другихъ участниковъ раздѣла больше всѣхъ получилъ все-таки Бонифацій. Потерпъвъ неудачу на выборахъ, онъ поспѣшилъ жениться на вдовѣ императора Исаака, которая была сестрой короля венгерскаго. Унаслѣдовавши такимъ путемъ права низложенной греческой династіи и породнившись въ то же время съ могущественнымъ сосванимъ государемъ, маркизъ заявилъ весьма общирныя притязанія, и крестоносцы должны были ихъ удовлетворить. Ему уступили всѣ области, сопредѣльныя съ Венгріей, главную часть которыхъ составляла Македонія-съ королевскимъ титуломъ (такъ называемое королевство еессалоникійское) <sup>1</sup>).

Бонифацій былъ единственнымъ изъ бароновъ, который поль- Война оъ зовался симпатіями мъстнаго населенія и умълъ его привлечь на болгарани. свою сторону. Остальные, не исключая и новаго императора, относились къ грекамъ съ глубокимъ презрѣніемъ, за что греки имъ платили не менъе глубокой ненавистью. Основаніемъ владычества франковъ былъ страхъ: пока греки были ошеломлены вонстантинопольскимъ погромомъ, они пассивно повиновались побъдителямъ. Но одна неудача крестоносцевъ могла измѣнить все дъло. Это обнаружилось очень скоро. Царь болгарский Іоаннъ (Асънь), издавна находившійся въ ссорь съ Византіей и видъвшій поэтому въ рыцаряхъ своихъ естественныхъ союзниковъ, прислалъ къ Балдуину посольство для заключенія договора. Балдуинъ на свою бѣду вспомнилъ, что Болгарія была прежде византійской провинціей, и отвѣтилъ посламъ такъ: "Іоаннъ не имѣетъ никакого права называть себя царемъ: его земля принадлежить имперіи. Какъ смѣетъ онъ говорить съ нами, какъ равный? Онъ должени. обращаться къ намъ, какъ рабъ къ господину".

Іоаннъ, какъ и слѣдовало ожидать, принялъ такой отвѣтъ за объявление войны, что, нужно замѣтить, вовсе не было непріятно крестоносцамъ, ожидавшимъ легкихъ побъдъ. (Балдуннъ говорилъ: "Куда мнѣ пойти ударить копьемъ"?). Но дарь поспѣшилъ завязать сношенія съ греческимъ населеніемъ. Во Өракіи началось

<sup>1)</sup> Бонноацій быль убить въ 1208 г. въ войнъ съ болгарани.

возстаніе, и Адріанополь скоро попаль въ руки мятежниковъ. Крестоносцы, разсъявшіеся маленькими отрядами по всей странь, потерпъли большой уронъ. Съ трудомъ удалось Балдуину собрать достаточныя для войны силы, съ которыми онъ и выступилъ къ Адріанополю. Здъсь легкая половецкая конница, нанятая болгарскимъ царемъ, заманила рыцарей въ засаду, глѣ они потерпѣли жестокое поражение. Людовикъ Блуаский и 300 рыдарей пали въ битвъ. Балдуинъ былъ взятъ въ плънъ и скоро умеръ отъ ранъ. Это поражение сразу уничтожило все обаяние франковъ въ глазахъ туземцевъ. Возстаніе быстро разрослось, и уже скоро всѣ владѣнія крестоносцевъ ограничивались непосредственными окрестностями Константинополя и несколькими приморскими пунктами, где утвердились венеціанцы.

Владвнія

девъ.

Генрихъ, братъ и наслъдникъ Балдуина, отвоевалъ обратно врестонос- часть отпавшихъ провинцій, но далеко не всв. Крестоносцамъ удалось утвердиться только на обоихъ берегахъ Мраморнаго моря, — и въ Европъ и въ Азіи, — и въ южной части Македоніи (королевство еессалоникійское); кромѣ того, нѣсколько феодальныхъ бароній было основано въ собственной Греціи (герцогство Ахаія и сеньёрія Асины). Адріанополь сталь крайнимь пунктомъ Латинской имперіи на съверъ, но онъ находился подъ управленіемъ грека Өеодора Браны, который признавалъ только верховенство латинскаго императора. Изъ другихъ провинцій имперіи образовались греческія княжества, уже совершенно не зависъвшія отъ Константинополя: въ Европъ — эпирское, гдъ утвердился одинъ изъ родственниковъ династіи Ангеловъ; въ Азіитралезундское, основанное сыновьями Андроника Комнина, и никейское, — зятемъ Алексъя III, Өеодоромъ Ласкарисомъ. Это послёднее, правители котораго приняли вскорё императорскій титуль, стало самымъ грознымъ противникомъ новыхъ властителей Византін. Западная часть Малоазійскаго полуострова представляла гораздо большую національную цъльность, чъмъ европейскія провинціи имперіи. Византійскія влад'внія въ Европ'є съ VI в. были наводнены славянами, которые по большей части тамъ и остались и такъ перемѣшались съ туземнымъ населеніемъ, что даже относительно собственной Греціи въ научной литературъ былъ споръ: кто предки ея нынъшняго населенія, древніе эллины или славяне? Кромѣ того, много варваровъ было поселено здѣсь самими императорами, которые давали имъ земли внутри имперіи, чтобы сдѣлать ихъ безвредными. Въ самомъ Константинополъ, особенно съ начала крестовыхъ походовъ, освла масса иноземцевъ (см. выше). Такимъ образомъ, население европейской части имперіи было пестрою сивсью, лишь поверхностно окрашенной греческимъ элементомъ. Возрождение преческой империи должно было совершиться не здёсь, а въ Малой Азін, сохранившей гораздо болѣе слѣдовъ греческой культуры и, къ тому же, менъе истощенной войнами и поборами. Войска никейскихъ императоровъ вербовались изъ мъстныхъ уроженцевъ; особенно Виеинія доставляла превосходныхъ стрѣлковъ. Такимъ образомъ, у грековъ понемногу создавалась національная армія, недостатокъ которой такъ ощутительно давалъ себя чувствовать во время осады Царьграда крестоносцами. Постепенно возстановлялось и государственное хозяйство, пришедшее въ соворшенный упадокъ при Ангелахъ. Особенно важна была въ этомъ случат дъятельность второго никейскаго императора, Іоанна Ватапы.

Ватаца былъ человѣкъ чрезвычайно разсчетливый и въ то же Никейская время очень широко понимавшій свои обязанности. Онъ самъ велъ · хозяйство въ своихъ общирныхъ имъніяхъ и велъ его такъ, что императорскія имѣнія стали образцомъ для всѣхъ сельскихъ хозяевъ страны. Какъ велика была его внимательность въ этомъ случаѣ, видно изъ того, что даже торговля куриными яйцами давала ему очень значительные барыши. Налоги, которые прежде разоряли население безъ всякой выгоды для правительства, онъ умьлъ распредълить такъ, что они давали большой доходъ, никого не разоряя. Но онъ не ограничивался этимъ и старался создать новые источники дохода, поощряя промышленность; для этой цъли служила ему такъ называемая покровительственная система: онъ облагаль высокими таможенными пошлинами ть иностранные товары, которые на рынкѣ могли соперничать съ произведеніями туземной промышленности. На случай неурожаевъ онъ устроилъ запасные хлѣбные магазины, которыми пользовались даже сосѣднія страны, ----напр., послѣ опустошеній, произведенныхъ монголами, ---причемъ Ватаца продалъ хлѣбъ, конечно, съ хорошей прибылью. Постепенно онъ довелъ свое казначейство до такого блестящаго состоянія, что Никея отъ обороны скоро могла перейти въ наступленіе противъ франковъ. Этому немало способствовали, впрочемъ, личные таланты никейскихъ правителей. За Ватацей слъдовалъ Михаилъ Палеологъ, родоначальникъ послѣдней династіи восточныхъ императоровъ, истый византійскій грекъ, человѣкъ съ неособенно чуткой совъстью, но замъчательно талантливый дипло-

EMEOpig.

мать. Онъ очень ловко умълъ пользоваться никогда не прекращавшимся торговымъ соперничествомъ Генуи и Венеціи и дъйствовалъ постоянно въ союзъ съ первой противъ венеціанцевъ. При этомъ императорѣ и Константинополь перешелъ обратно въ руки грековъ (25 іюля 1261 г.). Это было, впрочемъ, совершенно случайное событіе. Жители воспользовались тыкь, что французскія войска были отправлены на помощь венеціанцамъ, осаждавшимъ одну гавань на Черномъ морѣ, и впустили въ городъ отрядъ никейской конницы. Но паденіе Латинской имперіи было неизбѣжно подготовлено всей ея исторіей: ей не на что было существовать. Провинціи, доставшіяся на долю франкамъ, были страшно опустошены еще при Ангелахъ. Разрушивъ византійскую административную систему, латинские завоеватели не сумъли замънить ее чъмъ-нибудь лучшимъ. Въ результатъ финансовыя затрудненія стали еще значительнъе, чъмъ были въ эпоху Исаака и Алексъя. Въ послъднсе время своего существованія, латинскіе императоры жили только субсидіями, которыя имъ присылали съ родины, и должны были заложить все, что возможно: даже терновый вѣнецъ Спасителя, хранившійся въ Царьградъ, былъ заложенъ Венеціи за большую сумму. Очевидно, конецъ обнищавшей имперіи былъ только вопросомъ времени.

Значение

имперіи.

Франки ушли, не достигнувъ ни одной изъ тъхъ цълей, кото-Латеновой рыя они себѣ поставили передъ завоеваніемъ. Имъ не удалось основать феодальную имперію. Но нужно зам'єтить, что изъ западныхъ учрежденій феодализмъ все-таки лучше всего принялся на византійской почвѣ. Въ этомъ случаѣ крестоносцы нашли въ Византіи готовый матеріалъ. Еще съ Х въка стало развиваться въ имперіи служилое землевладѣніе: военнымъ людямъ за службу давалась земля, которую обрабатывали поселенные на ней крестьяне; доходъ съ этой земли замѣнялъ имъ жалованье. Получались отношенія, по внѣшности чрезвычайно похожія на феодальныя, на отношенія вассала къ сеньёру; вассалъ также получалъ отъ сеньёра землю подъ условіемъ военной службы. Французы такъ и поняли дъло и признали византійскихъ служилыхъ людей за феодальное дворянство. Рядомъ съ этими мелкими помъщиками были и очень крупные. Нъкоторыя семейства изъ византійской знати владёли огромными земельными имѣніями и, особенно въ отдаленныхъ провинціяхъ, распоряжались въ своихъ владенияхъ вполнъ самостоятельно. Такие землевладъльцы ничъмъ, въ сущности, не отличались отъ крупныхъ феодальныхъ бароновъ. Таковъ былъ, напримѣръ, Левъ Сгуръ

въ Пелопоннесѣ, который, — совсѣмъ какъ западно-европейскіе феодалы, — велъ правильную войну съ императоромъ Алексѣемъ III (въ 1202 г.) и отнялъ у него два города: Аргосъ и Коринеъ. Латинское владычество упрочило эти уже ранѣе существовавшіе зачатки мѣстной самостоятельности. Палеологамъ нечего было и думать о возстановленіи прежней строгой централизаціи: связь отдѣльныхъ частей имперіи навсегда была ослаблена, — и это, конечно, немало повредило имперіи въ начавшейся вскорѣ борьбѣ съ турками.

Полной неудачей кончилась другая попытка латинскихъ завоевателей, - попытка соединенія церквей, т. е. въ сущности, подчиненія Восточной церкви Риму. Иннокентій III долженъ былъ примириться съ непріятнымъ для него событіемъ, взятіемъ Константинополя. Даже больше: по требованию тёхъ самыхъ венеціанцевъ, воторыхъ онъ отлучилъ отъ церкви за нападеніе на Зару, онъ долженъ былъ поставить латинскимъ патріархомъ въ Царьградѣ ихъ земляка (Томмазо Морозини). Всѣ эти уступки были вызваны надеждой на церковную унію. Но унія всегда осталась чисто внѣшней, формальной, и греки ей никогда не подчинились. Напротивъ, съ этой поры самая мысль объ уни стала ненавистна византійцамъ, такъ какъ неизбѣжно соединялась въ ихъ умѣ съ разграбленіемъ Царьграда. Никогда еще греки не были такъ преданы своей религіи, никогда вліяніе православной церкви на политику не было такъ сильно, какъ послѣ латинскаго завоеванія. Мы увидимъ впослъдствіи, что и это обстоятельство не осталось безъ сильнаго вліянія на исходъ борьбы съ турками. Можно сказать, что латинское завоевание Царьграда подготовило завоевание его турками въ 1453 году.

М. Покровскій.



## XXXIX.

٩

## Цезарій Гейстербахскій.

#### (Черты среднев коваго настроенія и міровоззр внія).

Личность Церковь была носительницей умственнаго просвъщенія въ сред. Цезарія. ніе вѣка; его представителемъ было духовенство. Тогда не существовало образованія внѣ церкви, и не было образованнаго класса, помимо духовенства. Не было другой науки, кромъ той, что разрабатывалась въ ствнахъ монастырей "во славу Божію" (ad majorem Dei gloriam), другой философіи, кромѣ той, которая была "служанкой богословія" (ancilla theologiae), другого искусства, кромѣ того, что служило къ украшенію великолѣпныхъ соборовъ. Писатели, историки, философы среднихъ въковъ, это по преимуществу монахи; они были мыслителями среднихъ въковъ, они руководили мыслью среднев вковаго челов вка, давали тонъ и направление всей умственной жизни средневъковаго общества и налагали свою печать на все міросозерцаніе эпохи. Вотъ почему, если мы хотимъ познакомиться съ послѣднимъ, если желаемъ проникнуть во внутренній міръ средневѣковаго человѣка, мы должны обратиться къ средневѣковому монашеству, и въ его средѣ искать матеріала для характеристики среднев вковаго настроенія и міровоззрѣнія. Такой матеріаль мы находимь, напримърь, въ лицъ Цезарія Гейстербахскаго, одного изъ характерныхъ представителей среднев вковаго монашества и наиболье типичныхъ выразителей міросозерцанія эпохи.

**Hoco6ia**: Caesarii Heisterbacensis, Dialogi miraculorum; Kaufmann, Caesarius von Heisterbach.

Цезарій не принадлежить къ числу крупныхъ историческихъ личностей; его имя не связано ни съ какимъ выдающимся событіемъ. Онъ былъ скромнымъ цистерціанскимъ монахомъ, — однимъ изъ множества тѣхъ людей, жизнь которыхъ протекала въ тиши уединенной кельи, между алтаремъ и библіотекой. Какъ историческая личность, какъ историческій характеръ, Цезарій не представляетъ поэтому никакого интереса; но онъ въ высшей степени интересенъ, какъ историческій типъ, какъ одна изъ тѣхъ личностей, въ которыхъ наиболѣе отчетливо выступаютъ общія черты эпохи.

Свъдънія о жизни Цезарія очень скудны. Извъстно только, что онъ жилъ въ концѣ XII и первой половинѣ XIII вѣка, слѣдовательно, въ ту пору, которая относится къ "классическому вѣку" среднихъ въковъ. Около 1200 года онъ вступилъ въ число цистерціанскихъ монаховъ Гейстербахскаго монастыря, близъ Кельна, гдѣ и провелъ большую часть жизни, въ качествѣ "пріора" и "наставника новиціевъ" (вновь вступившихъ монаховъ). Свой монашескій досугъ онъ посвящаль чтенію и литературному труду. Чтеніемъ онъ настолько обогатилъ свои свъдънія, что стоялъ вполнъ на высотъ современнаго образованія. Его сочиненія обнаруживаютъ выдающуюся для того времени начитанность; не говоря уже о церковныхъ писателяхъ, мы встръчаемъ въ сочиненіяхъ Цезарія ссылки на такихъ классическихъ авторовъ, какъ Виргилій, Овидій, Сенека. Среди его многочисленныхъ сочиненій, —всъ они церковнаго характера и написаны средневѣковой варварской латынью, --- особенною популярностью среди современныхъ читателей пользовались его "Бестам о чудесахъ". Это сочинение наиболъе важно для характеристики какъ самого писателя, такъ и его міросозерцанія, которое, въ свою очередь, интересно для насъ, какъ отраженіе господствующихъ понятій и представленій среднев'вковаго общества. "Бесѣды о чудесахъ", это — обширный сборникъ разсказовъ о разныхъ необычайныхъ событіяхъ и явленіяхъ, о которыхъ въ разное время пришлось слышать автору или отъ очевидцевъ или отъ людей, которые передавали слышанное отъ другихъ. Нужно замѣтить, что терминъ "чудо" у Цезарія далеко не вполнъ совпадаеть съ твмъ представленіемъ, которое соединяется съ этимъ словомъ въ настоящее время; въ "Бесъдахъ о чудесахъ" мы встръчаемъ, напримъръ, разсказъ о землетрясени на островъ Кипръ, о затменіи солнца и т. п. Вообще, воображеніе средневѣковаго человъка работало гораздо напряженнъе, нежели разумъ, и ему на каждомъ шагу чудилось необычайное, сверхъестественное, чудесное.

Чудо окружало человъка съ колыбели до могилы. Чудесно испълялся человѣкъ отъ болѣзни, приключившейся какимъ-нибудь необычайнымъ образомъ; чудеснымъ образомъ спасался отъ сверхъестественной опасности; чудесное видение или разсказъ о немъ решали участь человѣка, заставляя его отречься отъ міра и уйти въ монастырь. Такъ было, напримъръ, и съ Цезаріемъ: чуду обязанъ быль онь въ дътствъ спасеніемъ отъ смертельной бользни, разсказъ о чудесномъ видѣніи склонилъ его къ принятію "ангельскаго чина". Послѣ своего "обращенія", въ монастырѣ, человѣкъ начинаеть дышать еще болье сгущенной атмосферой чудеснаго. Читаеть ли книгу — тамъ разсказывается о чудесахъ; бесъда между "братьями"-о чемъ? о чудесахъ; прохожій-странникъ передаеть о видънныхъ или слышанныхъ необычайныхъ явленіяхъ или событіяхъ; наконецъ, человѣкъ пытливо смотритъ вокругъ себя-и видитъ чудо, чудо на каждомъ шагу. Ниже мы увидимъ это на живыхъ примърахъ; здъсь отмътимъ пока только, что этимъ духомъ чудеснаго проникнуто все сочинение Цезарія, который въ данномъ случать раздъляетъ лишь общее настроеніе эпохи, заключающееся въ крайне напряженной работь воображенія и въ необыкновенной склонности видъть всюду чудесное. Въ книгъ Цезарія, точно въ зеркаль, отражается это господствующее настроение средневьковаго человѣка; но важнѣе для насъ тѣ черты средневѣковаго міросозерцанія, которыя не менѣе отчетливо отразились въ этомъ зеркаль.

Нътъ той области, которая бы не была затронута въ "Бесъ-AcketHueдахъ о чудесахъ", начиная съ самыхъ мелочныхъ явленій обыден-OE06 H8ной жизни и кончая самыми высшими областями человъческаго поправленіе. знанія. — всюду писатель ведеть за собой читателя, сознательно и безсознательно высказывая свои взгляды на всѣ явленія и вопросы жизни, вводя насъ въ свой внутренній міръ, ---внутренній міръ средневъковаго человъка. Всего рельефнъе выступаетъ передъ нами этоть внутренній мірь въ воззрѣніяхъ Цезарія на жизнь человѣка, въ его представленіяхъ о значеніи, смыслѣ и содержаніи человѣческой жизни. Основная и характерная особенность среднев коваго міросозерданія заключается въ своеобразномъ соединеніи христіанскихъ понятій, воспринятыхъ отъ церкви, съ языческими представ- . леніями, унаслѣдованными отъ дохристіанскихъ временъ и сохранившимися въ народной поэзіи (въ особенности въ германскихъ сагахъ). Изъ церковно-христіанскихъ идей среднев вковый челов вкъ получилъ аскетическое понимание жизни, которое облеклось у него

въ совершенно несоотвътствующія ему формы, заимствованныя изъ народно поэтическихъ представленій языческой эпохи. Книга Цезарія представляетъ собою яркій образчикъ этого своеобразнаго сочетанія церковно-аскетическаго пониманія жизни съ языческопоэтическими представленіями. Мы сейчасъ увидимъ, въ чемъ состоитъ то и другое.

Сущность церковно аскетическаго пониманія жизни заключалась въ противоположеніи жизни земной, плотской, и жизни загробной, духовной. Насколько безсмертный духъ выше бренной плоти, настолько же загробная жизнь, жизнь вѣчная, важнѣе жизни земной, скоропреходящей. Сама по себѣ земная жизнь не имѣетъ никакой цѣны; она получаетъ смыслъ и значеніе настолько, насколько является приготовленіемъ къ жизни загробной. Въ чемъ же должно заключаться это приготовленіе? Въ умерщвленіи плоти. Плоть врагъ человѣка; она—источникъ грѣха и виновница вѣчной погибели человѣка; она—темница души, связывающая́ послѣднюю овоими оковами.

Отсюда, умерщвленіе плоти—основная мысль аскетизма; логическій выводъ изъ этой мысли есть монашество: для умерщвленія плоти необходимо отреченіе отъ міра, который есть царство плоти. Монахъ, это — послѣдовательный аскетъ. Таковъ былъ Цезарій въ своей жизни, такимъ онъ является и въ своей книгѣ.

Изъ двѣнадцати главъ, на которыя раздѣляется сочиненіе Цезарія, первая трактуетъ объ "обращеніи", послѣдняя о загробной жизни, въ остальныхъ главахъ распредѣлено прочее содержаніе человѣческой жизни. "Обращеніе", т. е. вступленіе въ монашество, есть тотъ моментъ, съ котораго человѣческая жизнь пріобрѣтаетъ смыслъ и значеніе; "обращеніс", это—духовное рожденіе человѣка,—эра, откуда человѣкъ начинаетъ лѣтосчисленіе своей жизни. Этимъ важнымъ шагомъ въ своей жизни человѣкъ бываетъ обязанъ нерѣдко особенному вмѣшательству существъ изъ загробнаго міра: ангеловъ, святыхъ, которые являются во снѣ и наяву, чтобы склонить колеблющихся къ принятію "ангельскаго чива".

Уже самый факть "обращенія" налагаеть на человіка особую печать святости и очищаеть пятно предшествующей порочной жизни. "Разъ св. Бернардъ, — разсказываеть Цезарій, — встрітилъ присужденнаго къ висілиці вора; послідній обратился къ святому съ просьбой спасти его, принявъ въ свой орденъ. На это судья: "Но, господинъ, это — воръ, который заслуживаетъ висілицы". Отвѣчалъ блаженный аббатъ: "Предоставь мнѣ его повѣсить". Святой разумѣлъ подъ висѣлицей орденскую дисциплину.

Самое одѣяніе монашеское осѣнено особенною святостью. Цсзарій разсказываеть о монахѣ, "спустившемся, съ разрѣшенія своего аббата, въ чистилище". Дьяволы настаивали, чтобы монахъ снялъ съ себя свое иноческое одѣяніе; послѣдній наотрѣзъ отказался и провелъ въ чистилищѣ всю ночь "въ словесномъ состязаніи съ дьяволами, изъ которыхъ ни одинъ не дотронулся до него".

Главное содержание челов'вческой жизни посл'в "обращения" составляють: сокрушение (contritio), покаяние (confessio), искушение (tentatio). "Contritio dicta est, quasi simul tritio; componitur autem a con, quod est simul, et tritio, eo quod de omnibus peccatis cor simul teri debet per dolorem". Сокрушеніе о грѣхахъ сопровождается слезами. Gratia lacrimarum, "благодать слезъ", есть особенный даръ, которымъ особенно дорожитъ "обращенный", и который ниспосылается свыше въ видъ особой милости. Одинъ монахъ просилъ "одну святую женщину" помолиться за себя. — "Чего желали бы вы отъ Господа?" спросила монахиня. ......, Хочу, чтобъ вы исходатайствовали мнъ у Господа даръ плакать трижды въ недълю, т. е. по понедъльникамъ, пятницамъ и субботамъ, на всенощномъ богослужении". Возвратившись въ свой монастырь, монахъ стоялъ за всенощной, ожидая объщанной благодати. И вдругъ, по молитвамъ этой святой женщины, онъ получилъ отъ Господа слезы въ изобиліи.

Другому монаху на молитвѣ является Христосъ. — "Проси у меня, чего хочешь". — "Господи, ничего я не прошу у тебя, кромѣ того, чтобы имѣть столько слезъ, сколько заслуживаеть воспоминаніе о твоихъ страданіяхъ". И Господь: "Да будетъ тебѣ эта благодать". И отъ этого часа всякій разъ, какъ ему случалось вспомнить или заговорить о страданіяхъ Христовыхъ, у него слезы текли ручьемъ.

Очистившись отъ грѣха сокрушеніемъ и покаяніемъ, человѣкъ подвергается опасности впасть немедленно въ новый грѣхъ, такъ какъ на каждомъ шагу, каждую минуту, его подстерегаетъ искушеніе. "Жизнь человѣка есть непрерывное искушеніе", въ особенности жизнь "обращеннаго", т. е. монаха. "Мірскіе и плотскіе, говоритъ Цезарій, — послушествующіе плоти, не переживаютъ искушенія въ собственномъ смыслѣ, потому что они, едва почувствуютъ искушеніе, какъ ужъ готовы немедленно склониться къ нему, а если и сопротивляются, то слабо, подобно лошади или мулу, у которыхъ нётъ разума". Совсёмъ другое дёло — жизнь монаха: она есть непрерывная и неустанная борьба противъ искушеній, которыми усёянъ его жизненный путь. Не говоря уже о плоти съ ея грѣховными вожделёніями; не говоря о мірё съ его соблазнами, противъ которыхъ подчасъ и стёны монастырскія безсильны, — не говоря уже объ этихъ двухъ неизсякаемыхъ источникахъ постоянныхъ искушеній, смущающихъ духъ инока, — послёдній вёчно окруженъ еще цёлымъ сонмомъ особыхъ существъ, нарочитое призваніе которыхъ — искушать человёка; эти существа — злые духи, демоны.

Такова, по представлению Цезарія, жизнь человѣка, въ особенности человѣка "обращеннаго," монаха, -- эта безпрерывная борьба съ плотью, съ міромъ, съ дъяволомъ, -- жизнь, протекающая между грѣхомъ и покаяніемъ, между сокрушеніемъ и искушеніемъ. Естественно, что, при такомъ взглядѣ на жизнь, смерть представлялась человѣку чѣмъ то желаннымъ, радостнымъ; въ самомъ дѣлѣ, она приносила съ собою освобождение души отъ тяжкихъ узъ плоти, міра, грѣха, искушенія. "Мнѣ случалось нерѣдко, --говоритъ Цезарій, — у многихъ изъ нашихъ монаховъ, когда они заболъвали, наблюдать такое желаніе умереть ради будущей жизни, что ихъ искренно огорчало, коли имъ желали выздоровленія". Вся книга Цезарія проникнута этимъ аскетическимъ презрѣніемъ къ жизни и идеализаціей смерти. Самый моменть смерти, особенно смерти "обращеннаго", окруженъ ореоломъ особенной прелести и поэзіи. Умирающій юноша "слышить дивное пініе ангельскихъ хоровь, неизъяснимая прелесть котораго доставляеть ему великое наслажденіе". "Обращенный", по имени Оберть, умирая, "созерцаеть ангеловъ, слышитъ небесную гармонію, видитъ себя соучостникомъ СЛАВЫ СВЯТЫХЪ".

Таково это аскетическое пониманіе жизни, насколько оно выразилось въ книгѣ Цезарія. Но что особенно характерно для Цезарія и для средновѣковаго міровоззрѣнія вообще, такъ это — то своеобразное сочетаніе этихъ аскетическихъ понятій съ языческоноэтическими представленіями, о которомъ было упомянуто выше. Вліяніе послѣдняго выразилось, прежде всего, въ матеріализаціи христіанскихъ представленій и, затѣмъ, въ своеобразномъ направленіи и развитіи чувства чудеснаго.

Матеріализація христіанскихъ представленій выразилась въ перенесеніи на нихъ чувственныхъ образовъ языческой миеологіи. Послѣднее отразилось въ особенности на представленіяхъ о св. Дѣвѣ, о добрыхъ и злыхъ духяхъ. На св. Дѣву переносятся черты

ХРЕСТОН. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. Ш.

**4**0

Матеріалиотчасти языческой богини, отчасти сказочной героини. Подобно вадія хримиенческой воинственной богинѣ германскихъ сагъ, св. Дѣва помоотіанскихъ гастъ покровительствуемому ею рыцарю одержатъ побѣду въ туриредотанирѣ; подобно сказочной богинѣ, она спасаетъ своего поклонника вленій. отъ опасности, освобождаетъ изъ плѣна, помогаетъ достигнуть успѣха въ задуманномъ предпріятіи. На все это у Цезарія немало живыхъ примѣровъ. Онъ же разсказываетъ случай, когда св. Дѣва приняла наружность одной монахини, бѣжавшей изъ монастыря, и въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ служила въ монастырѣ вмѣсто нея, до тѣхъ поръ, пока та не возвратилась снова въ монастырь; благодаря св. Дѣвѣ, никто не замѣтилъ отсутствія бѣжавшей монахини, которая, возвратившись въ монастырь, заняла свое прежнее мѣсто, какъ ни въ чемъ не бывало.

> Но особенно рѣзкую печать наложили миеическіе образы на средновъвовыя представленія о злыхъ духахъ, на которыхъ средневъковое воображение перенесло черты низшихъ божествъ или полубожествъ языческой мнеологіи: эльфовъ, домовыхъ, великановъ, оборотней и т. п. "Злой духъ" Евангелія утратилъ совершенно въ представлении средневъковаго человъка свой духовный обликъ; онъ облекся въ плоть и кровь, размножился. У Цезарія міръ кишить демонами, и человѣкъ уже не духовными очами зритъ ихъ: онъ видить ихъ плотскими глазами и ощущаеть ихъ присутствіе чуть не встыи своими пятью чувствами; видить ихъ наяву, чувствуеть ихъ прикосновеніе къ своему тѣлу, слышитъ ихъ голосъ и разговариваетъ съ ними. Дьяволъ у Цезарія является человъку то въ звъриномъ образъ: медвъдемъ, обезьяной, дошадью, собакой, кошкой, крысой, свиньей; то въ образъ человъка: мужчины, женщины, дъвицы, великана; иногда онъ принимаетъ наружность какой-нибудь опредъленной личности, живущей или умершей; наконецъ, есть случан, что дьяволъ принимаетъ образъ ангела, это-высшая степень дьявольскаго коварства. Когда демонъ является въ своемъ собственномъ видъ, онъ имъетъ обыкновенно наружность безобразнаго, приземистаго человвка, плечистаго, съ короткой шеей; волосы взъерошены, цетть кожи напоминаеть вынутое изъ горна жельзо. Въ одномъ мъстъ Цезарій описываеть цълую группу дьяволять, которые были усмотрѣны епископомъ на шлейфѣ пришедшей въ церковь щеголихи. "Они были ростомъ съ крысу и черны, какъ эејопы; склабя свои морды, они хлопали въ ладоши и прыгали, точно рыбы въ неводъ". Другой монахъ имълъ случай видъть демоновъ въ иной обстановкъ. "Онъ увидълъ пятнистыхъ

кошекъ, или, точнѣе говоря, демоновъ подъ видомъ кошекъ; мурлыкая и помахивая своими хвостами, по обычаю кошекъ, они ласково терлись боками другъ о друга".

Главное призваніе демоновъ—искушать людей, пренмущественно монаховъ; жизнь послёднихъ есть повседневная ожесточенная война съ демонами, которые особенно назойливо осаждаютъ монастырскія кельи. Непримиримая ненависть демоновъ къ человёку засвидътельствована однимъ дъяволомъ, подлинныя слова котораго приводятся Цезаріемъ, на основанія достовёрнаго, по его мнёнію, источника. "Я предпочелъ бы,—говоритъ демонъ, —если бы пришлось выбирать, возвратиться въ преисподнюю съ одною соблазненною душой, нежели получить снова доступъ на небо". Впрочемъ, съ добросовѣстностью ученаго изслёдователя, Цезарій отмѣчаетъ разногласіе между демонами въ данномъ пунктѣ: "Huic verbo, говоритъ онъ,—alterius cujusdam daemonis sermo non concordat", и разсказываетъ далѣе о демонѣ, qui contraria dicebat.

Вивств съ матеріализаціей демона, и борьба съ нимъ человѣка принимаетъ чувственныя, матеріальныя формы: это-борьба въ рукопашную, борьба нерѣдко кровопролитная — въ буквальномъ смыслѣ, съ поломанными ребрами, окровавленнымъ лицомъ, вывороченными внутренностями, —борьба, кончающаяся сплошь да рядомъ увѣчьемъ и даже смертью отъ руки дъявола. Для иллюстраціи сказаннаго приведемъ нѣсколько живыхъ примѣровъ "искушеній" и борьбы съ искусителемъ со стороны человѣка, какъ это представлено у Цезарія.

Рыцарь, по имени Менгоцъ, исполняя свой давній об'вть, собирается въ путь къ св. Ремигію въ Реймсъ. Вдругъ прилетаетъ дьяволъ и говоритъ: "Къ чему спѣшить? Впереди всегда найдется достаточно времени для исполненія об'вта"... Ни слова не говоря болѣе, дьяволъ схватилъ рыцаря за ноги и такъ нещадно поволокъ его по мостовой, что земля окрасилась кровью, которая лилась изъ изуродованнаго лица несчастнаго. Другой разъ, одинъ монахъ "такъ варварски изувъченъ былъ демономъ, что на третій день скончался". Рыцарь, по имени Тіело, близъ Кельна, былъ варварски умерщвленъ демономъ. Послѣдній забрался къ рыцарю въ комнату, гдѣ и провелъ всю ночь, а подъ утро, схвативъ рыцаря, потащилъ его сквозь поголокъ, причемъ у несчастной жертвы были выдавлены внутренности. Что сталось съ его тѣломъ, такъ и осталось неизвъстнымъ; только утромъ нашли висъвшія на доскахъ крыши разорванныя внутренности, которыя и предали погре-

40\*

бенію. Случалось, что дьяволъ прибѣгалъ къ помощи отравы. Явившись одному неопытному новицію въ образѣ ангела, онъ предложилъ ему ломоть хлѣба; новицій съѣлъ, заболѣлъ и зачахъ. Иногда простое прикосновеніе демона причиняеть человѣку болѣзнь и даже смерть, чему имъется немало примъровъ у Цезарія.

Варочемъ, увѣчья и смерть отъ руки дьявола-сравнительно исключительныя явленія; въ большинствъ же случаевъ, дьявольскія "искушенія" не идуть далѣе болѣе или менѣе коварныхъ, но неопасныхъ для телеснаго здоровья козней, которыя носять подчасъ характеръ школьническихъ проказъ. "Въ боннской епархіи жилъ одинъ благочестивый инокъ. Дьяволъ до такой степени былъ протнвъ него озлобленъ, что часто, когда послъдній раскрываль молитвенникъ для утренней молитвы, дьяволъ то закрывалъ ему буквы, то перевертывалъ страницу, а иногда и свѣчу задувалъ". Вообще, на молитвѣ монахъ служитъ мишенью особенно назойливыхъ козней и всякаго рода издъвательствъ со стороны демона. Во время церковнаго богослуженія, онъ взлъзаетъ монаху на спину въ видъ змъи; другому вскарабкивается на голову въ видъ кошки; третьему надъваеть на лицо конскую узду; четвертый стоить, окруженный цълою толпой демоновъ, подъ видомъ свиней, хрюканье которыхъ слышно для окружающихъ. Во встахъ случаяхъ результать получается одинаковый: монахи начинають дремать или и совствиъ засыпаютъ, а дьяволу только этого и нужно.

Одна женщина видъла въ Ахенъ монаховъ, "на плечахъ и капюшонахъ у нихъ сидъли демоны въ образъ обезьянъ и кошекъ". Ей же другой разъ случилось видъть "еще болъе ужасную картину: впереди монаховъ шли огромные, страшнаго вида псы съ цъпями, одни концы которыхъ были прикръплены къ ихъ ошейникамъ, а противоположные концы опутывали шеи монаховъ: такъ дъяволы влекли послъднихъ къ соблазнамъ".

Монашескій пость — тоже одинь изь главныхь пунктовь, на которые направлены усилія искусителя. Одному дьяволу удалось подсунуть монаху мяса, да еще сырого, которое тоть и съёль невзначай; но другой дьяволь имѣль менѣе успѣха у монахини, которую тщетно пытался соблазнить покушать гуся, яко бы присланнаго ей отъ родителей. Еще менѣе посчастливилось искусителю съ монахиней Елизаветой, которую онъ долго и неотступно осаждаль въ Ховенскомъ монастырѣ. Разъ, увидѣвъ его у себя, и догадавшись, кто это такой, она дала ему пощечину. — "Зачѣмъ ты такъ больно дерешься?" сказалъ онъ. — "Потому что ты часто досаждаеть мнѣ", отвѣтила она. На это дъяволъ: "Вчера я гораздо болве досадилъ твоей сестрѣ, пѣвчей, и однако она меня не ударила".

Другой разъ аббатисса того же монастыря, разсказывал про явленіе ей дьявола въ образъ человъка, прибавила: "Жаль, что не знала я тогда, что это былъ дьяволъ, а не человъкъ: дала бы ему хорошую пощечину"... Не менъе ръшительный отпоръ встрътилъ врагъ рода человъческаго со стороны Бертрады, монахини Вольмунтштейнскаго монастыря въ Вестфаліи. Замътивъ дъявола, который пытался проникнутъ къ ней черезъ окно, "она плюнула ему въ лицо и, понося его позорными словами, заклинала именемъ св. Троицы не искушать ея болъе".

Далеко, однако, не всъ демоны злы; есть даже прямо добрые демоны. Цезарій готовъ былъ бы усомниться въ возможности столь невъроятной вещи, если бы она не доказывалась многими, по мнънію автора, не подлежащими никакому сомнѣнію фактами и наглядными примърами "дьявольской доброты (bonitatis diabolicae)". Цезарію, напримізръ, извістенъ случай, что одинъ демонъ, въ образів молодого человѣка, нанялся въ слуги къ одному рыцарю. "Онъ началъ служить рыцарю съ такимъ усердіемъ, почтительностью, преданностью и готовностью, что тотъ не могъ надивиться. При этомъ, всегда скроменъ, предусмотрителенъ, веселъ". Разъ онъ сверхъестественнымъ образомъ спасъ жизнь рыцаря отъ неминуемой смерти; другой разъ вылізчиль его жену оть опасной болізвни львинымъ молокомъ, которое онъ добылъ въ Аравіи, слетавъ туда въ одинъ часъ. Это послъднее обстоятельство выдало настоящее происхождение слуги. По настоятельному требованию рыцаря, онъ вынужденъ былъ сознаться: "Я-демонъ, одинъ изъ техъ, что пали съ Люциферомъ.- "Если ты по природъ дьяволъ, то что это значить, что ты служишь върой-правдой человъку?" спросилъ изумленный рыцарь. Демонъ отвѣчаль: "Великая для меня отрада быть съ сынами человѣческими".

Демонъ оказался не только добрымъ, но и благочестивымъ, кажъ явствуетъ изъ нижеслѣдующаго. Получивъ отъ рыцаря за свою службу пять золотыхъ, демонъ возвратилъ ихъ ему, со словами: "Сооруди на эти деньги колоколъ, который повѣсь надъ кровлей этой бѣдной и запущенной церкви, чтобы по воскресеньямъ онъ созывалъ вѣрныхъ къ божественной службѣ"... Съ этими словами онъ исчезъ изъ глазъ рыцаря.

Другой благочестивый демонъ перенесъ рыцаря Эбергарда по

воздуху въ Іерусалимъ во мгновеніе ока. Цезарій передаетъ даже случай, что демонъ пришелъ на исповѣдь къ священнику. Послѣдній пришелъ въ ужасъ отъ той подавляющей массы смертныхъ грѣховъ, которые повѣдалъ ему вновь прибывшій. — "Если бы тебѣ было тысяча лѣтъ, — сказалъ священникъ, — и тогда количество твоихъ грѣховъ было бы изумительно". Тотъ отвѣчалъ: "Мнѣ болѣе тысячи лѣтъ". Еще болѣе пораженный, священникъ сказалъ: "Кто же ты такой?" — "Я — демонъ, одинъ изъ тѣхъ, что пали съ Люциферомъ". Священникъ согласился отпустить грѣхи дьяволу, подъ условіемъ извѣстной эпитиміи, но дьяволъ наотрѣзъ отказался отъ выполненія послѣдней и исчезъ не прощенный.

Помимо того, что Цезарій всюду готовъ видіть чудесное, самое чудо получаеть у него совствить иной характеръ, нежели оно имъло въ первобытномъ христіанствѣ. У Цезарія оно утрачиваетъ свой духовный и наставительный характеръ и пріобрѣтаеть отчасти сказочно-фантастическій, отчасти языческо-миеологическій обликъ. Къ "чудесамъ" послъдней категоріи принадлежать, напримъръ, тв многочисленныя и многообразныя проявленія волшебства, которыя занимають далеко не послѣднее мѣсто среди цезаріевскихъ "чудесъ". Что касается перваго, т. е. сказочно - фантастическаго элемента, то онъ всего нагляднъе выступаеть въ той роли, какую Цезарій отводить животнымъ во многихъ изъ своихъ "чудесъ". Однажды "пчелы построили изъ воска базилику чудной архитектуры для тыла Господня, которое и возложили на алтарь, воздвигнутый изъ того же матеріала". Домашнюю птичку одной дамы, усерчно молившейся св. Оомъ, схватилъ коршунъ. Въ когтяхъ коршуна птичка закричала, такъ что всъ слышали: "Святой Оома, помоги миъ". Муха, пытавшаяся състь на чашу съ эвхаристіей, внезапно упала мертвая.

Такъ, народно-поэтическія представленія самымъ неожиданнымъ образомъ переплетаются съ богословско-аскетическими идеями, образуя то своеобразное смѣшеніе понятій и представленій, которое составляетъ характерную особенность средневѣковаго міросозерцанія.

×

П. Ардашевъ.

Digitized by Google

### XL.

# Францискъ и Доминикъ.

#### Возникновение нищенствующихъ орденовъ.

Въ теченіе среднихъ вѣковъ монашество нѣсколько разъ под- Монашескіе нимается съ особою силою и каждый разъ новой, болье строгой ордена въ или более чистой его форме отвечаеть новое настроение въ народе или потребность преобразованія церкви. Въ XI въкъ суровые и дъятельные клюнійцы среди дикаго разлада феодальнаго общества подготовили реформу Григорія VII, клонившуюся къ подчиненію міра умершимъ для міра представителямъ іерархіи. Въ началъ XIII в., въ виду грозныхъ успѣховъ ересей, поднимавшихся противъ перкви, и отчасти подъ вліяніемъ тѣхъ же стремленый, которыя выражали еретики, появились два нищенствующихъ ордена, францисканцы и доминиканцы.

Около 1200 г. въ лицъ Иннокентія III папство осуществляеть самыя смѣлыя свои цѣли. Римскій первосвященникъ правитъ христіанскимъ міромъ и раздаетъ короны. Но могущественная, богатая церковь забываеть о своемъ призвании и замыкается въ гордую, привилегированную касту. Чёмъ матеріальнее становилась дерковь, темъ живее чувствовалась въ народе потребность непосредственнаго знакомства съ источникомъ вѣры, съ евангеліемъ, и тѣмъ легче люди чуткой души переходили на путь самостоятельнаго исканія евангельскаго житія. Ліонскій купець Петръ Вальдъ, отвергнутый папою, основалъ "общество бъдныхъ", стремившихся къ подражанію Христу, и его послѣдователи въ южной Франціи и Италіи отклонились отъ церкви. Еще рѣзче порвали съ церковью льбигойцы, удалившіеся отъ самыхъ догматовъ христіанства. Сила еретиковъ заключалась въ доступности ихъ учения, въ отсутстви

оредніе BREA.

властолюбиваго и чуждаго народу духовенства, а главное-въ проповѣди на народномъ языкѣ, которой не знала церковь. Преимущества были таковы, что церковь не находила средствъ для борьбы: въ Монпелье на съъздъ прелатовъ и цистерціанскихъ монаховъ, явившихся для искорененія альбигойства, Доминикъ встр'втилъ у духовенства сознание полнаго безсилия. Онъ подалъ совътъ заимствовать у еретиковъ главное ихъ орудіе-проповѣдь; надо монахамъ выйти изъ келейнаго заключенія и идти въ самую среду свѣтскаго общества. Францисканцы еще ближе подошли къ ереси: у нихъ уже не одно заимствованіе пріемовъ для борьбы; они проникаются твмъ же духомъ евангельскаго христіанства бъдныхъ, что и вальденцы. Въ ихъ лицъ церковь приняла идеи, сначала грозившія подорвать ее. Новые два ордена принялись за реформу нравовъ и върованій: они спасли господство церкви, но внесли въ нее совершенно новую жизненную струю. Прежде монашество само себъ было цълью, и люди постригались ради спасенія души своей. Въ орденахъ XIII в. оно становится средствомъ проповъди евангелія въ народъ и воздъйствія на свътское общество.

Францискъ

На характеръ двухъ нищенствующихъ орденовъ отразились Ассизовій. оригинальныя черты личности ихъ основателей. Во Францискъ Ассизскомъ мы встрѣчаемъ мягкую, полную искренняго, глубокаго чувства, любвеобильную и радостную, подвижную и восторженную натуру итальянца (съ примъсью, можетъ быть, южно-французской крови). Въ его лицъ возрождается въчно возвращающійся идеалъводворить на земл'в настоящее царство Христово.

> Земной образъ Христа, бѣднаго и милосердаго, простого, смиреннаго и близкаго къ гръшникамъ, его странствованія и страданія постоянно привлекали и возбуждали къ подражанію. Какъ у древнихъ евіонитовъ, какъ у вальденцевъ, такъ еще болѣе у Франциска цёль состояла въ томъ, чтобы приблизиться ко Христу всёмъ складомъ жизни, всъмъ душевнымъ настроеніемъ. Какъ этотъ взглядъ Франциска, такъ же проста и наивно-трогательна исторія его обращенія и вся его жизнь.

> Францискъ принадлежалъ къ зажиточному городскому классу. Онъ родился въ 1182 г. въ Ассизи, небольшомъ городкѣ Умбріи, въ семьѣ торговца сукномъ Піетро Бернардоне. Мать его была, повидимому, родомъ изъ южной Франціи; этимъ, въроятно, объясняется его любовь къ провансальскому языку и пъснямъ, а, можеть быть, и самая близость къ вальденству. Францискъ не получилъ образованія. Онъ провелъ безпечную и веселую молодость,

развозя товары отца и пируя съ многочисленными товарищами и знакомыми, причемъ онъ былъ всегда первымъ въ затъяхъ и избирался царемъ праздника. Въ эту пору сказались въ немъ и рыдарскія наклонности: онъ не удержался оть участія въ кипѣвшей всюду въ Италіи борьбъ гибеллиновъ и гвельфовъ и пробылъ годъ въ плену. Но среди этой шумной жизни въ немъ пробудилась мысль о другомъ, болве высокомъ назначении. Жизнеописание его разсказываеть, что завѣса спала внезапно. Францискъ однажды возвращался съ товарищами съ богатой пирушки, въ которой, по обыкновенію, занималь первое мѣсто. Спутники его, распѣвавшіе пѣсни, вдругъ замътили, что онъ отсталъ въ глубокомъ раздумыи. На ихъ разспросы и насмѣшливыя замѣчанія, не хочеть ли онъ жениться, онъ отвѣтилъ, что дъйствительно задумалъ взять невѣсту, но более благородную, богатую и красивую, чемъ кто-либо виделъ. Францискъ въ этомъ образъ разумълъ Христову нищету; онъ говориль потомь, что въ эту минуту его посѣтило свыше откровеніе, которое онъ давно предчувствовалъ и которое указало ему жизненный путь. Исполнить завѣтъ Христа, все отдать бъднымъ, пойти въ ихъ среду, -- вотъ какъ онъ понялъ свое призваніе. Житіе говорить, что однажды среди горячей молитвы онъ услышаль свыше слова: "все, что ты любилъ до сихъ поръ, Францискъ, земной любовью и желалъ имъть, тебъ слъдуетъ презирать и ненавидъть, если хочешь знать Мою волю. Если ты начнешь исполнять ее, то все, что тебѣ теперь кажется сладкимъ и пріятнымъ, станеть для тебя горькимъ и невыносимымъ". Въ своемъ рвеніи Францискъ сталь исполнять эту заповѣдь буквально. Онъ не только отрекся отъ богатства, наслъдія отца, отъ веселой жизни; онъ смъшался съ толпою грязныхъ, больныхъ нищихъ на богомольъ въ Римъ, раздавъ всѣ деньги изъ кошелька, онъ обмѣнялся платьемъ съ однимъ изъ нихъ и провелъ дълый день въ лохмотьяхъ на виду у всёхъ; мало того, одолёвъ отвращеніе, онъ обнялъ прокаженнаго и поцъловалъ у него руку. Душевный переворотъ въ Францискъ повелъ къ разрыву его съ семьей. Образъ жизни его казался отцу сумасбродствомъ. Однажды Францискъ распродалъ отцовскій товаръ, порученный ему, и отдалъ всв вырученныя деньги священнику на возстановление разрушенной церкви. Въ другой разъ, въ отсутствіе отца, онъ пригласилъ въ его домъ нищихъ и устроилъ имъ богатый пиръ. Отецъ билъ его и запиралъ, но Францискъ не поддавался и, наконецъ, ушелъ; когда же отецъ, жалъя потерянныхъ денегъ, потребовалъ ихъ судомъ, Францискъ передъ народомъ и епископомъ Ассизи торжественно отдалъ все, что у него было, снявши съ себя даже одежду, со словами: "до сихъ поръ я называлъ Піетро Бернардоне отцомъ своимъ, отнынѣ же я рѣшилъ служить одному Богу, и на устахъ моихъ будетъ лишь: "Отче нашъ, иже еси на небесѣхъ" (1207 г.).

Уйдя отъ мірской суеты, Францискъ не идеть, однако, въ монастырь, не надъваетъ рясы. Первое время его служеніе Богу выражается въ сборъ подалній на обновленіе старыхъ обветшавшихъ церквей. Въ это же время начата была постройка храма Пресвятой Дъвы Порціункульской (in Portiuncula), который сталъ потомъ центромъ и главной святыней ордена. Но Францискъ не остановился на этомъ: глубоко поразили его слова Христа: "не берите съ собой ни золота, ни серебра, ни мъди въ поясы свои, ни сумы на дорогу, ни двухъ одеждъ, ни обуви, ни посоха". Онъ увидалъ въ нихъ прямое указаніе: одъвшись въ грубую шерстяную тунику, подпоясавшись веревкой, босой, бросивъ палку и мъшокъ, ръшилъ онъ слъдовать Христу, быть его върнымъ апостоломъ и разносить всюду благую въсть и миръ.

Къ нему скоро примкнули послѣдователи: одинъ богатый граж-Первая община данинъ Ассизи, по евангельскому завѣту, продалъ все имущество, францироздалъ деньги бъднымъ и сталъ жить съ Францискомъ въ шалашъ около часовни Порціункулы. Присоединеніе третьяго францисканцы СКАНЦОВЪ. считали потомъ началомъ ордена (1209 г.). Учениковъ своихъ, которыхъ становилось все больше, Францискъ разсылалъ подобно тому, какъ Христосъ апостоловъ. Потомъ они сходились опять и жили вытств, повинуясь простому уставу, составленному Францискомъ на основании нагорной проповѣди. Легенда упоминаетъ въ числѣ первыхъ послѣдователей двухъ разбойниковъ, какъ бы стремясь воспроизвести кругъ Христовыхъ учениковъ и вспоминая обращение преступника на кресть.

> Новая община мало походила на монастырь, — напротивъ, она была очень близка къ вальденству. Какъ у общества ліонскихъ оъдняковъ, на первомъ мъстъ была не одинокая, личная молитва для спасенія души, а всенародная проповъдь странствующихъ апостоловъ. Самая бъдность не вытекала изъ монашескаго объта, изъ насильственнаго подавленія плоти; въ отсутствія собственности францисканцы видъли лишь приближеніе къ апостольскому совершенству и искали ея добровольно. Сходство простиралось до внъшнихъ признаковъ: у францисканцевъ была одинаковая съ вальдеяцами одежда.—черная или сърая ряса, одинаковое привътствіе при

Digitized by Google

входъ: "миръ дому сему". Прося у папы разръшенія свободной проповеди, Францискъ добивался лишь того, за что преследовали вальденцевъ. Братья, подобно еретикамъ, не отдавались созерцанию: они чередовали молитву съ работой и, уставши отъ дневного труда, поднимались ночью съ плачемъ о гръхахъ своихъ на новую молитву. Вся жизнь ихъ должна была служить живымъ и буквальнымъ воспроизведеніемъ пребыванія Христа на землѣ и странствованій его съ апостолами. Понятно, что легенда перенесла потомъ на Франциска черты самого Христа и приписала ему, какъ высшее торжество святости, стигматы, т. е. кровавые знаки на твлъ, соотвѣтствующіе ранамъ Христа. Проповѣдь Франциска, удивительная по своей яркости, силь и чувству, также вращалась около простого, безхитростнаго разсказа о жизни Христа и о его страданіяхъ; она была далека отъ обычныхъ туманныхъ аллегорій, сухихъ разсужденій, путаницы хитрыхъ выраженій, которыя вплетались церковными пропов'єдниками. Впечатл'янію пропов'єдей сильно содъйствовала необыкновенная живость натуры Франциска: онъ переживалъ то, что разсказывалъ, неудержимо плакалъ и смѣялся на каоедръ; выраженіе лица, жесты, вся фигура служили для передачи горячаго чувства, восторга, умиленія, состраданія, которыя его охватывали. Одинъ очевидецъ сознавался, что, какъ ни запоминалъ онъ слова Франциска, но проповъдь не поздавалась воспроизведенію, какъ у другихъ проповъдниковъ: не въ словахъ состояла сила ся. Передача свангельскихъ сценъ была не только доступна народу своей житейской правдивостью, она была согрѣта поэзіей. Любовь къ нъжной провансальской пъснъ не умерла у Франциска: онъ только сталъ Божьимъ трубадуромъ. Среди лишеній, нищеты и страданій, не погибло у Франциска и радостное, свѣтлое отношеніе въ окружающему міру, - и этимъ онъ отличался отъ угрюмыхъ аскетовъ прежняго времени. Одному новичку Францискъ сказалъ: "братъ мой, зачъмъ этотъ печальный видъ? Ты совершилъ грѣхъ? Это - дѣло Божье и твое. Пойдемъ молиться. Передъ братьями же проявляй святую радость".

Не трудно понять и необычайную популярность Франциска и Утвержденіе его "братьевъ", "вижайшихъ во Христъ" (минориты), какъ онъ ордена. называлъ себя съ послѣдователями. Ростъ первоначальной общины побудилъ Франциска добиваться у папы утвержденія ея устава и возведенія ея въ орденъ. Это случилось въ 1209 году, во время наибольшаго могущества всесильнаго Иннокентія III. Легенда разрисовываетъ благодарный сюжетъ встрѣчи властолюбиваго, неогра-

ниченнаго въ своей мощи первосвященника и смиреннаго сына народа, не имвешаго крова, не считавшаго себя достойнымъ даже священническаго сана. Върно то, что Францискъ здъсь, какъ и вездѣ; проявилъ полную покорность властвующей іерархін, и что папа отнесся къ идет Франциска съ большимъ недовъріемъ, можеть быть, не поняль ся. Папа разрѣшиль ордень только на словахъ и поставилъ условіемъ, чтобы число учениковъ Франциска постоянно умножалось. Такой же уклончивый отвѣтъ далъ сначала его преемникъ Гонорій III, и лишь въ 1223 г. орденъ получилъ настоящее утверждение.

Послѣдніе годы жизни Франциска мало извѣстны и, по преимуществу, разукрашены легендой. Онъ отдалъ дань жаждѣ миссіонерства, отправлялся съ крестоносцами въ Египеть (1219 г.) и пытался обратить въ христіанство султана и его приближенныхъ. Скоро, однако, убъдившись въ безплодности предпріятія, онъ вернулся къ своему истинному дълу-отыскиванію и возвращенію заблудшихъ овецъ въ самомъ стадъ Христовомъ. Но жизнь, полная лишеній и неимовѣрнаго труда, быстро подкосила его здоровье: въ последное время Франциска видели разъезжающимъ на осле со смертельно-блѣднымъ лицомъ умирающаго. Дѣла ордена онъ уже лють за 5 до смерти вполню предоставиль ведению другихъ. По временамъ онъ удалялся въ уединеніе, на горы, и отдавался мистическому восторгу, въ которомъ ему чудилось сліяніе души его съ Христомъ. Чувствуя приближение смерти, онъ велѣлъ своимъ ученикамъ снести себя къ родному городу, благословилъ Ассизи и скончался на ступеняхъ Порціонкулы въ 1226 г., на 44 году жизни.

Онягченіе

Францискъ завъщалъ своимъ ученикамъ новый взглядъ на жизнь: вожетныма. въ его лицъ смягчился, переродился старый аскетизмъ. Франциску чуждо тяжелое состояніе духа, неустанное истребленіе плотскихъ влеченій, вѣчная война съ самимъ собою. Онъ не боялся соблазновъ на каждомъ шагу, не отворачивался отъ жизни: онъ просто презиралъ ся матеріальныя блага. Изнуряя себя постомъ, онъ не считаль нужнымь рызко отказываться оть угощений, если приходилось бывать у богатыхъ людей. Не требовалъ онъ чрезмѣрнаго напряженія въ лишеніяхъ и отъ своихъ учениковъ. Увидавъ разъ одного изъ нихъ въ полномъ упадкъ силъ вслъдствіе долгаго поста, Францискъ велълъ поставить на столъ хлъба и сталъ ъсть вмъстъ съ другими, чтобы побудить несчастнаго бросить опасный нокусъ и подкръпиться. Правда, онъ относился къ своему твлу, какъ къ чему-то постороннему, однако безъ ненависти, скорѣе добродушно: на своемъ простонародномъ языкѣ онъ называлъ его братомъ и осломъ и говорилъ, что "его надо подвергать тяжелой ношѣ, часто бить бичемъ и кормить плохимъ кормомъ". Но передъ смертью онъ признался, что "иотязуя себя въ здоровомъ состоянии и въ болѣзни, онъ такимъ изнуреніемъ согрѣшилъ противъ брата своего, осла". Францискъ не возставалъ съ ожесточеніемъ противъ семьи и имущества, а только считалъ ихъ препятствіемъ религіозному назначенію человѣка.

Поэтому онъ и возвелъ нищенство въ основу ордена: у монаховъ не должно быть не только личной, но и общей, монастырской собственности, чтобы они были вполнъ свободны отъ какихълибо мірскихъ заботъ. Нищенство обращено было въ основную добродътель, въ своего рода богослужение, еще по другой причинь: "Братья, -- говорится въ уставъ Франциска, -- ничего не должны пріобр'втать, ни дома, ни земли для себя, ни чего - либо другого, но, какъ странники въ этомъ мірѣ, служа Господу въ бѣдности и смиреніи, они должны просить милостыню, не стыдясь этого, ибо Господь ради насъ сдълался нищимъ на этой землъ". Одному монаху, который отказалъ навязчивому нищему, Францискъ велълъ, обнажившись, пасть ницъ передъ нищимъ, просить у него прошенія и прибавилъ къ этому: "когда ты видишь нищаго, тебъ представляется, какъ въ зеркалѣ, Госполь и бѣдная Мать Его". По этому убъжденію, собственность принадлежить тому, кто болье всего въ ной нуждается. Однажды зимой Францискъ въ пути захотълъ отдать нищему свой плащъ, которымъ покрылся въ виду болѣзни; на энергичныя возраженія своего спутника, онъ отвѣтилъ: "я думаю, что всякій милостивецъ долженъ былъ бы счесть за воровство, если бы я не отдалъ того, что несу на себъ, тому, кто болѣе въ этомъ нуждается".

Другой существенный завѣтъ Франциска состоялъ въ любви и состраданіи въ грѣшникамъ и преступникамъ. Монахи не должны кичиться своей святостью и замыкаться въ ней. Своему преемнику, Иліи изъ Кортоны, онъ говорилъ передъ отъѣздомъ своимъ: "я потому буду узнавать, дѣйствительно ли ты слуга Господенъ, если ты станешь возвращать заблуждающихся братьевъ милосердіемъ на путь къ Богу и не перестанешь любить тяжело согрѣшившихъ". У Франциска исчезъ разладъ между духомъ человѣка, измученнымъ самоистязаніемъ, и окружающимъ его міромъ, въ которомъ прежде монахи видѣли одинъ источникъ соблазва. Онъ любилъ природу,

любилъ все живое твмъ же наивнымъ, трогательнымъ чувствомъ. Францискъ кормитъ зимою пчелъ медомъ и виномъ, потому что ихъ искусная работа славитъ Творца; червяковъ съ дороги онъ относитъ въ сторону, чтобы ихъ не раздавили; ягненка, котораго собираются зарѣзать, онъ выкупаеть, отдавши зимнюю одежду. Житіс разсказываеть, какъ Францискъ, встрѣтивъ однажды на дорогѣ множество птицъ, почувствовалъ къ неразумной твари состраданіе и обратился къ нимъ съ пропов'єдью: "сестрицы мои, птички, вамъ слѣдуетъ громко восхвалять Творца вашего и любить Того, Кто одблъ васъ перьями, далъ крылья для полета и снабдилъ всёмъ, что вамъ нужно". Птицы, прибавляетъ біографъ, слушали съ большимъ вниманіемъ, и только, когда Францискъ благословилъ ихъ, онѣ улетѣли.

Точно новая въра открывалась людямъ, болъе чистая, болъе сстественная. По взгляду Франциска, не во внёшнихъ дълахъ, не въ исполнении обрядовъ, постовъ, не въ богомольяхъ въ Римъ и т. п. спасеніе: "не льстите себя мыслью, —говориль онь ученикамь, что вы достигли совершенства, исполнивъ все, что можетъ сдѣлать и злой человѣкъ: онъ также можеть поститься, молиться, плакать, истязать плоть: одно ему недоступно -- быть върнымъ Господу нашему, Христу". Францискъ молится непрестанно, но его молитва непринужденная: онъ думаетъ, что нвмая молитва сердца лучше, чымь заученныя слова, сходящія съ усть.

**Устрой**ство

ордена.

Устройство ордена отразило въ себѣ идеи основателя. Первои развитіє начально предполагалось вовсе не основывать монастырей: монахи должны были все время проводить среди народа, и они селиянсь въ самыхъ скучныхъ кварталахъ города. Развитіе нищенствующихъ орденовъ совпадаетъ съ ростомъ класса горожанъ и отвѣчаетъ новому быту. Скоро "братья" въ народной одеждъ, сами большею частью люди простого званія, говорившіе на образномъ языкъ народа, полюбились ему. Орденъ получилъ вполнъ демократический обликъ. Францискъ запрещалъ своимъ ученикамъ принимать какой-либо церковный санъ. Въ ихъ средъ отсутствовали аристократическіе титулы аббатовъ и пріоровъ, какъ это было въ старыхъ бенедактинскихъ общинахъ, отвѣчавшихъ строю феодальныхъ мірковъ. Провинціальныя и общія собранія францисканцевъ составлялись изъ выборныхъ отъ отдъльныхъ общинъ. Но ни въ чемъ такъ не выразилось призванье новаго ордена воздъйствовать на свътское общество, какъ въ учрежденіи, рядомъ съ миноригами и клариссами (монахини ордена, получившія названіе отъ св. Клары, также

уроженки Ассизи, родины Франциска), еще третьяго отделатерціаріевъ. Это была община мірянъ, члены которой, одинаково мужчины и женщины, могли сохранять свое состояние, общественное положение и оставаться въ супружествъ. Терціарии, такимъ образомъ, не подчинялись монашескимъ обътамъ, хотя и состояли иодъ общимъ руководствомъ францисканскаго ордена: отъ нихъ требовали только соблюденія изв'єстныхъ нравственныхъ правилъ: вступая въ орденъ, они должны были примириться съ врагами и возвратить все, что неправильно себѣ присвоили. Далѣе, они должны были подвергаться частому посту, воздерживаться отъ развлеченій, уклоняться отъ судебныхъ процессовъ, по возможности не употреблять оружія; они носили темную одежду, разъ въ недѣлю посъщали больныхъ и должны были побуждать ихъ къ исповеди. Этотъ третій орденъ пріобрѣлъ скоро широкое распространеніе: въ его ряды вступали видные люди, даже государи, какъ Людовикъ Святой, императоръ Карлъ IV и др.

Францисканский орденъ развился съ необычайной быстротой и изъ Италіи перешель въ другія страны. Въ моменть смерти Франциска онъ располагалъ 8,000 монастырей и насчитывалъ въ своей средѣ 200,000 монаховъ. Его успѣху много содѣйствовали льготы и привилегіи, которыя сыпались со стороны папскаго престола. Уже въ 1222 г. францисканцамъ было позволено въ областяхъ, подверженныхъ интердикту, произносить проповѣди и совершать богослуженія при закрытыхъ дверяхъ. Они получили право давать прощение гръховъ всъмъ, кто придетъ на ежегодный праздникъ освященія церкви въ Порціункуль; францисканцы могли, далье, вообще проповѣдывать, исповѣдывать и отпускать грѣхи всюду, безъ позволенія містнаго духовенства, если только находились на земль своего монастыря или въ публичномъ мысть. Въ 40-хъ годахъ XIII в. напа предписалъ допустить нищенствующихъ монаховъ въ Парижскій университетъ, въ то время главный центръ богословской науки.

Чёмъ шире становился орденъ, тёмъ болёе замёчалось отклоненія отъ первоначальной идеи Франциска. Рядомъ съ бёдными, грубоватыми проповёдниками, не знавшими ничего, кромё евангелія, появились широко-образованные ученые или люди церковной карьеры; у монаховъ явились богатства, роскошная обстановка; изъ обильныхъ пожертвованій возникали монастыри. Уже въ 1245 г. папа Иннокентій IV уничтожилъ въ сущности для францисканцевъ запрещеніе имъть собственность: они были признаны пожизненными пользователями, а по имени имущество считалось принадлежностью престола св. Петра. Но часть ордена осталась върна завътамъ Франциска, и такимъ образомъ возникла долгая борьба конвентуаловъ, умѣренныхъ, болѣе свѣтскихъ членовъ, и спиритувловъ (или обсервантовъ), непримиримо-строгихъ. Строгіе сохранили свою близость къ ересямъ, враждебнымъ омірщенной, богатой, властолюбивой церковной іерархіи: они служили ей живымъ укоромъ и неразъ поднимали протестъ и возбуждали массы. Папы держали сторону умъренныхъ и своими буллами (напр., Николай III въ 1279 г.) старались сгладить ръзкія черты францисканской ревности и ввести безпокойный, народный орденъ въ границы обычной церковной жизни, подчинить безусловно своему авторитету. Въ первой половинъ XIV в. ярые францисканцы (особенно Вильгельмъ Оккамъ) выступили главными противниками испорченной римской церковной монархіи во имя первоначальной чистоты и простоты демократической церкви апостольской.

Доменных.

Одновременно съ францисканскимъ орденомъ и частью подъ вліяніемъ той же потребности возникъ другой — доминиканскій. Его основатель во многомъ — полная противоположность Франциску. Въ Доминикѣ сказываются черты испанской религіозности: безусловная преданность авторитету церкви, неумолимо-строгое слѣдованіе извѣстнымъ началамъ, вѣра дѣятельная, воинственная и безпощадная.

Францискъ былъ безкитростнымъ сыномъ народа, который зналъ и любилъ свою среду и въ своей проповъди былъ совершенно равнодушенъ къ ересямъ и догматическимъ спорамъ. Доминикъ былъ ученымъ богословомъ, вышедшимъ изъ тищи кабинета, священникомъ аскетомъ, спустившимся въ толпу для того, чтобы истреблять въ народъ проповъдью и полемикой ученія, отступившія отъ церкви. Его ранняя жизнь мало извъстна. Доминикъ (родился въ 1170 г. въ Старой Кастиліи, около города Осмы, происходилъ, повидимому, изъ фамиліи Гузмановъ, умеръ въ 1221 г.) учился долго въ Паленсійскомъ университетъ; неудовлетворенный философскими науками, онъ перешелъ къ богословію. Въ молодости уже онъ выдавался своею благотворительностью; но характерной чертой его была неотступная мысль о наказаніяхъ, которыя ждуть еретиковъ и грѣшниковъ: постоянно проливалъ онъ о нихъ горючія слезы. Первые шаги его практической дъятельности относятся къ его пребыванію въ соборномъ капитуль города Осмы, при благочестивомъ епископъ Діэго Азеведо: Діэго и Доминикъ, тъсно связанные общими стремленіями, преобразовали капитуль въ духѣ строгой августинской общины. Позднѣе Доминикъ выдвигается во время путешествія Діэго за Пиренеями, приводящаго обонхъ въ южную Францію, гдъ кипьла борьба съ альбигойцами. Растерявшемуся духовенству Доминикъ предлагаєтъ (въ 1205 г. въ Монпелье) возстановить апостольскія миссіи, въ дух'в д'ятельности св. Павла: пропов'вдь, личный примъръ простой и благочестивой жизни, въ которой духовныя лица раздъляють лишенія и страданія массы, - все это должно показать, что церковь не забыла простого народа. Сов'ять произвелъ впечатлѣніе: епископъ Осмы отослалъ домой свою свиту, лошадей, богатое облаченіе, прелаты и цистерціанцы принялись за проповѣди. Но дѣло не пошло, и участники разъѣхались. Скоро остался одинъ Доминикъ, увидавшій необходимость спеціальной подготовки ученыхъ, искусныхъ въ полемикѣ и безстралиныхъ проповыдниковъ, чтобы тягаться съ развитыми, наметавшимися въ разсужденіяхъ и спор'в учителями еретиковъ. Опираясь на покровительство епископа тулузскаго Фулькана, Доминикъ основалъ въ Prouille убъжище для дъвушекъ, обращаемыхъ изъ альбигойства, и къ этому учрежденію примкнула возникшая вскорѣ небольшая община его посл'вдователей. Доминикъ ввелъ очень строгій уставъ: замкнутость, почти полное молчание и работу. Сначала не имълось въ виду образование особаго ордена, и Доминикъ предполагалъ лишь борьбу посредствомъ слова съ заблужденіями. Но цѣли папской политики, кровавый оборотъ столкновенія съ альбигойцами, а съ другой стороны, успѣхъ и вліяніе наростающаго францисканскаго ордена повели къ измѣненію первоначальной мысли Доминика. За крестовымъ походомъ противъ альбигойцевъ послѣдовало учрежденіе инквизиціи, и, хотя идся суда надъ еретиками возникла раньше (ее можно искать въ соглашении папы съ императоромъ въ 1184 г.), но Доминикъ и его ученики содъйствовали могущественно развитію инквизиціи. Слѣдуя своему влеченію искоренять заблужденія, Доминикъ обличалъ пленниковъ въ ереси и готовилъ ихъ такимъ образомъ къ костру; члены инквизиціоннаго суда прямо набирались (что особенно было рекомендовано буллой Григорія IX въ 1232 г.) изъ богословски развитыхъ и начитанныхъ учениковъ Доминика.

Въ 1215 г. онъ сталъ добиваться у папы Иннокентія III утвержденія ордена. Устрашенный ересями, Латеранскій соборъ этого года постановилъ не разръшать новыхъ монашескихъ соединеній. Новый папа Гонорій III опънилъ, однако, значеніе для церкви ордена "проповъдниковъ" и разръшилъ его буллой 1216 г. Домини-

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. II.

41

Digitized by Google

канцы, усвоившіе широкую бѣлую одежду, выбрали себѣ воинствующій девизъ собаки, съ горящимъ факеломъ во рту.

Устройство Устройство ихъ соединило въ себѣ демократическое выборное TONNERначало францисканцевъ съ началомъ авторитета, централизаціи. Орденъ дълился на провинціи, провинціи на монастырскія общины; KAHOKATO монастырскіе пріоры избирались братіей и утверждались провинці. ордена. альнымъ пріоромъ; послѣдній избирался настоятелями монастырей и въ свою очередь утверждался генераломъ ордена, его верховнымъ владыкой. Всего рѣзче они отличались отъ францисканцевъ своей обязательной научной подготовкой и своими полемическими задачами. Но уже Доминикъ принужденъ былъ, въ виду популярности миноритовъ, ввести у себя чуждыя вначалѣ его обществу черты нищенствующаго ордена (въ 1220 г. на общемъ собрания въ Болоньѣ). Однако, будучи внѣшнимъ придаткомъ, бѣдность во Христѣ скоро исчезла у доминиканцеъ. Зато орденъ усвоилъ себѣ другую цёль, вполне отвечавшую его духу. Заметивъ полную заброшенность въ отношения въры и просвъщения многочисленнаго штата служителей при папскомъ дворъ, Доминикъ сталъ ихъ собирать на пропов'вдь; это дало ему звание придворнаго пропов'вдника, съ которымъ само собой соединялось важное дъло цензуры книгъ, направляемой въ интересахъ строгаго католичества.

> Такимъ образомъ, доминиканцы пошли во главѣ воинствующей церкви: они принимали цѣликомъ установившееся ученіе и формы и становились на стражѣ ихъ; при этомъ они соединяли въ себѣ высшее знаніе вѣка съ искусствомъ практическихъ пріемовъ борьбы противъ враговъ перкви, съ жаждой пропаганды и обращенія: личность и задачи Доминика во многомъ напоминаютъ Игнатія Лойолу, основателя іезуитскаго ордена. Доминиканцы забрали скоро въ свои руки все богословское преподавание: особенно важно ихъ водвореніе въ Парижскомъ университеть: ихъ учителя, особенно Оома Аквинскій, стояли въ XIII въкъ во главъ науки. Но за ними всегда оставалась практическая черта-стремленье служить церкви опредъленнымъ, видимымъ дъломъ, энергическимъ вмѣшательствомъ въ жизнь во имя церковнаго авторитета; таковы были: реформаторъ Флоренціи Саванарола, противникъ рабства индійцевъ въ колоніяхъ Ласъ-Казасъ. Эта черта проявилась и въ главной действительной заслугь доминиканскаго ордена, въ общирнъйшей миссіонерской діятельности по всему почти земному шару, въ которую они внесли столько рвенія и самопожертвованія: доминиканцы распространили свои монастыри и свою пропов'язь по всей Америкъ, на

чиная съ Гренландіи, по Индіи, Китаю; въ то же время они вели энергичную полемику съ исламомъ.

Въ Европѣ, въ средѣ самой церкви, они представляли начало, прямо противоположное францисканцамъ: какъ послѣдніе выражали народныя желанія и мечты, частью неясныя и бурныя, толкали церковь впередъ, поднимали дѣло реформы, такъ первые выражали властныя требованія самихъ руководителей церкви, обращенныя къ массамъ, защищали неприкосновенность безусловнаго господства церкви, безъ всякихъ послабленій и уступокъ; для однихъ дѣло вѣры—живое, принимающее разныя формы, идущее навстрѣчу человѣческому чувству, для другихъ – замкнутое въ строгія рамки ученіе, доказуемое оть разсудка, но облекшееся въ непререкаемыя предписанія.

Р. Випперъ.

Digitized by Google

41\*

## XLI.

## Средневѣковыя ереси и инквизиція.

Ackethveosie

идеалы.

На долю западной церкви выпала великая задача: среди всеобщаго разложенія сохранить христіанскую культуру и передать ее тьмъ свѣжимъ племенамъ, которыя заняли мѣсто Римской имперіи. Къ половинѣ XI вѣка эта задача была уже разрѣшена, варвары давно стали христіанами, власть церкви никѣмъ не оспаривалась. Вскорѣ крестовые походы показали, что военный классъ, старшій въ свѣтской іерархіи среднихъ вѣковъ, послушно повинуется духовенству. "Духовенство въ здѣшнемъ мірѣ", говоритъ одинъ средневѣковый писатель, "тоже, что "власти" (высшій чинъ) между ангелами". Другой шелъ еще дальше: "самый плохой человѣкъ, если онъ принадлежитъ къ духовенству, лучше самаго благочестиваго изъ мірянъ". Церковь не подвластна никакой свѣтской власти, напротивъ: "какъ духъ господствуетъ надъ тѣломъ..., такъ церковь надъ королевской властью". Не только личность клирика, но даже

Источники и пособія: a) общая характеристика. Eicken, H. V. Geschichte und System der Mittelalterlichen Weltanschauung. Stuttgart, 1887. Laurent, Etudes sur l'histoire de l'humanité, т. VIII; b) богомиям: поучение пресвитери Козьмы (Православный Собестдникъ за 1864 г.); Euthymii Zygabeni, Narratio de Bogomilis, ed. Gieseler. Житіе препод. Θеодосія Терновскаго (чтенія въ общ. истор. и древн. Росс. 1860, кн. 1-я); с) катары: Döllinger, I. V. Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters. B. I. Gnostisch - Manichäische Sekten. B. II. Dokumenten zur Gesch. d. Waldenser u. Katharer. München, 1890—91; Schmidt, Histoire et doctrine de la secte des Cathares, 2 vols. Paris, 1849; d) инквизиція: Lea, H. C. A History of the Inquisition. 3 vols. London, 1888.

имущество клира было защищено иммунитетомъ отъ вмѣшательства свѣтскаго закона.

Такая власть должна была имъть какое - нибудь нравственное оправдание: если "міръ" повиновался "клиру", то не изъ рабскаго страха, конечно, потому что матеріальной силы у духовенства не было. Люди среднихъ въковъ върили въ необходимость и спасительность этого повиновенія. Церковь, т. е. духовенство, руководила обществомъ въ дъль спасенія души, на пути къ царству небесному. А такой путь, по средневѣковымъ понятіямъ, былъ только одинъ: отречение отъ земной жизни, со встами ея заботами и со вствии ся радостями. Для современныхъ намъ людей эта жизнь сама по себт имъетъ цъль, имъетъ извъстную цънность. Для средневъковаго человъка она имъла цъну лишь настолько, насколько приготовляла къ жизни загробной. Язычество видъло въ смерти конецъ всякаго счастія: Ахиллъ лучше желалъ бы быть на землѣ поденщикомъ, чѣмъ въ Адѣ царемъ. Папа Иннокентій III писалъ въ одномъ изъ раннихъ своихъ сочиненій: "мы умираемъ, пока мы живы, и только тогда перестаемъ умирать, когда перестаемъ жить"; для него смерть была началомъ счастья въ царствѣ небесномъ, счастья, которому мѣшала земная жизнь, исполненная гръха. Отсюда, дурно было все, что привязываетъ человъка къ жизни земной: средневъковые проповъдники осуждаютъ одинаково любостяжание и любовь къ роднымъ, — патріотизмъ, жажду личной и народной славы, и чувственныя влеченія; отъ всего этого одинаково нужно было воздерживаться. Вся нравственность и сводилась къ воздержанію, т. е. къ "аскетизму"; другіе мотивы — общая польза, напримъръ, если и имъли значеніе, то совсѣмъ второстепенное.

Аскетическое воспитаніе общества было дѣломъ духовенства, предполагалось, стало быть, что духовенство въ нравственномъ отношеніи стоитъ выше общества, т. е. ближе къ аскетическому идеалу. Относительно отдѣльныхъ представителей церкви это и было справедливо. Одинъ изъ противниковъ Григорія VII, написавшій цѣлый трактатъ "О расколѣ, произведенномъ Гильдебрандомъ", вотъ какъ, въ то же время, описываетъ его образъ жизни. Гильдебрандъ, говоритъ онъ, "добровольно голодалъ, хотя могъ бы имѣть въ изобили самыя тонкія блюда; онъ терпѣлъ жажду и всякія матеріальныя лишенія, хотя ему стоило только сдѣлать знакъ, чтобы все было къ его услугамъ". Самыя простые овощи составляли его пищу. "Между тѣмъ, какъ всѣ вокругъ него были

заняты мірскими заботами, жили свътскими помыслами и интересами, Григорій VII оставался чуждъ всему этому, потому что онъ считаль землю не отечествомъ человѣка, а только местомъ, гдъ суждено ему странствовать". Въ св. Норбертѣ, основателѣ ордена премонстратовъ, презрѣніе къ жизни доходило до того, что онъ намъренно выбралъ для постройки своего монастыря нездоровую мѣстность.

**ERRHOHHAR** 

Но характеровъ такого закала было немного, а церкви, для практика. разр'єшенія ся воспитательной задачи, нужна была масса лицъ. Какъ сдълать аскетизмъ не исключеніемъ, а общимъ правиломъ повседневной жизни для цвлаго общественнаго класса, --- къ этому основному вопросу нравственной дисциплины церковь постоянно возвращалась съ XI въка, съ клюнійской реформы, вплоть до тридентскаго собора въ XVI стольтіи. Постоянное повтореніе попытокъ уже само по себъ свидътельствуетъ о ихъ неудачъ. Начиная съ клюнійцевъ (Х в.) и кончая нищенствующими орденами ХШ в., мы видимъ цёлый рядъ уставовъ, одинъ другого строже, и каждый новый орденъ обвиняетъ всв предшествующіе въ нравственной распущенности, чтобы самому стать предметомъ такихъ же обвиненій немного десятильтій спустя. Какъ только проходило первое увлечение, слабости человъческой природы брали верхъ надъ уставомъ. Вотъ какъ описываетъ повседневную жизнь своего монастыря одинъ аббатъ XIII въка, вовсе не думавшій, конечно, написать сатиру на своихъ подчиненныхъ: его цѣлью было показать, какими искушеніями дьяволъ уловляеть души людей въ свои свти.

> Колоколъ призываетъ братію на утреннюю модитву; едва успълн монахи собраться, какъ толпа демоновъ устремляется на нихъ и погружаеть ихъ въ глубокій сонъ; они не могуть сопротивляться потому, объясняеть аббать, что ночью тв же демоны не давали имъ спать. Итакъ, братія проводитъ ночи безъ сна и спить въ церкви. Не лучше удаются другія благочестивыя занятія. Аббать только что собрался перечитать какое-то богословское сочинение; заранъе предвидя козни лукаваго, онъ принялъ свои мъры, высвободилъ изъ-подъ рясы одну руку и держалъ ее открытою, чтобы холодъ не давалъ ему заснуть. Но дьяволъ догадался н сталъ кусать руку аббата, подобно блохъ; волей-неволей аббатъ долженъ былъ спрятать руку подъ рясой, согрѣлся — и уснулъ. Иное средство употреблялъ злой духъ, когда монахамъ нужно было работать: тутъ онъ хваталъ ихъ за руки и за ноги, такъ что они не могли двинуться съ мъста и сидъли праздные. Дьяволъ не

оставляль ихъ ни на минуту: садились ли они за столь, онъ побуждаль ихъ навдаться до того, что ихъ тошнило; а по большимъ праздникамъ, когда за столомъ подавали вино, они напивались до безчувствія. Словомъ, искушеній было такъ много, что для объясненія ихъ аббату пришлось привлечь къ дѣлу милліоны нечистыхъ духовъ. "Обыкновенно думаютъ", говоритъ онъ, "что всякаго человѣка мучаетъ только одинъ демонъ: глубокое заблужденіе. Вообрази, что ты погруженъ въ воду съ головою; вода надъ тобой, подъ тобой, направо, налѣво: вотъ точное изображеніе злыхъ духовъ, которые насъ окружаютъ и осаждаютъ со всѣхъ сторонъ. Они безчисленны, какъ тѣ пылинки, которыя мы видимъ въ солнечномъ лучѣ; весь воздухъ наполненъ ими".

Бороться съ гръшными наклонностями своей физической природы было трудно, --- бороться съ юридическими и общественными условіями жизни было еще труднъе. Богатый человъкъ, умирая, хотвлъ спасти душу пожертвованіемъ: онъ отказывалъ свою землю монастырю. Цъль была благая, доходы должны были идти на добрыя дъла. Но монахи должны были управлять имъніемъ, а землевладение въ то время обыкновенно было связано съ политической властью. Аббатъ какого-нибудь знаменитаго монастыря, получившаго много пожертвований, былъ похожъ больше на крупнаго феодальнаго барона, чъмъ на отшельника и руководителя другихъ отшельниковъ. А такъ какъ онъ не передавалъ своей власти по наследству, то всякая перемена аббата должна была возбуждать въ братіи уже совсѣмъ мірскія чувства: надежда сдѣлаться изъ простого монаха почти государемъ должна была соблазнять многихъ. Оттого такъ часты въ средневѣковыхъ монастыряхъ безпорядки при выборѣ настоятеля. Это давало поводъ вмѣшиваться мѣстной церковной власти, -- епископу, тоже не всегда равнодушному къ богатствамъ монастыря. Но обитель недаромъ была укрѣплена не хуже феодальнаго замка; заставить монаховъ повиноваться какой бы то ни было власти было не легче, чёмъ принудить къ повиновонію рыцаря, привыкшаго быть "государемъ въ своемъ имѣніи" (chaque baron est souverain dans sa baronie). И вотъ, епископъ долженъ былъ иногда идти на аббатство съ войскомъ и начинать правильную осаду. По средневѣковому обычаю, земли монастыря, конечно, опустошались, а потомъ несчастные обитатели этихъ земель должны были платить контрибуцію побѣдоносному епископу.

Впрочемъ, епископы, во всякомъ случаѣ, еще больше были погружены въ свѣтскіе интересы, чѣмъ монахи. Феодальная сто-

рона власти у нихъ обыкновенно перевѣшивала ея духовную сущность. Въ качествъ землевладъльцевъ они были обязаны нести извъстныя повинности въ пользу сюзерена, между прочимъ, и военную службу. Въ XIII въкъ во Франціи вполнъ опредъленно ставился вопросъ: обязанъ ли епископъ личной военной службой королю или нѣтъ? и, повидимому, рѣшался утвердительно. Нѣкоторыхъ прелатовъ это смущало; но большинство чувствовало себя вполнѣ на своемъ мъсть во главѣ вооруженныхъ рыдарей. Когда папа Целестинъ III потребовалъ у короля Ричарда освобожденія захваченнаго этимъ послѣднимъ въ плѣнъ епископа города Бовэ, король послалъ папѣ въ отвѣтъ броню епископа, -и Целестинъ долженъ былъ признать, что Ричардъ былъ правъ, поступая съ этимъ прелатомъ по законамъ войны. Епископъ Беранжеръ Нарбонскій содержаль на жалованьи шайку разбойниковь и, чтобы добыть денегъ для своихъ свътскихъ предпріятій, открыто продавалъ церковныя должности. Поземельные споры, неизбъжные при черезполосицѣ феодальныхъ правъ, особенно часто подавали поводъ епископамъ проявлять ихъ воинственныя наклонности. Въ концъ ХШ въка городскія общины Ломбардіи были въ открытой борьбъ съ епископами изъ-за феодальныхъ правъ; епископы отлучали городскихъ магистратовъ отъ церкви, а тѣ отвѣчали на это приговорами объ изгнаніи епископовъ. Епископъ города Беллуно напалъ съ вооруженнымъ отрядомъ на Тревизо и былъ убитъ въ схваткъ. Не лучше были отношенія духовной власти къ городамъ и во Франціи, гдъ иногда епископы не ръшались выходить изъ дому безъ конвоя. Спорамъ съ свътскими феодальными владъльцами не было конца. Всего тяжелъе было при этомъ положеніе низшаго духовенства: поставленные между епископомъ и мъстнымъ землевлад вльцемъ, приходские священники должны были угождать обѣимъ враждующимъ сторонамъ; но такъ какъ баронъ былъ ближе, легче могъ и повредить и оказать поддержку, то волей или неволей приходилось ему подчиняться. Болье способные и образованные старались просто поступить въ замокъ въ качествѣ капеллановъ, учителей, секретарей и т. п.; при своихъ приходахъ оставались только болѣе невѣжественные и тупые, отчего, конечно, не могли выиграть ихъ прихожане: въ XI въкъ встръчались въ Италіи священники, не знавшіе символа вѣры.

тельное Итакъ, чёмъ дальше стоялъ человёкъ отъ міра, чёмъ ближе отношеніе онъ былъ къ аскетическому идеалу, тёмъ выше онъ стоялъ въ къ церкви. глазахъ средневёковаго общества; духовенство должно было осу-

Отрида-

ществлять этоть идеаль, оттого оно и пользовалось такимъ уваженіемъ: но оно отъ этого идеала было такъ же далеко, какъ и міряне. Да настоящее ли это духовенство? подлинная ли это христіанская церковь? Воть вопросы, которые могли, наконецъ, представиться благочестивымъ мірянамъ, размышлявшимъ надъ тѣмъ, что они видѣли. Въ ХІ—ХІІ вѣкахъ все чаще стали появляться люди, которые брались отвѣтить на эти вопросы, — и отвѣчали отрицательно. Церковь называла этихъ людей еретиками и была права съ своей точки зрѣнія: ихъ ученіе, въ самомъ дѣлѣ, было ересью, искаженіемъ христіанства; но народъ прозваль ихъ "добрыми людьми" (les bons hommes во Франція), и одинъ вполнѣ католическій современникъ долженъ былъ согласиться съ этой характеристикой: "не знаю, что и сказать объ этихъ людяхъ", отвѣтилъ одинъ священникъ на вопросъ о еретикахъ, "они никогда не лгутъ".

Дъйствительно, въ томъ, что они говорили о католической деркви, было много правды.

"Вожди церкви должны быть совершенны", говорили они: "въ Писанія сказано: "Будьте совершенны, какъ Отецъ вашъ Небесный совершенъ". Таковы были апостолы; римская церковь заявляетъ притязаніе на происхожденіе отъ апостольской церкви: но есть ли между ними сходство? Апостолы жили трудами рукъ своихъ и все, что имѣли, раздавали бѣднымъ; римскіе прелаты ничего не дълають и живуть на деньги, собираемыя съ бъдняковъ. Апостоловъ гнали и обижали, и они благословляли своихъ преслъдователей; римская церковь сама преследуеть техь, кто ей не повинуется, да еще проклинаетъ ихъ. Апостолы проповѣдывали миръ и непротивление насилію, а папы, будто бы ихъ преемники, только и делають, что возбуждають войны. Что же они унаследовали отъ апостольской церкви? Они увъряютъ, будто первымъ епископомъ римской церкви былъ апостолъ Петръ: это неправда, въ Иисаніи этого не сказано. Сами папы проговариваются, что ихъ (св'ятская) власть языческаго происхожденія: Италію, говорять они, подарилъ папѣ Сильвестру императоръ Константинъ (этой сказкѣ, опровергнутой уже въ XV вѣкѣ, въ то время всѣ вѣрили); а Константину Италія досталась отъ языческихъ кесарей, которые пріобръли ее насиліемъ и обманомъ. Истинная церковь — наша", заключали еретики: "если насъ мало, то это говоритъ въ нашу пользу: "тѣсны врата, и узокъ путь, ведущіе въ жизнь, и немногіе находять ихъ" (Мато., 7,14). Если насъ преслъдують, то это такъ

и должно быть: первыхъ христіанъ также гнали и преслѣдовали".

Катары.

Само собою разумѣется, что они тщательно умалчивали о томъ, что сближало средневъковую церковь съ апостольской, - въ чемъ католицизмъ былъ, дъйствительно, наслъдникомъ первыхъ христіанскихъ общинъ: о миссіонерской деятельности римской церкви, о благотворительныхъ учрежденіяхъ, которыя этой церкви были обязаны своимъ существованіемъ, и т. д. Не менѣе старательно прикрывалось то различіе, какое существовало между ученіемъ апостольскимъ и собственнымъ ученіемъ еретиковъ. Въ различныхъ сектахъ искажение христіанскаго ученія было различное: въ то время, какъ вальденсы, напримъръ, буквально принимають Писаніе, не признавая другихъ авторитетовъ, и ближе всего примыкаютъ къ позднъйшимъ протестантамъ, --- другіе сектанты толковали Писаніе крайне произвольно, далеко отступая не только отъ католицизма, но и вообще отъ христіанства. Таковы были самые страшные противники римской церкви въ средніе въка, "катары", имя которыхъ въ нѣмецкомъ языкѣ стало синонимомъ еретика вообще (ketzer отъ kazar, какъ произносили названіе сектантовъ). Это имя они сами себь дали; оно-греческое: хадарос значить "чистый". Народъ звалъ ихъ "болгарами", а ученіе ихъ "болгарской ересью". У нихъ былъ переводъ Священнаго Писанія на народный языкъ, но не съ латинскаго текста Вульгаты, а съ греческаго, съ той редакціи, которая легла въ основу славянскаго перевода Кирилла и Меоодія. Глава ихъ "церкви"---"еретическій папа", какъ звали его католики, — жилъ въ Константинополѣ. Всего этого было бы достаточно, чтобы искать источникъ этого ученія на востокѣ; одна характерная черта устраняеть въ этомъ случав всв сомнина. Катары были дуалисты, признавали существование не одного Бога, а двухъ, одного-добраго, другого-злого. Для средневъковыхъ богослововъ этого было довольно, чтобы признать въ новомъ врагъ католицизма отпрыскъ старинной сресн, волновавшей христіавскую церковь въ первые въка ся существованія, —ереси манихейской.

Ученіе

Ученіе перса Мани (жившаго въ III вѣкѣ по Р. Х.) было попыткой слить христіанство съ религіей Зороастра, древне-персид-MANN. ской. Какъ извъстно, у персовъ всего дальше и полнъе было развито обще-арійское представленіе о міровой жизни, какъ постоянной борьбъ двухъ началъ- свъта и мрака. Чисто-физическая противоположность получила въ этой религіи нравственное значеніе; богъ свъта Ормаздъ былъ, по взгляду персовъ, охранителемъ

мірового порядка, отцомъ и покровителемъ всего добраго, -- т. е. поддерживающаго этотъ порядокъ, -- олицетвореніемъ созидающаго труда и справедливости. Его постояннымъ противникомъ является духъ тымы Ариманъ, представитель всякаго зла, матеріальнаго и нравственнаго, - злобы, зависти и т. п. Обязанность человъка на землѣ состояла въ томъ, чтобы служить Ормазду, т. е. дѣлать добро, и бороться съ Ариманомъ, т. е. преслѣдовать зло. Для языческой религия это была очень возвышенная мораль; она объясняетъ намъ, почему у перса Мени могла явиться мысль о сліяніи. прилажении, такъ сказать, его напіональнаго въроученія къ христіанству, которое, впрочемъ, онъ узналъ изъ довольно мутнаго источника: на него сильное вліяніе им'влъ восточный июсись. Гностическими называли ть секты первыхъ временъ христіанства, которыя видѣли въ Христѣ не искупителя, а только учителя человѣческаго рода, принесшаго на землю особенное таниственное познаніе о сущности міра (по-греч. ή уνώσις). Восточные гностики большею частью примѣшивали къ христіанскимъ догнатамъ языческую мистику, особенно древне-халдейскую, - за что православная дерковь и признала ихъ еретиками. Изъ этой смъси гностицизма, христіанства и парсизма Мани создаль довольно стройную религіозную систему, основнымъ положеніемъ которой было двоебожіе, какъ у персовъ. Она была очень заманчива тъмъ, что просто и ясно отвѣчала на вопросъ о происхождении зла въ мірѣ: оттого, несмотря на преслѣдованія какъ со стороны христіанъ, такъ и со стороны персовъ (самъ Мани былъ казненъ царемъ Бахрамомъ въ 276 г.), она быстро распространилась и на Востокъ и на Западъ, гдъ ея вліянію подпалъ, -- правда, на короткое время, -- даже блаженный Августинъ. Въ Италіи встръчали манихеево еще въ VI въкъ, а на Балканскомъ полуостровѣ дуалистическія севты существовали непрерывно до конца среднихъ въковъ, и второе еретическое повътріе, гораздо болѣе важное, вышло именно отсюда въ XI вѣкѣ.

Толчекъ этому движенію дали невольно византійскіе импера- Вогонням. торы, особенно Константинъ V (741-775.) Въ его время въ Арменій была очень распространена дуалистическая ересь павликіанъ, выводившихъ себя непосредственно отъ христіанскихъ общинъ, основанныхъ апостоломъ Павломъ. Эти павликіане были люди безпокойные и часто переходили отъ Византіи къ арабамъ и обратно, что было очень неудобно въ пограничной мъстности. Константинъ сталъ переселять ихъ во внутреннія провинціи, гдъ за ними удобнѣе было наблюдать, между прочимъ, во Өракію. Здѣсь, у сво-

Digitized by Google

ихъ славянскихъ сосъдей, отчасти только недавно покинувшихъ язычество, отчасти даже вовсе не крещеныхъ, восточные дуалисты нашли, по всей въроятности, прекрасную почву для своей пропаганды. По крайней мѣрѣ, въ Х вѣкѣ мы встрѣчаемъ уже среди славянскаго населенія, въ Болгаріи, чрезвычайно распространенное дуалистическое ученіе, подробности котораго мы узнаемъ отъ его обличителя, священника Козьмы. Его проповѣди противъ "новоявившейся ереси боюмилы" еще въ XI въкъ списывались и у насъ въ Россіи, какъ списывались и нѣкоторые боюмильскія произведенія (апокрифы). Все это дълаетъ болгарскую секту для насъ вдвойнъ интересной. По словамъ Козьмы, богомилы считали творцомъ всего матеріальнаго міра --- "строителемъ земныхъ веществъ" --- дьявола: онъ же научилъ людей "жены поимати, мясо ясти и вино пити". Отсюда матерія, какъ произведеніе злого духа, сама по себѣ есть зло. Изъ этого основного положенія очень стройно и послѣдовательно развивалось все еретическе ученіе. Соприкосновеніе съ матеріей оскверняеть человѣка; но онъ осужденъ жить въ матеріальной оболочкъ, это-наказание ему за гръхопадение; избавиться совсъмъ отъ оболочки нельзя, можно только уменьшить ея вліяніе на нашу душу, заключенную въ ней, какъ въ темницъ. Нужно ослабить по возможности тьло, изнурить его постомъ и воздержаниемъ. "Еретики по внъшности, какъ овца", говоритъ Козьма: "кротки, смирны, молчаливы и блъдны отъ лицемърнаго поста". Эта блъдность до такой степени характерный признакъ средневъковыхъ дуалистовъ, что на западъ инквизиція по этому признаку разыскивала сретиковъ. Но не только пища, и одежда способствуетъ сохраненію твла, --- не надо одежды. Преподобный Өеодосій Терновскій, жившій лівть четыреста послі Козьмы, встрівтиль однажды цёлую толпу совсёмъ голыхъ людей: это были еретики; они оправдывали свое поведение евангельскимъ текстомъ "блаженны нищіе духомъ", причемъ намъренно пропускали послъднее слово и читали: "блаженны нищіе". Работа имбетъ цвлью увеличить матеріальное благосостояние человѣка, значитъ, работать грѣшно. "Уловляютъ души грубыхъ (невѣжественныхъ) людей", разсказываетъ Козьма, "говорять: не следуетъ трудиться, заботиться о земномъ,.... и ходять нѣкоторые изъ нихъ праздные, ни за что не хотять приняться своими руками, но ходять изъ дома въ домъ, повдая чужое имвніе прелыцаемыхъ ими людей". Мы присутствуемъ здъсь при образовании сектантской іерархіи, получившей окончательное устройство у западныхъ катаровь: всъмъ не работать было нельзя,

Digitized by Google

поэтому большинству дѣлались уступки на счетъ нравственныхъ требованій, — позволялось вступать въ бракъ и т. д.; зато это большинство должно было своей работою кормить немногихъ "совершенныхъ", которые были свободны отъ всякихъ мірскихъ заботъ.

Всъ гражданскія отношенія, включая и государство, направлены, прежде всего, къ охранъ вещественныхъ благъ, -- имущества гражданъ и ихъ физической личности. Все это относится къ области дьявола: "учатъ своихъ послъдователей (сретики) не повиноваться властямъ, хулять богатыхъ, царя ненавидять, надъ старвишинами смевются, бояръ укоряють, повинующихся дарю считають гръшниками и рабамъ не велятъ работать на господъ своихъ". Въ особенности послъднее ученіе должно было доставить богомиламъ много сторонниковъ: какъ разъ въ Х въкъ въ Болгаріи сильно стало распространяться кръпостное право, и свободные прежде крестьяне превращались въ "париковъ". (Па́рогхог, — такъ называлось въ Византіи сельское населеніе, прикрѣпленное къ землѣ и подчиненное землевладъльцу). Отрицаніе власти, естественно, вело къ отрицанію всякаго внѣшняго, формальнаго законодательства: еретики не дълали исключенія и для закона Моисеева, считая его произведеніемъ не Бога, а злого духа. Это сближаетъ богомиловъ съ нъкоторыми гностическими сектами, маркіонитами, напримъръ, которые видѣли въ ветхозавѣтномъ законѣ произведеніе низшаго бога (Деміурга), тупого и ограниченнаго.

Этотъ низшій, а у богомиловъ и прямо злой, властитель вселенной былъ твмъ "княземъ міра сего", котораго пришелъ изгнать Христосъ своимъ поученіемъ. Какъ и гностики, богомилы не върили въ искупленіе; Христосъ не могъ воплотиться, потому что плоть-дъло дьявола: Его тъло было призрачное, Онъ только казался человѣкомь. Это-такъ называемый докетизмъ (оть греческ. божей - казаться). Отсюда получалось чрезвычайно важное въ нравственномъ отношении следствие: если Спаситель могъ обмануть элого духа призрачнымъ своимъ тѣломъ, чтобы освободить родъ человъческий, то, стяло быть, вообще обманъ дозволителенъ для благой цели. Еретики, поэтому, считали себя въ праве притворяться православными, ходить въ церковь, участвовать въ таинствахъ и т. д., хотя сами отвергали всю формальную, обрядовую сторону религіи, не признавали мощей, иконъ, даже распятія, но покланялись имъ, чтобы обманомъ избавиться отъ наказанія и съ большимъ удобствомъ распространять свое ученіе.

Сектанты старались подтвердить свои положенія текстами изъ

JOBBES.

Сотвореніе Писанія, толкуя ихъ крайне произвольно, какъ мы уже видѣли міра и че- выше. Иногда они притчи Евангелія принимали буквально, иногда самыя ясныя и положительныя слова толковали, какъ притчу. Но несмотря на все это, Писанія оказалось недостаточно для обоснованія ихъ фантастическаго міросозерцанія: стали выдавать за Откровение то, что вовсе имъ не было. Такъ образовалась литература апокрифовь или "отреченныхъ" — запрещенныхъ православной церковью - книгъ: на нихъ, главнымъ образомъ, опиралась еретическая догматика. Красугольный камень ихъ ученія составляло не христіанское, а чисто-восточное, персидское в'врованіе, что сатана — сынъ Бога Отца, притомъ старшій, а Христосъ — младшій. Здъсь только имена взяты изъ Библін, а самая сказка цъликомъ заимствована изъ позднъйшаго парсизма: Верховный богъ, Zrvana Akarana (олицетвореніе безконечности). началъ создание міра съ того, что сотворилъ міроправителя Ормазда; но, когда онъ это дълалъ, нашло на него сомнъніе; и такъ какъ каждый актъ божьей мысли былъ актомъ творчества, то сомнѣніе стало духомъ сомнѣнія, Ариманомъ, -который появился, такимъ образомъ, на свътъ раньше Ормазда. Но персидское сказаніе всетаки разумнѣе богомильскаго, потому что оно, по крайней мѣрѣ, самому Ариману не приписываеть творческой дѣятельности: онъ только разрушаетъ. Болгарскіе и, вслёдъ за ними, западные дуалисты считали сатану создателемъ видимаго міра и, не найдя ничего похожаго въ Библін, ссылались на одно апокрифическое сказаніе. Іоаннъ Богословъ на Тайной Вечери разспрашивалъ будто бы Спасителя о началъ міра и происхожденіи человѣка, а также о томъ, чѣмъ былъ прежде врагъ рода человѣческаго. На латинской рукописи этихъ "Вопросовъ Іоанна Богослова Господу" стоить надпись, ---для предохраненія читателей отъ еретической заразы: "Hoc est secretum haereticorum portatum de Bulgaria Nazario suo episcopo, plenum erroribus" 1); подобнымъ образомъ и русскіе списыватели апокрифовъ предупреждали своихъ читателей: "То Іеремія, попъ болгарскій, солгалъ".

> На первый вопросъ, чъмъ былъ діаволъ до своего паденія, апокрифъ отвѣчаетъ любопытной космогонической сказкой, нѣкоторыя черты которой перешли и въ наше народное міросозерцаніе. Сатанаилъ будто бы былъ первымъ лицомъ на небѣ послѣ Бога и

<sup>1) &</sup>quot;Это-тайное ученіе еретиковъ, принесенное изъ Болгаріи ихъ епископомъ Назаріемъ, исполненное заблужденій".

начальствовалъ надъ встами ангелами, стоявшими во главъ отдъльныхъ областей небеснаго царства. Онъ возгордился этимъ и сталь думать: "поставлю престоль мой надъ облаками и буду подобень Высочайшему". Желая знать, будуть ли его слушаться подчиненные ему ангелы, онъ обошелъ всв области міра; а міръ устроенъ такъ: на самомъ верху воздухъ, ниже - вода, еще ниже - земля (тогда она вся была покрыта водой); Сатана спустился подъ землю и нашель тамъ двухъ рыбъ, на которыхъ она держалась: рыбы лежали на водъ, а вода на слоъ облаковъ. Спустившись еще ниже, Сатана нашелъ огонь, -- будущее свое жилище, геенну огненную, и дальше уже не пошель, потому что было очень жарко. Везд'в ангелы, управлявшіе отдівленіями міра или "небесами", - наше видимое небо, твердь (firmamentum) въ ихъ число не входить, --вездъ ему оказали повиновение. Это ободрило Сатананла, и онъ сталь склонять ангеловь къ изменть, обещая разделить съ ними царство. Онъ успѣлъ соблазнить ангеловъ трехъ небесъ и дошелъ уже до четвертаго, когда Богь — "Отецъ Невидимый" (Pater Invisibilis) — зам'ятилъ коварство Сатаны и низвергъ его на землю: "и отняль у него сіяніе славы его, и стало лицо его, какъ раскаленное жельзо, а образъ подобенъ человъческому"; семью своими хвостами онъ увлевъ за собою третью часть встать ангеловъ. Здъсь Сатана помъстился на тверди, т. е. видимомъ небъ, и не было покоя ни ему, ни темъ, кто былъ съ нимъ, и взмолился онъ къ Отцу, говоря: "согрѣшилъ, потерши на миѣ, все отдамъ тебъ" (слова изъ притчи о жестокомъ рабъ, Мате., 18,23,35). Отецъ сжалился надъ нимъ и далъ ему возможность въ теченіе семи дней дівлать спокойно все, что хочстъ. Тогда Сатана при помощи двухъ старшихъ изъ отпавшихъ ангеловъ создалъ солнце, луну, звъзды и всъхъ живыхъ тварей. Затемъ онъ сделалъ две глиняныхъ формы, по образу и подобію своему, т. е. челов'вческому, и вел'ялъ ангелу перваго неба войти въ одну, ангелу второго неба въ другую. Горько плакали ангелы, видя, что Сатана обманулъ ихъ и заключилъ въ смертную форму, но должны были повиноваться; они образовали первую пару людей на земль, и весь родъ человьческий отъ нихъ произошелъ. Такимъ образомъ, въ каждомъ человѣкѣ есть искра небесная, происшедшая отъ заключенныхъ въ глиняную оболочку небесныхъ духовъ, потому что оба начала, плотское и духовное, не смѣшались между собою: отъ тѣла рождается тѣло, а отъ души-душа.

Эта легенда ограничиваетъ творчество Сатаны однимъ человѣ-

ческимъ тъломъ (кромѣ небесныхъ свѣтилъ), матеріалъ для котораго онъ нашелъ уже готовымъ. Отъ Козьмы мы знаемъ, что богомилы приписывали злому духу создание всего видимаго міра. И въ другомъ отношении они отступали отъ приведеннаго сказания: здесь говорится, что Сатана поставилъ свой престолъ на тверди небесной; богомилы, открытые царемъ Алексвемъ Комниномъ въ началѣ XII вѣка, на вопросъ, гдѣ же находится "князь міра сего", отвѣчали, что прежде онъ жилъ въ Іерусалимѣ, но былъ изгнанъ оттуда I. Христомъ и въ настоящее время поселился въ Константинополь, въ храмъ св. Софіи. Хотя еретики, говорившіе это, были греки по происхождению, но такое мизніе вышло, конечно, не изъ греческой среды. Здъсь ны имъемъ уже второй періодъ развитія богомильскаго движенія, когда оно перестало быть исключительно религіознымъ и приняло ръзкій національный отпечатокъ.

Отльба бо-

Нужно имъть очень мрачный взглядъ на жизнь, чтобы повърить, гомильства. что міръ есть созданіе злой силы. Пресвитеръ Козьма рисуеть современное ему положение Болгарии очень темными красками. "Господь попусти скорбемъ приходити на рабы своя! Велики бѣды ратныя и встхъ настоящихъ золъ земли сей помысли кождо изъ насъ..... Отъ дружины пакость всяка и насилье отъ старъйшинъ. денье работы властель земныхъ, нищета и строенье человъческо (т. е. государственныя повинности)..... Поистинѣ многа лесть и многа неправда прозябе на земли". Скоро все это разнообразное зло сосредоточилось около одного центра: притеснений и жестокостей византійскаго правительства, послѣ завоеванія Болгаріи, сначала Цимисхіемъ, потомъ Василіемъ II Болгаробойцей. Не говоря уже объ отдельныхъ случаяхъ, въ роде ослепления тысячъ болгарскихъ плѣнныхъ Василіемъ II, вся война, по своему ходу и послъдствіямъ, должна была усилить до крайней степени ненависть болгарскаго народа къ грекамъ, - ненависть, воспитанную десятками льть ожесточенной вражды при Симеонь 1). Еще противъ царя Петра Симеоновича (927-968), женатаго на византійской принцессѣ и расположеннаго къ грекамъ, три раза поднималось возстаніе; въ третій разъ вождю возстанія Шишману удалось основать свое особое царство изъ Македоніи и сосѣднихъ округовъ (963 г.). Одинъ изъ сыновей этого Шишмана Самуилъ, покровитель богомиловъ, дарствовалъ надъ всей Болгаріей и стоялъ во главѣ сопротивленія Византіи. Въ его время въ Болгаріи уже

1) См. ст. "Симеонъ, царь болгарскій".

не безопасно было носить греческое платье, что доказала печальная судьба одного изъ сыновей царя Петра, воспитаннаго въ Константинополѣ. Сопротивленіе, наконецъ, было сломлено; Болгарія, разоренная и обезлюдввшая, -- тысячи болгаръ были, по византійскому обычаю, переселены въ другія провинціи имперіи, -- подчинилась греческому императору. Болгарская церковь сохранила свою независимость; но высшія церковныя должности зам'ящались только греками. Между тъмъ, какъ видно изъ многихъ мъстъ поученія Козьмы, народъ еще во времена своей самостоятельности былъ нерасположенъ къ православному духовенству, - всего въроятнъе, именно потому, что въ немъ преобладалъ греческий элементь. Передать всю іерархію въ руки грековъ значило окончательно слить богомильское и національное движеніе. Между тѣмъ, "строенье человѣческое", всякаго рода налоги и поборы, давали себя чувствовать болгарамъ во много разъ больше, чъмъ при туземныхъ царяхъ. Уже одно то, что натуральныя повинности были замѣнены денежными, было крайне тяжело для населенія непромышленнаго, занимавшагося исключительно земледѣліемъ и скотоводствомъ, притомъ же истощеннаго войной. По мъръ развитія внъшней политики Византіи въ XI-XII въкахъ требованія становились все больше и больше. Отвѣтомъ на эти вымогательства со стороны болгарскаго населенія были возстанія, и всякій разъ въ нихъ видную роль играли богомилы. Возстановление болгарскаго царства Асънями (въ 1186 г.) произощло также не безъ ихъ участія, и даже вполнъ православный дарь Іоаннъ (или Іоанникій, Іоанниша) Асънь, собиравшій во время своихъ походовъ мощи изъ всѣхъ греческихъ провинцій, даже онъ долженъ былъ покровительствовать богомиламъ: до того сильно было ихъ вліяніе на народныя массы. Это вліяніе стало роковымъ для Болгаріи: анархическая секта, не признававшая ни церкви, ни государства, могла руководить возстаніемъ, но тотчасъ же должна была сдълаться разлагающимъ элементомъ, какъ только возстаніе кончилось и нужно было установить прочный порядокъ. Болгарія никогда не могла подняться до прежняго политическаго могущества власти временъ царя Симеона (888--927). Религіозная распря ослабляла ее все болѣе и болѣе и была одною изъ главныхъ причинъ ея быстраго паденія въ эпоху борьбы съ османами.

Такимъ образомъ, полуторастолѣтнее господство Византіи было, въ сущности, самымъ благопріятнымъ временемъ для богомиловъ. Постоянно поддерживаемая у себя на родинѣ напіональнымъ бро-

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

42

женіемъ, ересь распространилась по всему Балканскому полуострову. Особенно процвътала она въ Босніи (гдъ богомилы были извъстны подъ игальянскимъ названіемъ Patareni). Здѣсь въ концѣ XIII вѣка самъ правитель страны, банъ Кулинъ, вассалъ венгерскаго короля, держаль сторону сретиковь. Извъстія о боснійскихъ патаренахъ идуть до половины XV вѣка, а окончательно они исчезли только въ наше время: немного ранъе 1867 г. послъднее богомильское семейство перешло въ магометанство. Черезъ Боснію еретическія ученія проникали въ Италію; оттого патарены обращали на себя большое вниманіе папъ, въ токъ числь, Иннокентія III. Но для западной Европы гораздо важите было другое теченіе, которое шло, повидимому, черезъ Константинополь. Въ столицъ имперіи ересь была обнаружена императоромъ Алекстемъ Комниномъ въ 1111 году. Распространялъ ее здъсь нъвто Василій, монахъ и врачь, со своими двѣнадцатью учениками, которыхъ онъ называль апостолами. Чтобы уличить его, Алексей прибегнуль къ хитрости, совсёмь недостойной главы государства. Именно, онь притворился, что хочеть самъ присоединиться къ секть, и пригласилъ къ себъ Василія. Тоть сначала держаль себя уклончиво, но подъ конецъ, успокоенный кажущейся искренностью императора и его брата Исаака, подкупленный ихъ лестью, - они называли его достопочтеннымъ отдомъ, просили научить ихъ добродътели и т. п.,--Василій подался и подробно изложиль свое ученіе. Писець, помъщенный такъ, что его не могъ видъть гость, все это записаль. Тогда императоръ сбросилъ маску; по его знаку былъ открытъ занавъсъ въ сосъднюю залу, гдъ тъмъ временемъ собрались всъ высшіе духовные и свътскіе сановники Византіи. Передъ ними Алексъй тутъ же, на мъстъ, обличилъ еретика, который не могъ отрицать своей вины, ибо вств его ртучи были записаны. Онъ быль приговоренъ къ смерти и сожженъ, его ученики, разысканные по нъкоторымъ, неосторожно вырвавшимся у него указаніямъ, были заключены въ темницу и тамъ, по большей части, умерли. При слѣдствіи обнаружилось, что сторонники ереси были и среди высшаго византійскаго общества. Какъ и нужно было предполагать, насильственныя мёры ни къ чему не привели: секта продолжала держаться въ столицъ и въ XII въкъ здъсь проживаль глава всъхъ европейскихъ катаровъ, нъкій Никита, въ 1167 г. прівзжавшій во Францію.

Переходъ ереся на Западъ.

на Во время крестовыхъ походовъ множество западныхъ европейтъ. цевъ прошло черезъ Константинополь на востокъ и обратно; въ городѣ постоянно проживало немало "франкскихъ" купцовъ, а на службѣ греческихъ императоровъ находилось много наемниковъ изъ западной Европы. Эти люди, наживъ себъ состояние въ Византии, возвращались къ себѣ на родину, неся, вѣроятно, не однѣ деньги, но и новые мнѣнія и взгляды, пріобрѣтенные на востокъ. Только этимъ способомъ передачи и можно объяснить, почему ересь не подвигалась постепенно съ востока на западъ, а сразу появилась въ центральной Европъ, притомъ одновременно въ нъсколькихъ мъстностяхъ: во Фландріи, въ Реймсъ, въ Кельнъ, въ Лангедокъ. Въ самомъ учения западныхъ дуалистовъ есть нѣкоторыя черты, которыя показывають, что на пути изъ своей первоначальной родины оно прошло чрезъ болѣе просвѣщенную среду, чѣмъ болгарское общество Х в. Основной догмать секты, двоебожіе, на Западъ чище, чъмъ у богомиловъ. Западные "катары" признавали два вѣчныхъ, независимыхъ другъ отъ друга начала добра и зла, были, стало быть, сторонниками абсолютнаю дуализма. Замвча. тельно, что въ Италіи преобладало болгарское ученіе: очевидно, сюда ересь зашла непосредственно съ Балканскаго полуострова, черезъ Далмацію, а въ центральную Европу какимъ-нибудь другимъ путемъ. Вообще, въ западномъ учения логика преобладаетъ надъ фантазіей и сказочнаго элемента меньше: очень въроятно, что туть на богомильскую догматику повліяла философія, въ то время довольно высоко стоявшая въ Византіи, -- особенно много тамъ занимались логикой. На соборъ въ St. Félix de Caraman (въ южной Франціи, близъ Тулузы) много разъ упомянутый "папа" Никита отстаивалъ абсолютный дуализмъ, который ему казался истиннымъ преданіемъ дуалистической церкви; но онъ долженъ былъ согласиться, что этого ученія не знають въ Болгаріи; следовательно. "истинное преданіе" было константинопольской особенностью.

На той дорогѣ, по которой ересь шла изъ Константинополя, она не могла встрѣтить сильнаго сопротивленія. Дорога вела черезъ торговые города сѣверной Италіи и южной Франціи, — обѣ мѣстности скоро были наводнены еретиками. Благодаря развитію торговли и промышленности, здѣсь на первое мѣсто выдвинулись свѣтскіе, хозяйственно - политическіе интересы; эти интересы заставляли иногда города становиться на сторону папы, напримѣръ, во время борьбы папъ съ Гогенштауфенами: но въ общемъ, они должны были охлаждать религіозное усердіе; громадная для средневѣковаго человѣка пропасть между правовѣрнымъ и еретикомъ понемногу сглаживалась: состояніе, принадлежность къ извѣстной

42\*

партіи, политическія способности больше принимались въ расчеть, чъмъ религіозныя убъжденія. Отсюда замъчательное равнодушіе городскихъ капитуловъ къ еретикамъ: французскіе сектанты смотрѣли на ломбардскіе города, какъ на вѣрное убѣжище, куда всегда можно переселиться въ случать нужды, и послт введенія доминиканской инквизици въ Лангедокъ, массы катаровъ нашли спасеніе въ съверной Италіи. Но и въ южной Франціи преслъдованіе велось не туземными властями, а пришедшими съ съвера Франціи крестоносцами: среди мѣстной знати свѣтское направленіе было едва ли не сильнье, чъмъ среди ломбардскихъ купцовъ. Провансальская культура выросла на развалинахъ античной цивилизации, и уже поэтому не заключала въ себѣ ничего церковнаго. Насмѣшки надъ ревностными католиками, путешествовавшими на богомолье въ Римъ, надъ romipètes, были любимой темой сатирической поэзін трубадуровъ. Постоянныя столкновенія съ церковью изъ - за феодальныхъ правъ, -- неизбъжное слъдствіе церковнаго землевладенія, -поддерживали такое настроеніе: обвиненія бароновъ въ захвать церковныхъ земель почти неизмѣнно сопровождаются обвиненіемъ въ покровительствѣ еретикамъ.

Города и замки были очагами сектантскаго движенія: большое участіе, какое принимали въ немъ ремесленники, засвидѣтельствовано однимъ изъ французскихъ названій секты (tisserands или téхегаnds—ткачи); рыцарскіе замки играютъ въ его исторіи самую видную роль: Монвимеръ (въ Шампани), Монтефорте (близъ Турина), Монсегюръ (въ Лангедокѣ). Отсюда ересь распространилась среди окрестнаго сельскаго населенія, гдѣ и держалась всего упорнѣе: глухія горныя деревушки южной Франціи, хижины лѣсныхъ сторожей и пастуховъ, уединенныя фермы, были послѣдними прибѣжищами сектантовъ, когда и города и замки уже уступили римской церкви.

Влагопріят-Главная причина быстраго успѣха ереси была въ то же время имя условія и самой слабой ея стороной: катары, мѣтко и безпощадно критидля распро- куя дѣйствительное состояніе церкви, не только не оспаривали отраненія міровоззрѣнія, на которомъ церковь держалась, но проводили его ересн. еще послѣдовательнѣе самого католицизма. Изъ того, что міръ созданъ злымъ духомъ, вытекало такое полное отрицаніе всего мірского, до котораго далеко было католическимъ монахамъ. Церковные проповѣдники говорили, что міръ лежитъ во злѣ,—и народъ видѣлъ всюду подтвержденіе этого. Общественный строй средневѣковой Европы страшной тяжестью ложился на низшіе классы. По-

стоянныя войны мелкихъ феодальныхъ владъльцевъ дороже всего обходились ихъ вилланамъ, которые покрывали всѣ издержки этихъ войнъ и въ заключение бывали ограблены или той или другой стороной. Страшная грязь и нечистота, всегдашнее послъдствіе бѣдности населенія, были источникомъ всевозможныхъ заразныхъ болъзней. Эпидемія всегда производить сильное впечатлъніе на умы, даже въ наши дни, когда извъстны болье или менъе ся причины и знаютъ, какъ отъ нея себя предохранить: 800 лѣтъ назадъ причины были совершенно таинственны, опустошения въ десять разъ громаднъе, и паника, повальный страхъ, стало быть, несравненно сильнъе. Вдобавокъ, преобладание земледъльческой культуры и слабое развитіе путей сообщенія между отдельными странами ставили жизнь и смерть сотенъ тысячъ людей въ зависимость отъ урожая, т. е. отъ погоды, отъ такихъ случайностей, которыя и въ наше время довольно таинственны. Словомъ, зла было въ жизни столько, что среднев вковый челов вкъ быль склоненъ върить, когда ему говорили, что дьяволъ принимаетъ большое участіе въ дівлахъ этого міра. Это убівжденіе пережило даже средніе вѣка: вѣра въ колдовство и преслѣдованіе людей, "знающихся съ нечистой силой", были бичомъ еще реформаціонной эпохи (XVI — XVII вв.). Почва для дуализма была готова; если прибавить къ этому ту необыкновенную ловкость и беззастенчивость, съ какими еретики приспособляли къ своимъ мнѣніямъ тексты Писанія, мало знакомаго средневѣковому католику, то мы поймемъ, что учение катаровъ должно было легко найти доступъ въ умы населенія, особенно тамъ, гдѣ правительственная власть этому не мъшала. Труднъе было завоевать нравственное вліяніе: здъсь требовался аскетизмъ еще болье строгій, чыль въ господствующей церкви. Еретические проповъдники сумъли удовлетворить этому требованію: они были, въ самомъ дълъ, образцомъ "чистой" жизни, по понятіямъ среднихъ въковъ. Но для этого имъ пришлось дать такое устройство своей секть, которое чрезвычайно затруднило ея развитіе и, въ концѣ концовъ, отдало ее на жертву католической церкви.

Мы уже видѣли, что богомилы (а еще болѣе патарены въ Бос-Совершенные ніи) допускали "прельщаемыхъ ими людей" работать, т. е. вхо- в върующіе. дить въ общеніе съ грѣшнымъ міромъ, чтобы дать возможность вести вполнѣ созерцательную жизнь немногимъ избраннымъ. Эта система была доведена до полнаго совершенства западными дуалистами. Требуя отъ "истинныхъ христіанъ" высокаго личнаго совершенства, катары ограничили ихъ число небольшимъ кружкомъ лицъ, которыми и держалась вся секта. Они такъ и назывались "совершенными" (perfecti) и одни они дъйствовали, спасали души: подъ ними стояла пассивная масса просто "вѣрующихъ" (credentes), которые могли спастись только получивъ отъ совершенныхъ "утъшеніе", consolamentum, послѣ чего они сами становились "совершенными". Казалось бы, судя по строгимъ нравственнымъ требованіямъ, какія предъявлялись къ "совершенному" катару, "утѣшеніе" должно было быть наградой чрезвычайно добродътельной жизни, или очевь глубокой въры: на дълъ не требовалось ни того, ни другого. Въ вопросѣ о consolamentum со всей ясностью выступаеть крайняя узкость дуалистической точки зрънія, принижавшей земную, телесную сторону человека безь всякой выгоды для его нравственной стороны. Катары безусловно отрицали свободу воли, а следовательно, и покаяние. "Въ нашей вере всякій можетъ спастись", говорили они. Для этого нужно было не сокрушение о своихъ прежнихъ грѣхахъ, а чисто механическое дъйствіе, которому сами катары не придавали никакого нравственнаго значенія. Всѣ наши грѣхи — неизбѣжныя послѣдствія одного, первороднаго грѣха, который, въ сущности, сводился къ тому, что ангелы допустили сатану при помощи хитрости увлечь на землю ихъ души; но всякій ангелъ состояль изъ двухъ частей: духа (пребиа гностиковъ) и собственно души (фоуή гностиковъ); первый принадлежитъ къ высшему міровому порядку, поэтому совершенть и недоступенъ грѣху: онъ остался на небѣ, оплакивая паденіе своей души; одна лишь послѣдняя пала и соединилась съ земнымъ теломъ. Когда человекъ вступалъ въ число "совершенныхъ", его духъ, оставшійся на небь, опять соединялся съ душей, а когда послъдняя освобождалась отъ узъ тъла, духъ увлекалъ ее съ собою на небо. Выходило, слъдовательно, что люди, не получившіє "утвшенія", не были виноваты въ своихъ гръхахъ, а получивъ его становились безгрътными. Никакой внутренней перемѣны при этомъ не требовалось: чтобы сдѣлать человъка безгръшнымъ, нужно было одно условіе, -- участіе тоже безгръшнаго лица, т. е. "совершеннаго", который одинъ могъ помочь душѣ соединиться съ духомъ. Спасеніе души обусловливалось не нравственными достоинствами человъка, а просто внъшнимъ, случайнымъ обстоятельствомъ, -- присутствіемъ или отсутствіемъ при умирающемъ "утъшеннаго" катара. Когда графъ Раймондъ VI тулузскій, тяжко забольль въ одномъ мъстечкъ, гдъ не было "совершенныхъ", онъ приказалъ немедленно отвезти себя въ Тулузу, хотя въ его положеніи это было очень онасно. Кто-то спросилъ его, для чего онъ такъ рискуетъ своей жизнью: "я рисковалъ бы потерять жизнь вѣчную". отвѣтилъ графъ, "если бы умеръ безъ "утѣшенія". Въ самомъ дѣлѣ, для человѣка, не подвергшагося этому обряду, оставалась одна надежда — получить впослѣдствіи соnsolamentum въ другомъ тѣлѣ, куда перейдетъ его душа: прожитая имъ жизнь была для него потеряна.

Повидимому, у върующихъ было простое средство предохранить Последотвія себя отъ такого несчастія – принять утвшеніе заблаговременно, не "утвшенія". дожидаясь предсмертной болвзни. Самый обрядъ былъ крайне несложенъ и не могъ представить никакихъ затрудненій. Сущность его сводилась къ тому, что посвящаемому клали на голову евангеліе отъ Іоанна, -- особенно чтимаго еретиками апостола, -- и читали первую главу: "Въ началъ бъ Слово"; затъмъ совершающий обрядъ perfectus давалъ новому собрату "поцѣлуй мира". Посвяшаемый при этомъ давалъ обътъ не ъсть никакой животной пици, кром'в рыбы, не лгать и не клясться, не убивать никакого живого существа, не позволять себѣ чувственныхъ удовольствій, не идти одному, если онъ можеть имѣть спутника его вѣры, не всть неосвященной пищи, -- для этого "совершенные" и ходили всегда вдвоемъ, при чемъ одинъ освящалъ пищу другого. Но главное, ни въ какомъ случав не отрекаться отъ своей ввры, "изъ страха воды, огня или какого другого вида смерти". Только послёдняя часть объта могла представить значительное затрудненіе, но при одушевленіи, господствовавшемъ среди сектантовъ, нашлось бы много охотниковъ принять на себя подобное обязательство. Между твмъ, тогда какъ монаховъ были десятки тысячъ, въ эпоху наибольшаго развитія ереси, въ XIII въкъ во всей Европъ "совершенныхъ" насчитывали не болъе 4000 человъкъ. Объясняется это не недостаткомъ охотниковъ, а темъ, что consolamentum давалось крайне скупо и почти исключи. тельно умирающимъ, при послѣднемъ издыханіи. Это было неизбъжнымъ послъдствіемъ того взгляда на таинство, --- consolamentum, собственно, замѣняло христіанское крещеніе, -- который объясненъ выше. Человѣкъ, соединившійся съ своимъ духомъ, не могъ грѣшить; если онъ нарушалъ хотя въ чемъ-нибудь свой обътъ. это служило доказательствомъ, что духа въ немъ нѣтъ: а такъ какъ соединение души съ духомъ обусловливалось не качествами получающаго, а "совершенствомъ" дающаго consolamentum, слъдовательно, дающій утвшеніе быль несовершень. Ничтожный проступокъ "утвшеннаго" разрушалъ всю репутацію давшаго ему утвшеніе, лишалъ значенія всѣ совершенныя послѣднимъ consolamenta, осуждалъ на странствованіе по другимъ твламъ души твхъ, кого онь утёшить на смертномъ одрѣ, а другихъ заставлялъ вновь искать "утъшителя". Поэтому только люди испытанной твердости характера и притомъ нужные для секты по своимъ дарованіямъ или высокому общественному положенію допускались къ consolamentum при обыкновенныхъ условіяхъ; простымъ людямъ оно давались лишь на смертномъ одрѣ, причемъ, во избѣжаніе будущихъ затрудненій, еретическіе пропов'єдники поощряли обычай, напоминающій мрачную практику нѣкоторыхъ русскихъ сектантовъ. Обычай этоть назывался endura. Такъ какъ больной могъ выздоровѣть, потомъ нагрѣшить и скомпрометтировать своего "утѣшителя", то устроивали такъ, что онъ не выздоравливалъ, и для этого не давали ему тсть. Случалось, что и здоровые, изъ религіознаго усердія, налагали на себя enduram и умирали голодною смертью; особенно часто были такіе случаи въ тюрьмахъ инквизиціи, гдъ нельзя было достать освященной пищи. Здъсь очень отчетливо выразился характерный для катаровъ взглядъ на гръхъ: нравственная сторона отступала на второй планъ, на первомъ – было нарушеніе формальнаго предписанія. Иначе и быть не могло, конечно, при отрицаніи свободы воли: для людей, признающихъ нравственную отвѣтственность, есть огромное различіе между убійствомъ и простымъ несоблюденіемъ обрядности, но для катаровъ оно было несущественно; всякое нарушение закона свидетельствовало, что consolamentum не удалось, что духъ не соединился съ душой, и что необходимо новое "утъшеніе", иначе-спасенія нътъ. Для секты строгое проведение этого основного принципа было выгодно въ томъ отношении, что помогало поддерживать ту желѣзную дисциплину среди адептовъ, которая впослъдстви изумляла самихъ инквизиторовъ. Отказаться отъ исповъданія своей въры, солгать для спасенія своей земной жизни, т. е. нарушить послѣдній пунктъ обѣта, который давалъ посвящаемый, было невозможно: это значило навъки погубить свою душу, и никакое раскаяние не спасло бы ся; прежнее consolamentum утратило бы свою силу, а новаго катары такому отступнику никогда не дали бы. Оттого только немногіе "совершенные", искренно увъровавшіе въ превосходство католичества, отказывались отъ своей религи. Западные катары въ этомъ случаѣ выгодно отличаются отъ своихъ восточныхъ единомышленниковъ, которые не отказывались и солгать, чтобы избѣжать преслѣдованія. Во время перваго крестоваго похода противъ лангедокскихъ еретиковъ былъ такой случай. При взятіи одного замка панскій легатъ обѣщалъ пощадить жизнь тѣмъ изъ катаровъ, которые согласятся отречься отъ своей ереси. Одинъ изъ вождей крестоноснаго ополченія былъ очень этимъ недоволенъ. "Что же это такое", говорилъ онъ, "мы пришли сюда истреблять еретиковъ, а ихъ отпускаютъ на волю".— "Не безпокойся" отвѣтилъ ему легатъ, "могу увѣрить тебя, что никто не отречется". Дѣйствительно, изъ сотни слишкомъ "совершенныхъ" находившихся въ замкѣ, ни одинъ не согласился перейти въ католичество, и всѣ были сожжены.

Громадна была власть, которую "утъшеніе" давало "совершеннымъ" надъ "върующими". Только perfectus могъ спасти душу "върующаго"; обыкновенно сектанты, не желавшіе подвергаться всёмъ тяжелымъ обрядностямъ, опутывавшимъ жизнь "совершеннаго", заключали съ руководителями общины особаго рода условіе (la convenensa): имъ разрѣшалось жить, какъ они хотятъ, не ствсняясь никакими особыми нравственными требованіями, передъ смертью же имъ давалось consolamentum, воторое спасало всякаго, какъ бы грѣшенъ онъ ни былъ. Очевидно, что "вѣрующій", заключившій такое условіе, быль душою и тіломъ въ рукахъ "совершенныхъ", которые могли лишить его царства небеснаго, можетъ быть, навсегда. Отсюда необыкновенное почтеніе "в'врующихъ" къ посвященнымъ катарамъ: при встръчъ съ ними обязательно было стать на колѣни и три раза произнести "benedicite"; не исполнивипе этого обряда подвергались суровому наказанію. Нужно, впрочемъ, замѣтить, что почтеніе относилось не къ личности катара, а къ духу, обитавшему въ немъ.

Ученіе о consolamentum со всѣми его послѣдствіями неразрывно связывало существованіе секты въ какой-либо мѣстности съ присутствіемъ въ этой мѣстности "совершенныхъ", которые одни могли исполнять главный обрядъ; здѣсь была слабая сторона всей организаціи, и въ эту сторону направила свои удары католическая церковь. Борьба съ ересью свелась, въ концѣ концовъ, къ истребленію "совершенныхъ"; съ исчезновеніемъ ихъ исчезла и секта; некому было совершать consolamentum, и "вѣрующимъ" не оставалось никакого выхода, кромѣ присоединенія къ католической церкви. Спасти душу собственными усиліями они все равно не могли, и принадлежать къ сектѣ для нихъ больше не имѣло смысла. Теорія катаровъ, что дѣйствительность таинства зависитъ

отъ личныхъ свойствъ совершающаго его, дала имъ вначалѣ могущественное орудіе противъ католической церкви; изъ негодности ея представителей они вывели заключение, что вся ся деятельность не имъетъ смысла и что, стало быть, нельзя считать ее продолженіемъ истинной, апостольской церкви. Катары съ гордостью моглисказать, что ихъ вожди не таковы, какъ римскіе прелаты, но зато имъ трудно было поддерживать непрерывность своей іерархіи. "Совершенные" настолько выдълялись своими безчисленными обрядностями, цёль которыхъ была предохранить ихъ отъ оскверненія, что инквизиціи не трудно было ихъ открыть при сколько нибудь внимательномъ надзорѣ. Съ постепеннымъ ростомъ преслѣдованія, "совершенныхъ" становится все меньше и меньше. Въ 1250 г. ихъ было еще 4000 чел. 1), пятьдесять лъть спустя, въ южной Франціи они были уже рѣдкостью. Къ половинѣ XIV вѣка относятся послъдніе процессы противъ нихъ въ Лангедокъ, и въ то же время прекращаются всѣ извѣстія о ереси.

Альбигой-

Нужно, однако, сказать въ защиту католической деркви, что она не сразу пришла къ такому варварскому средству подавленія OTBO. ереси, и что оно все же было менве жестоко, чвмъ нъкоторыя другія средства, допускавшіяся нравами той эпохи. Постепенную смѣну этихъ средствъ хорошо можно видѣть на одномъ изъ эпизодовъ борьбы церкви съ ересями, охватившими Европу, на исторіи такъ называемой "альбиюйской" ереси. Альби, одинъ изъ городовъ Лангедока, былъ почти сплошь заселенъ катарами; здъсь жилъ ихъ епископъ, стоявшій во главѣ одной изъ епархій, на которыя распадилась еретическая церковь южной Франціи; центрами трехъ другихъ были Тулуза, Каркассонна и Val d'Aran. Епархіи имѣли совершенно правильное и очень своеобразное устройство. Епископу помогали два его "сына", --- "старшій" и "младшій", --которые жили во второстепенныхъ городахъ епархіи. Хозяйственными дѣлами церкви управляли діаконы и діакониссы: по примѣру древне - христіанской церкви, эта должность у катаровъ была доступна лицамъ обоего пола. Отсутствіе діакониссъ у католиковь служило въ глазахъ еретиковъ однимъ изъ признаковъ того, что католическая церковь происходить не отъ апостольской. Сектанты дъйствовали въ Лангедовъ совершенно открыто: произносили публичныя проповѣди, имѣли особыя кладбища (постройка церквей противоръчила ихъ воззръніямъ), держали даже одинъ разъ нъчто

<sup>1)</sup> Въ томъ числъ сотни въ Лангедокъ.

въ родѣ вселенскаго собора (въ 1167 г. въ S. Felix de Caraman), гат присутствовалъ ихъ константинопольский глава. Мъстное католическое духовенство, невъжественное, опутанное мірскими заботами, находившееся, по большей части, во враждебныхъ отношеніяхъ къ мѣстному дворянству, не могло соперничать съ еретиками. По его просьбѣ, папа отправилъ туда своего легата, который пригласилъ съ собою самаго знаменитаго пропов'вдника и одного изъ самыхъ популярныхъ людей того времени — (это было въ 1145 году) Бернарда Клервальскаго. Бернардъ произнесъ нъсколько одушевленныхъ проповѣдей, которыя, по словамъ его біографа, произвели большое впечатлёніе на слушателей, и даже будто бы совершилъ нъсколько чудесъ. Но, несмотря на все это, еретики обнаружили "упорство и закоснѣлость"; св. Бернардъ не смутился этимъ, явился въ ихъ главное гиъздо, мъстечко Verfeuil близъ Тулузы, и началъ здъсь обличать ересь. Послушать знаменитаго проповѣдника въ церковь собралось много народа, въ томъ числѣ, всѣ оврестные бароны съ ихъ семьями. Но какъ только они услыхали, о чемъ идеть рѣчь, тотчасъ одинъ за другимъ стали уходить изъ церкви, а за ними сталь выходить и простой народъ, оставивъ проповѣдника одного. Бернардъ послѣдовалъ за ними на улицу, продолжая свои обличения; но туть еретики подняли такой шумъ, что нельзя было разслышать ни одного слова; клервальскому аббату ничего больше не осталось делать, какъ проклясть нечестивцевъ и отрясти прахъ отъ ногъ своихъ. Повидимому, его проповѣдь не оставила въ Лангедокѣ никакого слѣда, и черезъ 20 летъ католическая церковь подверглась еще большему униженію. Въ 1165 г. католическіе епископы страны должны были, по настоянію местной знати, согласиться на публичное собеседованіе съ еретиками, т. е. какъ бы признать ихъ воюющей стороной. Сначала они хотвли сохранить ивкоторое достоинство и произвести нѣчто въ родѣ допроса, но катары требовали диспута, и епископы должны были подчиниться. Выбрана была комиссія судей, поровну изъ правовърныхъ и еретиковъ, что было новымъ униженіемъ. Катары очень хорошо понимали, что сочувствіе свётскихъ зрителей на ихъ сторонъ, и широко воспользовались выгодами своего положенія. Они объявили, между прочимъ, что прелаты, не соотвѣтствующіе идеалу епископа, начертанному апостоломъ Павломъ (1 Тимое., гл. III), -- очень прозрачный намекъ на ихъ оппонентовъ, -- суть волки, расхитители стада Христова, соблазнители "малыхъ сихъ", лицемъры, ищутъ только мірскихъ почестей, привѣтствій на улицахъ и первыхъ мѣстъ на праздникахъ сильныхъ міра сего, носять дорогія одежды и золотые перстни съ драгоц внными каменьями, -- словомъ, поступаютъ совершенно противно тому, чему училъ Христосъ. Католики не нашлись ничего возразить на это, и только торжественно провозглашали своихъ противниковъ еретиками, что, впрочемъ, не имѣло никакихъ послѣдствій, и "совершенные", участвовавшіе въ диспутѣ, безпрепятственно ушли домой, сопровождаемые ликующей толпой своихъ сторонниковъ. Полнаго торжества достигли катары, когда тулузское графство перешло къ Раймунду VI (1194 г.), который самъ, по всей въроятности, принадлежалъ къ ихъ сектъ, хотя гласно всегда отрицалъ это. Говорили, что однажды, когда онъ ожидалъ нъсколькихъ лицъ, а тъ долго не приходили, онъ воскликнулъ: "Вотъ и видно, что этотъ міръ сотворенъ злымъ духомъ: никогда въ немъ ничего не случится во-время". Другой разъ, играя съ своимъ капелланомъ въ шахматы, графъ спросилъ его: "не думаете ли вы, что Богъ Монсея, въ котораго вы въруете, поможетъ вамъ въ этой игръ? Я не желалъ бы получить помощь отъ этого Бога". Но это, конечно, шутки; гораздо больше значенія имтеть случай, разсказанный нами выше, когда Раймондъ совершилъ очень трудное, при состоянии его здоровья, путешествіе, чтобы не умереть безъ consolamentum. "Я знаю", сказалъ онъ однажды, "что я когда-нибудь потеряю мою землю изъ-за этихъ "добрыхъ людей" (le bons hommes, т. е. катаровъ). Ну что же! потерю моей земли, лаже моей головы, --- я все готовъ за нихъ перенести".

Слова Раймунда оказались пророческими: скоро надъ его головой разразилась гроза, которая заставила его покинуть свою землю и вести жизнь изгнанника. Въ его владъніяхъ дъла приняли такой обороть, что нельзя было сказать, какая церковь господствуеть, католическая или каларская. Такое положение самаго крупнаго государства южной Франціи не могло не встревожить Рима; какъ разъ въ это время (1198) папскій престолъ занялъ Иннокентій Ш; для католическаго принципа нельзя было найти лучшаго олицетворенія: въ первый разъ послѣ Григорія VII идея пацскаго всемогущества, казалось, готова была перейти въ дъйствительность; ересь должна была побъдить церковь или исчезнуть: компромисса съ Иннокентіемъ быть не могло.

Ворьба ка-TOINEOBL противъ epecz.

Въ первое время политика новаго первосвященника была продолженіемъ прежняго: опять появились въ Лангедокѣ монахи-проповъдники, и попрежнему не имъли успъха. "Но уже самый выборъ монашескаго ордена былъ угрозой", говоритъ одинъ новъйшій историкъ <sup>1</sup>): порученіе было возложено на цистерціанцевъ, обычныхъ проповѣдниковъ крестоваго похода. И обязанности этихъ монаховъ не ограничивались пропов'ядью: съ помощью м'естныхъ епископовъ, они должны были отыскивать еретиковъ, отлучать ихъ отъ церкви, и "употреблять противъ нихъ самыя суровыя мъры, если они не покинутъ страны послъ отлученія". На епископовъ обязанность эта была возложена еще раньше Веронскимъ соборомъ 1184 г., но они мало внушали довърія папской власти. Въ 1203 г. явились въ Лангедокъ легаты Иннокентія III, Петръ Кастельно и немного спустя Арнольдъ Амальрикъ (Arnaud Amori), аббатъ цистерціанскаго ордена; они начали съ того, что отрѣшили епископовъ, особенно вредныхъ для католической церкви по свосй бездъятельности или порочной жизни. Затъмъ, они принялись за прежнія средства, пропов'єди в отлученія, но ничего не могли добиться, потому что свътская власть, хотя и не открыто, была на сторонѣ ихъ противниковъ. Раймондъ не мѣшалъ легатамъ дѣлать свое дѣло, но и не помогалъ имъ; гласно обѣщалъ ловить и преслѣдовать еретиковъ, но не могъ будто бы найти ни одного, --- въ странъ, гдъ ихъ были сотни тысячъ. Католические проповъдники стали, наконецъ, подражать своимъ врагамъ: подобно "совершеннымъ", босые и въ бъдномъ платьъ, безъ всякой свиты, ходили они изъ города въ городъ, обличая еретиковъ и распространяя истинную въру; среди нихъ особенно отличались испанцы Діэго д'Азебезъ. епископъ Осмы, которому первому пришла эта мысль, и особенно его помощникъ Доминикъ, впослъдствіи знаменитый основатель ордена доминиканцевъ. Результатъ былъ тотъ, что надъ ними перестали смѣяться, но обращались въ католичество все-таки очень немногіе. Легаты приходили въ отчаяніе; это пассивное сопротивленіе до того раздражало ихъ, что они лучше предпочли бы открытую борьбу, которая могла бы доставить имъ мученическій вънецъ. Петръ Кастельно не разъ выражалъ это: "Я знаю, говорилъ онъ, что дело Христа не преусперть въ этой стране до тъхъ поръ, пока одинъ изъ насъ не пострадаетъ за въру. Дай Богъ, чтобы я былъ первой жертвой!" Не трудно понять, какими глазами люди подобнаю закала смотръли на вялое равнодушіе лангедокскихъ католиковъ. Все ихъ раздражение сосредоточивалось на одной личности, на тулузскомъ графъ, упорно не желав-

1) H. Martin.

шемъ исполнить обязанности католическаго государя. Наконецъ, Петръ Кастельно вышелъ изъ терпѣнія и отлучилъ его отъ церкви. Раймундъ далъ тогда клятву не оставить ни единаго еретика въ своихъ владѣніяхъ, но, разумѣется, не могъ ея исполнить, ибо въ такомъ случаѣ онъ остался бы безъ подданныхъ. Фанатическому легату не было до этого дѣла: при первой же встрѣчѣ онъ осыпалъ Раймунда жестокими укоризнами и вновь отлучилъ его; графъ не сдержался, и съ его языка сорвалось нѣсколько неосторожныхъ угрозъ. Къ его несчастію, одинъ изъ его приближенныхъ понялъ ихъ слишкомъ буквально: повторилась исторія Өомы Бекета. На другое утро Петръ Кастельно былъ убитъ (15 января 1208 г.); эта катастрофа рѣшила судьбу Лангедока.

Крестовый походъ

противъ альбигой-

цевъ.

Иннокентій III давно уже быль раздражень поведеніемь южнофранцузскихъ сеньёровъ; легаты, чтобы оправдать свою неудачу, не жалъли черныхъ красокъ въ своихъ донесеніяхъ. Мысль о крестовомъ походѣ противъ ослушниковъ церкви не разъ уже приходила ему въ голову, но онъ не ръшался первый употребить насиліе. Убійство его легата разръшило его сомнъніе: еретики сами подняли мечъ и должны были отъ меча погибнуть. 10 марта того же 1208 года появилось необыкновенное воззвание, своимъ бурнымъ тономъ ясно свидътельствовавшее, до чего былъ раздраженъ римскій первосвященникъ. "Нельзя быть върнымъ тому, кто не въренъ Богу", писалъ папа. "Объявляемъ посему свободными отъ своихъ обязательствъ всёхъ, кто связанъ съ графомъ тулузскимъ феодальною присягою, узами родства, союза или какими другими, и разрѣшаемъ всякому католику, не нарушая правъ сюзерена (французскаго короля) преслъдовать личность сказаннаго графа, занимать его земли и владъть ими.-Возстаньте, воины Христовы! Истребляйте нечестіе всѣми средствами, которыя откроетъ вамъ Богъ! Далеко простирайте ваши руки и бейтесь бодро съ распространителями ереси; поступайте съ ними хуже, чъмъ съ сарадинами, потому что они сами хуже ихъ. Что касается графа Раймонда..., выгоните его и его сторонниковъ изъ ихъ замковъ, отнимите у нихъ земли для того, чтобы правовърные католики могли занять владънія еретиковъ". Всъмъ участникамъ этого благочестиваго похода было объщано отпущеніе гръховъ; а чтобы подъйствовать на нихъ всъми средствами, мірскими и духовными, они получили разрѣшенія не платить процентовъ по долгамъ во все время похода. И до того велико было въ то время вліяніе церкви, что ни одинъ челов'єкъ не усомнился въ справедливости этого манифеста, которымъ церковная власть упраздняла основные политические и гражданские законы, право собственности и феодальную върность, и изъ Рима ограничивала права совствиъ не подвластныхъ Риму въ политическомъ отношении французскихъ заимодавцевъ. Тысячи рыцарей вооружились въ защиту истинной въры: всякому было пріятно заслужить вѣчное спасеніе туть же, у себя дома, не ходя за море, - не менъе пріятна была возможность не платить долговъ. Еще больше было всякаго сброда, крестьянъ, бъжавшихъ отъ своихъ господъ, ремесленниковъ безъ работы и просто разбойниковъ, надъявшихся поживиться въ богатыхъ провинціяхъ юга. Во главъ этого пестраго ополченія шелъ самый послушный изъ воиновъ церкви, отказавшійся не задолго передъ твиъ отъ похода на богатую Византію, чтобы не преступить палскаго приказанія, --Симонъ де-Монфоръ: въ немъ Иннокентій III нашелъ достойнаго исполнителя своихъ приказовъ, можетъ быть, даже болѣе ревностнаго, чъмъ онъ самъ желалъ. Изъ съверной Франции, которая поставила большую часть арміи, черезъ Монпелье ополченіе двинулось на владънія Раймунда. Графъ испугался приближавшейся бури и имѣлъ малодушіе подчиниться требованіямъ легата, отдавъ въ залогъ добросовъстнаго исполненія ихъ 7 своихъ лучшихъ замковъ. Онъ надъялся спасти этимъ свои владънія отъ разгрома и жестоко ошибся: легать просто обмануль его, чтобы, обезпечивъ себя со стороны Тулузы, върнъе покончить съ другимъ еретическимъ сеньёромъ въ Лангедокъ-Раймундомъ Рожеромъ, виконтомъ Безье и Каркассоны. Вь срединъ лъта 1209 года войска Монфора подступили къ Безье, гдъ искало убъжища все окрестное населеніе; папскій легать (все тоть же Арнольдь Амальрикь) потребовалъ сдачи города и выдачи еретиковъ; жители отказались. Тогда начались военныя дъйствія. Гарнизонъ сдълалъ вылазку, но очень неудачно: толпы arlots-пъшихъ волонтеровъ, набранныхъ изъ подонковъ населенія, ворвались въ городъ вслёдъ за отступавшими жителями Безье и начали безъ разбору бить всъхъ, кто попадался подъ руку; болѣе осторожные спрашивали легата, какъ имъ отличить еретиковъ отъ правовърныхъ. "Бейте ихъ всъхъ", отвътилъ Арнольдъ: "Господь узнаетъ своихъ!" Перебили даже тѣхъ, кто искалъ спасенія въ католическихъ церквахъ; всего погибло до 60,000 человъкъ. "Не осталось ни одного живого существа", говорить современный хроникерь. Посль того, городь ограбили и подожгли со всѣхъ концовъ. Къ чести сѣверно-французскаго рыцарства нужно сказать, что оно не успъло принять участія въ

рвзнь: arlots все покончили раньше, чъмъ подосатьло рыдарское ополчение. Но это была случайность: самъ Симонъ де Монфоръ, гдъ ему приходилось дъйствовать, нисколько не уступалъ легату. Въ Кастръ къ нему привели двухъ еретиковъ: одного-"совершеннаго", другого---, върующаго". Первый былъ непоколебимъ, второй изъявилъ готовность принять католицизмъ. Монфоръ велѣлъ сжечь обоихъ; "если онъ лжетъ," сказалъ онъ, "это ему послужить наказаніемъ за обмань; а если говорить правду, то онъ искупить этою казнью свой прежній грѣхъ". Если это можно еще объяснить фанатизмомъ, то систематическое ограбление страны не допускаетъ даже и этого объясненія. Тутъ была совершенно правильная организація: все награбленное отправлялось къ банкиру крестоносцевъ, одному богатому кагорскому торговцу, который заключилъ съ Монфоромъ особаго рода условіе: онъ далъ на военныя издержки извѣстную сумму денегъ, а крестоносцы уступили ему за это всѣ вещественные плоды своей экспедиціи. Туть уже не при чемъ было религіозное усердіе: мірскіе интересы, возбужденные самимъ папою, брали верхъ надъ церковными и кончили тъмъ, что подавили ихъ совершенно.

Покончивъ съ Безье, крестоносцы взяли, послѣ продолжитель-Пораженіе еретиковъ. ной осады Каркассону и захватили въ плёнъ Раймунда Рожера. Тогда легать обнаружиль истинныя свои намъренія. Графу тулузскому быль предъявленъ цълый рядъ условій; кромѣ обычныхъ, --истребленія еретиковъ, покровительства католической церкви и т. п. здъсь были еще такія: графъ сроеть всѣ крѣпости и замки въ своей странь; онъ будеть продовольствовать даромъ Монфора и его людей, пока они будуть находиться въ его владъніяхъ (Лангедокѣ); онъ обложитъ все населеніе тулузскаго графства особою высокою податью въ пользу церкви; затъмъ самъ онъ покинетъ страну и отправится воевать съ невърными и не вернется, пока не получить особаго разрѣшенія отъ легата. Это значило сдаться на волю крестоносцевъ. Раймундъ не былъ еще доведенъ до такой крайности; онъ ръшился сопротивляться. Въ Тулузъ знали объ участи безьерскихъ католиковъ, и поведеніе Арнольда Амальрика принесло достойные плоды. Католическая партія, сначала было вооружившаяся на защиту своего епископа, узнавъ о движени крестоносцевъ на Тулузу, соединилась съ катарами: движеніе изъ религіознаго стало національнымъ; стояли уже не еретики противъ католиковъ, а южные французы противъ съверныхъ. Все это значительно замедлило успѣхи Монфора, тѣмъ болѣе, что Раймундъ

нашелъ себт сильнаго союзника, въ лицъ короля Петра Арагонскаго. Арагонія въ культуриомъ, отчасти и въ національномъ отношенін, представляла одно цівлое съ южной Франціей; языкъ Лангедока хорошо понимали по ту сторону Пиренеевъ, и лучшій южнофранцузскій разсказъ объ альбигойскихъ войнахъ принадлежитъ испанцу-Гвилельму тудельскому. Побёда Монфора означала подчиненіе Тулузы французскому королю; витьсто слабаго Раймунда, королю Петру пришлось бы им'ть дело съ воинственнымъ вассаломъ Филиппа-Августа. Оттого, несмотря на свои католическія убъжденія, арагонскій король не отказаль въ помощи еретикамъ, когда графъ тулузскій призналь его своимъ сюзереномъ. Но эта помощь только отсрочивала развязку: въ битвъ при Мюре союзники были наголову разбиты Монфоромъ, и самъ король Петръ убитъ (12 сент. 1213 г.). Дъло Арагоніи быо проиграно навсегда въ южной Франціи; Тулуза была занята крестоносцами, и Раймундъ съ своимъ сыномъ (впослѣдствіи Раймундъ VII) должны были отправиться въ изгнание. Для нихъ оставалась еще надежда: въ 1215 г. долженъ былъ открыться соборъ (въ Латеранской базиликъ въ Римѣ), гдѣ должно было разбираться и ихъ дѣдо. На соборъ явились, съ одной стороны, легаты съ представителемъ Монфора, его братомъ, съ другой --- южно-французские бароны, лишенные своихъ владеній. Стороны спорили долго и горячо; бароны отстаивали свои права и обвиняли Арнольда въ безполезныхъ и ничъмъ не вызванныхъ жестокостяхъ, Арнольдъ и тулузскій епископъ обвиняли ихъ въ преслъдовании католической церкви. Папа, повидимому, сочувствоваль обиженнымъ лангедокцамъ, но, въ конців концовъ, церковные интересы взяли верхъ. Раймунду и его вассаламъ не были возвращены ихъ владънія; ихъ объщались вернуть его сыну, "если онъ будетъ того достоинъ". Въ то же время былъ изданъ рядъ суровыхъ постановленій противъ еретиковъ. Принципъ преслѣдованія былъ безусловно одобренъ соборомъ. "Еретики, осужденные церковью, - говорилось здёсь, - будуть выданы свётской власти для того, чтобы подвергнуться соотвътствующему наказанію; имущества свътскихъ лицъ будутъ конфискованы, а духовныхъ-отданы ихъ церквамъ. Подозрѣваемые въ ереси, если они не представятъ приличныхъ оправданій, будуть подвергнуты отлученію, и если они пробудуть подъ отлучениемъ годъ (т. е. не оправдаются въ теченіе года), будуть осуждены, какъ еретики. Св'ьтскій сеньёрь, который, посль достаточныхъ увъщаній, не постарается очистить свою землю отъ еретиковъ, будетъ отлученъ номъстнымъ соборомъ, 43

XPECTON. IIO NCT. CPEA. BAR. B. II.

и если онъ не исправится въ теченіе года, папа объявить его вассаловъ свободными отъ присяги, а его землю-открытой для всякаго католика, который пожелаеть ее занять. "Върующіе", покровители или укрыватели еретиковъ будуть отлучены, объявлены лишенными гражданскихъ правъ, исключенными отъ всѣхъ должностей, неспособными наслѣдовать, дѣлать завѣщанія, быть свидѣтелями и пр. Всякій, кто вступить въ сношенія съ отдученными оть церкви, будеть самъ отлученъ.---Всякій, кто присвоить себъ право проповъдовать, не имъя на то особаго дозволенія, будеть отлученъ. - Каждый епископъ, по крайней мъръ, разъ въ годъ, обязанъ посттить тт части своей епархіи, гдт, по слухамъ, укрываются еретики; онъ долженъ выбрать трехъ местныхъ жителей, пользующихся доброю славою, и привести ихъ къ присягѣ, что они будуть ему доносить о еретикахъ, людяхъ, устраивающихъ тайныя совъщанія или ведущихъ образъ жизни, отличный отъ большинства католическаго населенія". Сверхъ того, всякій католикъ обязывался исповѣдоваться у своего приходскаго священника, по крайней мѣрѣ, разъ въ годъ, и причащаться, по крайней мѣрѣ, на Пасхѣ; не исполняющіе этого требованія лишаются церковнаго погребенія. Эта обязательная испов'ять для встать впослідствій, какъ увидимъ, была дополнена принудительною исповѣдью для особенно подозрительныхъ, въ чемъ, собственно, и заключалась обязанность инквизииии.

Конецъ

похода.

Но, прежде чъмъ католическая церковь пришла къ этому радипрестоваго кальному средству искорененія ереси, она должна была уб'тацться въ полной безплодности своего прежняго средства, крестоваго похода. Именно то, чъмъ Иннокентій думалъ обезпечить торжество правовърія, ----завана сомнительныхъ въ отношеніи правовърія мъстныхъ сеньёровъ рыцарями изъ съверной Франціи, — это средство испортило все дъло. Новые землевладъльцы унаслъдовали отъ прежнихъ всѣ поземельные споры и, какъ и прежніе, недолго ужилось въ миръ съ сосъдними епископами.

> Теперь дъло приняло еще болье соблазнительный видъ. Достаточно одного примъра. Арнольдъ Амальрикъ занялъ городъ Нарбонну, и принялъ титулъ герцога нарбонскаго, видимо, намъреваясь основать нъчто въ родъ духовнаго княжества. По старому феодальному праву, Нарбонна зависъла отъ тулузскаго графства, теперь принадлежавшаго Монфору. Узнавъ о поступкъ легата, Монфоръ съ отрядомъ войска отправился туда и выгналъ Амальрика, который немедленно отлучилъ вождя кресто-

носнаго воинства отъ деркви. Но, не говоря уже объ отдъльныхъ случаяхъ, преслъдование еретиковъ вообще стало невыгодно для крестоносцевъ, потому что оно разоряло земли, ставшія ихъ собственностью. Къ тому же, ниъ и некогда было заниматься еретиками. Большая часть арміи состояла изъ рыцарей, выступившихъ въ походъ, по средневъковому обычаю, на сорокъ дней; по истечения этого срока, и уже во всякомъ случав на зиму, они возвращались домой. У Монфора оставалось всего несколько тысячь челов'вкъ, съ которыми онъ едва могъ удержаться противъ окружившаго его отовсюду непріятеля. Религіозный вопросъ отступилъ совсъмъ на задній планъ; главное дъдо заключалось для Монфора и его товарищей въ томъ, чтобы удержать завоеванныя земли, а для населенія Лангедова, безъ различія исповъданія. --- въ томъ, чтобы выгнать непріятеля. Когда сынъ стараго тулузскаго графа высадился въ Марсели, то весь католический Провансъ всталъ на его защиту противъ крестоносцевъ. Монфоръ долженъ былъ оставить Тулузу и уже не могъ снова завладъть ею; девять лътъ безуспътной борьбы надломили даже его желъзную энергію: приближенные не разъ слышали, какъ онъ молилъ себъ у Бога смерти. Во время второй осады столицы Лангедока его желаніе исполнилось. Какъ послѣднее средство пробить брешь въ городской ствнъ, ръшено было употребить особаго рода подвижную башню (la bate) изъ толстыхъ брусьевъ, обитыхъ желѣзомъ, въ нижнемъ этажѣ которой былъ поставленъ таранъ. Въ то утро, когда машина должна была начать дъйствовать, осажденные сдълали храбрую вылазку и едва не отняли башню у крестоносцевъ. Въстникъ прискакалъ къ Монфору, который слушалъ объдню. Несмотря на важность дела, графъ не захотелъ оставить для него церковь. Черезъ минуту явился другой вестникъ, крича: "спвшите, спѣшите, государь! Ваши люди едва могутъ держаться"!--"Я не уйду," отвѣтилъ Монфоръ, "пока не увижу моего Господа". Когда священникъ совершилъ таинство, Монфоръ сталъ на колѣни и громко воскликнулъ: "Нынъ ты отпускаешь, Господи, раба Твоего по слову Твоему". Потомъ онъ свлъ на коня и повелъ свои войска въ бой. Тулузцы были отбиты отъ башни, но засъли во рву, подъ прикрытіемъ града стрѣлъ и камней, сыпавшихся на крестоносцевъ со ствнъ. Одна изъ стрвлъ поразила брата Монфора Гюи. Симонъ сошелъ съ коня и подошелъ къ раненому: "Братъ, вѣрно, Богъ прогнѣвался на насъ", сказалъ онъ. Въ это время камень, пущенный изъ камнемета, попалъ ему въ голову,

43\*

и онъ упалъ мертвый (25 іюня 1218). "Когда изъ города увидали, что графъ Симонъ убитъ, тамъ такъ обрадовались, что никогда не было видано такой радости", говорить одинъ современникъ. "Колокола звонили по-праздничному, весь городъ былъ наполненъ звуками роговъ, трубъ, тамбуриновъ, флейтъ и радостными криками встахъ жителей. Вст., отъ мала до велика, бросились къ подвижной башнѣ и подожгли ее такъ, что уже нельзя было потушить; потомъ побъжали въ церковь благодарить Бога за то. что онъ избавилъ ихъ отъ графа". Радовались, стало быть, главнымъ образомъ, католики, потому что катары, конечно, не ходили

Симонъ Монфоръ былъ единственной крупною личностью среди крестоносцевь; начатое имъ дъло умерло витесть съ нимъ. Его сынъ Амори долженъ былъ ограничиться оборонительными дъйствіями и держался только благодаря помощи французскаго короля. Война тянулась еще около 10 леть и окончилась договоромъ въ Мо (1229 г.), который больше всего быль выгодень для Франціи. Большая часть графствъ Лангедока прямо отошла къ королю; присоединение остальной части было подготовлено бракомъ дочери Раймунда VII съ Альфонсомъ французскимъ, третьимъ сыномъ Людовика VIII. Южно-французскимъ баронамъ были возвращены ихъ владънія, кромъ нъкоторыхъ, оставшихся за родственниками Монфора. Но за то преслѣдованіе еретиковъ было обезпечено введеніемъ въ Лангодокъ доминиканской инквизиціи.

Происхожденіе

въ дерковь.

Инквизиціей, какъ показываетъ самое слово, называлось, собственно, "разысканіе" еретиковъ, или, какъ выражалась церковь, инквизицін. "еретической неправды", baereticae pravitatis. Съ точки зрънія самой церкви, разыскание и преслъдование были два различныя дъйствія; но. въ сущности, второе было неизбъжнымъ послъдствіемъ перваго. Разъ еретикъ былъ отысканъ и изобличенъ, свътская власть обязана была подвергнуть его наказанію. Инквизиціонный процессъ состоялъ изъ двухъ частей: судебнаго слъдствія и приговора; суда, въ нашемъ смыслѣ этого слова, не было. Слѣдователь, непремѣнно духовное лицо, установляль факть преступленія и передавалъ обвиняемаго въ руки свътской власти, обыкновенно съ увъщаниемъ обходиться съ послъднимъ возможно кротко, безъ пролитія крови. Но свізтская власть очень хорошо понимала, что это значить, и наказывала еретика "безъ пролитія крови", т. е. сжигала его живымъ.

Такая жестокая казнь, въ наши дни не существующая ни въ

Digitized by Google

одномъ культурномъ государствъ, притомъ казнь за ошибку, за увлеченіе, кажется гуманнымъ людямъ нашего времени чъмъ-то чудовищнымъ. Инквизиція, въ глазахъ огромнаго большинства, главный грѣхъ средневѣковаго католицизма, лучшее доказательство того. какъ пагубно было господство церкви для тогдашней Европы. Если бы, дѣйствительно, церковь придумала это страшное учрежденіе для поддержанія своей власти, то, конечно, ее пришлось бы признать самымъ свирѣпымъ деспотомъ, какого только видѣлъ свѣтъ, а исполнителей ея велѣній самыми безжалостными людьми, какіе только когда-нибудь существовали. Этимъ людямъ должно было быть совершенно незнакомо чувство справедливости, не говоря уже о любви къ ближнему. Дѣйствительно ли все это было такъ?

Въ XIII столътіи жилъ въ Италіи одинъ доминиканскій монахъ, по имени Джованни Скіо (Fra Giovanni Schio da Vicenza). Глубоко огорченный положеніемъ съверной Италіи, гдъ тогда свиръпствовала борьба гибеллиновъ и гвельфовъ, раздѣлившая не только города, но даже семьи, онъ рѣшился всецѣло посвятить себя проповѣди мира. Въ 1233 г. въ Болоньѣ, благодаря его краснорѣчію, враждующія партіи сложили оружіе и простили другь другу нанесенныя обиды. Такъ велико было возбужденное имъ одушевленіе, что власти города представили на его разсмотрѣніе городскіе законы, разрѣшивъ ему внести туда поправки, какія онъ найдеть нужными. Тоть же усп'яхь ждаль его въ Падув, Тревизо, Фельтро и Беллуно: князья и городскія республики выбирали его посредникомъ въ ихъ спорахъ, обращались къ нему за совѣтами при измѣненіи своего политическаго устройства. Онъ созвалъ народъ со всей Ломбардіи на равнину Пакваро, близъ Вероны; здъсь безчисленная толпа, увлеченная его красноръчіемъ, какъ голосомъ съ небесъ, единодушно поклялась прекратить всѣ раздоры. И этоть человъкъ, посвятившій всю жизнь делу христіанской любви, вельль сжечь въ Веронь 60 мужчинъ и женщинъ, которыхъ онъ уличилъ въ ереси.

Братъ Скіо, конечно, не былъ ни жестокъ по натурѣ, ни несправедливъ; если онъ такъ поступилъ, стало быть, считалъ это своимъ долгомъ. Но онъ былъ, вѣроятно, простой человѣкъ, и, можетъ быть, его взглядъ на еретиковъ былъ личной его особенностью. Вотъ что, однако, говоритъ по этому поводу писатель, мнѣнія котораго были приняты всей католической Европой того времени и который стоялъ на высотѣ современной ему науки: "Еретиковъ должно принуждать къ исполненію тѣхъ обязательствъ, которыя они приняли на себя по отношенію къ церкви прежде, чѣмъ изъ нея вышли", писалъ Оома Аквинскій. "Ибо, если принять вѣру есть дѣло свободной воли, то сохраненіе принятой вѣры есть дѣло необходимости. Ересь есть грѣхъ; тѣ, которые его совершаютъ, заслуживаютъ не только исключенія изъ церкви, но исключенія изъ міра путемъ смерти. Извращать религію, отъ которой зависитъ жизнь вѣчная, гораздо болѣе тяжкое преступленіе, чѣмъ поддѣлывать монету, которая служитъ для удовлетворенія потребностей временной жизни. Слѣдовательно, если фальшивыхъ монетчиковъ, какъ и другихъ злодѣевъ, свѣтскіе государи справедливо наказываютъ смертью, еще справедливѣе казнить еретиковъ, какъ скоро они уличены въ ереси.

Что касается церкви, она исполнена милосердія и стремится обратить заблуждающихся; оттого она не тотчасъ осуждаеть, но послѣ перваго и второго увѣщанія, какъ учитъ апостолъ. Если же еретикъ и послѣ этого продолжаетъ упорствовать, церковь, не надѣясь на его обращеніе, заботится о спасеніи другихъ, устраняетъ его изъ церкви посредствомъ отлученія, а затѣмъ передаетъ его свѣтскому судьѣ, чтобы онъ устранилъ его изъ міра посредствомъ смерти... Если бы и всѣ еретики были истреблены подобнымъ образомъ, это не было бы противно велѣніямъ Божіимъ..." 1).

**MERBERNIS** Инквизиція является здёсь прямымъ, естественнымъ выводомъ в аскетивиз. изъ того положения, которое господствуетъ надъ всёмъ средневековымъ міросозерцаніемъ: земная жизнь не имъетъ сама по себъ цівны, она-только приготовленіе къ царству небесному. Спасеніе души было единственной цѣлью, все остальное ничего не стоило: ересь грозила погубить душу, значить, тьхъ, кто распространяеть ересь, нужно наказывать какъ самыхъ опасныхъ злодъевъ. А костерь въ средніе вѣка быль обычной казнью за наиболѣе тяжкія преступленія: въ Англіи — за убійство феодальнаго сеньёра, а также за убійство мужа женой, въ Германіи-за ночной поджогъ. Подавленіе ереси всіми мірами было такимъ же долгомъ для истинно върующаго, какъ и умерщвленіе плоти. Аскетизмъ и инквизиція тесно связаны между собою: это два разныхъ поля битвы съ однимъ и тъмъ же врагомъ рода человъческаго, который стремится погубить нашу душу. Оттого самые жестокіе преслѣдователи еретиковъ обыкновенно бывали самыми безупречными аскетами. Кон-

<sup>1)</sup> Summa; secunda secundae II-46, quaest. 10-11,



радъ Марбургскій, ужасъ Германіи XIII вѣка, "презиралъ богатства, свътскія имънія и церковные бенефиціи; онъ довольствовался простой скромной одеждой священника; его образъ жизни былъ достойный, безукоризненно нравственный. Суровый на видъ, онъ, твиъ не менње, былъ добръ, признателенъ и ласковъ къ хорошимъ христіанамъ; а для дурныхъ и вѣроломныхъ онъ былъ справедливымъ и строгимъ судьей". Такъ изображаетъ его современный лътописецъ. Какъ высоко цънились нравственныя качества Конрада, видно изъ того, что онъ былъ духовникомъ Елисаветы, ландграфини тюрингенской, - знаменитой подвижницы, одной изъ техъ немногихъ, кому почти удалось осуществить аскетический идеаль 1). Въ то же время, Конрадъ былъ увъренъ, что лучше убить 60 человъкъ, чъмъ одну церковь поручить недостойному священнику. Его дъятельность, какь инквизитора, показывала, что это не были пустыя слова. Чтобы быть имъ осужденнымъ, довольно было простого подозрѣнія. Если несчастный, попавшій въ его руки, со страху признавался въ ереси, -- въ которой иногда вовсе не былъ повиненъ, --Конрадъ запиралъ его на всю жизнь въ тюрьму; если онъ не признавался, его сжигали. Никакое общественное положение не спасало обвиняемаго: Копрадъ привлекалъ къ своему суду высшихъ представителей нъмецкаго дворянства. Эта непреклонность стоила ему жизни: во время одного изъ своихъ обътвдовъ онъ былъ убитъ озлобленными рыцарями. Но опасность не останавливала этихъ людей. Въ Лангедокъ, гдъ, какъ мы уже знаемъ, свътская власть,--особенно капитулы городовъ, - почти открыто покровительствовала еретикамъ, двятельность инквизитора была особенно трудва и опасна. Когда одинъ доминиканецъ, присланный для разысканія еретиковъ въ Тулузу, потребовалъ къ своему суду нъсколькихъ изъ числа самыхъ богатыхъ и уважаемыхъ гражданъ, противъ дерзкаго пришельца поднялась цълая буря негодованія. Консулы изгнали изъ города инквизитора и грозили смертной казныю тому, кто осм'влится исполнять его приказы; всякія сношенія съ доминиканцами и даже съ епископомъ, который ихъ поддерживалъ, были строго воспрещены. Епископъ долженъ былъ убхать изъ Тулузы, потому что ни одинъ булочникъ не соглашался теперь печь для него хлъбъ, ни одинъ мясникъ не брался доставлять провизію; толпа избила слугъ епископа и ограбила его дворецъ. Но домини-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ст. В. И. Герье: "Св. Елисавета, ландграфиня тюрингенская" (Сборникъ "Помощь голодающимъ" М. 1892 г.).

канцы, несмотря на все это, остались въ городъ. Немногіе преданные люди украдкою доставляли имъ жизненные припасы, несмотря на запрещение; когда же консулы оцѣпили стражей домъ, гдѣ жили монахи, пищу ухитрялись перебрасывать имъ черезъ ствну. Воду, конечно, нельзя было доставлять такимъ путемъ; доминиканцы страдали отъ жажды, но темъ не менее, стойко выдерживали осаду. Между твмъ, изгнанный инквизиторъ не думалъ отказаться отъ начатаго дела. Изъ Каркассоны, где онъ временно поселился, онъ прислалъ письмо пріору, требуя, чтобы, въ виду непослушанія вызванныхъ имъ на судъ гражданъ Тулузы, вызовъ былъ повторенъ: четыре монаха должны были обойти дома привлеченныхъ къ суду и повторить приказъ инквизитора. Можно себъ представить, что ожидало этихъ пословъ при тогдашнемъ настроении жителей Тулузы. Пріоръ понималъ это; онъ созвалъ своихъ монаховъ и сказалъ имъ: "Радуйтесь, братья, я долженъ послать четырехъ изъ васъ къ престоду Всевышняго. Вотъ приказъ брата нашего, инквизитора; онъ долженъ быть исполненъ, хотя консулы грозять за это позорной казнью. Итакъ, кто готовъ умереть за Христа, пусть простится съ нами!". Всв монахи, какъ одинъ человъкъ, преклонились до земли передъ пріоромъ, какъ дълали, прошаясь, доминиканцы; онъ долженъ былъ самъ выбрать четырехъ, которые обощли дома обвиняемыхъ, повторяя вызовъ инквизитора. Въ одномъ мъстъ на нихъ бросились съ ножами, и только случайное обстоятельство спасло ихъ отъ смерти.

Оть людей, которые не жальли себя, трудно было ждать, чтобы они пожальли другихъ. Благочестивая ограниченность большинства нищенствующихъ монаховъ еще болѣе поддерживала въ нихъ непримиримую вражду къ "плевеламъ Христовой нивы". Многіе изъ нихъ были убъждены, что инквизиція не только благое, угодное Богу дъло, но что она прямо, буквально предписана Евангеліемъ; въ этомъ смыслѣ они толковали 6-й стихъ 15-й главы отъ Іоанна: "кто не пребудетъ во мнѣ, извергнется вонъ, какъ вѣтвь, и засохнеть; а такія в'ятви собирають и бросають въ огонь, и горять". Менње аскетическое и болње образованное высшее духовенство обнаруживало болѣе терпимости, особенно въ первое время, когда ересь еще не казалась опаснымъ врагомъ для церкви. Въ 1031 г. открыты были сектанты-дуалисты въ замкѣ Монтефорте, близъ Турина, --- они были сожжены мъстными властями противъ воли епископа Гериберта, который хотьль обратить ихъ къ истинной въръ увъщаніями. Епископъ люттихскій Вазонъ, умершій въ 1048 г., писалъ шалонскому епископу Рожеру: "мы, епископы, должны помнить, что мы не имвемъ права употреблять меча; мы помазаны не для того, чтобы убивать людей, а для того, чтобы возвращать ихъ къ жизни (ad vivificandum)". Приведя притчу о пшенице и плевелахъ (Мате. XIII, 24-30), которые хозяинъ оставилъ на полв до жатвы, чтобы, выцергивая плевелы, не выдергать витстт съ ними пшеницы, Вазонъ добавляеть, что въ этомъ случаѣ нужно быть особенно осторожнымъ, потому что плевелы могутъ завтра стать пшеницей, т. е. еретики могуть обратиться. Передъ крайними последствіями аскетическаго начала отступали даже такіе непреклонные люди, какъ Григорій VII, писавшій въ 1077 г. парижскому епископу, что сожженіе еретиковъ — дѣло "нечестивое и жестокое". Св. Бернардъ училъ, вместо того, чтобы убивать или изгонять сектантовъ, стараться привлечь ихъ къ церкви, дъйствуя не оружіемъ, а доказательствами, способными разстять ихъ заблужденія и привести ихъ къ истинной въръ, ибо такова воля Того, Кто хочетъ, чтобы всъ люди спаслись и познали истину".

Уже разсказанная нами неудача Бернарда на этомъ пути можеть служить образчикомъ тѣхъ разочарованій, которыя толкали церковь на путь насилія и преслідованія. На отдільныхъ фактахъ можно прослёдить, какъ постепенно воинствующее, нетерпимое направленіе завладъваеть папской политикой. Уже въ 1184 г. Люцій Ш предписываеть выдавать еретиковъ свътской власти для наказанія: но предварительно дело долженъ былъ изследовать местный епископъ, что было еще очень выгодно для обвиняемаго, потому что епископы были слишкомъ тесно связаны съ местнымъ населеніемъ, чтобы возбуждать его противъ себя жестокостями. Папы, видимо, стадались быть умъренными, насколько можно: еще Иннокентій III запрещалъ употреблять по отношению къ еретикамъ испытание водою и раскаленнымъ желѣзомъ. Альбигойская война унесла послѣдніе остатки этой умвренности. Въ 1232 г. Григорій IX передаль все дъло преслъдованія сектантовъ въ руки доминиканцевъ. Орденъ, образовавшійся и выросшій на полѣ битвы съ еретиками, не стьсняемый никакими мірскими соображеніями и заботами, быль настолько же неумолимъе епископа, насколько выше его въ аскетическомъ отношении. Замъну епископской инквизиции доминиканской мы им вемъ полное право разсматривать, какъ новый шагъ на пути усиленія нетерпимости. Въ 1252 г. Иннокентій IV разръшиль пытать подозръваемыхъ въ среси; съ этимъ инквизиціонный процессъ получилъ свою окончательную форму. Всѣ колебанія мало-по-малу

были устранены. "Убивайте еретиковъ", писалъ въ 1445 г. папа Евгеній IV своему легату въ Боснін, преслідовавшему патареновъ: "ихъ преступленіе достойно смерти".

Логическій выводъ аскетизма не былъ, такимъ образомъ, принять церковью безъ борьбы: подобно целибату, другому естественному послъдствію аскетическаго міросозерцанія, инквизиція осуществилась далеко не сразу. Но разъ то и другое принято цервовью, она уже не отступала ни отъ того, ни отъ другого. Только когда католицизмъ лишился матеріальной поддержки свѣтской власти, преслѣдованіе прекратилось, потому что стало физически не-BOSMOWHO.

Остается сказать нъсколько словъ о томъ, какъ принципъ пре-

Организація піоннаго

Внъшнее устройство "Святого Учрежденія" (Sanctum Officium) до трибунала". нъкоторой степени опредълялось устройствомъ того ордена, въ руки котораго учреждение было отдано: округа инквизиции совпадали съ "провинціями" доминиканцевъ. Но инквизиторы, въ предълахъ этихъ округовъ, не сосредоточивались въ одномъ опредѣленномъ мъстъ, а переъзжали изъ города въ городъ, по мъръ надобности. Мъстныя власти, какъ духовныя, такъ и свътскія, должны были оказывать имъ всякое содъйствіе и исполнять всѣ ихъ распоряженія. Они стояли віть обычнаго порядка церковной іерархіи: инквизиторъ, хотя бы простой монахъ, могъ наложить отлученіе, котораго епископъ не могъ снять. Эта независимость инквизиціи отъ обычнаго порядка управленія придавала ей совствить особый характеръ: предъ лицомъ ея человѣхъ чувствовалъ себя лишеннымъ всякихъ правъ, всего, что охраняло его личность въ обычное время. Самая неопредвленность положенія уже наводила страхъ; эту неопредвленность какъ будто нарочно старались увеличивать. Инквизиторъ, явившись въ городъ, объявлялъ, черезъ посредство мъстнаго духовенства, чтобы всѣ, знающіе за собой или за кѣмъ-нибудь другимъ какое-либо прегръшение противъ деркви, немедленно о томъ объявили. Не послушавшійся этого приказанія тёмъ самымъ считался уже отлученнымъ отъ церкви, - и этого отлученія никто не могъ съ него снять, кромѣ самого инквизитора. Для еретиковъ это не могло быть страшно, но не трудно себѣ представить, что должны были чувствовать искренніе католики, жившіе въ еретической містности. Одинъ могъ имъть еретика въ числъ знакомыхъ, другой могъ видѣть его случайно, третій могъ также случайно слышать какое-нибудь еретическое мивніе. Утайка самой ничтожной подробности дълала его несчастнымъ навъкъ--и въ этой и въ будущей жизни. Инквизиція все ставила на счеть, ничего не пропускала. Вотъ, для примъра, нъсколько случаевъ изъ десятковъ тысячъ, имъвшихъ мъсто въ южной Франціи. Одинъ изъ жителей Советерра (Sauveterre) видълъ, какъ три еретика-катара вошли въ домъ одного больного, и слышаль, будто они дали ему "утъшеніе"; онъ. впрочемъ, не зналъ навърно, были ли это еретики, и что они въ домѣ дѣлали, а говорилъ по слухамъ; тѣмъ не менѣе, онъ долженъ былъ искупить свою "вину", сходивъ на поклонение одной изъ мѣстныхъ святынь. Другой, врачъ, однажды перевязалъ руку еретику, --- онъ долженъ былъ совершить такое путешествіе три раза. Одна женщина тла и пила съ другой, про которую слышала, что та придерживается еретическихъ мнѣній, -- ей пришлось сходить на богомолье дважды. Никакая давность не могла погасить подобнаго "преступленія": у инквизиторовъ были особыя книги, куда записывались всв подозрительные люди, и кто разъ попалъ въ эту книгу, могъ быть увъренъ, что рано или поздно ему придется отвъчать передъ духовнымъ судьею. Въ 1316 г. была привлечена къ суду одна старуха; при слѣдствіи открылось, что на нее было заявлено подозрѣніе еще въ 1268 г., чуть не за 50 лѣтъ, и тогда она отреклась отъ ереси, - что двлали многіе убѣжденные католики, чтобы не попасть въ число "нераскаянныхъ" еретиковъ. И это полвъка назадъ заявленное подозръніе не прошло даромъ для подсудимой: ее приговорили къ пожизненному заключенію въ цъпяхъ, хотя она вторично покаялась; иначе ее сожгли бы.

Послѣдствіемъ такой системы была цѣлая. туча доносовъ: всякій спѣшилъ довести до свѣдѣнія инквизиціи все, что онъ видѣлъ, или слышалъ, или даже только воображалъ, что слышалъ, — касающагося ереси. Такимъ путемъ у инквизитора составлялся общирный списокъ — пока еще не еретиковъ, а людей, которыхъ общественное мнѣніе той мѣстности считало "неблагонадежными". Оставался вопросъ, какъ выдѣлить изъ числа ихъ дѣйствительныхъ вѣроотступниковъ, подлежащихъ "исключенію изъ міра" тѣмъ или другимъ путемъ? Было два средства: милость и застращиваньс. Раскаявшимся обѣщали помилованіе; правда, что для настоящихъ еретиковъ, напримѣръ, для "совершенныхъ" катаровъ, это помилованіе равнялось очень тяжкому гражданскому наказанію: ихъ на всю жизнь запирали въ тюрьму (*тигия*, отсюда immuratio и наше "замуровать"). "Вѣрующихъ" не подвергали заключенію, но обставляли ихъ жизнь всевозможными стѣснительными условіями: они должны были носить особенную одежду, съ нашитыми на ней крестами, сразу отличавшую ихъ на улицъ; каждое воскресенье они должны были являться въ церковь и получать отъ священника нѣсколько ударовъ розгою, въ знакъ покаянія: то же повторялось во время крестныхъ ходовъ; они не могли быть избираемы ни въ какую общественную должность; наконецъ, нерѣдко ихъ для большей вѣрности переселяли въ города, населенные исключительно католиками, гдѣ положеніе "бывшаго еретика" оказывалось, конечно, очень незавиднымъ. Для человѣка, отъ котораго требовали измѣны убѣжденіямъ, все это было не слишкомъ большой наградой. "Милосердіе" инквизиціи плохо удавалось; страхъ былъ болѣе вѣрнымъ средствомъ, чтобы заставить еретика признаться. Какъ примѣнялось это средство, лучше всего покажетъ образчикъ допроса, сохранившйся въ одномъ руководствѣ для инквизиторовъ.

Иневазипіонный

допросъ.

Нужно прежде всего вспомнить, что призванный къ допросу ни откуда не могъ ждать поддержки. На судѣ никого не было изъ постороннихъ людей; законъ требовалъ присутствія двухъ "свидѣтелей", не принадлежавшихъ къ суду, но ихъ, обыкновенно, выбирали изъ числа монаховъ, преимущественно тѣхъ же доминиканцевъ. Защиты не допускалось: защитникамъ церковъ грозила такимъ же наказаніемъ, какъ и укрывателямъ еретиковъ. И, наконепъ, при малѣйшей уликѣ подсудимаго ждала пытка. Не трудно представить себѣ душевное состояніе подоврѣваемаго, когда онъ являлся къ слѣдователю.

"Когда ко мнѣ приводять въ первый разъ еретика для допроса", говорить авторъ руководства, "онъ принимаетъ довѣрчивый и откровенный видъ человѣка, убѣжденнаго въ своей невинности. Я спрашиваю его, для чего онъ приведенъ ко мнѣ? Онъ отвѣчаетъ, съ вѣжливою улыбкою: "я очень радъ былъ бы узнать это отъ васъ".

Инквизиторъ. Вы обвиняетесь въ ереси, въ томъ, что вы въруете и учите иначе, чъмъ въруетъ святая церковь. Допраниисаемый (поднимаетъ глаза къ небу, съ видомъ глубочайшей въры). Господи, ты знаешь, что я невиненъ въ этомъ, и что я никогда не върилъ иначе, чъмъ должны върить истинные христіане. И. Вы называете вашу въру христіанской, потому что нашу вы считаете ложной и еретической. Но я спрашиваю, считали ли вы когданибудь истинной иную въру, чъмъ та, которую признаетъ истинной римская церковь? Д. Я считаю истинной върой ту, которой держится римская церковь, и которую вы намъ проповъдывали. И. Можетъ быть, изъ вашей секты кто-нибудь есть въ Римъ, кого

вы и называете "римской церковью". Я, когда проповѣдывалъ, высказаль некоторыя мненія, общія намь обониь, напримерь, что существуеть Богъ, и вы, поэтому, върите кое-чему изъ того, что я пропов'яцываль. Т'ямъ не мен'е, вы можете быть еретикомъ, потому что не ввруете во многое другое, во что нужно ввровать. Д. Я върую во все, во что долженъ въровать христіанинъ. И. Знаю я ваши уловки! То, во что вѣрують члены вашей секты, по вашему, и есть христіанская въра. Но мы теряемъ время въ этомъ препирательствѣ. Скажите просто, вѣруете ли вы въ Бога Отца, Сына и Святого Духа? Д. Върую. И. Въруете ли вы во Христа, рожденнаго отъ Девы, страдавшаго, воскресшаго и вознесшагося на небо? Д. (живо) В'трую! И. В'трусте ли, что хл'ебъ и вино въ евхаристін, совершаемой священникомъ, превращаются въ истинное тело и кровь Христову? Д. Да разве я не долженъ въ это въровать? И. Я не спрашиваю, должны ли вы въровать, а въруете ли? Д. Я върю всему, чему приказываете върить вы и другіе добрые учители. И. Эти добрые учители - пропов'вдники вашей секты; въруете ли въ то же, во что и я? Да или нътъ? Д. Охотно, если то, чему вы учите, хорошо для меня. И. Для васъ хорошо, если я учу тому же, чему и ваши пропов'вдники... Скажите тогда, въурусте ли вы, что тъло Господа Інсуса Христа находится на алтаръ? Д. (быстро) Върую. И. Вы знаете, что тамъ есть что-то, и что все на свъть принадлежить Господу. Я спрашиваю, находится ли тамъ тъло Господа нашего, рожденнаго отъ Дъвы, распятаго, воскресшаго и т. д.? Д. А вы развѣ въ это не вѣруете? И. Я върую вполить. Д. Я также върую. И. Вы въруете въ то, что я этому вѣрю, но я спрашиваю не объ этомъ, а о томъ, вѣруете ли вы? Д. Если вы хотите перетолковывать вст мои простыя и ясныя слова навывороть, то я ужъ не знаю, что мнв и говорить. Я простой и невѣжественный человѣкъ. Прошу не довить меня на словахъ. И. Если вы простой человъкъ, отвъчайте просто, безъ увертокъ. Д. Охотно. И. Хотите ли вы поклясться, что вы никогда не слышали ничего противнаго той въръ, которую мы считаемъ истинною? Д. (поблъднъвъ) Если я долженъ поклясться, то охотно сдълаю это. И. Я васъ не спрашиваю, должны ли вы, а хотите ли вы? Д. Если вы приказываете мит поклясться, я готовъ. И. Я не долженъ васъ принуждать, потому что клятва тогда не будетъ имъть силы, и гръхъ клятвопреступленія падеть на меня; но если вы хотите поклясться, я выслушаю васъ.

Тогда, дрожа и запинаясь, какъ будто онъ не можетъ припо-

мнить формулу присяги, допрашиваемый произносить ее такь, чтобы ее можно было отнести не къ нему, а къ другому. Или же онъ придаетъ клятвѣ форму молитвы, напримѣръ: "Господи, помоги мнъ, чтобы я не былъ еретикомъ!" и т. п. А когда его переспрашивають, онъ удивляется: "развв вы не слышали, какъ я присягнулъ?" Или же старается разжалобить инквизитора, говоря такъ: "Я охотно покаюсь, если я въ чемъ-нибудь согръшилъ, только помогите мив освободиться отъ позорнаго обвиненія, которое взвели на меня безъ всякой вины съ моей стороны". Но дъльный инквизиторъ не долженъ поддаваться на такія уловки, а неутомимо продолжать допросъ, пока не заставить этихъ людей признаться въ ихъ заблужденіяхъ или публично отречься отъ ереси. чтобы, если они впослъдствіи окажутся присягнувшими ложно, онъ могъ безъ дальнъйшаго разбирательства передать ихъ въ свътскія руки. Если кто-нибудь соглашается присягнуть, что онъ не еретикъ, я говорю ему: "Если вы хотите поклясться для того, чтобы избъжать костра, то знайте, что одной клятвы для меня недостаточно, ни десяти, ни сотни, ни тысячи, потому что вамъ ваши учителя разрѣшаютъ напередъ извѣстное число клятвопреступленій по необходимости. Вы должны будете присягнуть безчисленное количество разъ. Сверхъ того, если противъ васъ будеть хотя одно свидѣтельство, всѣ ваши клятвы не спасуть васъ оть сожженія. Вы только запятнаете свою совъсть, но не избъжите смерти. Но если вы просто признаетесь въ своемъ заблужденіи, васъ простятъ". Въ такомъ затруднительномъ положенія, --прибавляетъ авторъ, -- нѣкоторые признавались въ своей винѣ".

Этотъ діалогъ, какъ видимъ, мало походитъ на судебный допросъ; цѣль инквизитора — не открытіе истины, — онъ убѣжденъ, что уже знаетъ ее: не дожидаясь допроса, онъ уже называетъ приведеннаго къ нему человѣка еретикомъ. Нужно не дать ему уйти изъ рукъ; нужно, чтобы онъ какъ-нибудь проговорился, — для этого одинъ и тотъ же вопросъ повторяется въ десяти разныхъ формахъ... Подсудимый, наконецъ, самъ перестаетъ понимать, еретикъ онъ или нѣтъ. Если онъ не еретикъ, то, можетъ быть, слышалъ что-нибудь еретическое: кто можетъ за это поручиться? Въ своемъ наивномъ усердіи, инквизиторъ забываетъ, что, вѣдъ, онъ и самѣ немало слышалъ еретическихъ мнѣній. Но ему уже не до справедливости: гдѣ дѣло идетъ о вѣчномъ спасеніи, что значатъ временныя страданія хотя бы и вполнѣ невиннаго человѣка. Ивотъ, на костеръ отправляютъ не того, чья виновность внѣ всякихъ сомнѣній, а именно того, противъ кого есть только одно свидѣтельство. По этой теоріи, "обвиняемый" значитъ "осужденный". Правъ былъ тотъ инквизиторъ, который сравнивалъ "Святое Учрежденіе" съ сѣтью, не пропускающей ни одной рыбы. Кто не хотѣлъ сгорѣть, тому оставался только одинъ исходъ: всенародно отречься отъ ереси; такъ или иначе, церковь никогда не проигрывала.

Но если оставить въ сторонъ крайнюю несправедливость и жестокость такой системы, нужно признать за ней несомнѣнную цълесообразность. Страхъ отлученія доставлялъ инквизиціи десятки тысячъ добровольныхъ шпоновъ, черезъ которыхъ она знала малъйшія движенія противниковъ. Свътская власть всегда готова была помогать.-потому что съ нею дѣлились имуществомъ казненнаго. Особенно выгодно было положение инквизиции въ южной Франціи, гдѣ власть все болѣе и болѣе переходила въ руки короля, смотръвшаго на свои новыя владения прежде всего, какъ на источникъ доходовъ. Конфискація имѣній, принадлежавшихъ еретикамъ, сдълала французскаго короля самымъ крупнымъ землевладъльцемъ Лангедока. При такихъ условіяхъ сопротивляться инквизиціи не приходилось; нёсколько инквизиторовъ, правда, было убито, но эти вспышки безсильной народной ярости только оживляли усердіе монаховъ, которымъ такая смерть объщала мученический вънецъ. Облавой шли доминиканцы по Лангедоку, загоняя катаровъ на югь, въ глухія долины Пиренеевъ. Здёсь долго укрывался послѣдній изъ "совершенныхъ", Пьеръ Отьё (Pierre Autier); въ 1309 г. и онъ былъ схваченъ. На предложение отречься онъ отвѣчалъ жестокой бранью противъ "синагоги саланы", какъ называлъ онъ католическую церковь. Это было послъднимъ исповъданиемъ "болгарской ереси" на югь Францін. Некому было совершать "утьшеніе", и "върующіе" Лангедока волей неволей слились съ массой католическаго населенія.

М. Покровскій.



## XLII.

### Мистика и схоластика XI-XII вѣковъ.

#### (Ансельмъ Кэнтерберійскій, Абеляръ и Бернардъ Клервальскій).

Авсельиъ Около половины XI вѣка грубая борьба всѣхъ членовъ обще-Кентербе ства между собою немного утихаетъ: являются новыя нужды и рійокій. запросы; выступаютъ на первый планъ болѣе идеальныя потребности; поднимается авторитетъ папства, и оно готовится собрать весь западно - европейскій міръ подъ своей властью, очистить нравы духовенства, освободить его отъ феодальныхъ отношеній къ государямъ и пирамиду феодальнаго общества, основанную на землевладѣніи и завершающуюся императоромъ, перестроить въ теократическую, стоящую на почвѣ истины ученія Христова, скрѣпленную духомъ любви и властью духовенства, съ папой въ качествѣ верхняго камня. Начинаетъ распространяться и образованіе. Оно идетъ на сѣверъ изъ Италіи, гдѣ остатки древней куль-

Источники: Abelardi opera omnia (Patrologia Migne, t. 178); Пособія: Ch. de Rémusat. St. Ansèlme de Cantorbery. Paris. 1868; Ch. Rémusat. Abélard. Paris. 1845. 1-2 vol.; Deutsch. Peter Abälard, ein kritischer Theologe des 12 Jahrhunderts. Leipz. 1883; Hausrath, A. Weltverbesserer im Mittelalter. I. Peter Abälard. Leipz. 1895; Hauréau. Histoire de philosophie scolastique. 2 éd. 1878 г. н сл., 2 vol.; V. Cousin. Histoire générale de la philosophie. Paris. 1868 (5-me leçon); Ueberweg. Grundriss der Geschichte d. Philosophie, B. II; Лание, Ф. А. Исторія матеріализма, перез. Н. Н. Страхова. Спб. 1881; Герье, В. И. Бернардъ Клервальскій (статьи въ "Въстникъ Европы" за 1891 годъ).

туры сохранились въ большей мъръ, чъмъ гдъ бы то ни было въ Западной Европъ. Итальянский ученый юристъ Ланфранкъ изъ Павіи, сдълавшись монахомъ въ Бекскомъ аббатствъ св. Маріи (въ Нормандін), основываетъ тамъ школу, послужившую разсадникомъ многихъ другихъ.

Изъ многочисленныхъ учениковъ Ланфранка замѣчателенъ Ансельмъ (1033-1109), также итальянецъ (изъ Аосты). Благочестивый, мягкій, сострадательный, преданный книжнымъ занятіямъ и размышленію, сильно вліявшій на всіхъ, кто приходилъ къ нему искать христіанскаго утвшенія или поученія, Ансельйъ быль замечательнымъ человекомъ своего времени. Изъ аббатовъ Бекскаго монастыря онъ былъ сдъланъ архіепископомъ Кентерберійскимъ, примасомъ Англін, по желанію короля Вильгельма Рыжаго, сына Вильгельма Завоевателя. На этой высокой должности онъ прославился упорной борьбой съ двумя королями за независимость церкви: онъ защищалъ противъ нихъ дъло Григорія VII, дъло папства, церковнаго порядка, нравственности в жизненнаго призванія духовенства, противъ грубаго пронзвола воролей... Не только на всемъ Западъ Европы, но и въ самомъ Римъ онъ пользовался такниъ уваженіемъ, что его называли "вторымъ Августиномъ", "папой Запада". Молва о его святости переходила изъ устъ въ уста. Біографы сообщають много случаевь изъ его жизни, ярко **DИСУЮЩИХЪ** ЈИЧНОСТЬ СВЯТОГО.

Такъ, говорятъ, одно время, еще будучи пріоромъ въ аббатствъ Бекъ, онъ проводнять цълыя ночи въ размышленіяхъ о тайнахъ въры. И вотъ, однажды ночью, когда онъ искалъ въ умъ ръшенія вопроса о томъ, какимъ образомъ могли провоки видъть прошедшее и будущее такъ же ясно, какъ настоящее, онъ вдругъ сквозь нвсколько ствиъ увиделъ, какъ монахи собираются въ церковь къ утренѣ, подходятъ къ алтарю, зажигають свѣчи и дампады, какъ одниъ изъ нихъ дергаетъ за веревку колокола и будитъ спящій монастырь. Послѣ перваго удивленія Ансельмъ понялъ, говоритъ его біографъ, что Богъ могъ, дъйствительно, дать пророкамъ знаніе окрытаго во времени такъ, какъ ему сейчасъ чудесно было дано видъть скрытое въ пространствѣ. Другой разъ Ансельмъ впалъ въ тяжелую болтвань и, когда сталъ уже выздоравливать, увидель однажды во снѣ широкую и быструю рѣку, которая несла въ своемъ руслѣ мужчинь и женщинь, богатыхъ и бъдныхъ, съ наслажденіемъ плескавшихся въ ся волнахъ. "Это потокъ міра, а вонъ-тихая пристань", сказалъ ему голосъ. И вдругъ открылся глазамъ Ансельма

хрестон. по ист. сред. вък. вып. п.

44

общирный монастырь: стёны его были изъ чистаго золота, на двор'я росла серебряная трава, тихо склонявшаяся подъ людьми, которые на ней отдыхали... Ансельмъ избраль себ'я жилищемъ это очаровательное м'ёсто. "Хочешь ли узнать, что такое истинное теритение?" спросилъ его таинственный голосъ. Когда Ансельмъ сказалъ: "хочу", — все исчезло, и ему стало ясно, что наша земная, скучная и тяжелая жизнь есть не что иное, какъ ожидание небеснаго блаженства: мы должны терителиво ее переносить, ожидая нозвращения въ наше небесное отечество.

Ансельму приписывають много чудеоъ; его вѣра, кротость, чистота характера дѣлали йногда удивительныя вещи. Вотъ, напримѣръ, одинъ случай. Въ монастырѣ у Ансельма нашлись завистники, которые подговорили одного очень молодого монаха Осберна бранить Ансельма и смѣяться надъ нимъ. Ансельмъ, какъ бы ничего не замѣчая, продолжалъ относиться къ молодому человѣку попрежнему ласково: терпѣливо переносилъ его дерзости, хвалилъ за умъ, многое извинялъ молодостью, и скоро достигъ того, что Осбернъ сдѣлался его преданнѣйшимъ ученикомъ. Тогда Ансельмъ мало по-малу усилилъ свою строгость къ нему, исправилъ его недостатки и сдѣлалъ изъ Осберна строгаго и ревностнаго исполнителя монашескихъ обѣтовъ и аскетическихъ подвиговъ. И впослѣдствіи Осбернъ просилъ даже Ансельма бичевать его, въ знакъ полнаго своего смиренія и безусловнаго послушанія.

Вообще Ансельмъ очень гуманно относился къ людямъ и, въ частности, къ дътямъ. "Что это значитъ?" спрашивалъ Ансельма одинъ знакомый аббалъ: "День и ночь бьемъ мы порученныхъ намъ мальчиковъ, а они становятся не только не лучше, а все хуже и хуже, и въ концѣ концовъ изъ нихъ выростаютъ тупоумные и по-рочные монахи".---"Дорогой аббатъ," отвъчалъ ему Ансельмъ: "это и происходить именно оть того, что вы не знаете другого средства, какъ страхъ, угрозы и побон. Этимъ вы убиваете въ нихъ всякую охоту къ свободной работь и извращаете всъ ихъ помыслы и стремленія. Такъ какъ они не видять отъ васъ ни капли любви. нъжности и расположенія къ себѣ и такъ какъ они въ вамъ не имбють никакого довбрія, считая, что все, что вы съ ними дълаете, вы дёлаете изъ ненависти къ нимъ, то они растуть съ сердцемъ, исполненнымъ злобы и подозрительности, и думаютъ только о дурномъ. При вашемъ воспитаніи они не имѣютъ понятія о томъ. что такое настоящая любовь; оттого они и выходять мрачными и на всвхъ смотрятъ косо".

Ансельма, по возвышенности его мысли и по его значению для католинескаго богословія на Западѣ, ставять рядомъ съ Отцами церкви и называютъ "философомъ Христа". Основой его теологическаго ученія было положеніе: "Я вѣрую, чтобы понимать, а не стараюсь узнать, чтобы нотомъ увѣровать" (Credo, ut intelligam, neque quaero intelligere, ut credam). Ансельму принадлежитъ такъ называемое онтологическое доказательство бытія Божія. Вотъ какъ пришелъ Ансельмъ къ этой мысли, по словамъ его біографа.

Ансельму запала въ душу мысль доказать существование Бога Онтологичетакъ, чтобы оно сдълалось для всякаго яснымъ и ноопроворжи- ское доказамымъ. Эта мысль безпоконла его ежеминутно; отъ жея онь поте- тельотво. ряль апцетить, сонь, не могь сосредоточенно ислиться. Тогда онъ сталъ бояться, не демонъ ли внушилъ ему эту идею, --- сталъ отгонять ее отъ себя. Но, вопреки вствиъ его усиліямъ, она вновь и вновь вставала въ его умѣ. И вотъ, однажды ночью, во время всенощной, свътъ озарилъ его: все стало ему ясно; его сердце наполнилось великою радостью. Онъ увидёль въ этомъ чудо благодати и въ пылу восторга тутъ же набросалъ основы своего разсужденія на навощенныхъ дощечкахъ, которыя отдаль потомъ на сбережение одному монаху. Но когда черезъ нъсколько дней стали искать эти дощечки, ихъ нигдъ не могли найти. Ансельмъ записаль тогда еще разъ свои мысли и отдель тому же монаху, а этоть спряталь ихъ въ самый дальній уголь своей кельи,---и вдругъ на другое утро дощечки оказались разбитыми на мелкіе куски. Ансельмъ решилъ тогда, что это дело духа злобы, который не можетъ вынести того, чтобы было доказано существование Бога. Затьмъ онъ собралъ и сложилъ эти куски, прочелъ написанное и велълъ переписать на пергаменть "во имя Господне" (in nomine Domini). Съ твхъ поръ сочинение уже не подвергалось болье несчастіямъ.

Воть вкратцѣ, въ чемъ состоить изложенное въ этомъ сочинения онтологическое доказательство бытія Божія... Если есть хорония вещи, то есть и нючно хоронее вообще, т. е. блазо; такныть же образомъ мы должны признать и то, что существуютъ красота, истина и другія хорошія качества. И мы можемъ и должны представить, что они существуютъ сами по себѣ, независимо ни отъ чего другого и притомъ существуютъ въ самомъ чистомъ видѣ, доведенными, такъ сказать, до высшей степени совершенства. Совокупность этихъ высшихъ совершенствъ есть Высшее Существо, духовное, неизмѣнное, вѣчное, всевѣдущее, всемогущее, вездѣ-

44\*

сущее... И даже безумный, говорящій въ сердцѣ своемъ: "нѣтъ Бога" долженъ согласнться, что такое, т. е. совершенное, Существо необходимо должно существовать, такъ какъ, если бы Оно не существовало, Оно не было бы совершеннымъ, у него не хватало бы столь важнаго свойства, какъ существовать; слѣдовательно, это Существо непремѣнно должно существовать; слѣдовательно, оно существуетъ. "И это Ты, Господи Боже нашъ!" (Еt hoc Tu, Domine Deus noster), восклицаетъ Ансельмъ... Впослѣдствіи это ученіе стало извѣстно подъ именемъ "онтологическаго доказательства бытія Божія" (отъ о́г, существующее, сущее), т. е. доказательства на основаніи необходимости признака существованія для того, чтобы Высшее Существо было вполнѣ совершеннымъ, т. е. дѣйствительно Высшимъ.

Ансельмъ былъ, какъ мы уже сказали, преимущественно религіознымъ мыслителемъ. Но въ то же время онъ былъ и однимъ изъ представителей средневѣковой философіи.

Оредневъ-Философія среднихъ въковъ была наслъдіемъ классической древности, преимущественно Грецін; тамъ, повидимому, впервые ROBS. древняя возникла философія, какъ общее, охватывавшее весь міръ и незафилософія. висимое отъ традиціонной, языческой религіи знаніе. Но въ средніе въка характеръ и общее значеніе философіи сильно измънились сравнительно съ эпохой древности: философія, не теряя нъкоторой свободы въ области истолкованія, относительно основныхъ принциповъ должна была всецтвло подчиняться богословію; въ средніе въка философія была ancilla theologiae (служанкой богословія). Извъстно, какое значение и вліяние уже въ самомъ началъ среднихъ въковъ получила церковь и вообще религіозные интересы. Среди общаго крушенія античной культуры, когда варвары ломали ришительно все, что встрѣчалось имъ на пути, когда разрушилось государство и школа, пали наука и искусство, не распался только одинъ союзъ, кръпкій нравственной связью своихъ членовъ, -христіанская церковь. Полудикных германцамъ недоступны были ни соображенія общественнаго блага, ни эстетическое созерданіе, ни отвлеченная умственная работа, но и они, хотя и по-своему, хотя и очень грубо, но все-таки восприняли истины Евангелія. Церковь уже давно пользовалась для своихъ цълей кое-чъмъ изъ научныхъ и философскихъ сокровищъ древности: въ своихъ ученіяхъ она познакомила новые народы съ отрывками древняго знанія и твиъ ввела новый міръ въ школу стараго.

OXOXACTERA.

Истиннымъ учителемъ среднихъ въковъ, творцомъ "христіан-

ской философін" является бл. Августинъ, одинъ изъ замвчательнъйшихъ<sup>1</sup>) мыслителей вообще. Впослъдотвін, когда главные пункты въроучения были уже окончательно раскрыты, потребовалось представить его въ виде научной системы, обосновать и разработать. И поскольку философія среднихъ въковъ поставила себъ эту задачу, она стала церковной "школьной наукой", схоластикой. Но въ средневѣковой философія было и другое направленіе. Если задачей схоластиви было уяснение и выражение въ точныхъ терминахъ и понятіяхъ того, что уже было дано въроученіемъ, то жистика вела человвка чрезъ познание къ непосредственному восторженному созерцанію Божества, къ блаженному единенію съ Нимъ. Къ этимъ двумъ главнымъ теченіямъ философской мысли среднихъ въковъ позже присоединяется третье, имъющее уже болье свътский и собственно научный характеръ. Теперь мы займемся двумя первыми направленіями, въ ихъ взаниной противоположности; о третьемъ же будемъ говорить особо.

Схоластика, или школьная философія среднихъ въковъ, зародилась въ XI въкъ. Уже и ранъе въ епископальныхъ и монастырскихъ шеолахъ изучались нъкоторыя изъ логическихъ сочиненій Аристотеля и немногихъ другихъ древнихъ мыслителей (Порфирія, Марціана Капеллы, Боэція, Кассіодорія), съ цёлью выправки ума учащихся и подготовки къ правильному пониманію и разработкв въроучения. Но мало-по-малу, сперва робко и неувъренно, а затъмъ все сильнве и настойчиве, стало развиваться и стремленіе къ знанію вообще, наслажденіе знаніемъ ради знанія. Св'ятлая мудрость классической древности начинала интересовать сама по себъ, и къ XIII въку дъло воэстановленія древней философіи было уже завончено: Аристотель сталь praecursor Christi in rebus naturalibus ("предтечей Христа въ дълахъ природы"). Начавъ, такимъ образомъ, съ истолкованія в'вроученія по правиламъ аристотелевской логики, среднев вковая философія кончила твмъ, что признала Аристотеля вторымъ своимъ авторитетомъ.

Первые шаги схоластики были очень трудны. Въ глухую эпоху

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ учениять Августина замътно влиние одной изъ поздиъйшихъ онлосооскихъ школъ древности-*неоплатонизма.* Къ этой же школъ принадлежалъ и первый крупный и довольно самостоятельный мыслитель среднихъ въковъ, Іоаннъ Скоттъ Эригена (т. е. ирландецъ), одиноко стоящій среди своихъ современниковъ. О немъ извъстно только то, что онъ жилъ въ IX въкъ и Карломъ Лысымъ былъ вызванъ преподявать въ парижской придворной школъ.

средникъ въковъ казалось богопротивнымъ изучать языческихъ писателей, --- они были исчадіями ада и діавола, и часто, ввроятно, любознательный монахъ въ порывѣ религіознаго ужаса отбрасываль отъ себя, а можетъ быть, и жегъ интересный и глубокомысленный, но полный гръха и соблазна древній манускрипть. Однако, необходимость изложить полно и систематически истины веры для того, чтобы утвердить ихъ незыблено на будущее время, чтобы поражать еретиковь и убъждать невърныхъ, заставила волей-неволей прибъгнуть къ древности и позаимствовать у нея правила изложенія, доказательства и опроверженія. Содержаніе для средневвковой мысли было уже дано въ готовомъ виде; она должна была только развить, истолковать и изложить его возможно обстоятельнье и убъдительные. Этимъ обусловливалась еще одна основная черта схоластической философіи: ей недоставало свободы, творчества, оригинальности; это была наука толкования текстовъ; она соглашала авторитеты (auctoritas оть auctor), а не изучала прямо дъйствительность.

Однако, съ теченіемъ времени схоластика становится все болёе и болёе самостоятельной въ собстяенно философской области; отъ нея стали требовать лишь того, чтобы выработанныя ею воззрёнія не противорёчнии догматамъ католицизма, строго держались бы въ ихъ рамкахъ; въ этихъ же предёлахъ она завоевывала себё все большую и большую свободу. Но разъ изъ тёхъ или другихъ учений сами схоластики или даже только ихъ недоброжелатели и противники выводили какія-либо слёдствія, противныя ученіямъ церкви,--эти слёдствія объявлялись ересью, а породившая ихъ философская система по меньшей мёрё, подозрительной.

Тоть факть, что схоластика выросла на логикѣ, обусловиль формально-монический ся характерь. Схоластики извлекали изъ принятыхъ ими положеній цѣлыя системы выводовь и заключеній, проводили множество самыхъ тонкихъ различій, бевъ конца дѣлили и подраздѣляли... Не надо, конечно, забывать важной стороны этой работы: въ своевъ увлеченіи отвлеченно-логическимъ доказательствомъ, при всѣхъ злоупотребленіяхъ своей *диалектикой*, сходастики выработали удивительно точный языкъ и привычку въ строгому, послѣдовательному мышленію, которыя оказали большую пользу въ дальнѣйтемъ развитіи науки.

Вопросъ о природѣ универсалій.

о прарод В. Однако, при первыхъ же шагахъ своей дѣятельности въ форунверсалій. Мально-логической области, схоластикъ пришлось столкнуться и съ (Платонъ). однимъ чрезвычайно важнымъ вопросомъ, имѣющимъ уже не одно

только формальное значение. Это - вопросъ о природъ общихъ понятый (или универсалий). Дело въ томъ, что уже съ самаго начала утвердился въ философіи совершенно правильный и единственно возможный взглядъ: что настоящий предметь познанія-не частное, единичное, случайное, а то, что есть въ предметахъ общаго, постояннаго, существеннаго. Что же такое само это общее, ностоянное и существенное, - то, благодаря чему предметы и являются именно темъ, что они есть на самомъ дель? Определенно ришиль этоть вопрось впервые Платонь. Видя, что все на земль непрочно и измѣнчиво, что какъ души людей, такъ и внѣшніе предметы какъ бы содержатъ въ себъ что-то, неудержимо влекущее ихъ къ порчъ, измънению, разрушению, Платонъ пришелъ къ мысли, что настоящий предметь познанія---- не нашь земной, доступный чувотвамъ міръ. Существуеть, думалъ онъ, другой міръ вѣчныхъ, честыхъ, воизмѣнныхъ вещей-міръ идей. Это какъ бы образцы, типы встахъ вещей, въ ихъ настоящемо видъ и значении. Нашъ земной міръ есть просто плохая, испорченная копія съ этого міра идей; наши земные, скоропреходящие предметы --- только слабыя твни, бледныя отраженія действительно, въ полномъ смыслѣ слова. существующих идей. Люди въ теченіе своей жизни на земль находятся какъ бы въ пещеръ, лежащей при дорогъ; скованные по рукамъ и по ногамъ, они сидятъ спиной во входу, черезъ который въ пещеру врывается потокъ свъта. По дорогъ движутся взадъ и впередъ разные предметы, люди и животныя, отбрасывающія неопредъленныя, колеблющіяся твин на заднюю ствну пещеры. Эти-то твни и составляють нашь земной мірь; онь даеть лишь очень слабое понятіе о красоть и стройности своего прототипа. Сидящіе въ пещеръ люди видять однь эти тыни и ошибочно принимають ихъ за что-то дыйствительно существующее. Но если бы кто-нибудь изъ этихъ людей сбросиль съ себя оковы и выбрался изъ пещеры, изъ этого міра призраковъ, то онъ могъ бы, освоившись съ непривычнымъ для него яркниъ свътомъ, различить и предметы въчнаго, подлиниаго міра. Такой человѣкъ могъ бы потошъ вернуться въ пещеру, къ покинутымъ тамъ братьямъ; онъ могъ бы разсказать имъ про то, что онъ видълъ; но они, конечно, не поймутъ, не оцънятъ его словъ... Это поэтическое представление было не просто плодомъ фантазии великаго поэта философа; оно имъло глубокіе корни въ состояніи знаній той эпохи. Прежде всего, внѣшній міръ, при недостаточности положительныхъ свѣдѣній о немъ, являлся въ значительной степени случайнымъ; все, что им воспринимаемъ посредствомъ чувствъ

.

казалось недостовърнымъ, неточнымъ, ошибочнымъ. Возьмемъ, наприм'връ, рядъ явленій внішней природы... Вотъ дерево; огонь превращаеть его въ самого себя (сжигаетъ), потокъ самъ превращается въ воздухъ. Воздухъ сгущается въ тучи, тучи продивають дождь; земля покрывается грязью и лужами; въ лужахъ появляются дождевые червя; потомъ лужи высыхають, и на этомъ месте вырастаеть трава и т. д., и т. д., до безконечности. Этоть хаось, этоть потокъ явленій, казалось, делаль невозможнымь настоящее познание визшняго міра. Надо было остановить этотъ потокъ; нужно было найти дерево, которое всегда было бы самимъ собой, не превращаясь ни во что другое, нуженъ былъ ввчный огонь, всегда себѣ равный, и т. д. Это постоянство, эту опредѣленность и придавало міру предположеніе о существованін "идей". Далъе, важное значение имъло и слъдующее. Уму грека связь между словомъ и предметомъ казалась гораздо теснее, чемъ теперь намъ. Греки были увърены, что не только всякій предметъ имъетъ имя, но и всякому имени долженъ соотвѣтствовать предметь. Они върили въ самую тесную связь между словами и вещами. Поэтому, разъ есть слово и понятіе "справедливость", должна была, по ихъ представленію, быть и вещь, соотв'ютствующая этому слову. Разь есть слова "дерево", "челов'вкъ", должны быть и соотв'тствующіе предметы: дерево вообще, -- не то или другое отдельное дерево, береза, сосна, а просто дерево; человъкъ вообще, -- не Сократъ или Платонъ, а просто человъкъ. Такое ръшение вопроса объ общихъ понятіяхъ дълало ихъ реальными вещами (res); а потому и ученіе это называется реализмомз 1). Эту теорію Платона оспариваль уже Аристотель, но его собственное учение по этому вопросу не вполнъ опредъленно.

HOMERS-

XESES.

Первые мыслители среднихъ въковъ были реалистами, въ сейчасъ объясненномъ смысль. Іоаннъ Скотть Эригена, Ансельнъ Росцелянь. Кэнтерберійскій и др. были ув'врены, что общности (универсаліи) дъйствительно существують, какъ особые предметы. Но вскоръ появилось и другое мизніе. Въ концть XI въка изкто Росцелинъ, каноникъ изъ Компьеня (во Франціи), сталъ учить, что "общности"--вовсе не предметы; это-просто слова, звуки (flatus vocis), имена (nomina). Поэтому, никакой "иден" человѣка, отдѣльно отъ всѣхъ человъческихъ личностей, нътъ. Ученіе это получило названіе но-

<sup>1)</sup> Это средневъковое значение слова реализмъ. Теперь такое учение назвали бы скоръе идеализмомъ Но въ средніе въка придавали особенное значеніе утвержденію реальнаю существовавія ндей.

минализма. Росцелинъ былъ обвиненъ въ страшной ереси "троебожія", осужденъ на соборѣ въ Суассонѣ въ 1092 г. и изгнанъ изъ Франціи. По словамъ его обвинителей, эта ересь естественно вытекала изъ его номинализиа: разъ номинализмъ содержитъ въ собъ истину, то приходится признать, что въ Богъ дъйствительно существують только три Ипостаси; единая же Сущность ихъ, то, что въ нихъ есть общаю, становится не более, какъ названіемъ; а такъ какъ каждая изъ Ипостасей есть истинный Богъ, то какъ будто выходило, что Боговъ три. Такое сибшение того, что доступно человвческому познанію, съ превышающими его истинами въры характерно для тогдашней неопытной мысли.

Католическая церковь, услыхавъ, что изъ положеній номинализма можеть вытекать такая ересь, отвернулась оть этого ученія и долго впоследствии поддерживала своимъ авторитетомъ реализиъ.

У Роспелина учился, -положимъ, очень короткое время, -наиболтве Абаларъ. зам'вчательный изъ схоластиковъ XII вѣка---Петръ Абеляръ (1079---1142 г.). Абеляръ былъ рыцарскаго рода изъ Бретани (замокъ его отца-Палэ, близъ Нанта). Красивый собой, смелый до дерзости и самоувъренный до тщеславія, легко и изящно владъвшій мыслью и словомъ, человъкъ съ яснымъ и методическимъ умомъ-Абеляръ привлекаль къ себъ общее вниманіе. Уже въ ранней юности онъ обощель несколько тогдашнихъ школъ въ поискахъ знанія, а въ са. момъ концѣ столѣтія мы видимъ его двадцатилѣтнимъ юношею въ Парижь. Здъсь наибольшимъ успъхомъ среди преподавателей пользовался архидіавонъ парижскій Гильомъ изъ Шампо, прозванный columna doctorum ("столить учености"), начальникъ школы при соборѣ Notre Dame. По направлению своему, Гильомъ былъ реалисть; онь признаваль, что истинная сущность вещей-вь томъ, что въ нихъ есть общаго. Его и началъ слушать Абеляръ.

Въ то время были въ обычать собествдованія ученыхъ съ ихъ слушателями, и воть однажды Абеляръ, при полной аудиторіи, вызваль своего учителя на спорь по вопросу о природѣ общихъ идей. Діалектика Абеляра была блестяща, и Гильомъ, по общему мивнію, потеритьль поражение. Самъ Абеляръ держался по этому спорному вопросу средняго мнѣнія: онъ полагалъ, что, хотя иден отдѣльно отъ вещей и не существують, однако ихъ нельзя признать и однии только словами: нден — продукты (conceptio) ума и выражають существенное свойство мысли. Это учение такъ и называется концептуализмомъ.

Посль побъды нать Гильомомъ Абеляръ утхалъ изъ Парижа

и открылъ собственную школу сначала въ Мелёнѣ, а потомъ близъ Парижа, въ Корбейлѣ. Усиленная работа съ массой учениковъ, стекавшихся отовсюду послушать молодого, но уже гремѣвшаго славой ученаго, подорвала его здоровье, н ему пришлось нѣсколько лѣтъ провести на родинѣ, въ помѣстьѣ отца. Между тѣмъ Гильомъ ушелъ изъ школы Notre Dame и основалъ конгрегадію (впослѣдствіи аббатотво) св. Виктора, гдѣ продолжалъ читать лекціи. Вернувшись въ Парижъ, Абеляръ вмѣшался въ толпу его слушателей, возобновилъ прежній споръ и заставилъ Гильома отказаться отъ нѣкоторыхъ его мнѣній. Это окончательно погубило популярность Гильома. Между тѣмъ Абеляръ прошелъ курсъ богословія въ Ланѣ подъ руководствомъ очень извѣстнаго тогда учителя Ансельма и, вернувшись въ Парижъ, получилъ разрѣшеніе преподавать какъ богословіе, такъ и философію.

Въ Парижѣ Абеляръ тотчасъ же затмилъ всѣхъ другихъ учителей и сталъ въ общемъ мнѣніи рѣшительно первымъ изъ ученыхъ своего времени. Его лекціи отличались живостью и ясностью изложенія, оригинальностью и неожиданностью сравненій, свободой и рѣшительностью своей діалектики. Слушать его стекались отовсюду: изъ Англіи, Бретани, Нормандіи, Фландріи, изъ баскскихъ горъ, изъ Пуату, Анжу, изъ Испаніи и Германіи; въ Парижѣ всѣ его знали; одни гордились и любовались имъ, другіе завидовали ему.

Въ это время Абеляръ былъ приглашенъ преподавателемъ къ одной молодой дъвушкъ, совмъщавшей въ себъ замъчательную красоту, нъжность и величіе духа съ поразительными для того времени познаніями и съ замъчательной чуткостью къ умственнымъ интерссамъ. Это была Элонза, племянница каноника при церкви Notre Dame Фульберта. Общность симпатій, совмъстныя занятія еблизили ученицу съ учителемъ, и они полюбили другъ друга. Абеляръ забросилъ лекціи въ школъ, ръдко туда являлся, а если и приходилъ, то чаще всего импровизировалъ стихи въ честь милой Элоизы; слухъ о его любви къ ней пронесся по всему Парижу и доциелъ до ея дяди. Фульбертъ былъ страшно разгиъванъ на Абеляра. Разныя недоразумънія обострили дъло, и въ концъ концовъ, какъ Абеляру, такъ и Элоизъ пришлось отказатъся отъ міра<sup>1</sup>). Абе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ что она впослядствія писила Абеляру: «Я тотчасъ послушалась твоего праказанія (поступить въ монистырь)... Никогда я не искаля въ тебъ ничего, кромъ тебя самого... Клянусь Богомъ, что, если бы Августъ, властитель цълой вселенной, счелъ меня достойной быть его женой и повергъ бы

лярь поступнять въ монахи въ аббатство С. Дени; Элоиза, по его желанію, также постриглась въ одномъ монастырѣ, такъ какъ, потерявъ Абеляра, она потеряла все на свѣтѣ. Впослѣдствіи Элоиза была аббатиссой монастыря св. Духа (Параклета), основаннаго Абеляромъ, и пользовалась величайшимъ почетомъ и уваженіемъ со стороны пастырей церкви за мудрое управленіе, прекрасный характеръ, за всѣ лучшія качества души. Имя Элоизы перешло въ пѣсни, романы и разсказы и извѣстно всему западноевропейскому міру. И дѣйствительно, ея умственныя и нравственныя качества, широкое образованіе, нѣжность чувствъ, сила и прочность любви дѣлаютъ ее одной изъ лучшихъ и самыхъ свѣтлыхъ женщинъ всѣхъ вѣковъ и народовъ.

Постригинсь въ монахи, Абеляръ продолжалъ заниматься богословіемъ и учить... Но его ученіе о Божественной Троичности вызвало вскор'в сильное неудовольствіе противъ него.

Абеляръ говорилъ, что, такъ какъ всякій единичный предметъ можеть имать три свойства, то то же можно сказать и о Единомъ Богѣ: можно считать три Лица св. Трояцы свойствами, качествами Бога. Вога Отца Абеляръ называль божественной Силой, Бога Сына-божественнымъ Разумомъ, св. Духа-божественной Благодатью, Милостью и Любовью. Такимъ образомъ, съ одной стороны, Абеляръ какъ бы впадалъ въ давно осужденную церковью ересь единства Божественной Личности, а съ другой, выходило, что Лица св. Троицы какъ бы не равны между собой: св. Духъ, напримъръ, являлся лишеннымъ всемогущества и мудрости, а это была уже самая страшная ересь - хула на св. Духа. Затвиъ, Абеляру поставили въ вину самое отношение его къ истинамъ и таинствамъ въры; онъ не хотълъ върить просто, не разсуждая, - върить и върой понимать (какъ Ансельмъ) или мобить Бола и познавать Его черезъ эту любовь (какъ учили мистики). Онъ хотълъ умомъ понять таниства въры, таниства, стоящія выше челов'яческаго разумънія... Его противники, напротивъ, пънили только ту въру,

къ моныъ ногамъ свою власть надъ міромъ, я все-таки предпочла бы твою любовь... Да и кто, какии женщина или дъвушка не горъла желаніемъ видать тебя, не сившила взглинуть, когда ты явлился на улицикъ? Ты отлично владълъ твми двумя дарами, которые такъ высоко цънится женщинами: прелестью разговорь и изяществомъ пънія! Стихи, которые ты шутя сочинялъ въ часы отдыха отъ онлосооскихъ занятій, сдълали мое имя извъстнымъ во многихъ странахъ... И если бы ты очутился въ аду, то, видитъ Богъ, я не только не поколебалась бы послъдовать за тобой туда, – по твоему приказанію, но даже съ радостью поспъщила бы туда, чтобы предупредить тебя тамъ». которая върить помимо разума, даже вопреки ему, — въ въръ же, согласной съ разумомъ, они не видъли никакой заслуги передъ Богомъ... Самъ Абеляръ вовсе не считалъ себя еретикомъ и былъ пораженъ, когда на соборъ въ Суассонъ въ 1121 г. его осудили, какъ еретика, и приговорили къ заключению.

Однако, въ заключени онъ пробылъ недолго. Выйдя на свободу, онъ устроилъ школу близъ Ножана на Сенъ и основалъ здъсь общину "Параклетъ" (т. е. Утвшитель) во имя св. Духа; туть около него опять собралось множество ученнковъ. Но вскорѣ онъ уступилъ Параклеть Элонзъ, которая устронла здъсь женскій монастырь, а самъ принялъ мъсто аббата въ одномъ изъ монастырей Бретани. Черезъ нъсколько лътъ Абеляръ опять вернулся въ Парижъ и преподаваль тамъ съ прежнимъ успѣхомъ. Тутъ-то выступилъ противъ него Бернардъ, аббать монастыря Клерво (Clairvaux, Clara vallis). Бернардъ (1091-1153) былъ человѣкъ совсѣмъ иного закала, чъмъ Абеляръ. Если Абеляръ всю жизнь училъ и учился, жилъ умомъ, то Бернардъ былъ весь одицетвореніемъ редигіознаго чувства. Ему казалось въ порывахъ этого чувства, что онъ какъ бы сливается своей дущой съ Божествомъ... Такое настроеніе и называется мистицизмомъ, и Беряардъ былъ однимъ изъ крупнъйшихъ мистиковъ среднихъ въковъ.

Съ детства онъ отличался чрезвычайной задумчивостью, любиль уединеніе, и хотя его рыцарское происхожденіе, красивая визшность и блестящій ораторскій таланть — все сулило ему впереди успѣхи на военномъ или вообще мірскомъ поприщѣ, но онъ все бросиль, оть всего отказался и ушель въ бъдный и строгій монастырь Сито. Потомъ онъ самъ основалъ монастырь Клерво и, будучи тамъ аббатомъ, ввелъ самый строгій уставъ. Онъ такъ ревностно исполняль всв аскотическіе подвиги, что уничтожиль въ себѣ самое желаніе пищи, потеряль совершенно вкусь; всякое сношеніе съ гръховнымъ міромъ было для него мученіемъ: онъ сталъ подъ монашескимъ капюшономъ закупоривать себв уши воскомъ, чтобы не слыхать суетных разговоровъ близкихъ ему людей, когда они навъщали его въ монастыръ. Говорять, что, проъзжая однажды съ нъсколькими лицами возлъ одного изъ красивъйшихъ въ мір'в озеръ --- Женевскаго, онъ совершенно его не зам'втилъ и быль очень удивлень, когда потомъ услыхаль, что его спутники говорять о какомъ-то озерѣ... Выше всего Бернардъ ставилъ любовь къ Богу; всъ остальныя добродътели, безъ любви, говорилъ онъ, сколько бы ихъ ни было, вовсе не безпокоятъ демоновъ...

Вернардъ Клер-

BARBORIT.

Высшая ступень любви къ Богу — это, когда человъкъ и самого себя любитъ только ради Бога; ея не достигаетъ никто изъ смертныхъ, но въ ней высшее блаженство человъка.

Бернардъ былъ великій религіозный поэть и ораторъ; и его сильная личность, его горячее слово покоряли вст сердца и неотразимо дъйствовали на окружающихъ. Онъ твердо и пламенно отстаиваль свой монашеский подвигь противь мірскихь стремленій и встахъ звалъ въ Богу, встахъ убъждалъ всецтвло ему отдаться. И его проповѣдь была не напрасна... Онъ увлекъ за собой въ монастырь своего отца, двухъ братьевъ, замужнюю сестру. Одному изъ братьевъ, когда тотъ отказывался постричься, Бернардъ приложилъ палецъ въ груди и предсказалъ, что скоро здъсь пройдеть копье и откроеть воль Божіей путь кь непокорному сердцу. Дъйствительно, вскоръ молодой рыцарь быль раненъ и даль объть постричься въ монахи. Бернардъ пользовался громаднымъ уваженіемъ у своихъ современниковъ, которые считали его пророкомъ и святымъ. Онъ громныть монаховъ-клюнійцевъ за ихъ богатство, епископовъ, съ Сугеріемъ во главѣ, — за свѣткость в излишнее участіе въ политикъ, давалъ указанія папамъ и государямъ, вдохновлялъ массы. Такъ, когда въ 1130 г. вслъдствіе интригь въ коллегін кардиналовъ были избраны заразъ двое папъ, французскій король Людовикъ VI созвалъ въ Этампѣ соборъ, и рѣшеніе вопроса о томъ, который папа законный, было съ общаго согласія предоставлено, какъ Божье дъло, Божьему человѣку - Бернарду... Бернардъ разсмотрълъ ходъ выборовъ того и другого папы, права на папство и личныя достоинства каждаго изъ нихъ... Простой монахъ сталъ, такимъ образомъ, судьей надъ высшимъ учрежденіемъ церковнымъ – надъ коллегіей кардиналовъ – и цензоромъ жизни обоихъ соперниковъ изъ - за апостольскаго престола. Бернардъ призналъ законнымъ папой Иннокентія II, и соборъ, ждавшій ришенія Бернарда, какъ слова, исходящаго отъ св. Духа (по выражению современника), принялъ съ восторгомъ его ръшение и безъ голосованія присягнулъ Иннокентію.

Бернардъ былъ однимъ изъ вождей и въ томъ великомъ движени, которое увлекало Западъ въ крестовые походы. Онъ, по просьбв перваго магистра военно-монашескаго ордена тамплиеровъ, написалъ трактатъ "во славу новаго воинства", гдъ въ сильныхъ словахъ и образахъ представилъ идеалъ, къ которому должны были стремиться эти рыдарские ордена... Но кромъ того, Бернардъ принялъ и болъе активное участие въ этомъ дълъ: онъ проповѣдывалъ второй крестовый походъ (1147 г.). Около этого времени владънія христіанъ въ Палестинъ подвергались страшной опасности, и сельджуки были уже недалеко отъ Іерусалина. Папа для пропов'я и организація похода выбраль Бернарда. Больной, изможденный, едва передвигавшій ноги, Бернардъ повиновался. Въ городкъ Везеле во Франціи собралась громадная толпа людей встать сословій, расположившаяся по склону холма. На вершивѣ этого холма быль поставлень деревянный помость, и туда взошель Бернардъ въ сопровождений французскаго короля Людовака VII. Уже одинъ видъ Бернарда, болъе похожаго на духа, на привидъніе, чънъ на человъка, поразилъ всъхъ; онъ началъ говорить, --- и слова огненнымъ потокомъ полились изъ усть его... Толпа дрогнула отъ релиніозно-воинственнаго энтузіазма... раздался крикъ: "крестовъ! крестовъ!"-и у Бернарда не хватило заготовленнаго заранве запаса ихъ.

Этоть порывь обезпечиль участие Франціи въ задуманномъ крестовомъ походѣ. Оставалось склонить къ тому же Германію. Императоръ Конрадъ III и слышать не хотвлъ о походъ, но Бернардъ явился къ нему и угрозой Страшнаго Суда заставилъ принять кресть... Чтобы возбудить религіозную ревность въ измецкомъ народъ, Бернардъ предпринялъ путешествіе по Рейну... Нъмцы не понимали ни слова изъ его ръчей, но звукъ его годоса и выраженіе лица производили потрясающее впечатленіе, - и во Франкфурть на Майнъ народъ, твснясь въ пылу восторга, едва не задавилъ вдохновеннаго проповѣдника, такъ что мощный Конрадъ Гогенштауфень, сбросивъ съ ллечъ свой императорский плащъ, схватилъ его въ свои объятія и, высоко ноднявъ надъ толной, вынесъ изъ собора.

OTOTACTHES.

Таковъ былъ человѣкъ, выступившій противъ Абеляра. Въ и инстика. лицъ ихъ здъсь стоякнулись два главныхъ и кореннымъ образомъ противоположныхъ умственныхъ теченія среднихъ въковъ: мистическое и схоластическое. Схоластики мыслили, работали надъ расчлененіемъ и соединеніемъ понятій; мистики молились и созерцали, трепетали и каялись; тамъ была увъренность въ силахъ своего ума, --- здвсь сознаніе своего ничтожества; тамъ бойкій, веселый школьникъ-клирикъ, здѣсь-угрюмо восторженный отшельникъ; тамъ школа, хотя и тесно связанная съ церковью, здесь - монастырь.

> Понятно, что Бернарать не могъ сочувствовать ученіямъ Абеляра. Въ 1140 г. онъ выставилъ противъ него обвинения въ самыхъ страшныхъ ересяхъ: онъ называлъ его послѣдователемъ заразъ и Арія и Савеллія, говорилъ, что Сына Божія по Его воплощеніи Абе

ляръ уже не считаетъ Лицомъ св. Троицы, что въру онъ называетъ просто "мнѣніемъ" (opinio), грѣхомъ считаетъ не самый постунокъ, а намъреніе, не грѣховное дѣло, а только грѣховную волю, такъ что зло, сдѣланное по невѣдѣнію, по его мнѣнію, — не грѣхъ... Значитъ, по ученію Абеляра, не виновны еврен, распявшіе на крестѣ Христа, такъ какъ они казнили въ Немъ не Мессію, а простого преступника — съ ихъ точки зрѣнія! Таковы были главные изъ пунктовъ обвиненія.

Въ основъ всего этого преслъдованія лежало убъжденіе, что Абеляръ подрываетъ самую религію, что онъ отыскиваетъ въ ней все, что могло ее уронить, и въ ущербъ христіанству превозноситъ язычество и древнюю мораль... Дъйствительно, въ одномъ сочиненіи ("Разговоръ философа, еврея и христіанина") Абеляръ язычество ставилъ выше іудейства и признавалъ, что лучшіе изъ языческихъ философовъ войдутъ въ царствіе Божіе вмъстъ съ христіанами; но отсюда, конечно, еще далеко до того, въ чемъ его обвиняли противники.

Особеннымъ нападкамъ подвергалось сочинение Абеляра, озаглавденное "Sic et Non" ("Да и нѣтъ"). Въ этомъ сочинени Абеляръ собралъ 158 пунктовъ, по которымъ можно найти противоръчія въ источникахъ ученій католической церкви. Надо замѣтить, что противорвчія эти были часто болье кажущіяся, чыль дыйствительныя; кромѣ того, далеко не всѣ церковные писатели, которыхъ цитируетъ Абеляръ, имъютъ одинаковый авторитетъ... Такимъ образомъ, это сочинение Абеляра было вовсе не такъ страшно, какъ казадось его противникамъ. Напротивъ, такое сопоставление было необходимо для того, чтобы намътить главные пункты, подлежащие разъяснению, бозъ чего нельзя было начать разработки богословія. Дійствительно, такая разработка скоро началась, и "Sic et Non" послужило основой для многихъ трудовъ, признанныхъ католической церковью совершенно свободными отъ всякой ереси и создавшихъ въ следующемъ вект полную систему католическаго въроученія. Въ числъ 158 вопросовъ, намъченныхъ Абеляромъ, есть и болѣе важные, есть и очень второстепенные.... Такъ, вопросъ 52-й состоитъ изъ сопоставленія нѣсколькихъ мѣстъ Библін, причемъ оказываются, что въ одномъ случаѣ сказано, что Адамъ созданъ въ раю, а въ другомъ, ---что внѣ рая; вопросъ 147-й, напр., сопоставляетъ мнѣнія двоихъ изъ св. Отцевъ, изъ которыхъ, по одному, выходить, что грѣхъ Каина будетъ когда-нибудь прощенъ, а по другому, --что этого быть не можетъ, и т. п. Вопросы

у Абеляра остаются нервшенными; самъ онъ не даетъ на нихъ никакого отввта; онъ выставляетъ только пункты для критики. Надо замвтить, что форма положенія и противоположенія не представляла вообще чего-либо необычайнаго въ средніе въка: она была любимой формой изложенія у всвхъ схоластиковъ.

Ооборъ въ Сансѣ. Омерть Абеляра.

Но хотя Абеляра можно было защищать, нисколько не погръшая противъ своей религіозной совъсти, однако, общее митьніе, подъ вліяніемъ, главнымъ образомъ, Бернарда, было враждебно обвиняемому. По просьбѣ самого Абеляра, король Людовикъ VII созваль для суда надъ нимъ соборъ въ г. Сансѣ на Тронцынъ день 1141 года. Туда съвхалось множество епископовъ, графовъ и рыдарей, аббатовъ, пріоровъ, декановъ, архидіаконовъ и простыхъ клириковъ. Сансъ былъ городомъ вполнъ церковнымъ; вліяніе епископа было всесильно, и народъ уже прежде привыкъ слышать, какъ Абеляра въ проповъдяхъ называють антихристомъ и сатаной.... И воть, оба противника вступають въ городъ.... въ одни ворота-Бернардъ, одътый въ грубое платье своего монастыря, ему предшествуеть молва о его святости и чудесахъ; съ другой стороны въззжаетъ Абеляръ, еще гордо, несмотря на свои годы и несчастья, несущій свою красивую голову, окруженный учениками далеко не монашескаго вида.... Всюду, гдъ проходилъ св. аббатъ, народъ падалъ на колёни, и головы склонялись подъ благословение чудотворной руки; напротивъ, если кто любопытствовалъ взглянуть на Абеляра, всякаго охватывалъ ужасъ при мысли о томъ, что онъ интересовался столь ужаснымъ еретикомъ....

Абеляръ, однако, не думалъ, что его дѣло окончательно проиграно: онъ надѣялся на поддержку тѣхъ, чьи религіозныя мнѣнія были менѣе нетерпимы, надѣялся на общественное мнѣніе, вѣровалъ въ свой великій діалектическій талантъ.... Но теперь все было противъ него, даже полная торжественности обстановка собора .. и среди нея--этотъ монахъ, уже возведенный въ святые народной молвой....

Бернардъ обвинялъ; но едва начали читать 17 положеній, извлеченныхъ изъ сочиненій Абеляра и признанныхъ еретическими, какъ Абеляръ прервалъ чтеніе, сказавъ, что онъ не признаетъ другого судьи, кромъ папы, и вышелъ съ учениками изъ засъданія. По настоянію Бернарда, соборъ призналъ Абеляра еретикомъ...

Теперь вопросъ былъ въ томъ, какъ посмотритъ на дъло Римъ.... Бернардъ имълъ большое вліяніе на папу, который былъ ему обязанъ признаніемъ законности своего избранія, и теперь онъ воспользовался этимъ вліяніемъ. По его внушенію, были составлены два письма къ папѣ отъ епископовъ, засѣдавшихъ на соборѣ; кромѣ того, онъ писалъ лично отъ себя: онъ думалъ окончить жизнь спокойно, но онъ не зналъ, что здѣсь долина скорби, земля забвенія.... Возсталъ Голіаеъ, тѣмъ болѣе смѣлый, что противъ него нѣтъ Давида; Голіаеъ этотъ Абеляръ. Пусть папа вспомнитъ о своемъ долгѣ защищать церковь, пусть раздавитъ ярость еретиковъ, пусть онъ схватитъ, пока они еще малы, лисенять, портящихъ виноградники Господа!... Бернардъ писалъ также многимъ кардиналамъ, рѣзко обличая Абеляра, называя его творцомъ лжи, создателемъ превратныхъ ученій, еретикомъ еще болѣе опаснымъ по упорству, чѣмъ по зловредности своихъ ученій.

Абеляръ отправился было самъ въ Римъ искать суда у папы, но по дорогѣ попалъ въ монастырь въ Клюни, гдѣ аббатомъ былъ Петръ Почтенный (Petrus Venerabilis), кроткій и просвѣщенный пастырь церкви, проникнутый истинно-христіанской любовью.... Абеляръ остался здѣсь и прожилъ почти два года, исполняя всѣ самыя тяжелыя работы въ монастырѣ, грустный, молчаливый, задумчивый. Вскорѣ онъ написалъ здѣсь отреченіе отъ своихъ мнѣній, осужденныхъ Санскимъ соборомъ, примирился съ Бернардомъ и умеръ 21 Апрѣля 1142 года. Впослѣдствіи прахъ его былъ положенъ въ одну гробницу съ останками Элоизы; надпись гласила: Requiescant a labore doloroso et amore.

Дѣло Абеляра не пропало: онъ создалъ тоть "діалектическій" методъ, который утвердился съ тѣхъ поръ въ католической церкви и которымъ работали всѣ свѣтила схоластическаго богословія и философіи. Одинъ изъ учениковъ Абеляра — Петръ Ломбардъ, бывшій впослѣдствіи епископомъ парижскимъ, написалъ 4 книги "Мнѣній" (Sententiarum), гдѣ свелъ взгляды св. Отцевъ на главные вопросы богословія. Это сочиненіе послужило основой для дальнѣйшихъ трудовъ въ томъ же родѣ; его изучали въ позднѣйшее время въ школахъ больше, чѣмъ даже Библію. Къ числу учениковъ Абеляра принадлежали еще очень многіе наиболѣе выдающіеся люди слѣдующаго поколѣнія: знаменитый Арнольдъ изъ Брешіи, выдающіеся ученые и писатели—Іоаннъ Сольсберійскій, Оттонъ Фрейзингенскій, Гильбертъ изъ Поррэ, бывшій епископомъ Пуатье, и др. Возбужденное Абеляромъ умственное движеніе дало богатые плоды особенно въ слѣдующемъ (XIII) столѣтіи.

В. Ивановскій.

жрестом. по ист. Сред. въковъ. В. П.

45

## XLIII.

# Народное образованіе и университеты въ средніе вѣка.

Клирики. Система школъ, развившаяся въ Римской имперіи, погибла вмѣстѣ съ многими другими учрежденіями въ эпоху такъ называемаго "великаго переселенія народовъ". Полудикіе германцы стояли по своему развитію неизмѣримо ниже древнихъ римлянъ и романизованныхъ варваровъ, и общая грубость ихъ быта и умственной жизни долго не вызывала серьезной потребности и не давала подходящихъ условій для возникновенія болѣе или менѣе обширной системы образовательныхъ учрежденій.

> Въ общемъ крушеніи древней культуры уцѣлѣли, правда, формы христіанскаго богослуженія, для передачи которыхъ отъ поколѣнія къ поколѣнію требовалось, по крайней мѣрѣ, умѣнье читать полатыни, т. е. выговаривать непонятныя слова чуждаго германцамъ языка. Грамотность и хотя бы очень скудныя познанія требовались, правда, и для нѣкоторыхъ другихъ цѣлей: для составленія актовъ гражданскаго обихода — всякаго рода дѣловыхъ писемъ и

> Пособія. Николай Сперанскій. Очерки по исторіи народной школы въ Западной Европъ (Возникновеніе народной школы. Строй западно-европейскаго образованія въ средніе въка). М. 1896; *H. Denifle*. Die Universitäten des Mittelalters bis 1400. I Band. Berlin. 1885; *Fr. Paulsen*. Geschichte des gelehrten Unterrichts auf den deutschen Schulen und Universitäten vom Ausgang des Mittelalters bis zur Gegenwart. 2 Auflage. Leipzig. 1896; *К. Шмидть*. Исторія педагогики, т. П., перев. Э. Циммермана, М., 1879; Проф. Ө. Я. Фортинский. Борьба Парижскаго университета съ нищенствующими монахами въ половинъ XIII въка (Журналъ Мин. Нар. Просв., сентябрь 1892 г.).

> > Digitized by Google

грамоть, для цълей гражданскаго управленія и т. п. Но все-таки основнымъ мотивомъ къ пріобрѣтенію тѣхъ крайне скромныхъ познаній, какія только и были доступны въ началь среднихъ въковъ, являлись потребности богослуженія. И хотя далеко не все духовенство той грубой эпохи было не только образовано, но и просто грамотно, во всякомъ случаѣ, внѣ духовенства людей, умѣвшихъ читать, уже вовсе не было. Отсюда, по преобладающей профессии грамотныхъ людей, всъхъ ихъ относили къ духовенству: всъ они назывались "клириками" (clerici, отъ clerus, *жлярос,* клиръ, т. е. духовенство); вст имъли право и на одно изъ внъшнихъ отличій духовенства отъ мірянъ-на тонзуру (выстриженіе макушки головы), и почти всв грамотные изъ низшихъ классовъ пользовались имъ 1). Болье того, почти всъ получившие образование люди, чъмъ бы они въ жизни ни занимались, должны были въ средніе въка оставаться безбрачными, по примъру духовенства въ собственномъ смыслъ слова. Вступая въ бракъ, ученый клирикъ навсегда терялъ право на получение какого-нибудь "бенефиция" или "пребенды" (т. е. дохода съ какой-либо церковной должности)-главныхъ источниковъ существованія для ученыхъ. Такимъ образомъ, въ Парижскомъ университеть, напр., даже доктора медицины, дальше другихъ ученыхъ стоявшіе отъ религіи, получаютъ разрѣшеніе жениться только въ половинъ XV въка, а для женитьбы одного вънскаго профессора въ XIV въкъ современники не могли подыскать другого объясненія, кром'в сумасшествія: "uxorem duxit, versus in dementiam" ("сошель съ ума-женился"). Такъ долго не могло общество отдълить понятіе образованности отъ понятія принадлежности къ церкви.

Но хотя средневѣковая школа возникла и все время жила въ Школа, какъ нѣкоторой связи съ церковью, однако это не дѣлало ее простымъ ховяйственпридаткомъ къ церковной организаціи. "Обязанность заботиться о ное предраспространеніи и содержаніи школъ, про которую твердятъ сво- пріятіе. имъ прелатамъ католическіе законодатели, превращается жизнью въ одно изъ феодальныхъ правъ "полезнаго" характера. Приви-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Это своеобразное свидътельство объ окончаніи начальной школы, не налагая никанихъ обязанностей, давало очень серьезныя жизненныя преимущества, такъ какъ ставило человъка подъ особое покровительство могучей духовной власти. Недаромъ купцы, которымъ много приходилось путешествовать, иногда самовольно выбравали себъ макушки, чтобы въ случав бъды сойти за клириковъ<sup>4</sup> (Н. Сперанскій, Очерки по исторіи народной школы въ Зап. Европъ, стр. 181-182).

легированные духовные и свътскіе сеньёры "держатъ школы" такъ же, какъ они держатъ общественныя хлъбопекарни и мельницы, т. е. на полныхъ правахъ частной собственности въ томъ видъ, въ какомъ она существовала въ средніе въка. Школа не знаеть ни государственной, ни церковной организации; она представляеть собою видъ промышленнаго предпріятія и подчиняется общему характеру экономического строя своей эпохи....Количество школь, нужныхъ для данной мъстности, выборъ учителей, установленіе школьной таксы — все это зависвло не отъ духовнаго управления, а отъ школьныхъ патроновъ. Ими часто являлись духовныя лица и государи, но не какъ представители государственнаго или церковнаго начала, а какъ всъ другіе феодальные собственники... Право "школьнаго патроната" очень цвнилось: оно постоянно поминается въ купчихъ крипостяхъ, его дають въ ленъ, дарятъ, имъ дълятся; школы приносять патронамъ доходъ, патроны дають ихъ за деньги или какъ награду за услуги, и патронатъ не только дарится, но и продается отдъльно отъ имъній. Одинъ нормандскій сеньёръ, Ивъ де-Вьепонъ, пишетъ въ 1403 году: "въ силу моей половинной бароніи есть у меня право давать въ свой чередъ школу въ Нефбургь: дается она на три года, и разъ даю ее я, а другой разъ сеньёръ де-Камбонъ, и такъ далѣе, по-очереди"<sup>1</sup>).

Однако, не всё школы зависёли такимъ образомъ отъ мёстныхъ сеньёровъ: съ XII вѣка начали возникать свободныя, самоуправляющіяся образовательныя корпораціи, зависёвшія уже не отъ мёстныхъ, а непосредственно отъ одной изъ всемірныхъ властей: отъ папы или отъ императора; это — "университеты". Возникновеніе университетовъ не уничтожило, конечно, прежнихъ школъ; оно только придало имъ еще одну новую функцію: старыя школы стали подготовительными къ университетамъ. Но все - таки эпоха возникновенія первыхъ университетовъ, т. е. конецъ XII и начало XIII вѣка, составляетъ грань въ исторіи средневѣковаго образованія.

Низшія пколы. Надо отмѣтить одну основную черту средневѣковой школы, естественно вытекавшую изъ положенія ея относительно церкви и государства: школа эта не была регламентирована. "Мы привыкли разсматривать дѣленіе образованія, а въ связи съ этимъ и школъ, на три ступени: начальную, среднюю и высшую, —какъ что-то, само собою разумѣющееся и неизбѣжно вытекающее изъ сути дѣла. Эти ступени у насъ строго разграничены путемъ законодательныхъ

<sup>1)</sup> Н. Сперанскій, Очерки, стр. 211—214.

постановленій. Но средніе вѣка не знали еще ни школьнаго законодательства, ни строгаго дъленія школъ на разряды. Только одно образовательное учреждение выдълялось ясно очерченными границами изъ совокупности всёхъ тогдашнихъ школъ: это былъ университеть, который поэтому и назывался "привилегированной школой". Всв прочія училища не подчинялись никакой регламентаціи: въ нихъ совсѣмъ не было установленныхъ задачъ преподаванія, не было и разъ навсегда опредъленнаго круга учебныхъ предметовъ. Въ каждомъ изъ нихъ преподавалось то, что было желательно и возможно по общему положению вещей въ каждое данное время. Никакихъ правъ по образованию тогда не было въ поминъ. Даже въ поступавшимъ въ число студентовъ университета не предъявлялось тогда никакихъ опредъленныхъ требованій въ смыслъ образовательной подготовки... Самое отделение университета отъ низшихъ школъ носило въ средніе въка совершенно иной характеръ, чемъ теперь. Теперь гимназія и университетъ различаются между собою по составу и формъ самаго преподаванія. Въ средніе же въка ихъ раздъленіе основывалось преимущественно на внъшнемъ признакѣ автономнаго управленія, которое и ставило университетъ выше всвхъ прочихъ школъ" 1). Этимъ объясняется неустойчивый и пестрый характеръ средневъковыхъ школъ; въ нихъ лишь постепенно и самобытно складывается то, что принимаетъ твердыя формы въ теченіе Новой исторія.

Мы остановимся сначала на школахъ стараго типа, а затъмъ перейдемъ къ университетамъ.

Что представляли собою эти старыя школы? Какіе мотивы вызвали ихъ учрежденіе? Были ли эти школы "начальными училищами" въ томъ смыслѣ, въ какомъ мы понимаемъ такія училища теперь? Долженъ ли былъ проходить черезъ нихъ, по возможности, весь народъ, чтобы почерпнуть тамъ нѣкоторыя, хотя бы скудныя познанія о Богѣ, мірѣ и человѣкѣ, нѣкоторые элементы общаго образованія въ духѣ той эпохи?—Нѣть; такого характера средневѣковая начальная школа не имѣла. Она была латинской школой; она учила латинскому языку по латинскимъ руководствамъ, что дѣлало ее совершенно чуждой народу въ его цѣломъ. Кромѣ того, въ средніе вѣка, при общей бѣдности и малочисленности учебныхъ учрежденій, нечего было и думать провести черезъ школу сколько-

<sup>1)</sup> Paulsen, статья въ Historische Zeitschrift, 1881, стр. 400; Н. Спералский, Очерки, стр. 99-100.

нибудь значительную часть народа. Въ то время даже простая грамотность представляла необыкновенныя трудности: надо было безграмотнаго человъка научить читать непонятныя ему латинскія слова неразборчивыхъ рукописей. Это двяало исвусство чтенія столь труднымъ, что даже школьное преподаваніе шло въ средніе вѣка такимъ образомъ: дъти сначала выучивали съ голоса не только главнъйшія молитвы, но и всю латинскую псалтирь, и затъмъ уже только учили азбуку и садились читать по той же псалтири <sup>1</sup>). И хотя католическая церковь никогда не упускала окончательно изъ виду воспитательнаго воздъйствія на народъ, однако она пользовалась для этого другими, менње дорого стоившими и болње доступными народу средствами: проповѣдью, исповѣдью, совершеніемъ богослуженія, таинствъ и обрядовъ. Школа же имѣла въ средніе вѣка другое назначение: она должна была готовить пастырей церкви, а также лицъ всёхъ профессій, соприкасавшихся въ средніе вѣка съ церковью: школьныхъ учителей, переписчиковъ рукописей и т. д. Это была школа для подготовки духовенства, набиравшагося при целибать изъ всего народа, и только въ этомъ смысль ее можно назвать "народной".

Извѣстны заботы Карла Великаго объ учрежденіи школъ въ своей имперіи <sup>2</sup>). Но приказанія его часто оставались мертвой буквой; а если гдѣ въ его время и были заведены школы, то большинство ихъ погибло въ неурядицахъ и смутахъ IX вѣка. Поэтому, если не считать немногихъ школъ въ деревняхъ, то всѣ образовательныя учрежденія первой половины среднихъ вѣковъ сводятся къ монастырскимъ и капитульнымъ <sup>3</sup>) школамъ. И тѣ и другія дѣлились на "внутреннія" и "внѣшнія". Во внутреннихъ воспитывались ученики, которые уже въ дѣтскомъ возрастѣ были приняты въ монахи или каноники (pueri oblati); во внѣшнихъ учились "свѣтскія" дѣти. Но и эти свѣтскія дѣти шли лишь за

) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 26.

<sup>9</sup>) См. объ этомъ въ "Книгъ для чтенія по исторія среднихъ въковъ", І вып., ствтья XVI, стр. 384 п сл.

в) "Капитулы канониковъ—особаго рода духовныя конгрегація, дёлившія съ епископами дёло управленія епархіями; они держели въ своихъ рукахъ всё крупныя церкви. Кашитулъ собора того города, гдё была резиденція епископа, назывался соборнымъ, остальные назывались коллегіальными" (Н. Сперанскій, Очерки, стр. 200). Устройство капитула близко напоминало монастырь, съ однимъ отличіемъ: монахи отрекались отъ права личной собственности, сохраняя его за монастыремъ, члены же этихъ духовныхъ конгрегацій одновременно располагали правомъ собственности и личной и конгрегаціовной. тъмъ, чтобы впослъдствіи пополнять собой ряды того же духовенства... Обучение во всёхъ этихъ школахъ было безплатное, жили же ученики "внутреннихъ" школъ на средства учреждений, державшихъ школы, а ученики "витапнихъ" школъ-на средства родителей или на доброхотныя даянія. Обыкновенно способнъйшіе изъ учениковъ маленькихъ школъ отправлялись для завершения своего образованія въ "большія" школы того же типа, прославленныя талантами и ученостью своихъ преподавателей; туда стекались, такимъ образомъ, тысячи учениковъ. Изъ соборныхъ (иначе каоедральныхъ, или епископальныхъ, или капитульныхъ) школъ славились въ XI и XII въкахъ школы Реймса, Лана, Парижа (при соборъ Notre Dame) и нѣкоторыхъ другихъ городовъ; изъ монастырскихъшкола аббатства Бэкскаго (въ Нормандіи) и школы при парижскихъ ионастыряхъ св. Виктора и св. Женевьевы.

Во главв монастырскихъ школъ становились болев образо- Учителя. ванные изъ братіи монастыря; для преподаванія же въ соборныхъ школахъ капитулы выбирали изъ своей среды особое лидо, носнышее различные титулы: scholasticus (схоластикъ), magister scholarum (начальникъ школъ), cancellarius (канцлеръ), cantor (канторъ, т. е. начальникъ хора; см. ниже), rector и т. д. "Съ XI выка у членовъ соборныхъ капитуловъ замъчается стремленіе къ выделу изъ конгрегаціонныхъ именій особыхъ бенефицій, пріурочиваемыхъ къ той или иной должности, какую кто исполняль въ конгрегадін. Чънъ важнъе была должность, тъмъ болъе доходная доставалась ей бенефиція; а такъ какъ схоластикъ или канцлеръ, завъдовавшій епископальной школой, считался вторымъ лицомъ въ капитулъ послъ декана, то и предоставляемая ему бенефиція была одною изъ самыхъ богатыхъ". Ставши богатымъ человъкомъ, "схоластикъ" терялъ интересъ къ преподаванію и сталъ ограничиваться ролью наблюдателя за ходомъ преподаванія. Схоластики, мвста которыхъ бывали заняты, по большей части, младшими членами вліятельныхъ дворянскихъ фамилій, нанимають за себя учить въ школахъ другихъ учителей-изъ людей менье обезпеченныхъ. Пользуясь бенефиціей за свои труды по школь, которыхъ схоластикъ фактически почти не несъ, онъ, темъ не мене, ничего не давалъ на содержание школы и учителей, и они жили на то, что ных удавалось выговорить или выпросить себв у состоятельныхъ учениковъ. Бъдняковъ они учили даромъ и принимали въ школы довольно охотно, такъ какъ тв помогали имъ въ преподавании, а часто и замѣщали ихъ.

Эти подручные учителя, школьные "подмастерья", "провизоры", "локаты" и т. п. набирались, по большей части, или изъ старшихъ учениковъ той же школы или изъ недоучившихся въ высшихъ школахъ и въ университетахъ клириковъ. Положение этихъ фактическихъ учителей было очень жалкое. Ничтожное вознагражденіе и всеобщее пренебрежительное отношеніе въ нимъ - таковъ былъ удѣлъ этихъ просвѣтителей молодежи. Чаще всего учительское званіе было только временнымъ — впредь до пріисканія какой-либо церковной должности или же до продолженія своего личнаго образованія въ университеть. Неръдко попадали въ учителя и "бродячіе" клирики (clerici vagantes); они составляли цълый шутовской орденъ (Ordo vagorum) и называли себя "голіардами", паствой невидимаго епископа Голіи, патрона своего ордена. Когда такому бродячему клирику наскучивало ходить изъ одного города въ другой, ночевать тамъ, куда пускаютъ изъ милости, а то и просто подъ стогомъ свна или въ канавв подлъ большой дороги, когда ему надобдало питаться впроголодь и какъ попало-то какимъ-нибудь случайнымъ заработкомъ, то подаяніемъ, а то и прямо воровствомъ, -- онъ часто нанимался въ звонари или причетники и въ то же время въ школьные учителя въ деревнъ или въ учительскіе помощники (socii, secundarii, Gesellen)въ городскія школы. Уровень нравственнаго развитія и педагогическіе пріемы такихъ учителей часто были очень низки и грубы.

Курсъ начальной школы. Посмотримъ теперь, чему учила эта начальная профессiональнодуховная школа. Школьныя занятія шли въ такомъ порядкѣ. "Всякій садившійся за науку ребенокъ долженъ былъ прежде всего выучить наизусть по-латыни Отче Нашъ, молитву Богородицѣ, Символъ Вѣры и всѣ полтараста псалмовъ. Покончивъ съ псалмами, мальчикъ садился за азбуку. Учитель давалъ ему въ руки дощечку, на которой были написаны по порядку буквы алфавита и нѣкоторые склады, а затѣмъ переводилъ его на псалтирь... По мѣрѣ успѣховъ въ чтеніи, ученики мало-по-малу переходили къ письму, а затѣмъ присоединяли пѣніе и счетъ" <sup>1</sup>). Пѣніе занимало самое выдающееся мѣсто въ средневѣковой школѣ: "второй по важности сана членъ капитула, сосредоточивавшій въ своихъ рукахъ права и обязанности попечителя учебнаго округа, такъ же часто является съ титуломъ кантора, какъ и съ титуломъ схоластика. Кантору собора Парижской Божіей Матери оставались подвѣдом-

1) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 100 и сл.

ственными всѣ парижскія начальныя школы вплоть до Революціи". Изученіе счета ограничивалось почти одной таблицей умноженія.

Къ этому и сводился курсъ начальной школы, кругъ твхъ знаній, "которыя требовались отъ каждаго желавшаго приступить къ изученію настоящей премудрости, знаменитыхъ "семи свободныхъ искусствъ". Знанія эти имъли, впрочемъ, цѣну и сами по себъ. Присовокупивъ къ нимъ Святцы, Малую Пасхалію да немного Устава, школьникъ могъ уже представляться къ посвященію въ духовный санъ и разсчитывать на полученіе одной изъ низшихъ перковныхъ должностей.. Къ изученію же septem artes liberales приступали только наиболѣе одаренные и въ то же время наиболѣе настойчивые изъ тѣхъ, кто пробовалъ свои силы въ ученіи".

Эти "семь свободныхъ искусствъ", семь ступеней лѣстницы предмудрости (septemplex sapientia) дѣлились на trivium и quadrivium. Тривіумъ, циклъ словесныхъ предметовъ (artes sermonicales), предшествовалъ квадривіуму; въ составъ его входили: грамматика, реторика и діалектика. Квадривіумъ (artes reales или materiales) состоялъ изъ ариеметики, астрономіи, музыки и геометріи <sup>1</sup>).

Вотъ краткая "объяснительная записка" къ этимъ семи искусствамъ, выраженная въ двухъ гекзаметрахъ (названія предметовъ сокращены):

Gram. loquitur; dia. vera docet; rhe. verba colorat; Mus. canit; ar. numerat; geo. ponderat; as. colit astra,

т. е. грамматика говорить; діалектика учить истинѣ; реторика украшаеть рѣчь; музыка поеть; арнометика считаеть; астрономія изучаеть звѣзды.

"Матерью и основой семи свободныхъ наукъ всю первую поло-Грамматика. вину среднихъ въковъ считалась грамматика. На картинахъ того времени она изображалась въ видъ царицы, покоящейся подъ древомъ познанія добра и зла; на головъ у нея корона, въ правой рукъ ножъ, служившій для подчистокъ ошибокъ въ рукописяхъ, а въ лѣвой бичъ—необходимѣйшая принадлежность средневѣковаго учителя. На изученіе грамматики тратилась тогда безусловно большая часть всего школьнаго времени. Занятія ею открывались чтеніемъ Эзоповыхъ басенъ и сборника правственныхъ изреченій, приписывавшихся Катону Старшему, а также заучиваньемъ ру-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Дъленіе это установлено въ V въкъ по Р. Х. Маркіаномъ Капеллой и извъстнымъ Кассіодоріемъ, авторомъ энциклопедическаго сочивенія "De septem disciplinis".

ководства Доната, римскаго грамматика половины IV в. по Р. Х... Кромѣ Доната, въ средніе вѣка былъ еще цѣлый рядъ самостоятельныхъ элементарныхъ руководствъ: Es tu scolaris, Arcubius, Fundamentum scolarium и т. п. Вотъ начало одного изъ такихъ руководствъ:

"Es tu scolaris?—Sum.—Sum какая часть рвия?—Глаголь.— Почему?—Потому, что эта часть рвие со временень и лицонь, безъ падежа, означающая двйствіе или страданіе или ни то, ни другое.— Какой это глаголь?— Неправильный.—Сколько неправильныхъ глаголовъ?—Четыре.—Какіе?—Sum, volo, fero и edo.—Что значитъ sum?—Я есмь... Откуда происходитъ sum?—Отъ греческаго слова hemi<sup>1</sup>): измѣняя h въ s, е въ и и отбрасывая i, мы имѣемъ sum<sup>4</sup>... и т. д.

Послѣ изученія элементарныхъ руководствъ ученики переходили къ чтенію болѣе трудныхъ авторовъ. Толкованіе этихъ послѣднихъ носило почти исключительно грамматическій характеръ и сопровождалось безконечнымъ заучиваніемъ ихъ наизусть. Затѣмъ начинали высшій курсъ грамматики, который проходился сначала по Присціану, а съ XIII вѣка по самостоятельнымъ средневѣковымъ руководствамъ, знаменитѣйшимъ изъ которыхъ было Doctrinale Александра de Villa Dei.

Чтобы дать понятіе объ этомъ руководствѣ, заимствуемъ изъ него начало правилъ объ окончаніяхъ падежей перваго склоненія (изъ I части):

"Rectis as, es, a tibi dat declinatio prima...

Dans ae diphthongum genetivus atque dativus,

Am servat quartus; tamen an aut en reperimus,

Cum rectus fit in as, vel in es, vel cum dat a Graecus" H T. A.

т. е. "первое склоненіе въ прямыхъ падежахъ (именительномъ и звательномъ) даетъ тебѣ окончанія as, es, a... Между тѣмъ какъ родительный и дательный даютъ двугласную ае, четвертый (винительный) падежъ имѣетъ am; однако, мы находимъ an и en тогда, когда прямые падежи оканчиваются на as или es или на a въ словахъ, взятыхъ съ греческаго"...

Изъ отдѣловъ грамматики латинскаго языка наиболѣе разработанъ былъ самый философскій — синтаксисъ. Вѣнцомъ занятій грамматикой служило dictamen metricum, т. е. искусство писать латинскіе стихи размѣромъ древнихъ авторовъ.

<sup>1)</sup> T. e. собственно eimi (είμί).

Реторикѣ, въ смыслѣ стилистики и теоріи ораторскаго искус- Реторика и ства, средневѣковая школа долго вовсе не учила; вмѣсто того, діалентика. подъ названіемъ реторики преподавалось dictamen prosaicum, т. е. искусство составлять въ образцовомъ видѣ письма, грамоты и вообще акты дѣлового и правового характера... Тутъ же читались и разбирались и сборники духовныхъ законовъ, а равно и другіе юридическіе источники.

Діалектика, т. е. собственно логика, "въ первую половину среднихъ вѣковъ была развита очень слабо; она служила только для подготовленія учащихся къ пониманію тѣхъ остатковъ умственнаго творчества предшествующихъ поколѣній, безъ кото рыхъ средневѣковому обществу нельзя было обойтись въ практической жизни". И тѣмъ не менѣе, діалектика "дѣйствительно была disciplina disciplinarum, какъ ее называетъ Рабанъ Мавръ; она одна изъ всѣхъ "семи свободныхъ наукъ" сохранила образовательный характеръ; она одна имѣла въ виду развитіе мыслительной способности учениковъ. Немудрено, что на нее и оперлось умственное движеніе второй половины среднихъ вѣковъ, что изъ нея и сдѣлалъ пробудившійся человѣческій разумъ главное орудіе для перестройки всей системы образованія и что ее онъ положилъ красугольнымъ камнемъ новаго университетскаго зданія" 1).

Въ ариеметику, помимо дъйствій надъ числами, которыя были Ариеметика необыкновенно трудны (особенно дъленіе многозначныхъ чиселъ) в астрономія. при римской системѣ нумераціи, входило еще символическое толкованіе чисель. Воть, напр., какъ объясняль извѣстный ученый IX въка Рабанъ Мавръ тайный смыслъ того, что Монсей, Илія н самъ Христосъ постились по 40 дней. Число 40 содержитъ въ себѣ 4 раза число 10. Этимъ указывается на все, что относится къ временной жизни. Ибо по числу 4 протекаютъ времена Яня и года. Времена дня распадаются на утро, день, вечеръ и ночь; времена года-на весну, лъто, осень и зиму. "И хотя мы живемъ во временной жизни, но ради в'вчности, въ которой мы хотныъ жить, мы должны воздерживаться оть временныхъ удовольствій и поститься". Далбе, въ числѣ 10 намъ можно распознать Бога и твореніе. Троица указываеть на Творца, семерка-на твореніе, которое состоить изъ твла и духа. Въ последнемъ мы опять находимъ троичность, такъ какъ мы должны любить Бога всёмъ сердцемъ, и всею душею, и встять помышленіемъ. Въ ттяль же ясно

1) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 78-79.

выступаютъ четыре элемента, изъ которыхъ оно состоитъ. "Итакъ, тѣмъ, что указано въ числѣ 10, приглашаемся мы въ этой временной жизни (ибо число 10 взято 4 раза) житъ цѣломудренно и воздерживаться отъ плотскихъ похотей: вотъ что значитъ поститъся 40 дней".

"Въ тѣснѣйшей связи съ ариеметикой стояла астрономія. Средневѣковый школьный терминъ Computus обнимаеть собою по большей части основы обѣихъ этихъ наукъ заразъ... Геометрія до XI вѣка совсѣмъ ночти не преподавалась въ средневѣковыхъ школахъ; по большей части, подъ именемъ геометріи школа преподавала описаніе земли и существъ, ее населяющихъ. Въ эту геометрію и входили тѣ "Физіологи" и "Бестіаріи", гдѣ такъ пышно разыгрывалась оредневѣковая фантазія, гдѣ можно было найти растущихъ на корню барановъ, птипъ, рождающихся изъ плодовъ, и т. п.". Таковъ былъ циклъ "семи свободныхъ искусствъ", исчерпывавшій почти всѣ знанія того времени. Измѣнился, расширился объемъ преподаванія и вообще науки уже только съ возникновеніемъ университетовъ.

Ученики.

۳.

Посмотримъ теперь на то, какъ жилось средневѣковому школьнику, какіе воспитательные пріемы, какіе способы возбужденія интереса примъняли къ нему учащіе, каковы были отношенія между учителями и учениками. Обстановка средневъковой школы необыкновенно тяжело отзывалась на учащемся. Крайне примитивные пріемы и мертвенный характерь преподаванія, недостатокъ въ учебныхъ пособіяхъ и руководствахъ, неясность и неуклюжая форма этихъ руководствъ, выраженныхъ по большей части въ латинскихъ стихахъ съ различными сокращеніями и условными знаками-все это приводило къ тому, что заставлять учениковъ учиться можно было почти однимъ только страхомъ въ самой грубой его формъвъ формъ страха тълеснаго наказанія. "Розга въ средніе вѣка явлнется символомъ школы. Sub virga degere, sub virga magistri constitutum esse ("жить подъ розгой, вырости подъ розгой учителя")вотъ средневъковыя выраженія для нашего понятія "получать образованіе"... Средніе вѣка не соглашались допустить, чтобы самъ Христосъ могъ учиться безъ розги. Одна поэма XII вѣка разсказываеть, что когда Онъ мальчикомъ сталъ ходить въ начальную школу и при первой же буквѣ Алефъ хотѣлъ объяснить ся значеніе, то учитель высъкъ Его за преждевременное знаніе... Поистинъ, къ мученикамъ должны мы приравнять дътей, которыя живуть въ невинности и охотно учатся", говорить въ XIII вѣкѣ Цезарій Гейстербахскій. "Кром'в битья, ученики часто страдали отъ гигіенической обстановки въ закрытыхъ школахъ, отъ недостаточнаго и неправильнаго питанія, отъ болізней, и многіе изъ нихъ или совстямъ погибали, или уходили, не кончивъ своего образованія, или же кончали его больными, калъками. И для того, чтобы пройти полный курсъ образованія въ средніе візка, надо было обладать не только выдающимися духовными качествами: хорошей памятью, большой способностью къ формально-логическому, или діалектическому мышленію, необыкновенной усидчивостью, вниманіемъ и терпвніемъ, но и "желбанымъ здоровьемъ и устойчивой нервной системой. Средневъковая школа выпускала немало людей и съ большими знаніями, и съ характерами, но она достигала этого не столько воспитаніемъ, сколько подборомъ".

Этой необыкновенной трудностью и тяжестью среднев вковой школы объясняется одна замечательная черта ся: въ нес охотно принимали бедноту, которая и составляла главную массу учащихся. И хотя, образование и въ средние въка въ значительной степени обезпечивало лучшее положение въ жизни, однако болье состоятельные люди часто сторонились отъ этой жестокой школы, и пастыри перкви и помощники свътскихъ правителей набирались въ значительной степени изъ дътей "простыхъ", "среднихъ" людей.

Таковъ былъ характеръ той школы, которая до XII-XIII вв. была въ Западной Европъ единственной, а съ этого времени стала еще подготовительной ступенью къ университетамъ. Къ характеристикъ университетовъ мы и переходимъ.

Высшія учебныя заведенія того типа, который мы называемъ Унявероя-"университетомъ", назывались въ средніе вѣка чаще всего studium generale<sup>1</sup>), что значило "общая (или всеобщая) школа". Это была "школа для всъхъ" желающихъ пріобрѣтать познанія, безъ различія твхъ мъстностей, учреждений, націй и государствъ, изъ которыхъ происходиль учащійся. Признакомь "доступности для вобхъ" studium generale противополагалось мыстнымъ вли частнымъ школамъ, учреж. давшимся для надобностей известной округи или корпорадіи: монастыря, города, того или другого капитула и т. д. Первыя studia generalia (въ Салерно, Болоньъ, Парижъ, отчасти въ Оксфордъ) возникли естественнымъ процессомъ развитія; остальныя учреждались по образцу одной изъ этихъ школъ. Еще въ XII въкъ нъко-

1) Школу въ средніе въка называли какъ schola, такъ и studium (собственно "занятія"), обозначая вещь по ся назначенію.

тетъ.

торыя изъ монастырскихъ и соборныхъ училищъ и нѣкоторыя школы отдѣльныхъ преподавателей (напр., Абеляра въ Мелёнѣ и Параклетѣ) стали получать громкую извѣстность въ Европѣ, стали пользоваться всеобщимъ признаніемъ. Эти большія школы можно считать предтечами "университетовъ". Universitas въ средніе вѣка значило "корпорація", "обладающая извѣстной долей самостоятельности община"; universitates и назывались всякія такого рода корпораціи: городскія, ремесленныя и др. "общества". Поэтому, и личный составъ даннаго studium generale назывался universitas studii (ученая корпорація) или universitas magistrorum et scholarium (корпорація магистровъ и учащихся). И вотъ, въ концѣ XII или началѣ XIII вѣка школы въ Парижѣ и Болоньѣ, пользовавшіяся общей славой и служившія потребностямъ всего западно-европейскаго міра, организуются въ корпораціи съ цѣлымъ рядомъ правъ и привилегій и, такимъ образомъ, становятся universitates.

Посмотримъ теперь, какими чертами характеризовались studia generalia, въ отличіе отъ прежнихъ школъ. Такъ какъ первыя studia generalia были признаны всъмъ западно-европейскимъ міромъ и принимали слушателей отовсюду, то было совершенно естественно, что и пріобрѣтаемыя въ нихъ познанія и выдаваемыя ими ученыя степени также получали всеобщее признание. Выдававшееся руководителями прежнихъ школъ (канцлерами, схоластиками и т. д.) "позволеніе преподавать" (licentia docendi, учительскій дипломъ) превратилось въ Парижѣ и Болоньѣ въ "право преподавать повсемѣстно" (facultas ubique docendi). Парижъ и Болонья очень дорожили этой привилегіей своихъ studia generalia, и когда, съ конца первой трети XIII вѣка, начали основываться новыя studia generalia, дипломированные тамъ ученые могли преподавать вездь, кромъ Парижа и Болоньи (это преимущественное положение старъйшихъ университетовъ исчезло лишь впослѣдствіи). Далѣе, studium generale должно было быть признано какою-либо изъ всемірныхъ властей: либо папой, либо императоромъ; нъкоторые же университеты имъли указы отъ объихъ властей. И мы видимъ, дъйствительно, что изъ 44 studia generalia, возникшихъ до 1400 года, 21 были открыты на основании однихъ папскихъ указовъ, а еще другие 10 имѣли какъ папскіе, такъ и императорскіе (или королевскіе) указы. Короли и территоріальные князья основывали университеты, только испросивъ предварительно согласія и благословенія у папы или разрѣшенія у императора.

Само собою разумъется, что въ studia generalia число какъ

учащихся, такъ и учащихъ скоро стало весьма значительнымъ; это обстоятельство содействовало процватные университетовъ. Вывств съ темъ, хотя названія преподававшихся въ университетахъ предметовъ остались тѣ же, кавія были и въ прежней школѣ (прибавилась одна медицина), но объемъ каждаго предмета значительно расширился, и они стали преподаваться систематичиве и болье методически. Въ то же время все болье и болье выступаеть на первый планъ "діалектика", т. е. то, что мы теперь называемъ средневъковой (схоластической) философіей: Аристотель начинаеть вытёснять латинскихъ поэтовъ и ораторовъ. Измёняется и методъ богословской науки. Вивсто чтенія и толкованія Отцовъ церкви, все болье утверждается "діалектическій" методъ разработки въроученія, впервые введенный Абеляромъ, -- методъ, прославившій Парижскій университеть. Абеляръ требоваль веры для того, чтобы прійти черезъ нее къ уразуменію. Такая постановка дела открывала просторь для приложенія разума въ цёляхъ обработки и развитія истинъ вѣры и оказалась очень плодотворной.

Какъ корпорація, studia generalia обладали цълымъ рядомъ весьма существенныхъ правъ и привилегій: они въ значительной степени пользовались самоуправленіемъ, имѣли своихъ выборныхъ должностныхъ лицъ, свой судъ, свою печать, имъли право производить экзамены на ученыя степени, издавать обязательныя для своихъ членовъ постановленія и т. д.; они составляли какъ бы особое государство въ государствѣ.

Древныйшимъ изъ studia generalia была медицинская школа въ Салерно, время возникновенія которой въ точности не извѣстно. Салернскіе врачи уже въ XI вѣкѣ пользовались славой въ Европѣ.

Въ XII въкъ возникъ университетъ въ Болоньъ изъ школы римскаго права знаменитаго Ирнерія. Этотъ университетъ былъ главнымъ центромъ изученія римскаго права для всей Европы. Здъсь университетская корпорація состояла не изъ однихъ магистровъ (какъ это было въ Парижѣ), а изъ магистровъ и слушателей вывств. Этимъ обусловливалась демократическая, такъ сказать, организація университета<sup>1</sup>).

Какъ Болонскій университеть быль прообразомь для одной Паряжскій группы позднъйшихъ университетовъ, такъ для другой-образдомъ уняверсябыль Парижъ. Парижскія школы славились еще со временъ Гильома изъ Шампо, учившаго въ началъ XII въка въ каеедральной школъ

тетъ.

1) См. статью о Болонскомъ университетв.

при Notre Dame, а потомъ въ школь аббатства св. Виктора. Еще болье прославиль ихъ рыцарь схоластики — Абеляръ. Во главь парижскихъ школъ стоялъ канцлеръ калитула собора Notre Dame. Обладая богатыми бенефиціями и давно не занимаясь въ школь самъ, канплеръ наблюдалъ за ходомъ преподаванія, набиралъ учителей въ школы, выдавалъ имъ учительскіе дипломы (licentiam docendi). Въ XII в. въ Парижѣ было также много частныхъ учителей. учившихъ у себя на дому или просто подъ открытымъ небомъ; большинство ихъ жило около "Малаго моста", соединявшаго Сите (центральную часть города, расположенную на островѣ Сены) съ лѣвымъ берегомъ. Общность интересовъ у нихъ, общее всѣмъ имъ стремленіе заставить канцлера Notre Dame давать licentiam docendi только достойнымъ людямъ-такимъ, которыхъ они сами были бы не прочь принять въ свою среду, сплачивало этихъ магистровъ въ societates (общества, кружки). Наконедъ, въ кондъ XII въка образовались четыре корпорации магистровъ четырехъ дисциплинъ (facultates): богословія, права, мелицины и того, что въ средніе въка называлось artes liberales. "Источникъ мудрости" въ Парижъ, говорять Littera Universitatis magistrorum et scholarium Parisius studentium, дълится "на четыре факультета: богословіе, юриспруденцію, медицину и философію раціональную, естественную и нравственную; это какъ бы четыре райскихъ ръки". Магистры, читавшіе на этихъ факультетахъ, "получили отъ обвихъ властей (т. е. отъ папы и отъ свътской власти) корпоративный или университетскій строй (corpus collegii sive universitatis) и много привилегій и льготъ, такъ какъ имъ свободнѣе и спокойнѣе можно было заниматься, когда они были соединены какими-либо особыми юридическими отношеніями". Слово facultas (буквально "способность") обозначало сначала особую область знаній; потомъ оно было перенесено и на самую корпорацію, преподававшую эту группу знаній, на коллегію магистровъ данной спеціальности, т. е. стало обозначать то, что называется "факультетомъ" въ наше время.

Изъ четырехъ факультетовъ Парижскаго университета истинную славу и гордость его составлялъ богословский факультетъ. Здѣсь именно выработалась та система католическаго вѣроученія, которая была санкціонирована папами и за которую католицизмъ держится до сихъ поръ; здѣсь послѣдовательно другъ за другомъ преподавали всѣ свѣтила схоластической философіи и теологіи; здѣсь считалъ необходимымъ закончить свое образованіе каждый клирикъ, мечтавшій о видной ученой или духовной карьерѣ, и всякій гордился, если онъ могъ сказать, что изучалъ богословіе въ Парижѣ. Парижъ въ средніе вѣка почтили названіемъ "города науки", "новыхъ Аеинъ", и говорили, что "Италія имѣетъ папство, Германія — имперію, Парижъ — университетъ (studium)". Парижскій богословскій факультетъ "представлялъ собой не только всемірно - знаменитое учебное учрежденіе, но въ то же время въ теченіе долгаго ряда лѣтъ являлся душой католической церкви и истиннымъ руководителемъ религіозной жизни Европы. Чтобы опѣнить силу его вліянія, стоитъ только припомнить его роль во время великой церковной схизмы и въ зноху реформаціонныхъ соборовъ. Глава этого факультета, крестьянскій сынъ Герсонъ, былъ главнѣйшимъ руководителемъ того движенія, которое суждено было довести до конца рудокопу Лютеру" <sup>1</sup>).

Факультеты въ Парижѣ состояли изъ магистровъ, преподававшихъ однородныя науки; студенты причислялись къ факультетамъ черезъ своихъ магистровъ. Во главѣ факультетовъ стояли деканы, избиравшіеся магистрами изъ своей среды на одно полугодіе. Деканы наблюдали, чтобы магистры исправно читали лекціи, завѣдовали экзаменами, руководили собраніями факультетовъ, заботились о доходахъ, о льготахъ и правахъ своихъ факультетовъ. Въ концѣ каждаго курса члены факультета распредѣляли между собою чтеніе лекцій на слѣдующее полугодіе или годъ, устанавливали лекціонные часы и размѣры студенческой платы за слушаніе лекцій (honorarium).

Организація Парижскаго университета, какъ цѣлаго, была въ то время еще очень несовершенна; университеть не имѣлъ ни собственнаго помѣщенія, ни залы для общихъ собраній своихъ членовъ, ни постоянныхъ доходовъ и расходовъ, ни своихъ собственныхъ служителей. Когда приходилось вести процессъ или отправлять депутацію, дѣлали прямо сборъ со всѣхъ пользовавшихся университетскими привилегіями. Излишекъ доходовъ надъ расходами дѣлили между магистрами и педелями или пропивали въ тавернѣ...

Философскій или артистическій факультеть (facultas artium) быль не равноправень сь тремя остальными: по отношенію къ нимь онь быль только подготовительнымь, и въ студенты "старшихъ" факультетовъ поступали почти исключительно клирики, окончившіе курсь и получившіе степень магистра артистическаго

Факультеты.

46

н. Сперанскій, Очерки, стр. 175. хрестом. по ист. сред. въковъ. в. п.

факультета. Такимъ образомъ, часто одно и то же лицо читало лекціи на факультет'в artium и въ то же время было студентомъ того или другого изъ старшихъ факультетовъ.

Само собою разумъется, что далеко не всъ "артноты" поступали впослъдствіи на выспіе факультеты. Воть статистическія свъдънія относительно процента студентовъ, достигавшихъ ученыхъ степеней въ Лейнцигскомъ университеть въ XV и началь XVI въка. "Изъ 100 имматрикулировавшихся (т. е. записавшихся на слушаніе лекціи въ "матрикуль", университетскіе списки) экзаменъ набакалавра артистическаго факультета, къ которому студенты допускались посль двухъ льть слушанія лекцій, держало около 30 человѣкъ. На этомъ экзаменѣ обыкновенно проходили почти всв. Но изъ этихъ 30 бакалавровъ къ магистерскому экзамену, который имвлъ мъсто на шестомъ году пребыванія въ университеть и по своему характеру соотв'тотвоваль больше всего нашему экзамену зрѣлости, являлось всего 6 человѣкъ. Что же касается лицъ, получавшихъ ученыя степени на старшихъ факультетахъ, то число ихъ было совершенно ничтожно". Замъчательно, что богословіе въ средніе въка вовсе не занимало въ университетахъ первенствующаго положенія. "Обыкновенно принято считать богословіе вънцомъ и даже ядромъ всего университетскаго преподаванія въ средніе в'вка. Но это вовсе не такъ. Изъ 46 университетовъ, которые возникли до 1400 года, въ 28, т. е. почти въ двухъ третяхъ ихъ числа, богословіе совстять не было допущено въ программу занятій" 1). Насколько малолюдны были старшіе факультеты, видно, напр., изъ того, что "въ Лейпцитъ въ концъ ХУ въка было 700 съ небольшимъ студентовъ, и изъ нихъ слишкомъ 600 были "артисты"; около 100-юристы; богослововъ всего 6-7 человѣкъ, а медиковъ-5". Богатые слушатели группировались, повидимому, преимущественно на юридическомъ факультеть; богословскій состояль почти сплошь изъ бъдноты.

Націн.

Параллельно соединению магистровъ въ факультеты, и отуденты начали мало-по-малу соединяться въ кружки, съ целью возможно Ректоръ. дешевле и лучше устроиться на житье въ Парижъ. Прітхавъ или придя пвшкомъ съ котомкой за плечами въ Парижъ-часто Христовымъ именемъ, молодой человъкъ первымъ дъломъ разыскивалъ земляковъ и при ихъ помощи оріентировался въ городъ, нанималъ себѣ помѣщеніе, записывался слушателемъ къ тому или другому

1) Denifle, Die Universitäten des Mittelalters, I 703.

профессору и т. т. Выгоды такого силочения для студентовъ были очевидны, и мелкіе кружки-землячества - стали группироваться въ "провинцін", а провинцін-въ "націн". Въ націи входили студенты встхъ факультетовъ, а также магистры "артистическато" факультета (magistri in artibus legentes), большинство которыхъ были студентами или бакалаврами старшихъ факультетовъ. Во главъ каждой изъ націй стоялъ "прокураторъ", выбиравшійся изъ своей среды магистрами artium. Позже 4 націи стали выбирать себ'в одного главу ..., ректора". Сизчала его выбирали изъ своей среды одни бакалавры богословія (т. е. магистры artium, получившіе первую ученую степень на богословскомъ факультеть), а затыть ректора начинають выбирать "прокураторы". Какъ прокураторы, такъ и ректоръ обязаны были защищать студентовъ, если ихъ привлекали къ суду, имъть надзоръ за ихъ поведеніемъ и нравственностью, за порядкомъ въ университетъ и т. д. Ставши главою четырехъ націй, ректоръ мало-по-малу дълается такимъ же предсъдателемъ "артистическаго" факультета, какими на другихъ факультетахъ были "деканы", а затъмъ объединяетъ (около половины XIV віжа) подъ своей властью и весь университеть. Это было совершенно естественно, такъ какъ "артистический" факультеть быль самымь многолюднымь 1); при всякомь спорв или столкновени "артисты" могли выставить наибольшее число людей, собрать больше всего денегь и т. л. И воть, постепенно ректоръ забираетъ въ свои руки управление всъмъ университетомъ: начинаетъ созывать общія собранія, представательствуетъ на нихъ и приводить въ исполнение ихъ постановления. Первое время ректоръ ходилъ еще лично приглашать декановъ старшихъ факультетовъ на общія собранія, но потомъ сталъ посылать педелей. И наконецъ, около половины XIV въка является формула: Rector et universitas magistrorum et scholarium Parisiensium, формулирующая положение ректора во главъ всего университета.

Впосл'ядствіи на обязанности ректора лежало ближайшее управленіе вс'ять университетомъ, поддержаніе въ немъ порядка, изданіе обязательныхъ для студентовъ постановленій, разборъ столкновеній между членами университета, устройство торжественныхъ процессій, празднествъ и т. п.; ему были подчивены педеля, ему

1) Напр., въ 1348 г. магистровъ на богословскомъ сакультетъ (magistri regentes in theologia) было 32, докторовъ каноническаго права—18, магистровъ медицины—46, а магистровъ artium—514.—Denifle, Die Univ. des Mittelalters, I, 123.

46\*

приносили присягу вновь поступавшіе студенты, у него они записывались въ "матрикулы" и т. д.

Четыре націи Парижскаго университета назывались – галльской, пикардійской, нормандской и англійской. Къ "галльской" націи принадлежали также и студенты изъ испанцевъ, итальянцевъ и жителей Востока; къ "англійской" — кромѣ англичанъ, студенты изъ занятыхъ англичанами провинцій Франціи, изъ Ирландіи, Шотландіи и Германіи. Такое искусственное распредѣленіе указываетъ на то, что эти парижскія "націи" не развились самопроизвольно, а были нарочно установлены, по всѣмъ вѣроятіямъ, въ началѣ XIII вѣка, въ цѣляхъ лучшаго надзора за студентами. Естественныя же земляческія соединенія были составными частями, подраздѣленіями этихъ "націй".

Корпоративныя права. Едва сформировавшись, университетская корпорація сразу почувствовала свою силу. И она начинаеть постепенно освобождаться оть подчиненія містнымь властямь, опираясь то на короля, то на папу. Первое крупное столкновеніе — съ горожанами — университеть имість въ 1200 году. Діло было такь: студенть-німець отправиль своего слугу въ погребокь за виномь; слугу поколотили пировавшіе тамъ горожане. Тогда студенты-німцы избили горожанъ, а ті пожаловались "прево"; прево явился арестовать студентовъ; студенты защищались, и пятеро изъ нихъ были убиты въ свалкъ. По жалобі магистровъ, университеть получилъ отъ короля Филиппа Августа первую привилегію, по которой всі учащіе и учащіеся признаны были подлежащими лишь церковной юрисдикцін (церковному суду).

Освободивнись, такимъ образомъ, отъ власти свътскаго суда, университетъ вскорѣ освобождается и отъ подчиненія канцлеру капитула Notre Dame. Магистры подаютъ папъ цѣлый рядъ жалобъ на канцлера, обвиняя его въ неправильной раздачѣ "права на преподаваніе" (licentia docendi). Тогда папы предписываютъ канцлеру давать это право лишь тѣмъ, за кого выскажется большинство магистровъ, а этимъ послѣднимъ даруютъ право сходокъ для обсужденія вопросовъ, касающихся преподаванія и дисциплины, причемъ постановленія этихъ собраній становятся обязательными для всѣхъ учащихъ и учащихся. Канцлеръ сначала упорствовалъ и попробовалъ налагать отлученіе на всѣхъ участниковъ этихъ сходокъ, какъ на заговорщиковъ; магистры опять пожаловались папѣ, и канцлеру запрещено было самовольно налагать отлученіе на университетъ и его членовъ, такъ какъ "университетъ есть главный защитникъ церкви отъ ересей". Около того же времени большая часть магистровь и студентовъ мало-по-малу переселяется изъ Сите, находившагося подъ юрисликціей канцлера, на лъвый берегъ Сены, во владънія аббатства св. Женевьевы, гдъ быстро выростаетъ "латинскій кварталъ"; знаменитая улица Фуарръ, центръ парижскаго студенческаго населенія, была застроена около 1225 г. Около половины XIII в. папы назначаютъ университету второго канцлера.— изъ аббатства св. Женевьевы, такъ что съ тъхъ поръ въ Парижъ всегда было два канцлера. На обязанности канцлеровъ съ тъхъ поръ лежала забота о поддержаніи достоинства, чести, свободы и независимости университета, о сохранение его привилегій, данныхъ папами или королями объ улажени недоразумъній въ отношеніяхъ къ властямъ и т. п. Это были поцечители, предотавители и защитники университета.

Справившись съ горожанами при помощп вороля, съ канцлеромъ и епископомъ при помощи палы, университетъ оказался въ состояния бороться и съ королевской властью. На масленицъ 1229 г. студенты, поссорившись съ хозянномъ одного погребка въ мѣстечкъ С.-Марсель и побитые сосъдями, разгромили этотъ и другіе погребки и исколотили многихъ жителей мъстечка. Пріоръ аббатства св. Марцелла и парижский епископъ пожаловались королевърегентшѣ Бланкѣ Кастильской; она распорядилась, чтобы прево арестоваль студентовь. Тоть двинулся въ латинский кварталь съ большимъ отрядомъ полиціи. Захваченные врасплохъ на улицахъ, студенты защищались, какъ могли; но перевъсъ остался на сторонѣ полиціи, и студентамъ пришлось искаль спасенія въ окружавшихъ Парижъ огородахъ и каменодомняхъ. Въ результать оказалось множество раненыхъ и изувъченныхъ и нъсколько убитыхъ, въ числѣ которыхъ были члены всѣхъ "націй", тогда какъ въ С.-Марсельскомъ буйствѣ была виновата одна Пикардія. Университеть потребоваль въ месячный срокъ удовлетворенія за нарушеніе своихъ привилегій, грозя иначе закрыть на 6 лівть университеть. Королева не выдала прево, и университеть закрылся: магистры и студенты разошлись по Франціи, нівкоторые убхали въ Оксфордъ. Всѣ винили королеву въ такомъ несчастіи для страны, приносящемъ "ущербъ церкви и государству и позоръ французской коронть". Тогда витьшался въ дъло папа Григорій IX; онъ настоялъ, чтобы королева дала удовлетвореніе университету и утвердила всѣ его привилегіи, а самъ разрѣшилъ магистровъ отъ данной ими клятвы 6 л'тть не возвращаться въ Парижъ, утвердилъ и расширилъ льготы университета въ знаменитой буллъ 13-го апръля 1231 г.

"Parens scientiarum", которая и послужила какъ бы хартіей парижскаго университета.

**HERE** 

Образъ жизни и поведение значительной части парижскаго стуотудентовъ. денчества оставляли много желать; это и понятно было-при полной неорганизованности студенческаго быта, среди соблазновъ такого большого города. Канцлеры университета часто жаловались на то, что студенты артистическаго факультета бытають ночью по улицамъ вооруженные, разбиваютъ двери домовъ, устраиваютъ попойки, драки и другія безчинства, сами сидять въ тавернахъ, а классы превращають въ спальни.

> Поводовъ къ разнаго рода столкновеніямъ у студентовъ всегда было много; до чего доходили эти столкновенія и какъ страдали отъ нихъ сами студенты, можно видъть хотя бы по двумъ слъдующимъ происшествіямъ. "У могущественнаго аббатства Сенъ Жерменъ де-Прэ шли вѣчныя пререканія съ университетомъ изъза прилегавшаго къ монастырю угодья Pré-aux-Clercs, гдъ студенты проводили все свое свободное время. Въ 1278 г. отношенія этихъ двухъ корпорацій настолько обострились, что дёло дошло до кроваваго столкновенія. Разсерженные жалобой въ судъ, которую подаль на нихъ университеть за возведение ими новыхъ построекъ, монахи рѣпились основательно проучить своихъ назойливыхъ сосъдей. 13-го мая студентамъ дана была "рекреація", и они, ничего не подозръввая, по обычаю отправились гулять кругомъ монастырскихъ ствнъ. Вдругъ въ монастырѣ забили въ набатъ, заиграли сборъ, и сбъжавшіеся на этотъ призывъ вооруженные вассалы аббатства съ обнаженными мечами ринулись на студентовъ, крича: смерть, смерть клирикамъ!" Студенты пустились было бъжать обратно въ Парижъ, но предусмотрительные монахи заняли всъ трое ближайшихъ городскихъ воротъ и перехватывали тамъ бъглецовъ. Студентовъ ловили, били и свели до полусмерти, а потомъ кидали въ монастырскую тюрьму. Множество студентовъ получило при этомъ тяжкія увѣчья, и двое изъ нихъ черезъ нѣсколько дней скончались отъ полученныхъ ранъ" <sup>1</sup>)... Дъло доходило до короля: "Филиппъ III сталъ ръшительно на сторону студентовъ, и властямъ аббатства пришлось поплатиться за свое самоуправство".

> Другое избіеніе студентовъ имѣло мѣсто въ Оксфордѣ. Тамъ шла постоянная война у студентовъ съ горожанами; наконецъ, рѣшено было прекратить раздоры; но какъ разъ въ это же время одному

1) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 142-3.

нзъ студентовъ вздумалось на какомъ-то диспутв отнять булаву у одного изъ городокихъ стражниковъ. Другіе стражники заступились за своего товарища, -произошла схватка со студентами. На другой день вышла новая свалка въ одной церкви, причемъ былъ убить какой-то совствиь непричастный распръ крестьянинъ, прітавший изъ деревии въ городъ съ продуктами. Горожане жаловались канцлеру университета, но не получили удовлетворения. Между твиъ, студенты торжественно пропълн за уповой встахъ ниеннтыхъ гражданъ Оксфорда, ссылаясь на то, что имъ все равно не долго осталось жить. Тогда горожане вышли изъ терития: ударнан въ набатъ, затрубнан въ рога, массы народа вышли на улицы съ ножами, палками и косами, напали на студентовъ, разгоомили ихъ квартиры, изорвали вниги.

Подобные факты, а съ другой стороны, совершенно естествен- Коллегия. ное желаніе дать б'єднымъ студентамъ возможность заниматься при сколько-нибуль сносной обстановкв заставили благотворителей XIII въка учреждать въ университетъ коллегіи, или пріюты для бъдняковъ. "Такъ понималось благочестие въ этомъ веке", говорить Дю-Буле. "Въ прежніе въка оно устремлялось на основаніе монастырей, а теперь стало направляться на учреждение коллегий для бъдныхъ школьниковъ, этого общаго питомника профессоровъ, служителей королевской власти, церковныхъ прелатовъ и монаховъ" 1). Одной изъ первыхъ коллегій была знаменитая Сорбонна, основанная духовникомъ короля Людовика IX, Робертомъ Сорбонномъ, на 16 бъдныхъ студентовъ богословскаго факультета (по 4 изъ каждой націи). Вскор'є она была расширена, благодаря новымъ пожертвованіямъ, а также потому, что въ нее стали принимать и платныхъ пансіонеровъ, желавшихъ пользоваться ся удобствами. "За Сорбонной въ скоромъ времени открылся рядъ другихъ коллегій, къ которымъ затъмъ присоединились и такъ называемыя "педагогін", куда ученики принимались только за плату. По м'тр'в возрастанія числа подобныхъ заведеній, университеть все больше и больше начинаеть стеснять стрежей", т. е. студентовь, жившихъ на вольныхъ квартирахъ, и, наконецъ, въ половинѣ XV вѣка прямо требуеть, чтобы всв ученике нанболве многочисленнаго, младшаго, "артистическаго" факультета, родители которыхъ жили не въ Парижь, помвщались исключительно въ университетскихъ коллегіяхъ и педагогіяхъ... Попутно съ этимъ интернированіемъ учениковъ,

1) Н. Сперанскій, Очерки, стр. 171.

мѣняется и организація преподаванія. Вмѣсто того, чтобы водить учениковъ на профессорскія лекцін, ректоры многолюдныхъ коллегій стали приглашать профессоровъ къ себѣ въ заведенія. Это превратилось затёмъ въ общее правило, и, такимъ образомъ, университеть изъ вольнаго союза учениковъ и учителей, какимъ онъ былъ вначаль, обратился въ рядъ закрытыхъ учебныхъ заведений, изъ которыхъ развились теперешніе французскіе лицеи и высшія спеціальныя школы... Съ конца XII до конца XIV вѣка въ Парижскомъ университетъ было основано, исключительно на частныя пожертвованія, 50 коллегій съ 1000-1100 стипендіями", - такъ сильно развивалось это дело.

Нищен-NORSIE

CHTOTS.

Много блеска и славы придали Парижскому университету богоотвующие словы изъ "нищенствующихъ" орденовъ, въ числъ которыхъ были такія знаменитости, какъ доминиканцы — Альбертъ Великій и Оома въ универ- Аквинскій, францисканцы — Бонавентура, Дунсъ Скотъ и др. Но эти же нищенствующіе вызвали въ половинъ XIII въка сильную внутреннюю борьбу въ университетъ, въ которой они, при помощи папы, побъдили остальную университетскую корпорадію. Доминиканцы явились въ Парижѣ въ 1217 г., были радушно приняты университетомъ и получили отъ него даже домъ въ приходъ св. Іакова, гдъ и устроили школу съ общирной аудиторіей и библіотекой.

> Когда въ 1229 г. университетъ былъ закрытъ, у доминиканцевъ преподавание продолжалось, причемъ одинъ изъ нихъ получилъ даже одну изъ 12 штатныхъ каеедръ богословія, составлявшихъ предметь упорной борьбы между сонскателями. Въ это же время пріоръ парижскихъ доминиканцевъ получилъ право снимать отлученіе, налагаемое за чтеніе запрещенныхъ книгъ, и тотчасъ разрѣшилъ изучать въ своей школъ запрещенныя еще тогда (недавно переведенныя съ арабскаго и еврейскаго) физическія и метафизическія сочиненія Аристотеля. Это привлекло къ доминиканцамъ массу учениковъ и прославило ихъ школу. Вскоръ доминиканцы получили и вторую штатную каеедру; три другихъ каеедры принадлежали каноникамъ соборнаго капитула (при Notre Dame), еще четыре -другимъ монашескимъ орденамъ, такъ что на долю остальныхъ магистровъ, считавшихъ себя основателями университета и создателями его славы, оставалось всего три штатныхъ каеедры.

> Въ 1252 г. на общемъ собрании университета было постановлено, чтобы ни одинъ орденъ монаховъ, имѣющій свою коллегію, не владълъ болѣе, чѣмъ одной каеедрой теологіи. Доминиканцы отказались отдать назадъ свою вторую каеедру, и университетъ

> > Digitized by Google

объявилъ ихъ исключенными изъ своей среды. Объ стороны жаловались папъ Иннокентію IV, причемъ со стороны университета былъ посланъ спеціальный прокураторъ, магистръ Гильомъ де Сентъ-Амуръ (Вильгельмъ де Санкто Аморе), а дъло нищенствующихъ вели Альбертъ Великій, Оома Аквинскій и др. Иннокентій IV склонялся на сторону университета; но онъ скоро умеръ (1254 г.). Его преемникъ Александръ IV ръшилъ споръ въ пользу нищенствующихъ буллой "Quasi lignum" (14 апръля 1255 г.), въ которой университету было приказано немедленно принять опять нищенствующихъ въ свой составъ, а относительно каседръ постановлено, что утвержденіе въ нихъ должно зависъть отъ канцлера и опредъляться способностями и знаніями претендента, а не какимъ-либо комплектомъ.

Но университеть не покорился, и Гильомъ де-Сенть-Амуръ издалъ памфлеть "De periculis novissimorum temporum", въ которомъ нападалъ на самый принципъ "нищенства" и указывалъ на непослѣдовательность въ его примѣненіи новыми орденами, которые богатѣють, принимая наслѣдство по завѣщаніямъ, получая плату за требы, и т. д.<sup>1</sup>). Тогда папа выступилъ на защиту нищенствующихъ, велѣлъ сжечь памфлетъ Гильома, его самого и двухъ другихъ магистровъ лишить сана, бенефицій и изгнать изъ Франціи; кромѣ того, онъ приказалъ исполнить постановленія буллы "Quasi lignum" и не давать никому "права на преподаваніе", пока онъ не обяжется соблюдать эту буллу (1256 г.). Университетъ долженъ былъ покориться и принять снова нищенствующихъ въ свой составъ. Слѣдствіями этой борьбы было уничтоженіе прежнихъ комплектовъ кафедръ и утвержденіе свободы преподаванія.

Внутренняя организація университетовъ была, въ сущности, обычной цеховой: та же замкнутость и корпоративный строй; то же раздѣленіе занятій; та же лѣстница степеней съ особыми, строго опредѣленными для каждой правами и обязанностями; тѣ же испытанія и аттестаты; тѣ же ученики, подмастерья и мастера (magistri); словомъ, это былъ "ученый цехъ". Различіе можду учащимися и учащими не было строго проведено: часто подъ studentes разумѣлись и тѣ и другіе. Университетскія степени и званія были слѣдую-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надо замѣтить, что папы вскорѣ послѣ возникновенія нищенствующихъ орденовъ позволили имъ если не владъть собственностью, то все-таки пользоваться ею (не розвезвіо, в изиз), настоящими же собственниками имѣній этихъ орденовъ папы объявили себя.

щія: бакалавръ, лиценціать и магистръ или докторъ. Бакалаврами (датинизированное bachelier, т. е. bas chevalier, молодой рыцарь) "артистическаго" факультета двлались студенты, сдавшіе экзаменъ изъ формальнаго отдъла философіи: грамматики, діалектики, реторики и элементовъ математики и астрономии; тогла они должны были выдержать нъсколько инспутовъ (въ Вънъ-10) и получали искомую степень. Медики производились въ бакалавры послѣ двухъ лѣтъ занятій медициной, если они были magistri in artibus; если же нъть, то черезъ три года и т. д. Бакалавры назначались магистрами для занятій съ младшими студентами и имѣли право носить круглую шляцу безъ полей, какъ отличительный знакъ своего званія. Въ лиценціаты производились бакалавры посль нъсколькихъ лътъ занятій и соотвътствующихъ испытаній. Такъ, въ Вънъ, напр., на теологическомъ факультетъ бакалавръ обязанъ былъ прочесть библейскій курсъ, потомъ пробыть годъ или два сентенціаріемъ (т. е. объяснять "Liber sententiarum" Петра Ломбарда), затемъ три года упражняться при университете въ диспутахъ и проповѣдяхъ, и тогда уже только онъ допускался къ испытаніямъ. Лиценціатъ, после несколькихъ летъ преподаванія и особаго экзамена (на артистическоиъ факультеть – изъ реальныхъ наукъ квадривіума), получалъ степень магистра. Магистры и доктора теологіи титуловались обывновенно "magistri nostri".

Дарованіе степени магистра (или доктора) совершалось очень торжественно. Магистрантъ (или докторантъ), т. е. выдержавшій соотвѣтствующій степени экзаменъ, долженъ былъ сказать рѣчь въ соборѣ, прочесть лекцію и выдержать диспутъ; если диспутъ проходилъ удачно, то канцлеръ приводилъ диспутъ; если диспутъ проходилъ удачно, то канцлеръ приводилъ диспутанта къ присягѣ и провозглашалъ его удостоеннымъ искомой степени. Всѣ присутствовавшіе на диспутѣ магистры цѣловали новаго члена своей корпораціи, въ знакъ принятія въ нее, и вручали ему знаки его достоинства: книгу, какъ символъ науки, кольцо и докторскую шляпу (широкополый беретъ), а затѣмъ возводили его на каеедру; тѣмъ и кончалась церемонія.

Лекція и

двопуты.

Преподавательская дёятельность магистровъ состояла изъ lectio и disputatio. Lectio (чтеніе) состояло изъ объясненія текстовъ св. Писанія или какого-либо автора; тексты должны были быть въ рукахъ у слушателей, по крайней мѣрѣ, одинъ на троихъ. Вотъ мнемоническая формула для процедуры объясненія юридическаго текста, чрезвычайно хорошо передающая въ латинскомъ дистихѣ духъ тогдашняго преподаванія: Praemitto, scindo, summo, casumque figuro, Perlego, do causas, connoto, obicio,—

т. е. объясняю термины и даю общую характеристику мъстамъ, откуда взятъ текстъ (praemitto); дълю его на части (scindo); резюмирую его содержаніе (summo); привожу (дъйствительный или воображаемый) случай приложснія данной юридической нормы (casum figuro); читаю текстъ (perlego); издагаю причины для пониманія его въ данномъ смыслъ (do causas); объясняю его побочными и ограничивающими его положеніями и общими соображеніями (connoto); наконецъ, излагаю и обсуждаю возраженія (obicio)..."

Чтеніе лекцій продолжалось обыкновенно съ 19—20 октября до 7-го сентября; это время и составляло учебный годъ, а сентябрь и октябрь продолжались "большія вакаціи". Кромъ того, отъ занятій были свободны: двѣ недѣли на Пасхѣ, 11 дней на Святкахъ и четверги на тѣхъ недѣляхъ, въ срединѣ которыхъ не было праздниковъ.

Диспутирование (disputatio) дополняло лекція; цълью его было изощреніе ума на рішеніи частныхъ вопросовъ, на приложеніи общихъ положеній къ отдёльнымъ случаямъ. Диспуты устраивались обыкновенно по субботамъ; въ большую залу собирался весь факультетъ-и студенты и магистры. Кто-нибудь изъ магистровъ говорилъ вступительную ричь и, въ заключение, предлагалъ тезисы для спора. Магистры по порядку возражали на эти тезисы аргументами въ силлогистической формъ и давали контръ-тезисы; это называлось — arguere (возражать). Бакалавры, при помощи магистровъ, разрѣшали это столкновеніе мнѣній новыми рядами силлогизмовъ; это значило-respondere (отвѣчать). Иногда, кромѣ того, устраивались диспуты между студентами, подъ предсъдательствомъ и руководствомъ бакалавровъ. Всъ эти диспуты, при тогдашней скудости въ средствахъ просвъщенія, при маломъ числѣ книгъ и новыхъ сочиненій, были незамізнимымъ средствомъ провізрять и пускать въ обращение новые научные взгляды и идеи; здъсь сталкивались и выяснялись самыя разнообразныя убъжденія, возбуждались и подготовлялись новыя точки зрѣнія на вещи... Съ другой стороны, диспуты были своего рода спортомъ: прибѣгали къ самымъ коварнымъ уловкамъ, изобрѣтали самые неожиданные силлогизмы, лишь бы разбить, запутать противника. Иногда страсти разгорались слишкомъ сильно, такъ что на диспутахъ, напр., реалистовъ съ номиналистами, приходилось отдёлять барьеромъ каеедры главныхъ бойцовъ, такъ какъ безъ этого ученый турниръ могъ бы обратиться въ кулачный бой.

До какой степени на этихъ диспутахъ изощрялись умы и оттачивалась логика, можно видёть изъ слёдующаго преданія. Въ 1304 г. пришелъ изъ Оксфорда въ Парижъ францисканецъ Дунсъ Скотъ, знаменитый противникъ Оомы Аквинскаго, и защищалъ здёсь на большомъ диспутѣ одно богословское положеніе. Противъ него были выставлены очень сильные аргументы, притомъ — въ числѣ около 200. Внимательно и спокойно выслушалъ онъ ихъ безъ перерыва, потомъ повторилъ на память всѣ по порядку и разрѣшилъ самыя невѣроятныя трудности, распуталъ самые замысловатые силлогизмы "такъ же легко, какъ Самсонъ разорвалъ узы филистимлянъ", говоритъ одинъ современникъ. Университетъ былъ пораженъ тонкостью его мысли и силою его доказательствъ и въ знакъ особаго отличія почтилъ его прозваніемъ "doctor subtilis" (тонкій, утонченный ученый).

Вся эта научная и преподавательская дъятельность совершалась на латинскомъ языкъ, общемъ въ средніе въка для ученыхъ встахъ западно-европейскихъ націй. Но это былъ совстать особый языкъ, --- отнюдь не классическій стиль Цицерона, Ливія, Вергилія н другихъ римскихъ авторовъ. Большая часть матеріала была, правда, взята изъ древне-латинскаго, но изъ этого матеріала было выстроено совстить новое зданіе, созданть новый, живой языкть. Языкть Цицерона былъ, можетъ быть, болѣе изященъ, но онъ вовсе не годился среднев вковымъ магистрамъ ни тогда, когда они въ коллегіяхъ и бурсахъ разсуждали о своихъ личныхъ двлахъ, ни тогда, когда они издагали тонкія догическія различенія. Оть долгаго употребленія средневѣковая латынь совершенно приспособилась къ идеямъ и обстановкъ своей эпохи: форма стала вполнъ соотвътствовать содержанію. Эта латынь стала новымъ, живымъ языкомъ, чего отнюдь нельзя сказать, напримъръ, о латыни гуманистовъ, у которыхъ новое содержаніе часто не укладывалось въ чуждую ему "цицероновскую" форму. Какъ и всякій живой языкъ, средновѣковую латынь изучали на практикѣ, посредствомъ разговора.

Намецкіе универонтеты.

Число университетовъ быстро росло въ XIV и XV вѣкахъ, особенно въ Германіи, гдѣ передъ реформаціей считалось уже 20 университетовъ: общее же число ихъ въ Западной Европѣ было къ этому времени 65 (во Франціи—16, въ Италіи—15, въ Испаніи—6, въ Англіи—5 и по 1 въ Португаліи, Швеціи и Даніи).

Германскіе университеты въ общемъ моложе прочихъ: первый

Digitized by Google

изъ нихъ — Пражскій — основанъ въ 1346 г. императоромъ Карломъ IV -- при двухъ профессорахъ теологія, трехъ--философіи и свободныхъ искусствъ (artes) и по одному для каноническаго, для гражданскаго права и для медицины. Университетъ состоялъ изъ четырехъ націй: чешской, баварской, польской и саксонской, прокураторы которыхъ, какъ обычно, выбирали ректора. Въ общемъ, уставы Пражскаго и большей части остальныхъ германскихъ университетовъ списаны съ парижскихъ; лишь позже-Тюбингенскій, Виттенбергскій и Гельмштедтскій получили организацію по образцу Болонскаго. Мъсто коллегій при германскихъ университетахъ занимали "бурсы", т. е. пансіоны для студентовъ въ семьяхъ нѣкоторыхъ изъ магистровъ, которымъ факультеты въ видѣ отличія давали право держать бурсаковъ. Эти магистры, "ректоры" своихъ бурсъ, слѣдили за посѣщеніемъ студентами лекцій, повторяли съ ними изучаемые предметы, вели за объдомъ или послъ него диспуты по-латыни и наблюдали, чтобы бурсаки и между собою говорили на этомъ языкѣ. Бурсаки платили своему хозяину, большею частью, по одному грошу въ недѣлю, не считая особыхъ подарковъ въ извъстные сроки; за повтореніе лекцій полагалась особая плата.

Замкнутая организація, корпоративный строй, независимое положеніе между св'ятокой и духовной властью — все это ставило университеты очень высоко въ глазахъ современниковъ, обусловливало ихъ силу и общественное значеніе. Университеты были очагами научнаго движенія: зд'ясь билась свободная мысль, зд'ясь жило идейное творчество — двигатель и основа какъ частной, такъ и общественной жнзни. Потому-то университеты и оказались однимъ изъ самыхъ жизненныхъ явленій среднихъ в'яковъ, — и изъ бурь "возрожденія" и реформаціи вышли преобразованными, укрувленными и способными къ плодотворному развитію въ будущемъ.

#### В. Ивановскій.

Digitized by Google

# XLIV.

## - Рыцарство.

### **1.** Рыцарская поэзія.

Рыцарство было не столько учрежденіемъ, сколько идеаломъ Кантилены. для всего военнаго сословія среднихъ вѣковъ. Поэтому не въ лѣтописяхъ, а въ народной эпической поэзіи ярче всего запечатльлись образы этого времени. Еще во времена Тацита воспъвали германцы родоначальниковъ своего племени, а Карлъ Великій даже вельлъ записывать древнъйшія варварскія былины о войнахъ и дъяніяхъ предковъ. Но съ принятіемъ христіанства германская эпическая поэзія стала проникаться христіанскимъ духомъ. Во Франціи былинамъ о поколѣніяхъ героевъ (Chansons de geste) предшествовали небольшія кантилены, посвященныя отдельнымъ лицамъ и событіямъ. Такова, напр., кантилена VII в. о св. Фаронъ, которую сохранилъ въ жити святого Гельгарій, епископъ города Мо при Карлѣ Лысомъ. Эта кантилена похожа на духовный стихъ и разсказываетъ объ обращении саксонскихъ пословъ въ христіанство. Самое событіе случилось около 620 г. Клотаръ II принималъ въ Мо пословъ Бертоальда, короля саксонскаго. Послы принесли вызовъ Клотару отъ имени короля и всего своего племени и возвѣщали, что саксы съ своимъ государемъ придутъ взять у

**HOTOVHERKE:** Gautier, La Chevalerie; Schultz, Das Höfische Leben zur Zeit der Minnesinger; Gautier, Les Epopées françaises; Weinhold, Die Deutschen Frauen in dem Mittelalter; Keroyn de Lettenhove, Étude sur la vie de Froissart; Köhler, Die Entwickelung des Kriegswesens und der Kriegführung in der Ritterzeit.

Клотара его землю, которал принадлежить будто бы имъ. Клотаръ разгитвался и вельлъ бросить пословъ въ тюрьму; онъ сгоряча назначилъ даже на слъдующій день ихъ казнь. Дружинники (leudes) короля тщетно пытаются сопротивляться этому нарушенію международныхъ обычаевъ. Тогда Фаронъ, не будучи еще даже посвященъ въ духовный чинъ, идетъ въ тюрьму въ несчастнымъ посламъ. Онъ былъ молодъ, владълъ даромъ слова и ревностно трудился надъ обращеніемъ язычниковъ. Изложивъ саксамъ все ученіе католической перкви, Фаронъ склонилъ ихъ принять крещение, которое должно было спасти сразу и отъ смерти ввчной и отъ казни земной. На другой день, когда Клотаръ думалъ было привести въ исполнение казнь, Фаронъ поднялся и сказаль, что кто-то ночью успълъ крестить заключенныхъ: онъ самъ видълъ ихъ въ бълыхъ одеждахъ новообращенныхъ. Король былъ тронутъ, простилъ крестившихся пословъ, но предпринялъ походъ противъ саксовъ-язычниковъ и избилъ множество. По словамъ Гельгарія, побъда Клотара надъ саксами была разсказана въ народной песне (rustico carmine), которую пъвали женщины, собравшись въ кружокъ и хлопая въ ладоши. Гельгарій приводить отрывки кантилены на латинскомъ языкъ, но, въроятно, она пълась на романскомъ, потому что при Меровингахъ въ Бретани преобладало кельтическое вліяніе, въ Австразіи---нъмецкое, а въ остальной Франціи---романское. Личность Карла В. дала неистощимый матеріаль для поэзін, и романскія кантилены становятся съ этого времени очень распространенными. Но всть эти кантилены поются еще не птвидами по ремеслу (жонглерами), какъ Chansons de geste, а живутъ въ устахъ всего народа. Слъды собственно героическихъ эпопей начинаются во Франціи съ Х в., а для XI в. ихъ существованіе уже несомивнно. Но нельзя сказать, чтобы первыя Chansons de geste произошли путемъ сшиванія отдъльныхъ кантиленъ. Эпопен возникали прямо изъ преданій, хотя, можеть быть, внушены онъ кантиленами. Если историческое событие поразить народъ, тогда легенда овладвваеть имъ, а при передожении дегенды въ поэтическое произведение надъ легендой, связанной еще преданіемъ, беретъ уже верхъ свободная фантазія. Такъ и возникли главные циклы французской эпической поэзіи — Chansons de geste о Карл'в В., о Гильом'в д'Оранжъ и Рено де-Монтобанъ. Къ этимъ тремъ крупнымъ цикламъ примыкають уже провинціальные — "Лотарингцы" (Lorrains) въ Австразіи. Рауль де-Камбрэ въ Вермандуа и т. д. Послъдній кругъ эпопей сложился вокругъ Крестовыхъ походовъ. Однако, кантилены не

были убиты эпопеями: онъ съ своей стороны превратились въ маленькія былины духовнаго содержанія, въ духовный стихъ, въ родъ, напр., Житія Алексъя Божьяго человъка, возникшаго въ Нормандіи въ XI въкъ; такіе стихи пълись затъмъ слъщами подъ звуки ихъ "лиры" (vielle à roue).

II SBILL

Расцвъть эническаго творчества во Франціи относится къ періоду съ XI в. до восшествія Валуа на престоль, т. е. до 1328 г. Авторами эпопей бывали чаще всего свътскіе люди, которые на сверъ Франціи назывались труверами (trouvères), а на югв, гаъ ихъ было гораздо меньше, трубадурами. Но этихъ эпическихъ поэтовъ не надо смѣпшвать съ труверами лирическими, въ родѣ Бернара де-Вантадуръ или Бертрана де-Борнъ. Поэты-лирики не пользовались расположениемъ церкви: они прославляли любовь, вели безнравственный образъ жизни, отдавая дань всякимъ увлеченіямъ. и оканчивали жизнь въ раскаяни гдъ-нибудь въ монастыръ. Но въ рукописи XIII в., которая служила руководствомъ для исповѣди, церковь позволяеть исповедникамъ относиться снисходительно къ эпическимъ поэтамъ: "есть другіе пѣвцы, которые зовутся жонглерами и поють дъла князей и житія святыхъ на утвшеніе людей; ихъ можно терпъть, какъ сказалъ папа Александръ". Есть эпопен, связанныя съ именами опредъленныхъ поэтовъ; напр., былина о Раулъ де-Камбрэ принадлежала пъвцу Бертолэ изъ Леона. Но вся масса французской эпической поэзіи относится къ области безыменнаго творчества. Изъ сотни слишкомъ былинъ развѣ только 19 дошли съ именами поэтовъ. Первые труверы вдохновлялись преданіями, но послѣдующіе перерабатывали и увеличивали уже поэмы своихъ предшественниковъ. Послѣднее поколѣніе труверовъ иногда совершенно отръшается отъ преданій и создаетъ героевъ и ихъ подвиги исключительно силою фантазіи. Иногда труверъ самъ пѣлъ свою эпопею, тщательно скрывая ее отъ другихъ, а иногда онъ давалъ возможность и право пѣть ее какому-нибудь жонглеру, пѣвцу по ремеслу. Древнъйтія рукописи дошедшихъ до насъ пъсенъ относятся уже въ XII в. Это объясняется темъ, что часто песни разучивались наизусть и хранились только въ памяти жонглера. Древнъйшія рукописи предназначены какъ разъ для жонглеровъ: онъ маленькаго формата, такъ что ихъ легко брать съ собой въ дорогу, и заключають въ себт по одной пъснъ. Съ XIII в. число читателей растеть, и тогда начинають переписывать сразу цвлыя группы поэмъ.

Ohansons de geste.

ste. Chansons de geste пишутся обыкновенно въ 10 или 12 сло-

говыхъ стихахъ, съ созвучіемъ послѣдней гласной (ассонансомъ)<sup>1</sup>), а риема появляется позднѣе. Напр., древняя былина о Роландъ (Chanson de Roland), возникшая среди норманновъ въ Англін послѣ побѣды Вильгельма Завоевателя при Гастингсѣ, написана стихомъ въ десять слоговъ, съ отдыхомъ послѣ 4-го слога и ассанансомъ послѣдней гласной (напр., lune-pasture и т. д.). Группа въ извъстное число стиховъ образуетъ куплетъ или laisse. Иногда цълый куплетъ въ 13 строкъ оканчивается на 19 e, a c.rbдующій—на 13 a (напр., merveiller, vielez, в т. д.; grant, blancs, anz и т. д.). Въ сущности, это строфы-синонимы, т. е. объ строфы разсказывають почти то же сямое, но содержание это въ каждой строфѣ выражено по-своему. Chansons de geste значить въ сущности "пѣсни о поколѣніяхъ героевъ". Первоначально geste (оть латинскаго gesta) быль вообще разсказомь о событіяхь, т. е. синонимомъ для анналъ и хроникъ. Но въ самыхъ былинахъ geste означаеть уже семью, покольніе героевь, потому что сначала цикль эпопей создавался вокругь событія, но позднье онъ разростался по генеалогіи. Поэты любили отъ сына восходить къ отцу, двау и наоборотъ: отъ Гильома д'Оранжъ восходили къ его отцу Эмери де-Нарбониъ, затвиъ дъду Гаренъ де-Монгланъ и т. д. Благодаря этому маленькія эпопеи поглощались большими, и все сводилось въ сущности къ тремъ поколеніямъ - Карла В., Гарена и Дооне де-Майансь. Къ поколению Карла В. (Geste du Roi) относятся былины о Роландъ и походъ въ Испанію; циклъ Доона образуется изъ былинъ Рено де - Монтобанъ, Ожье де - Данемаршъ и т. п. Къ XIII в. былины, благодаря вставкамъ, объединенію нъсколькихъ въ одну и неоднократнымъ переработкамъ, уже достигаютъ 8-10 тысячъ стиховъ каждая. Въ XIV в. поэты переходятъ къ болве длинному стиху въ 12 слоговъ и доводятъ каждую эпопею до 20 тысячъ стиховъ. Позднѣе эти эпопеи начинають перелагаться въ прозаические романы; въ этой формъ онъ распространяются, благодаря изобрѣтенію книгопечатанія, и, наконецъ, прелаются забвенію въ XVII в.

Поучительно сравнить одну и ту же эпопею въ ея различныхъ формаціяхъ, напр., былину о датчанинъ Ожье (Ogier le Danois). Возьмите старую поэму, написанную Рэмберомъ Парижскимъ (Raimbert de Paris): все ежато, психологически правдиво, энергично.

47

<sup>1)</sup> Въ былинахъ ассонансъ составляютъ: passages, vasselage, rage, Danemarche; chevalchet, guardet, facet и т. п.

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. II.

Карлъ В. посылаеть пословъ къ Гофруа, герцогу Данін. Но Гофруа не боится императора, передъ которымъ склоняются другіе, и отсылаетъ пословъ назадъ, обръзавъ имъ волосы и бороду. Карлъ негодуеть и хочеть отомстить. При его дворѣ живеть заложникомъ сынъ герцога — молодой Ожье, и вотъ императоръ осуждаеть на казнь юношу, дрожащаго передъ смертью. Но какъ разъ въ это время приходять вести изъ Италіи: сарадины угрожають Риму. Императоръ принужденъ отсрочить казнь Ожье, и эта отсрочка даетъ датчанину возможность совершить свои подвиги. Возьмите теперь другую редакцію. Кородь жонглеровь Аденэ передожиль на "хорошій французскій языкъ" первую часть поэмы Рэмбера: стихъ изящнье, но внутренней правды меньше, больше растянутости. Здъсь Карлъ склоняется на просьбы дяди Ожье о помиловании, но Ожье самъ не трепещеть: Аденэ боялся обезчестить рыцаря человъческимъ чувствомъ. Въ третьей редакци XIV в. Ожье говорить уже безъ конца, какъ адвокатъ, бароны толкуютъ Карлу о соображеніяхъ государственнаго разума, и слушателю остается только ЗЪВАЛЬ.

Жонглеры.

П'ялись эпопен чаще всего п'явцами по ремеслу, которые назывались жонглерами (joculatores) или менестрелями <sup>1</sup>). Древнъйщіе жонглеры и chansons de geste встръчаются во Франціи, откуда этотъ типъ пъвдовъ и пъсенъ распространился уже въ Испанію и Англію, Бывали жонглеры, которые соединяли съ умѣньемъ пѣть шансонъ де-жесть еще искусства акробатовъ и музыкантовъ. Это видно изъ поэмъ, посвященныхъ жизни жонглеровъ. Такова, напр., южная поэма Дорель и Ветонъ конца XII в.; она мало оригинальна, подражаеть героическому эпосу, но въ ней есть любопытныя бытовыя черты. Воть ся содержание: изменникъ убиваеть своего товарища по оружію и, чтобы овладіть его леномъ, хочеть убить и его наслѣдника-сына. Но жонглеръ Дорель выдаетъ своего ребенка за сына своего сеньёра и тайно воспитываеть юношу (дамуазо). Этоть Доредь, въроятно, прежде всего пъвецъ шансонъ де-жесть. но онъ играстъ на скрипкъ, на арфъ, постъ любовныя лирическія песни, самъ сочиняетъ (trouve) и въ то же время можетъ дълать прыжки акробата. Другая поэма принадлежить стверу Франціи —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово "menestrel"—уменьшительное отъ minister, т. е. министеріаль, или человъкъ незнатнаго происхожденія, служащій барону. Одннъ изъ этихъ слугъ долженъ былъ забавлять господина игрой на музыкальныхъ инструментахъ и пъніемъ; его уменьшительное названіе стало симонимомъ для имени жонглера.

это "Два трувера - соперника" (Les deus troveors ribauz). Здъсь два жонглера сонерничають, грубо издеваясь другь надъ другомъ (можетъ быть, только для увеселенія публики) и хвастаясь своимъ ремесломъ. Первый жонглеръ пересчитываетъ сначала всѣ пѣсни своего репертуара, путаясь и коверкая имена: "Я знаю Ожье де-Монтобанъ, я знаю Рено ле-Дануа и т. д.". Но онъ, кром'в того, играетъ на цитръ, пускаетъ кровь кошкамъ, ставитъ банки быкамъ, дълаетъ перчатки для собакъ, шлемы для зайцевъ, уздечки для коровъ и т. д. Затемъ начинаетъ выхвалять свои таланты другой жонглеръ: онъ прежде всего музыкантъ и притомъ на струнныхъ и на духовыхъ инструментахъ; онъ магъ и певецъ; "онъ знаетъ сказки и фабліо, сирвенты и пастурели, онъ знаеть исторію про Парсеваля и умъетъ плясать на канатъ, играть ножами и, наконецъ, умъетъ пъть всъ шансонъ де-жестъ про Карла В. и Роланда и т. д." Въ этомъ состязании много шутовского, но основа для карикатуры взята, несомнённо, изъ действительности. По своему общественному положению жонглеры были крайне разнообразны: между ними были свътскіе люди и духовные, были свободно блуждавшіе и менестрели, привязанные къ одному какому-нибудь сеньёру, дому или поэту, были пёвцы, были музыканты, conteors и fableors (т. е. разсказчики легендъ и повъстей), были жонглеры, пъвшіе чужое, и жонглеры, изобрѣтавшіе свое. Жизнь всѣхъ этихъ пѣвцовъ проходила въ странствованіяхъ и была полна случайностей. Жонглеръ ночуеть въ гостиницъ и пъснями расплачивается за все. Онъ охотно попросилъ бы ночлега у священника, но церковь находила опаснымъ для своихъ членовъ сближеніе съ жонглерами и запрещала давать имъ пріютъ. Зовуть жонглера чаще всего просто по имени, ну хоть Жанъ. Онъ всегда бритый, но не надъваетъ, какъ его шутливые товарищи, ни масокъ, ни пестрой одежды съ поддъльными разноцвътными камнями. Въ путь онъ запасается рекомендательными письмами. Идти пѣшкомъ жонглеръ считаетъ унизительнымъ; у него часто бывають въ карманъ деньги, и воть онъ запасается конемъ и слугой. Память у него превосходная, и онъ помнитъ пѣсни въ тысячи стиховъ, умѣя варьировать ихъ, но все-таки этотъ запасъ нужно освѣжать отъ времени до времени, и вотъ у жонглера есть маленькіе списки шансонъ де-жесть. Воть онъ слѣзъ съ лошади передъ гостиницей, отдохнулъ, подкрѣпился, его смычковый инструменть (vielle) при немъ, и онъ направляется на площадь, уже окруженный толпой. "Слушайте меня, рыцари и солдаты, горожанки и горожане, бароны и мудрые влерики, умѣющіе читать, дамы и 47\*

дъвушки, и вы, маленькія дътки, слушайте меня всъ мужчины н женщины, малые и большіе!"---такъ созываеть женглеръ свою публику. Жонглеръ не читаетъ былины, а поетъ, но поетъ всѣ строки поэмы всего на какія-нибудь двѣ-три музыкальныя темы, которыя онь туть же береть на своемь музыкальномь инструменть. За деньги жонглеръ поетъ похвалу сеньёру, но иногда задъваетъ насмъшкой свътскихъ и духовныхъ вельможъ. Въ 1395 г. французский король запретилъ менестрелямъ касаться въ пѣсняхъ папы, короля и сеньёровъ Франціи подъ страхомъ двухмъсячнаго тюремнаго заключенія на хлѣбъ и на воду. Иногда посрединѣ пѣсни жонглеръ останавлевается и собираеть деньги со слушателей, прежде чёмъ окончить былину. Рыцари, во дворцахъ которыхъ часто поютъ жонглеры. кромѣ денегъ, дарятъ имъ одежды, лошадей. Но жонглеры далеко не всегда сами отыскивають себѣ сеньёра или созывають толиу: часто, напротивъ-ихъ зовуть на крестины, на свадьбу, на пиры, на турниры и посвященія рыцарей. Выбирають ли папу, собираются ли въ крестовый походъ, празднують ли церковный праздникъ, или сътажаются на ярмарку, жонглеры должны поспъть всюду: у нихъ свой собственный календарь. Какъ и всъ другіе средневъковые ремесленники, жонгдеры местами образують цехи для своей защиты. Въ 1321 г. были утверждены прево города Парижа статуты, поданные 37 жонглерами съ "королемъ менестрелей" Паризэ во главъ. Всв доходы ремесла сосредоточены были въ рукахъ этой корпораціи, и каждый новый членъ долженъ былъ присягать статутамъ. Во главѣ корпорадіи всегда стоялъ "король менестрелей": онъ подвергаль испытанію новыхъ певцовъ, домогавшихся званія жонглера. Вивств съ цехами явились и школы для менестрелей.

#### 2. Происхождение рыцарства.

Вагладъ Рыцарство возникло изъ германскаго обряда, который быль церкви идеализованъ церковью. Рыцарство — это христіанская форма для на войну. военнаго сословія; рыцарь — это воинъ-христіанинъ.

> Церковь считала войну для войны грѣхомъ. Бл. Августинъ не разъ высказывалъ подобные взгляды на войну: "Начинать войны съ сосѣдями и затѣмъ идти войной дальше и истреблять или покорять безобидные народы только по страсти къ войнѣ, какъ это иначе назвать, если не чудовищнымъ разбоемъ!" Впрочемъ этотъ отецъ западной церкви не безусловно осуждалъ военное ремесло:

"Воля должна направлять къ миру, а къ войнъ развъ только необходимость". — "Не думай, однако, чтобы никто изъ несущихъ оружіе и военную службу не могь угодить Богу. Оружіе носиль св. Давидъ, оружіе носилъ и сотникъ Корнелій. Не мира ищутъ, чтобы возжечь войну, а напротивъ, война ведется, дабы снискать миръ. Итакъ, будь и въ самыхъ войнахъ миролюбивъ, чтобы всёхъ, съ къмъ ты сражаеться, своей побъдой привести къ благамъ мира". Отсюда и идеалъ христіанскаго воина: "Гораздо больше славы въ томъ, чтобы убивать войны словомъ, чтобы убивать воиновъ мечемъ". Въ глазахъ церкви война имъла смыслъ только въ трехъ отношеніяхъ: это могла быть справедливая кара, полезное искупленіе или вообще воспитательное средство Провиденія; напр., тоть же Бл. Августинъ даетъ совътъ: "Всъ тягости и страданія, которыя кто-либо перенесъ отъ враговъ, пусть онъ приписываетъ Божественному Провидънію: оно обыкновенно исправляетъ, или искореняеть посредствомъ войнъ испорченные нравы людей и путемъ такихъ испытаній дізлесть жизнь смертныхъ боліве справедливой и достойной похвалъ" Народы искупаютъ бъдствіями не только свои грѣхи, но иногда страдають и за другія племена. Одно государство гибнеть за другимъ, и такимъ образомъ на ихъ развалинахъ утверждается церковь: это подготовление на землѣ Провидениемъ царства Божія. Церковь терпить войны, но законными считаеть только войны справедливыя. По Бл. Августину, "справедливыми называются обыкновенно ть войны, которыя мстять за несправедливости, если, напр., какое-либо племя или община пренебрегаеть обязанностью возмъстить за нечестіе, совершенное его членами, или возвратить то, что отнято несправедливо. Но, безъ сомнѣнія, справедлива и всякая война, предписываемая Богомъ, у котораго н'втъ неправды. Въ такой войнъ ведущее ее войско или даже весь народъ должны считаться не столько зачинщиками войны, сколько ея слугами". Въ эпоху гоненій со стороны римскихъ цезарей церковь теоретически подымала сомнѣнія относительно совмѣстимости военной службы съ христіанской религіей, но на дълъ только меньшинство христіанъ увловилось отъ службы безусловно. Напр., Тертулліанъ восклицаетъ съ жаромъ: "Неужели можно жить мечемъ, когда Господь возвъстиль, что отъ меча погибнеть каждый, кто возьмется за мечъ"; но тотъ же Тертулліанъ сознается передъ язычниками: "мы, христіане, появились какъ бы только со вчерашняго дня, а вотъ мы уже наполняемъ ваши кръпости и лагери". Послѣ прекращенія гоненій исчезли и сомнѣнія церкви; соборъ въ Арлѣ отъ 314 г., гдѣ присутствовали всѣ епископы Запада, постановиль отлучать оть причастія техь, кто будеть уклоняться отъ военной службы. Въ сущности Бл. Августинъ только систематизироваль все учение церкви о войнъ, когда написаль: "Въ чемъ грѣхъ войны? Неужели въ томъ, что умираютъ люди, которые все равно-когда-нибудь умруть. Осуждать смертьэто трусость, а не набожность. Нъть, страсть вредить, жестокость мщенія, неукротимость и непримиримость духа, дикость въ борьбѣ, похоть господства, — вотъ что по справедливости считается грѣхомъ въ войнахъ". Мѣстами Бл. Августинъ какъ бы предсказываеть рыцарство: "Кто считаеть ученіе Христа враждебнымъ государству, пусть создадуть только войско такихъ воиновъ, какими велить имъ быть учение Христа". Въ 865 г. болгары совътовались съ папой Николаемъ I, можно ли вести войну во время поста. Папа отвѣчалъ имъ, что войны и битвы и состязанія несомнѣнное изобрѣтеніе хитрости діавольской. Поэтому, если нѣтъ настоятельной нужды, то не только Великимъ постомъ, но вообще всегда надо воздерживаться отъ битвъ. "Но если побуждають къ тому неизбъжныя обстоятельства, то приготовленія къ войнъ для защиты своей жизни, или родины, или законовъ отеческихъ можно, безъ сомнѣнія, допустить даже Великимъ постомъ". Безъ всѣхъ войнъ, которыя провозглашали или поддерживали церковь, европейское человечество могло бы остаться варварскимъ, языческимъ, стать мусульманскимъ. Не имъя возможности обойтись безъ войнъ, церковь постаралась по крайней мёрё сдёлать солдата-христіанскимъ воиномъ.

Германскіе обычан.

Тацить описаль германскій обычай вооруженія юноши при достиженій имъ совершеннольтія. "Всь общественныя и частныя дьла германцы ведуть въ вооруженіи; но надъть оружіе обычай позвояяеть каждому только тогда, когда община признаеть его созръвшимъ. Тогда среди самаго собранія кто-либо изъ главъ племени, или отецъ, или родственникъ украшаеть юношу щитомъ и копьемъ. У нихъ это все равно—что тога: это первая почесть для юности. До этого обряда юноши считаются какъ бы частью семьи, отнынъ государства". При Каролингахъ еще часто встръчается старый германскій обычай. Людовику, старшему сыну Карла В., въ 791 г. было тринадцать лътъ, и онъ уже три года несъ корону Аквитанін; наконецъ, король франковъ нашелъ, что пора посвятить его въ воины: онъ вызвалъ сына въ Ингельгеймъ, оттуда въ Регенсбургъ и торжественно опоясалъ здъсь мечемъ. Въ 838 г. въ

Digitized by Google

Кьерси повторилась та же сцена; на этотъ разъ старый Людовикъ опоясываеть сына Карла оружіемъ мужа, а затемъ венчаеть короной Невстріи; Карлу было тогда 15 лють. Этоть германскій обычай и легъ въ основание средневъковаго посвящения въ рыцари. Самое название рыцаря - meвалье (chevalier, caballarius) происходить отъ боевой лошади (caballus). Сдълать кого-либо рыцаремъ обозначалось въ средневѣковыхъ латинскихъ текстахъ оборотомъ-"надѣть воинскій поясъ" (cingulum militare). Терминъ этоть-чисто римский: ричь идеть о томъ пояси, на которомъ держался мечъ, равно какъ и о перевязи, на которой висълъ черезъ плечо мечъ простого римскаго солдата. Германцы рано стали носить въ подражаніе римлянамъ поясъ и перевязь (balteus); а хроникеры часто называли латинскимъ именемъ соотвѣтствующія явленія германской жизни. По-французски въ средніе въка "опоясать мечемъ" (ceindre l'épée) тоже значило сдълать рыцаремъ. Итакъ, подъ латинскимъ названіемъ удержался въ сущности обычай германскій. Не каждый вассаль быль рыцаремь; встричались вассалы, которые ради избижанія расходовъ на всю жизнь оставались "дамуазо". Съ другой стороны, рыцарство давалось иногда мелкимъ людямъ, которые ни въ какомъ отношении не входили въ систему леновъ. Въ шансонъ де-жесть часто встрвчаются примвры, что вилланы становятся рыцарями. Въ средневъковой литературъ Франціи очень популяренъ былъ герой былины графъ Ами (Amis et Amiles). Ами пораженъ проказой; это наказание постигло его за ложную клятву, которую онъ далъ для спасенія жизни Амиля. Несчастный прокаженный, всёми забытый, приходить однажды въ страну, где живеть его другь, и просить провести себя къ нему. Амиль издали слышить звуки трещетки, возвѣщающей приближеніе прокаженнаго; тронутый участью прокаженныхъ, Амиль посылаетъ бъдняку кубокъ превосходнаго вина. Но у Ами есть совершенно такой же кубокъ, подаренный ему, какъ и Амилю, папой въ Римъ. По этому знаку Амиль узнаеть своего освободителя, лучшую половину самого себя, и падаеть въ объятія Ами, покрываеть его поцѣлуями. Прокаженный тотчасъ же введенъ въ домъ Амиля, и его уговариваютъ остаться здесь на всю жизнь. Такъ этотъ Ами, по былине, посвящаеть въ рыцари двухъ рабовъ, которые ухаживали за нимъ во время болѣзни. На древвѣйшее рыцарство надо смотрѣть не какъ на сословіе, а какъ на коллегію, на братство, всѣ члены котораго солидарны между собою.

Древнъйшія Chansons de geste, которыя черпають изъ тради- нравовъ.

Дикооть вравова

цій IX и X вв., рисують тѣхъ дикихъ феодаловъ, которыхъ воспитать взялась церковь. Рауль де-Камбрэ, герой старой поэмы, самый страшный, самый необузданный представитель этого типа: онъ готовъ бросить вызовъ самому Господу. Вотъ онъ однажды врывается въ предѣлы Вермандуа вопреки всѣмъ правамъ законныхъ наслѣдниковъ. Онъ грабитъ, жжетъ, убиваетъ; всюду онъ жестокъ, безжалостенъ, ужасенъ; въ особенности въ мъстечкъ Ориньи является онъ во всемъ блескѣ своей свирѣпости: "Раскинуть мою палатку посреди церкви", приказываеть Рауль: "устроить мит ложе передъ престоломъ, посадить монхъ соколовъ на золотое распятіе!" Церковь эта принадлежитъ къ женскому монастырю. Что ему за дъло до этого? Онъ сожигаетъ монастырь, сожигаетъ церковь, сожигаеть монахинь. Среди монахинь находится мать Бернье, его върнаго вассала, его преданнъйшаго товарища, его друга, почти брата: онъ сожигаеть и ее. Пламя еще трещить, Рауль, несмотря на постный день, садится на самомъ мѣстѣ своихъ дикихъ подвиговъ за пиръ съ руками, замаранными кровью, съ надменнымъ челомъ, бросающимъ вызовъ небу. Средневѣковому дикарю Раулю не уступаеть въ жестокости и Ожье (Ogier), другой герой эпопей. Сынъ Ожье былъ убитъ сыномъ Карла В., имя которому въ преданіи Шарло. Ожье только и думаеть о мести, и соглашается спасти христіанскій міръ отъ сарадинъ-завоевателей единственно подъ условіемъ, чтобы ему выдали Шарло: онъ хочеть убить его и радуется этому заранѣе. Напрасно Шарло унижается передъ этимъ дикаремъ и на колѣняхъ пытается тронуть его силой своего раскаянія; напрасно самъ императоръ шлеть къ Господу горячія молитвы; напрасно старый Нэмъ вызывается служить Ожье въ теченіе всей своей жизни и умоляеть датчанина "вспомнить о томъ Богь, который родился въ Виелеемъ отъ Дъвы". Всъ жертвы, всъ мольбы-безполезны. Неумолимый Ожье кладеть свою тяжелую руку на голову юноши и другой рукой держить надъ Шарло мечъ, страшный мечъ Куртэнъ. Таковы же и другіе герои французскихъ эпопей. Раскройте наудачу "Лотарингцевъ" и читайте: "Бегъ (Begue) наноситъ Изорэ ударъ по черному шлему, перерубаетъ золотой ободъ, проламываетъ черепъ и расщепляетъ его надвое до самыхъ челюстей. Затъмъ онъ воизаетъ ему въ тело свой мечъ Фламбержъ съ головкой изъ чистаго золота, вырываетъ обѣими руками сердце изъ груди и еще теплое бросаеть его въ голову Гильому: "Держите", кричить онъ: "вотъ сердце вашего кузена. Вы можете его посолить или зажарить!" Еще одинъ шагъ, и онъ, кажется, дойдетъ

до людовдства. Таковъ былъ матеріалъ, изъ котораго церковь рѣшилась образовать рыцарство. Эти герои дъйствовали, какъ стихійная сила, какъ ураганъ, не знающій сожальнія. Рыцарь въ законченномъ, совершенномъ, лучезарномъ образѣ является передъ нами уже въ древнъйшей редакціи пъсни о Роландъ (которая возникла, въроятно, между 1066 и 1095 гг.). Какой длинный путь, какая упорная школа отъ Рауля до Роланда, и кончая Жирардонъ де-Руссильонъ, который однажды падаетъ къ ногамъ стараго священника и искупаеть затемъ свою прежнюю гордость 22 годами покаянія. "Дайте смыслъ вашей удали", говорила церковь феодаламъ. И вотъ возникла первая рыцарская доблесть - "мужество" (prouesse); къ ней присоединились одна за другой "лояльность" (loyauté), "щедрость" (largesse), "разумность" (le sens въ смыслѣ умъренности), наконецъ, та утонченная общительность рыцаря. которая называлась "courtoisie"; все ув'внчивалось "честью" (honneur). Но всё эти доблести вёнкомъ располагались вокругъ одной центральной: когда рыцари бывали у объдни, то передъ началомъ чтенія Евангелія они молча вынимали мечи изъ ноженъ и держали ихъ обнаженными до конца чтенія; это какъ бы значило: "если понадобится защищать Евангеліе, то мы тутъ". Въ этомъ весь духъ рыцарства.

### 3. Заповѣди рыцарства.

Въ 1330 г. Гильомъ, графъ д'Остреванъ, получилъ, какъ ры- Христіане царь, слѣдующія наставленія оть епископа города Камбрэ: еже- и безбождневно слушать натощакъ объдню; если нужно, то умереть за RRER. въру; покровительствовать вдовамъ и сиротамъ; не начинать войны безъ причины; не поддерживать несправедливаго дъла, но защищать невинно угнетенныхъ; во встхъ дтлахъ соблюдать смиреніе; охранять имущество своихъ подданныхъ; не предпринимать ничего враждебнаго противъ своего сеньёра. Почти тъ же самыя заповъди рыцаря можно извлечь и изъ Chansons de geste, которыя въ сущности заключають въ себѣ характеристику рыцарства XII в.; позднѣе романы "Круглаго Стола" распространили идеалъ рыдарства болѣе утонченнаго, но менѣе мужественнаго – рыцарства театральнаго.

Нельзя было стать рыцаремъ, не будучи христіаниномъ, не получивши крещенія: это первая запов'я рыцарства. Впрочемъ,

во французскомъ средневѣковомъ эпосѣ изрѣдка выводятся безбожники. Такъ, напр., дикій Рауль Камбрейскій впадаеть иногда на мгновенія въ безбожіе. Въ древней былинть, сохранившей, можетъ быть, традицію Х в., разсказанъ его поединовъ съ Эрно, графомъ де-Дуэ, у котораго Рауль убилъ племянника и погубилъ однажды двоихъ дътей. Въ этомъ поединкъ Эрно воплощаетъ собою право, Рауль-силу. Бѣдному графу Дуэ не подъ силу долго бороться съ своимъ врагомъ: одинъ кулакъ у него отрубленъ, и онъ бъжитъ по полю, исходя кровью и близкій къ смерти. Оть его гордости не осталось и слъда; онъ предчувствуетъ свою гибель и трогательно молить о пощадь: "я еще молодь, мнь еще не хочется умирать (Juenes hom sui, ne vuel encor morir). Онъ готовъ сдълаться монахомъ и представить свою землю побъдителю; но Рауля нельзя умилостивить, и самое слово "Богъ" доводить его, какъ отверженнаго, до бъшенства: "Я отрекаюсь отъ Бога", кричить онъ: "я отрекаюсь". "Если это такъ" отвъчаетъ тогда Эрно: "то ты для меня только бъшеная собака; а ко мнѣ сама земля и травы прійдуть на защиту, и Господь Славы, можеть быть, сжалится надо мной". И вотъ, дъйствительно, умираетъ не Эрно, а свиръпый Рауль. Въ послъднюю минуту въ этомъ дикаръ внезапно вспыхиваетъ вся горячая въра его дътства. "Богъ-Отецъ, сіяющій славой, всемірный Судія, и ты, кроткая Дъва небесъ, прійдите ко мнъ на помощь!"-таковы его послъднія сдова. Закоснълымъ безбожникомъ былъ Гомадра (Gaumadras въ былинъ "Garin de Montglane"); это типъ отверженнаго: когда имя Господа произносится передъ нимъ, онъ падаеть вдругъ въ судоргахъ. Въ борьбѣ съ Гарэномъ на его сторонѣ демоны, съ которыми онъ заключилъ феодальный договоръ (hommage lige); онъ отдался имъ душой и теломъ и радуется этому. Когда приближается смертный часъ, онъ решается умереть отступникомъ, сатаной, какъ и жилъ; его не убьютъ, онъ самъ убьетъ себя. Его смерть-это цѣлое зрѣлище. Онъ садится со своими на корабль и направляеть его прямо на скалы; теченіе увлекаетъ роковой кораблькъ гибели; несчастные спутники видятъ грозящую имъ опасность и въ ужасъ обращаются съ мольбой къ Господу. "О нѣтъ, нѣтъ", кричитъ имъ Гомадра: "здѣсь нужно призывать дьявола!" и убиваеть ихъ, словно одержимый дьяволомъ. Затъмъ, онъ осъелетъ себя крестнымъ знаменемъ "наоборотъ", слѣва направо, снизу вверхъ, и, стоя на кораблѣ, съ вызывающимъ челомъ, поднятымъ къ небу, непримиримый, наводящій ужась, безстрашно прислушивается къ удару корабля о

скалу; корабль разбивается и идеть ко дну. "Сюда, демоны, сюда", кричить Гомадра: "я вашъ вассалъ, я предаюсь вамъ, я...", но волна захлеснула ему кощунствующія уста и безбожникъ умираетъ. Такимъ же отступникомъ описываеть эпосъ (былина "Doon de Maience") измѣнника Гершамбд: "Да, я отрекаюсь отъ тебя", кричить онъ: "отъ тебя и всѣхъ твоихъ милостей. Ни тебя, ни твоихъ, я васъ никогда не полюблю". Такое отреченіе отъ Господа создаеть, наконецъ, цѣлую секту, догму которой излагаетъ Гардрэ (въ "Amis et Amiles"): "Не смѣй служить Господу", говорить онъ своему крестнику Алори: "и никогда не говори правды. Если встрѣтишь честнаго человѣка, обезчести его. Жги города, крѣности, дома. Низвергай алтари, ломай распятія!" Въ противоноложность всѣмъ этимъ средневѣковымъ язычникамъ рыцарь и долженъ быть прежде всего глубоко вѣрующимъ христіаниномъ.

Исповѣдь имѣла важное значеніе въ рыцарской жизни: рыцарь исповедуется передь судебнымъ поединкомъ, исповедуется, отправлянсь въ далекое путешествіе, испов'єдуется передъ священникомъ, или, если не найдеть свящевника, то передъ родственникомъ, передъ товарищемъ по оружію. Этого требуетъ, напр., Петръ Ломбардскій въ книгѣ, которая служила классическимъ руководствомъ для богослововъ среднихъ въковъ (Livre de sentences). Баярдъ передъ смертью за недостаткомъ священника исповъдуется своему слугь. Рука объ руку съ рыцарской исповъдью идетъ во французской поэзіи и символическое "рыцарское" принятіе таинствъ----"пріобщеніе тремя былинками и тремя листиками". Напр., въ "Лотарингцахъ" Бегъ передъ смертью береть три листика травы, благославляеть ихъ во имя Неба и пріобщается ими, какъ твломъ Христовымъ. Въ силу первой рыцарской заповъди рыцарь обязанъ быль умереть въ христіанской върт. — умереть, если нужно, за въру. Въ одной мало извъстной поэмъ (Mort d'Aimeri de Narbonne) старый Эмери Нарбонскій, стольтній старикъ безъ страха и упрека, по чувству долга отказывается повиноваться нехристямъ, которые взяли его въ плѣнъ, и не хочетъ преклониться передъ именемъ Магомета. Старца бьють прутьями шиповника и лозой, рвуть заживо его мясо, воздвигають ему костерь, и несчастный слышить уже трескъ пламени, которое сожжетъ его. Но ничто не дъйствуетъ: увидавъ на укрѣпленіяхъ города свою жену Эрменгартъ, которая въ слезахъ смотритъ на его страшную казнь, онъ кричитъ ей: "Оставьте меня умирать, но ряди любви къ Господу, сыну Дтвы Маріи, не сдавайте города".

Отрана Вторая заповѣдь рыцарства — охранять перковь — ясно выражена въ Римскомъ понтификалѣ, гдѣ описывается образъ посвяцеркви. щенія въ рыцари. Церковь, вручая будущему рыцарю мечь во имя Отца и Сына и Св. Духа, говорила: "Пользуйся этимъ мечемъ для защиты себя и Св. Церкви Господа и для пораженія враговъ креста Христова и въры христіанской. Иди и помни, что святые завоевали царства не мечемъ, а върой". Итакъ, для церкви рыцарство было вооруженной силой къ услугамъ безоружной Истины. Для средневъковыхъ этиковъ христіанское человъчество состояло изъ безчисленной толпы, слабаго народа, за который нужно молиться, который следуеть защищать. Надъ этой толпой возвышаются двъ семьи, двъ аристократіи, два общества свътлыхъ и могущественныхъ-клерики, которые должны молиться, и рыцари, которые должны охранять тахъ, кто молится, и тахъ, за кого молятся. Въ началъ былины о "Лотарингцахъ" (Garin le Loherain) это ученіе излагаеть арх. Реймскій: "Мы-клерики, и нашь долгьслужить Богу, которому мы молимся за вашихъ друзей. А вы, рыцари, не забывайте, что Богъ создалъ васъ для защиты церкви". Зашита Въ силу третьей заповъди рыцарства — защищать слабыхъ --олабыхъ. вдовы и сироты-подъ охраной церкви и рыцарей. Въ пъснъ "Charroi de Nimes" сынъ Карла В. цинично предлагаетъ графу Гильому дать ему лены кое-кого изъ умершихъ бароновъ. Но Гильомъ не изъ тѣхъ рыцарей, которые терпѣливо выслушиваютъ подобныя предложенія. Онъ возмущается, онъ содрогается, онъ даже отпрянулъ въ сторону: "А вдовы? А сироты?" Король бледнетть и трепещеть подъ тягостью презрѣнія Гильома. "Если кто тронетъ малыхъ сихъ или ихъ земли", говоритъ истинный рыцарь: "то вотъ этотъ мечъ отрубитъ головы измѣнникамъ и разбойникамъ". Когда въ XIII в. въ Римъ посвящали рыцаря въ базиликъ Св. Петра, то архипастырь произносиль торжественно: "Будь защитникомъ и мужественнымъ борцомъ за церкви, за вдовъ и сиротъ". Любовь къ Любовь къ родинъ – четвертая заповъдь рыцарства. Рыцари считали обыкновенно свою родину лучшей страной. Это очень хароднив. рактерно выразилъ графъ Фландрскій (въ эпопеѣ "Jerusalem") при видѣ пустыни, окружающей Іерусалимъ: "Я очень дивлюсь, что Господь, сынъ Св. Маріи, могъ обитать въ такой пустынъ. О, насколько предпочитаю я ей большой замокъ въ моей кривости Аррасъ!" Онъ, очевидно, готовъ былъ сожалѣть, что Христосъ родился не въ Аррасѣ. Это даже не патріотизмъ, а привязанность къ колокольнъ своего села. Подъ вліяніемъ любви къ родинъ у

французскихъ рыцарей создалось преувеличенное понятіе о Францін: "корона Францін-первая изо всіхъ коронъ; первый король Франція былъ коронованъ поющими ангелами; ты будешь монмъ воиномъ на землъ, -- сказалъ ему Господь, --и ты дашь побъду справедливости и закону". Авторъ пъсни о Роландъ перечисляетъ отдъльныя полчища христіанской арміи; въ лагеръ Карла три полка изъ десяти состоятъ изъ французовъ: "Десятый рядъ состоитъ изъ бароновъ Франціи. Ихъ сто тысячъ, изъ среды лучшихъ главъ. У нихъ крѣпкія тѣла и гордая осанка, голова совершенно бѣлая и борода словно осыпана снъгомъ. Они садятся на лошадь и требують битвы. Это тв французы, которые завоевывають царство".

Мужество, которое налагается на рыцарей пятой запов'языю, они въ силу шестой --- должны были особенно проявлять въ борьбъ съ сарадинами: "Если бы мы были въ раю", говорятъ воины XIII в : "мы спустились бы, чтобы сражаться съ сарадинами". Спутники Годфрида Бульонскаго въ порывъ энтузіазма восклицали: "Хотя бы онъ были изъ стали, стъны Іерусалима, хотя бы онъ были изъ стали, мы ихъ укусимъ".

До чего доходила обязанность повиновенія вассала сеньёру, Вассальная налагаемая на рыцаря седьмой запов'ядью, это ярко рисуеть шан- верность. сонъ "Рауль де Камбрэ". Когда Рауль собрался жечь монастырь Ориньи, его вассаль Бернье соглашается слъдовать за нимъ, хотя его мать -- монахиня въ этомъ монастырѣ. "Мой сеньёръ Рауль--предатель хуже Іуды", говорить онь: "но онь мой сеньёрь; низа что на свътъ я не ослушаюсь его". Когда Ориньи уже въ пламенн, сто монахинь умирають въ этомъ страшномъ кострѣ; и мать Бернье не нашла пощады: воть, она лежить бездыханная, и у нея на груди догораеть ся псалтырь. А Рауль ни въ чемъ не раскаивается; онъ называетъ Бернье незаконнорожденнымъ и наноситъ ему страшный ударъ по головъ, такъ что кровь струится по лицу сына, оплакивающаго мать. И что же? Вассаль кротко выносить эту высшую обиду и только разрываеть связь со своимъ прежнимъ сеньёромъ, хотя тотъ униженно проситъ уже у Бернье прощенія. Впослѣдствіи Бернье убиваеть на поединкѣ Рауля, но чтобы искупить вину, тогда же предпринимаеть паломничество за море, въ Св. Землю. Узы вассальной зависимости сильнѣе связей родства, Въ шансонъ де-жестъ есть такой разсвазъ (въ "Jourdains de Blaivies"). Измѣнникъ Фромонъ убиваетъ однажды своего сеньёра Жирара де-Блевъ и въ своемъ безуміи хочетъ затъмъ истребить всю семью до послѣдняго отпрыска. Остается только младенецъ нѣ-

сколькихъ мѣсяцевъ, сынъ Жирара, порученный заботамъ преданнаго вассала Ренье и его жены. Измѣнникъ велитъ, наконецъ, привести сына Жирара, маленькаго Журдэна, и хочетъ убить его. Но вѣрные вассалы отказываются выдать его и, въ концѣ концовъ, жертвуютъ собственнымъ ребенкомъ, котораго выдаютъ за сына своего сеньёра.

Восьмая запов'я предписывала рыцарю говорить правду и держать свое слово. Среди эпитетовъ, которые даются Богу въ рыцарской поэзіи, очень часто встр'ячается клятва Богомъ, который не лжетъ. Поэмы XIII в'вка о правилахъ рыцарства (Ordene de Chevalerie) требуютъ также, чтобы рыцарь вообще соблюдалъ чистоту и непорочность нравовъ.

Щедрооть. "Милостыня", вообще щедрость въ широкомъ смыслѣ слова -вотъ девятая, чисто христіанская запов'ядь рыцарства. "Въжливый, благоразумный, щедрый" (Cortois et saige et larges pour doner)--обычная похвала для рыцаря въ средневѣковой поэзін. Одна легенда бичуетъ рыцарство, которое забываетъ заповъдь щедрости: эта легенда объ урокъ, который сарадинъ преподалъ будто бы христіанскому королю Карлу; она разсказана у аскета кардинала Петра Даміани и въ эпопеяхъ (Histoire des pauvres). Сарацинскій царь Марсилій попаль въ плівнъ къ великому императору. "Обратись въ христіанство или ты умрешь", восклицаеть тогда Карлъ. Языческій царь не колеблется и отказывается отъ обращенія. Лучше пусть смерть, нежели крещение; у него на то свои причины. "Что это за вельможи, разодътые въ мъха, сидять у васъ за столомъ?" спрашиваетъ онъ Карла. - "Это епископы и аббаты", отвѣчаетъ императоръ.-.,А кто вотъ эти такіе тощіе люди, одѣтые въ черные и сърые цвъта?" — "Это нищенствующая братія, которая молится за насъ". - "А кто же, наконецъ, эти сидящіе на , земль, которымъ отдають остатки оть вашего пиршества?"---"Этобъдные". .-., А. такъ вотъ какъ обращаетесь вы съ бъдняками!" восклицаетъ въ свою очередь сарацинъ Марсилій: "у васъ нѣтъ ни чести, ни уваженія къ Тому, отъ Кого вы приняли втру. Такъ нътъ же, я не хочу креститься и выбираю смерть".

> Десятая заповѣдь бороться противъ зла и защищать добро часто встрѣчается въ эпопеяхъ въ видѣ отрицательной формулы. Напр., въ поэмѣ "Gaidon" излагается сатанинскій сводъ заповѣдей, противоположный христіанскому своду рыцарства; здѣсь въ уста отступника влагается и заповѣдь "возвышать зло и принижать добро". Но церковь хорошо помнила эту десятую заповѣдь ры

царства и въ ея положительной формулѣ. Когда въ Римѣ въ базиликѣ Св. Петра посвящали новаго рыцаря, то торжественно вручали ему мечъ, "чтобы онъ проявлялъ силу права и громилъ твердыню несправедливости". — "Рыцарь, мсти за несправедливость и утверждай добрый порядовъ", говорила Римская церковь: "тогда и ты, живой образъ Христа, будешь вѣчно царитъ на небеси съ своимъ божественнымъ Первообразомъ!"

Таковъ сводъ заповъдей христіанскаго рыцаря. Но, какъ царству Божію противопоставлялось царство діавола, такъ и въ скрижаляхъ рыцарства средневъковая поэзія подобрала противоположныя заповѣди сатаны: "Не соблюдайте закона никогда и ни передъ кѣмъ, не соблюдайте вѣрности своему сеньёру. Предавайте и продавайте честныхъ людей. Возвышайте зло и принижайте добро, издевайтесь надъ бедняками, у сироть отнимайте наследство, у вдовъ — ихъ вдовью долю, поддерживайте убійцъ и разбойниковъ и помогайте оскорблять Св. Церковь, избъгайте священниковъ, обижайте монаховъ, бросайте въ грязь дътей, бейте и травите стариковъ, смѣло лгите и давайте ложную присягу". Таковы заповъди пълаго рода измънниковъ (la race des Mayençais въ поэмъ "Gaydon"). Откуда взяла среднев вковая поэзія эту ужасную проповѣдь отверженныхъ? Очевидно, она отвлекла ихъ отъ дѣйствительныхъ чувствъ и нравовъ твхъ грубыхъ воиновъ, твхъ германцевъ - варваровъ, которыхъ очистить нравственно и должна была школа рыцарства.

#### 4. Дѣтство барона.

Большая была всегда радость для средневѣковаго барона, Младенкогда у него родится сынъ, наслѣдникъ его леновъ; иначе со смертью феодала эти земли отойдуть назадъ въ родъ верховному сюзерену, императору, королю или какому-либу герцогу. Вотъ къ Фромону (герою былины "Garin le Loherain") прибѣгаетъ въстникъ: "Да хранитъ васъ Господь, сеньёръ, во имя вашего сына, который родился третьяго дня, такой маленькій мальчикъ! Ради Бога, скажите, какое имя хотите вы, чтобы ему нарекли?"— "Его имя будетъ Фромондинъ", отвѣчаетъ Фромонъ, "потому что послѣ меня онъ наслѣдуетъ мон земли". Затѣмъ Фромонъ созываетъ всѣхъ своихъ вассаловъ и говоритъ; "Радуйтесь и будьте отнынѣ спокойны. "Онъ" родился—сеньёръ, которому вы будете обязаны ва-

Заповёдн сатаны. шими ленами, родился тоть, кто будеть одарять васъ богатыми мѣхами. Черезъ пятнадцать лѣтъ мой сынъ будетъ рыцаремъ!"

Матери не всегда сами выкармливали этихъ сыновей-рыцарей; иногда къ знатному ребенку приставляли по нъскольку кормилицъ 1). Но встрѣчались матери, которыя не подпускали къ своему ребенку чужой женщины. Такова была въ эпопет "Годфридъ Бульонскій" мать героя-графиня Ида: опа сама вскормила всъхъ своихъ дътей, по сов'ту ангела, данному еще ея матери Беатрисъ. Однажды маленькій Годфридъ проснулся съ крикомъ, и какая-то женщина, чтобъ унять его, дала было ему молока. Мать увидела это: сердце у нея забилось, она сама потемнъла, какъ зола, и должна была даже състь на мгновение. Но графиня Ида тотчасъ же подымается снова, какъ львица бросается къ своему ребенку, хватается за него, вырываеть у кормилицы, кладеть на столь и заставляеть отрыгнуть "чужое" молоко, можетъ быть, всего какой-нибудь глотокъ. У дътей XII-XIII вв. были подъ руками тъ же игрушки. какъ и теперь: мячи, ходули, воланы, кубари, качели, а для кого постарше — триктракъ (tables), кости и шахматы, но будущихъ рыцарей съ малолътства влекло болье къ доспъхамъ и вызолоченнымъ перчаткамъ, а главное-поскорѣе на лошадь. Вѣдь уже тѣ сказки и тѣ дѣтскія былины, которыя давали воображенію ребенка первые образы, говорили не о поков и мирномъ трудв, а о борьбв и опасностяхъ, о беззащитности и коварной измѣнѣ. Такова, напр., былина XIII в. "Доонъ Майнцскій" (Doon de Maience).

Доонъ

Старый графъ Гвидо Майнцскій жилъ на берегахъ Рейна не Майнцовій. далеко отъ устья, у самаго "соленаго моря". Это былъ неустрашимый охотникъ; за всю жизнь онъ зналъ только двѣ страсти войну и охоту. Однажды графъ преслъдовалъ оленя въ глубину лвса и вдругъ съ изумленіемъ увидалъ, что животное укрылось въ маленькій дворикъ какой-то кельи; а вотъ и самъ отшельникъ палъ къ ногамъ графа и молитъ о пощадѣ для оленя, близкаго къ издыханію. "Нѣтъ, нѣтъ", кричитъ неумолимый охотникъ: "нъть пощады!" и бросаеть въ оленя большой дротикъ; но дротикъ невърно направленъ, вмъсто животнаго остріе попадаетъ въ отшельника и вонзается ему въ сердце: ангелы спускаются съ неба, чтобы принять душу умирающаго. Невольный убійца-графъ

<sup>1)</sup> Назилательный романъ "О семи мудрецахъ" осуждаетъ легкомысліе своего времени въ выборъ кормилицы: "Въ прежнее время были умнъе, и тогда было въ обычать, чтобы сына короля выкариливала жена герцога, ребенка герцога-графиня, дитя вавассера-горожанка и т. д.".

самъ теперь въ отчаяния. "Я даю обътъ", говоритъ онъ: "занять мъсто отпельника, котораго я убилъ, и остаться въ кельъ до конца дней моихъ". Между тъмъ пропавшаго графа дома считаютъ уже погибшимъ, а его сенешалъ предательски думаетъ овладъть женой и землями своего сеньёра. Но графиня сопротивляется; измѣнникъ начинаетъ бить ее и, кажется, убилъ бы ее на смерть, если бы не семилѣтній мальчикъ Доолэнъ (Doolin), старшій изъ трехъ сыновей графа Гюн: Доолэнъ, какъ маленькій львенокъ, бросается на злодъя, поднявшаго руку на жену своего сеньёра. Чтобы отделаться оть детей, сенешаль пытается утопить ихъ, но ему удается погубить только самаго младшаго. Двое старшихъ на утломъ челнѣ пущены въ отврытое море, и волны уносять ихъ все дальше и дальше. Доолэнъ не унываетъ, но его братишка слишкомъ малъ и слабъ для такого испытанія: бѣдняжкѣ едва минуло пять льть; онъ такъ хорошъ съ своими соколинами глазами; но голодъ дѣлаетъ свое дѣло: ребенокъ блѣднѣетъ, глаза закрываются, воть онъ уже мертвъ, и Доолэнъ одинъ, томимый голодомъ, среди безбрежнаго океана въ непроглядную ночь. Къ утру показывается вдали полоса земли, но Доолэнъ такъ слабъ, что едва подымаетъ руки до головы. А тутъ начинается буря, громъ, дождь, градъ. Ребенокъ вручаетъ уже свою жизнь Господу и Небесной Деве; жажда и голодъ становятся невыносимы. Доолэнъ подбираеть градины и сосеть ихъ, ловить вътки, плавающія по волнамъ, и обгладываетъ листья. Но всему бываетъ конецъ, и вотъ вътеръ прибиваетъ ладью къ берегу. На берегу дремучій лёсъ; дикими яблоками и орёхами мальчикъ утоляетъ свой голодъ. Однако въ лѣсу волки; "Ба, пусть они приходять, я имъ засажу мой ножъ въ самую пасть", думаетъ Доолэнъ. Куда же укрыться на ночь? А вотъ старый, дуплистый дубъ: здъсь и постель и кровъ для Доолэна. Средневъковые поэты не стъснялись ни географіей, ни естествознаніемъ, и вотъ пъвецъ былины о Доолэнъ населяеть этоть лёсь при усть Рейна тиграми, львами, леопардами. Мальчикъ изъ своего логова слышить и видить, какъ они грызуться, пока, наконецъ, не занялась зоря. Это былъ, конечно, тоть самый лёсь, гдё скрывается въ кельё отепъ Доолэна. Графъ Гюи встр'вчается съ сыномъ, и оба узнаютъ другъ друга. Забывая объ обътъ, данномъ Богу, отшельникъ думаеть теперь покинуть келью и снова стать рыцаремъ: онъ торопится освободить жену и наказать измѣнника, завладѣвшаго его наслѣдіемъ. Но Господь караеть графа за нарушение объта: ангель спускается ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П. 48

съ неба и поражаетъ его слѣпотой. И вотъ Дооленъ, словно ма-- ленькій Робинзонъ, остается теперь жить въ глухомъ лѣсу, одинъ со слъпымъ отцемъ, котораго нужно и кормить и водить. Каждый день ходить мальчикъ на охоту, приносить къ вечеру дичь для слѣща, солить мясо въ прокъ морскою солью, плететъ циновки изъ лыкъ, шьетъ одежды изъ звѣриныхъ шкуръ. Но однажды въ лѣсу застучали копыта рыцарскаго коня: это ѣдетъ посланный злого сенешала, измѣнника, бросившаго въ тюрьму мать Доолэна. Ребенокъ бросается на врага и убиваетъ его ударомъ палицы: теперь впервые съ восхищеніемъ видить онъ вызолоченный щить, блестящій шлемъ, кольчугу, сколоченную изъ мелкихъ желъзныхъ колець, а главное-мечь, стальной мечь! Рыцарская кровь закипаеть въ немъ, сердце воина бьется, и чутьемъ, со словъ природы и Бога, постигаетъ онъ трудную науку рыцарскаго облаченія. Черезъ нъсколько мгновений Доолэнъ уже на конъ, шлемъ на головъ, мечъ въ рукъ. Слъпецъ слышитъ лошадиный топотъ и ощупью выходить на встрѣчу всаднику; по голосу онь узнаеть сына: "О Господи!" восклицаеть онъ: "дай мнъ прозръть, дай увидать мнъ моего сына!" Въ средневъковой поэзіи чудеса-не ръдкость, и

Господи!" восклицаеть онь: "даи мнъ прозръть, даи увидать мнъ моего сына!" Въ средневѣковой поэзіи чудеса—не рѣдкость, и воть, у стараго графа вдругъ открываются е го прекрасные глаза. Доолэну нечего больше дѣлать въ лѣсу, ему еще нужно вернуть наслѣдство, отмстить за мать и покарать измѣнника! Вотъ какъ рисуется бурное дѣтство рыцаря пѣвцу XIII в. Домашній кровъ, наслѣдство, семья — все непрочно; съ малолѣтства вся надежда рыцаря только на свой ножъ да на свою молитву. Къ такой только жизни и готовитъ юнаго барона домашнее воспитаніе, которое начинается съ 7 лѣтъ.

Учевье.

Развитіе отвлеченнаго мышленія, накопленіе разнородныхъ знаній въ области природы и исторіи тутъ не такъ важны. Не всякій рыцарь зналъ даже грамоть, ръдкій умълъ читать по-латыни. У кого и были домашніе учителя или школа, такъ не хватало времени идти дальше краткихъ начатковъ. И вся-то средневъковая наука XI—XII вв., сосредоточенная въ рукахъ духовенства, вращалась преимущественно около вопросовъ богословскихъ; свътскія знанія даже у ученыхъ были скудны, полны заблужденій и предразсудковъ. А между тъмъ до рыцарей на урокахъ въ дътствъ изъ разсказовъ бывалыхъ людей и былинъ жонглеровъ или изъ романовъ, прочитанныхъ между битвами, и наскоро перелистанныхъ энциклопедій (всякихъ Imege, Bibliothèque, Miroir du monde) доносились только отголоски этой жалкой науки. Въ географіи для

рыцаря выделяются три города-Римъ, Византія и Іерусалимъ, но этоть Іерусалимъ лежитъ будто бы въ центрѣ обитаемой земли. которая на раннихъ картахъ рисовалась правильнымъ плоскимъ кругомъ. Изъ древней исторіи онъ знаетъ, можетъ быть, Трою, Александра Великаго, Цезаря, да и то въ баснословной оправѣ, созданной неразборчивыми поэтами среднихъ въковъ: ихъ Александръ Великій выбираеть себь 12 пэровь, подобно легендарному Карлу Великому, ускользаеть отъ сиренъ, подобно Улиссу, покоряеть амазонокъ, подобно Тезею или Геркулесу; ихъ Цезарь убитъ предками того Ганедона, который предаль Роданда въ Ронсевальскомъ ущельъ. Вся исторія Франціи до Крестовыхъ походовъ сливается для рыцарей въ одинъ мощный образъ Карла Великаго, словно мозаика, сложенный изъ встахъ Карловъ, а, можетъ быть, и всёхъ императоровъ вообще. Этотъ Карлъ Великій въ эпопеяхъпочти великанъ; онъ торжественно ведеть изгнаннаго папу въ Римъ. достигаетъ Византіи и даже Іерусалима, гдъ орошаетъ слезами Гробъ Господній, борется съ арабами на югѣ Италіи и на поляхъ Апремона видить первые подвиги своего племянника Роланда. Походъ Карла Великаго на Пиренейский полуостровъ олицетворяется въ образъ этого Роланда, умирающаго рядомъ съ одиннадцатью трупами пэровъ на вершинъ, съ которой онъ обозръваетъ всю Испанію. Даже съ уроковъ священной исторіи рыцари уносили только отрывки, какъ запасъ на всю жизнь, потому что ръдко кто изъ нихъ могъ читать латинскую Библію или понимать церковную службу все на томъ же латинскомъ языкѣ. Весь Ветхій Завѣтъ сводился, можетъ быть, къ образамъ земного рая и жизни прародителей да къ тремъ прообразованіямъ: Даніилъ во рву львиномъ, Іона во чревѣ китовѣ и три отрока въ пещи огненной; развѣ что рыцарственный Іуда Маккавей привлекалъ еще къ себѣ вниманіе барона. Зато жизнь Христа онъ долженъ былъ помнить хорошо: снова и снова пересказывается она во встхъ крупныхъ эпопеяхъ. Таковъто скудный, мутный запасъ мірскихъ знаній у средняго рыцаря XI-XII вв. Но и эти убогія представленія о мір'в отравлены еще, какъ и вся наука того времени, зловъщей върой въ чудовища, въ страны безъ солнца и луны, въ людей съ львиными когтями на рукахъ и на ногахъ, людей рогатыхъ, людей лающихъ, подобно собакамъ, и т. п.

Но не объ умѣ заботилось средневѣковое воспитаніе, а о силѣ и вѣрѣ. И вотъ фехтованіе и охота возведены были на степень науки. Съ дѣтства сражались на мечахъ, сражались на копьяхъ, бились на палкахъ; съ пътства одни охотились съ собаками, пругіе-сь соколами. Были даже особые учителя для соколиной охоты: у нихъ перенимали дъти, какъ кормить птицу, какъ носить, какъ выпускать, какъ кликать. Мальчики почти что жили въ лъсу и учились выслѣживать дичь; а, воротясь домой съ охоты, они шли къ своимъ борзымъ, къ своимъ конямъ или къ соколамъ своихъ отцовъ. Такой молодой баронъ, на радость ему равныхъ, становился уже неспособнымъ къ другой наукъ. Одна французская былина разсказываеть, какъ хотѣли было перевоспитать Вивьена, племянника того великаго Гильома д'Оранжъ, который дважды сражался съ невърными на поляхъ Аликана и побъдилъ ихъ во второй битвъ. Бъдный Вивьенъ еще ребенкомъ ради спасенія отца былъ выданъ сарацинамъ; потомъ его захватилъ датскій ширатъ, король Гормондъ, и продаль за сто марокъ женѣ купца Годефруа. Эта добрая женщина, воспользовавшись семилѣтнимъ отсутствіемъ мужа, стала впоследстви выдавать ему Вивьена за ихъ сына, родившагося будто бы послѣ отъѣзда отца, и попыталась дать мальчику хорошее купеческое воспитание. Но въ ребенкъ заговорила кровь, заговорило призвание. "Я научу тобя, какъ покупать и продавать". говорить Вивьену купець. .-., О нъть, нъть", сопротивляется восьмильтній мальчикъ, "дайте мив только коня, двухъ борзыхъ да сокола!" Годефруа все-таки приставилъ его къ торговлѣ, но Вивьенъ вымѣнялъ себѣ за сто кипъ товару сокола и свору собакъ. Купепъ бьетъ за это своего пріемнаго сына, но мальчикъ только кротко повторяеть: "отець, повѣрь мнѣ, что это превосходныя борзыя!" Воть онъ сынъ, внукъ и племянникъ героевъ-рыцарей.

Охота. Уваженіе къ охотѣ изъ рыцарской среды проникло даже въ кругъ ученыхъ. Въ подраздѣленіи наукъ XII в. (Didascalion и Eruditiones didascalicae Гугона отъ св. Виктора) среди отраслей практическаго знанія, обозначавшихся словомъ "механика", числились, между прочимъ, земледѣліе, мореплаваніе, изготовленіе оружія и охота. Императоръ Фридрихъ II написалъ даже латинское разсужденіе "Объ искусствѣ охоты" (De arte venandi), переведенное въ XIV в. на французскій языкъ. Вотъ, наприм., его краткія указанія объ уходѣ за соколами. Различаютъ нѣсколько породъ охотничьихъ птицъ. Между всѣми птицами съ высокимъ и благороднымъ полетомъ кречетъ самый красивый по соразмѣрности сложенія; перо у него сѣрое или бѣлое, причемъ бѣлымъ отдаютъ предпочтеніе. Соколъ, пойманный дикимъ, называется "чиркунъ" (гаmage), соколъ, вынутый изъ гнѣзда, — "глупышъ" (niais; въ древней русской охоть это "челигъ" или гнъздарь). Птицамъ, вынутымъ изъ гиъзда и выкормленнымъ безъ матери, тяжело дается линяніе (мыть, la mue); лучшіе соколы о 4 мытахъ. Кормить сокола надо преимущественно мясомъ дикихъ животныхъ; мясо дается сырымъ, еще теплымъ или подогрътымъ, безъ нервовъ и сухожилій. Если мяса нѣть, то можно замѣнять его сыромъ или яйцомъ. Приручать хищную птицу называется "вынашивать" (adebonairir). Если имъють дело съ соколомъ, взятымъ изъ гнъзда, то его лишаютъ свободы, какъ только онъ въ состоянія уже летать, и дня черезъ четыре ночью приступаютъ къ "зажмуриванью" (cilieiire) и "закупориванью" (rebouchage). Если соколъ взятъ съ воли, то его пеленаютъ, т. е. сажають въ маленькій полотняный мѣшокъ, изъ котораго выходять только голова да кончикъ хвоста, и тогда совершають надъ нимъ "зажмуриванье" и "закупориванье". Первая ступень прирученія состоить въ томъ, что птицѣ зашивають глаза, зажмуривають (ciller). Потомъ слъдуетъ "закупориванье" (rebouchage), т. е. птицъ подръзають когти. Такому соколу надъвають уже "обнасцы", т. е. ременную петлю вокругь лапы; на другомъ концѣ ремня два кольца, черезъ которыя пропускается поводъ для привязыванія птицы къ насъсти. Выше "обнасцовъ" укръпляютъ бубенчикъ на случай, если бы соколь заблудился. Для отдыха сокола сажають на жердь (perche), т. е. перекладину въ уровень съ глазомъ человѣческимъ, и привязывають поводомъ, "вервью", или на стоячій желѣзный шесть (sedile) съ деревянной шишкой и кольцомъ для повода. Соколу раскрываютъ глаза постепенно и съ большими предосторожностями, чтобы пріучить къ світу. Сокольникъ уже раньше упражняется въ томъ, чтобы носить сокола, пѣшкомъ и верхомъ. Верхняя часть руки (чаще правой) спускается вдоль твла, не касаясь его; передняя часть руки сгибается подъ прямымъ угломъ. Не надо приближать сокола къ своему лицу, дабы онъ не пугался, а слѣдуетъ держать его грудью противъ вътра. Птицу выносятъ по утрамъ, въ мелкій дождь, и, чтобы раздразнить, дають клевать кусочки мяса или кости и мускулы съ перьями. Теперь пріучають птицу повиноваться голосу сокольника, его свисту и даже жесту. Чтобы пріучить сокола во-время бросаться на живую добычу, употребляютъ "вабило" (le leurre), т. е. чучело птицы изъ краснаго сукна съ крыльями куропатки или въ заячьей шкуркъ; чучело привязано на привязи такъ, чтобы сокольникъ могъ вертѣть его вокругъ себя. Есть еще другой способъ прирученія съ "капюшономъ" (avec chapel), который Фридрихъ II, по его словамъ, вывезъ съ

Digitized by Google -

Востока. Капюшонъ дълается изъ мягкой кожи и охватываетъ голову птицы до шен, оставляя на свобод'в только клювъ да ноздри. Чтобы освѣжать голову птицѣ, Фридрихъ II придумалъ пробивать въ капюшонъ отдушины. Капюшонъ надъваютъ соколу, когда глаза у него еще закрыты, чтобы снимать и надъвать, когда угодно, и не раскрывають ему глазъ, пока птица не привыкнеть къ нему. Все остальное зависить отъ довкости сокольника, отъ его умѣнья пріучить птицу взгонять дичь, ударять въ нее, даваться въ руки охотнику или даже ворочаться на кулакъ.

Духовное

На ряду съ физическими упражненіями шло изо дня въ день воспитаніе. наставленіе мальчика въ ученіи Христа и запов'яляхъ добраго рыцаря; это лежало уже на обязанности матери, отца, духовника. Въ нравственной жизни молодого барона важнымъ шагомъ была всегда первая исповѣдь и пріобщеніе св. Тайнъ. Средневѣковый поэть трогательно описаль первое пріобщеніе Вивьена вечеромъ посль первой, несчастной битвы при Аликань. Французы, христіане, были разбиты, и побъда осталась за невърными. Безконечные ряды мертвыхъ рыдарей и лошадиныхъ труповъ указываютъ еще тѣ мъста, гдъ происходили тысячи единоборствъ, изъ которыхъ слагалось средневъковое сражение. Всъ французы полегли здъсь, кромъ четырнадцати, а между тъмъ язычниковъ еще 100 тысячъ. Надъ полемъ битвы носятся мучительные вопли, предсмертное хрипѣніе умирающихъ, ржаніе лошадей, потерявшихъ всадниковъ, радостные крики побъдителей. А тутъ же рядомъ, на зеленой лужайкъ у родника, куда еще долетаетъ бряцанье послѣднихъ ударовъ, недвижимо лежить юноша, почти ребенокъ, съ блёднымъ челомъ, съ руками, сложенными крестомъ: это Вивьенъ, племянникъ героя Гильома д'Оранжъ. И дядя находитъ его; грусть овладъваетъ суровымъ воиномъ при мысли, что юноша не дожилъ до перваго причастія. Но Вивьенъ еще живъ, рука его изрѣдка ударяетъ еще въ грудь, глаза открываются и смотрять на небо, а губы шепчуть имя Господне. У Гильома всегда есть при себъ освященная облатка. "Не хочешь ли ты пріобщиться хлѣбомъ, освященнымъ священникомъ?" спрашиваетъ онъ юношу. --- "Я никогда еще не вкушалъ этого хлѣба", отвѣчаетъ умирающій: "но вотъ вы здѣсь, и я чувствую, что Богъ постилъ меня". Тогда Гильомъ становится для него священникомъ: "Исповѣдуйся передо мной", говоритъ онъ племяннику: "потому что я твой ближайшій родственникъ, и нѣтъ злѣсь священника". — "Я готовъ", шепчетъ Вивьенъ: "но прислоните мнѣ голову къ вашей груди. Я алчу; да, я алчу этого хлѣба,

Digitized by Google

но торопитесь, я умру, я умираю". Онъ исповѣдуется и можетъ припомнить только одинъ грѣхъ: "Я далъ обѣть никогда не отступать ни на шагъ передъ невѣрными, и вотъ я боюсь, что сегодня нарушилъ свой зарокъ". Наступаетъ минута таннства, Гильомъ вынимаетъ изъ сумочки облатку, преклоняется передъ ней, какъ при возношения даровъ, и пріобщаетъ Вивьена. Лицо умирающаго озаряется послѣднею радостью, а затѣмъ смерть спускается отъ головы къ сердцу; юноша склоняется и со вздохомъ предаетъ душу ангеламъ, спустившимся за ней отъ Господа.

## 5. Юность барона.

Лѣтъ съ двѣнадцати молодого барона посылали ко двору его Пажи и будущаго сеньёра, гдъ онъ и проходилъ на дълъ главную школу 0 **руже**рыцарства. Это называлось "вскармливать" (nourrir). Вотъ мой ноопы. "выкормокъ", говаривали сеньёры; впослъдствіи они дълали этихъ выкормковъ (nourri) своими оруженосцами (écuyer). Но до зачисленія въ экюйе такого молодого барона звали просто "отрокомъ" (enfant), "барчукомъ" (damoiseau); дамуазо--это маленькій баринъ (domnicellus отъ dominus). Синонимомъ для дамуазо былъ "вале" (valet), т. е. маленькій вассаль <sup>1</sup>) (vassalet). Впосл'єдствін слово "валэ" (слуга) стало унизительнымъ, но не ранъе XIV в.; напротивъ, слово "пажъ" (page, pagius) первоначально могло означать и прислугу низменнаго происхожденія, на кухнѣ и на конюшнь, но потомъ значеніе слова "пажъ" стало подыматься и при Валуа употреблялось уже въ нашемъ смысль. Словомъ "экюйе" (écuyer, sentarius) назывался тоть же отрокь. Эта школа при дворѣ сюзерена продолжалась лътъ 5-7, но часто гораздо меньше. Дамуазо не смѣли вооружаться ни мечемъ, ни копьемъ, ни шлемомъ, ни кольчугой; имъ оставалось только сражаться съ рогатиной или пикой; позднѣе эти строгости были смягчены, и только шпоры навсегда остались отличіемъ "рыцаря" (miles). Въ битву оруженосецъ дъйствительно несъ щить своего рыцаря, становился сзади

него и подавалъ ему запасное оружіе, стерегъ плённыхъ. Иногда удары противниковъ доставались и оруженосцу, иногда самъ оруженосецъ повиновался внутреннему призванію, вмёшивался въ битву на защиту своихъ и тутъ же на полё сраженія поставлялся въ рыцари. Но и дома, въ замкъ своего рыцаря, у экюйе бывало много дъла.

Чуть свъть экойе съ скребницей и щеткой въ рукахъ торопится въ конюшню чистить лошадей рыцаря, а подъ конецъ и свою собственную; иногда ему же приходилось и обътажать молодыхъ лошадей. Потомъ онъ идетъ будить рыцаря и помогаетъ ему одъваться. Ожидали ли гостя въ замокъ, экойе шелъ ему навстръчу, бралъ у него оружіе и коня, велъ самого гостя въ приготовленную для него комнату, снималъ съ него доспѣхи и помогалъ переодѣваться. Протрубить ли рогъ къ объду, экюйе подаеть рыцарю и гостямъ воду для мытья рукъ передъ здой, разноситъ хлъбъ, ръжетъ мясо, наливаетъ вино или внимательно стоитъ за кресломъ рыцаря. Отправляется ли рыцарь въ путь, за его вещами присматриваеть все тоть же оруженосець. Рыцарь и экойе неразлучны, экюйе-твнь рыцаря. Иногда экюйе посылается въстникомъ ко двору другого барона съ письмомъ. Конечно, не всѣ дамуазо несли такую тяжелую службу, въ особенности, гдъ ихъ было много; а сеньёры любили окружать себя цёлой свитой красивыхъ и безупречныхъ дамуазо.

Въ чемъ же заключалась красота этихъ отроковъ? Всъ матери Испытанія. желали себъ сына рослаго, съ литымъ тъломъ, стройнымъ, гибкимъ, подвижнымъ; съ правильными чертами лица, съ золотыми кудрями и "зелеными" соколиными глазами, бълой, слегка розоватой кожей. Труверы всегда восторгались станомъ дамуазо, широкимъ въ плечахъ, тоненькимъ въ таліи. Но главнымъ считалась всетаки сила, а не красота. Какъ рисовался, наприм., Карлъ В. пъвцамъ рыцарской эпохи? Великаномъ въ 7 — 8 футовъ роста, легко сгибающимъ по три – четыре подковы, подымающимъ двумя руками рыцаря въ полномъ вооружении. Каковы должны быть внутреннія, душевныя качества дамуазо? Самымъ важнымъ для дамуазо было внутреннее "призвание"; поэтому старые бароны любили иногда подвергнуть испытанію отроковъ. Такому испытанію герцогъ Жираръ подвергаетъ, напр., своего племянника Эмери де-Нарбоннъ (въ былинѣ "Girars de Viane"). Герцогъ Жираръ (Girard) сидитъ въ день своего рожденія въ своемъ замкѣ Вьеннъ и смотрить въ окно на окрестности. Вдругъ между двухъ холмовъ, въ глубокой долинѣ,

Digitized by Google

5

онъ видитъ группу всадниковъ, молодыхъ, красивыхъ дамуазо, которые сидять на узорчатыхъ съдлахъ и правятъ къ замку своихъ арагонскихъ лошадокъ. Вотъ они остановились у подътзда, и ихъ молодой, красивый вождь слъзаеть и весело подымается по лёстницё въ залу, съ соколомъ, бёлымъ, какъ листъ тополя, на рукв. Жираръ почему - то начинаетъ волноваться и, наконецъ, восклицаеть, меняясь въ лице: "Какъ онъ похожъ на нашу семью!" Герцогъ Вьенскій, мучимый догадками, хочеть во что бы то ни стало испытать новаго пришельца: "Не идите встр'вчать его, не привѣтствуйте, не заговаривайте съ нимъ", приказываетъ онъ своимъ воинамъ. Этотъ молчаливый, холодный пріемъ раздражаетъ Эмери, и гитвъ вспыхиваетъ въ немъ. "Если вы такъ-то принимаете вашихъ гостей", говоритъ онъ: "такъ знайте, что въ городкѣ есть гостиницы, а у меня наберется еще ливровъ пятнадцать золота". Жираръ еле сдерживаетъ смѣхъ и съ важностью обращается тогда къ племяннику: "Ты, ввроятно, жонглеръ; ну, такъ покажи намъ свое искусство", и тутъ же кричитъ ключнику замка: "гляди, мальчикъ не умъетъ даже нести сокола; возьми у него птицу и посади на жердь". Гитвъ Эмери растетъ: "Право, я лучше вернусь къ отцу, потому что дяди моего, конечно, уже не можетъ быть здёсь!" - "Если ты жонглеръ", продолжаетъ свою шутку герцогъ: "такъ теперь какъ разъ время спѣть намъ пѣсню. Смотри, вотъ горностаевая шубка: это будетъ твоя награда. Начинай же!" Долѣе дамуазо уже не можетъ сдерживаться и своимъ соколомъ, какъ молоткомъ, ударяетъ Жирара прямо въ лицо. "На вистлицу его", кричить герцогь, у котораго кровь струится по лицу: "на висълицу!". Шестьдесять экюйе и воиновъ бросилось было на Эмери, но тоть, блѣдный, дрожащій, гордымъ взглядомъ заставляетъ ихъ остановиться: "Я сынъ барона, дона Гэрно, я племянникъ Жирара. Назадъ!" Герцогъ слышить это, бъжитъ къ нему съ распростертыми объятіями. "О да, поистинѣ ты нашего рода, и у тебя сердце барона". И вотъ испытание оканчивается поцѣлуями и слезами.

Но самое суровое испытаніе, которое только выпадаеть на долю дамуазо, это, когда родители скажуть имъ: мы вамъ не передадимъ леновъ, ищите сами, гдѣ сумѣете". Средневѣковыя былины и хроники полны разсказовъ объ обездоленныхъ дамуазо, которые силою копья завоевывають себѣ цѣлыя государства или сразу, благодаря удачной женитьбѣ, получаютъ и славу и богатство. Таковъ разсказъ объ отъѣздѣ сыновей Эмери (былина "Departement des enfans Aimeri"). Эмери самъ не богатъ, у него только

Окатанія мододого рыцаря. область Нарбонна, которую онъ хочетъ оставить самому младшему изъ своихъ сыновей. "Возьми сто рыцарей", говоритъ онъ старшему сыну Бернару: "и отправляйся прямо въ Брюбанть (Brubant). Тамъ правитъ гордый герцогъ, а у него дочь — самая красивая дъвушка въ свътъ. Иди и проси ея руки у отца". Бернаръ отвъчаетъ только: "Такова ваша воля, батюшка, и я иду!" и кричитъ уже рыцарямъ: "На коней!" Гдъ лежалъ Брюбанть, этого, конечно, не зналъ и самъ поэтъ XII в., но Бернаръ и сто рыцарей Нарбонна видять его, наконець, передъ собой, этоть пышный городъ. Въ тени оливъ у подътзда дворца рыцари слезаютъ съ коней и по каменной лестнице подымаются въ сводчатый залъ, где сидитъ герцогъ среди своихъ бароновъ. "Дорогой и прекрасный сиръ", говорить громко Бернаръ: "графъ Эмери просить васъ отдать мнѣ вашу красавицу-дочь въ жены. Я буду служить тогда вамъ всю мою жизнь." Герцогъ тотчасъ же соглашается, и тутъ кстати выходить и дочь, которая уже узнала о прітадъ Бернара. "Дочь моя, красавица моя, я нашель тебъ мужа", говорить отець. "Да будеть благословенъ Господь", отвѣчаеть дочь: "назовите мнѣ его, дорогой сиръ".-.,Вотъ онъ, Бернаръ изъ богатаго Нарбонна".--"Я согласна, батюшка". Тотчасъ зовутъ епископа благословить жениха и невъсту, а на слъдующій день уже пиръ подъ сводами замка. Тотъ же разсказъ повторяется и еще для двухъ сыновей Эмери (для Garin и Herrant). Счастье четвертаго сына Бёвъ (Beuves) устраивается еще проще. Умираетъ герцогъ Великой Гаскони и оставляеть только одну дочь — красавицу Элиссанъ (Helissent). По обычаю феодальныхъ временъ, сирота-дочь идетъ къ своему сеньёру королю Карлу въ Парижъ: "Мой отецъ умеръ; я пришла просить у васъ мужа". Король туть же береть ее за руку и обращается къ Бёвъ: "Возьми эту девушку себе въ жены." --"Благодарю, сеньёръ", отвѣчаетъ сынъ Эмери и зоветъ епископа, который ихъ и благословляеть.

Но дамуазо рвется изъ дому, даже когда родители и не гонять его, потому что храбрость—его ремесло. Наприм., у рыцарственнаго Вивьена, о которомъ такъ часто разсказывають жонглеры, былъ еще маленькій 15-тилѣтній брать; его оставляють въ замкѣ передъ рѣшительной битвой съ невѣрными при Аликавѣ. "Ты еще слишкомъ молодъ и малъ, чтобы идти на встрѣчу язычникамъ", говоритъ ласково Гильомъ д'Оранжъ отроку Гишардэ: "гдѣ тебѣ вынести зрѣлище битвы и поля, покрытаго мертвыми. Оставайся лучше съ своей теткой Гибуръ" (Guiboure). Но Гишардэ пробирается въ конюшню, съдлаетъ боевого коня и пускается одинъ безъ оружія въ путь. Гибуръ, "графиня со строгимъ ликомъ", посылаетъ за нимъ въ погоню сто башелье. Но отрокъ самъ ворочается домой окольными путями и просить тетку "посвятить его въ рыцари"! Какая тутъ смъсь ребячества и героизма! Однако, самымъ законченнымъ типомъ рыдаря-ребенка въ средневъковой поэзіи быль всетаки Роландь, племянникъ Карла В.: варварство, грубость, немного шаловливой хитрости и много отваги - все это смѣшалось въ душѣ такого дамуазо XI — XII вв. Вотъ воинство Карла В. идетъ въ походъ на невърныхъ: это походъ въ Италію, который существоваль только въ фантазіи поэтовъ и заканчивался въ былинахъ знаменитой битвой при Аспремонтъ. Но отрока Роланда и его сверстниковъ заперли въ замкѣ въ Ланѣ: они еще слишкомъ молоды для войны. До отроковъ доносятся звуки роговъ, ржанье и топотъ коней; они видятъ сквозь узкія окна оруженосцевъ, отыскивающихъ помѣщенія для своихъ рыпарей. Терпѣнію ихъ наступаетъ конецъ; пять отроковъ съ Роландомъ во главѣ рвутся къ удаляющейся арміи, но въ замкѣ Ланскомъ нарочно оставленъ для присмотра привратникъ. Роландъ думаетъ сначала обмануть привратника, подкупить его объщаньями, называетъ его благороднымъ, зоветъ монсеньёромъ. "Дай намъ", говоритъ онъ: "поиграть немного за воротами. Знаешь, что? Когда мы выростемъ, мы сдълаемъ тебя рыцаремъ". Но привратника трудно провести: "Рыцаремъ?" переспрашиваетъ онъ: "жалкое ремесло! Зарабатываешь только жестокіе удары. Я предпочитаю спать", и туть же прибавляетъ строгимъ голосомъ: "Идите къ себъ и забавляйтесь вашими соколами." — "Намъ бы только взглянуть на рыцарей, добрый отецъ-привратникъ, " ластится Роландъ: "выпусти насъ; ну, пожалуйста." Привратникъ упорствуетъ, и отроки отбрасываютъ тогда всякое притворство: "А, ты не хочешь повиноваться намъ, такъ получи же, что заслужилъ!" Съ этими словами Роландъ съ товарищами набрасываются на несчастнаго, осыпають его ударами палокъ, замертво оставляютъ на мѣстѣ, а сами скрываются за воротами. Между тъмъ армія Карла В. уже далеко, а пятеро дамуазо идуть пѣшкомъ. Какъ нарочно показываются пятеро бретонцевъ. "Намъ нужны лошади", говоритъ Роландъ: "такъ вотъ намъ и работа, скорѣе на нихъ, на нихъ!" Дамуазо бросаются на испуганныхъ бретонцевъ, выбиваютъ ихъ изъ съдла и овладъваютъ конями. Ограбленные рыцари идуть между темъ жаловаться къ своему королю Саломону. Что это за отроки? Надо узнать, и тысяча людей отправляется въ погоню. Ихъ окружають, стъсняють, приглядываются къ нимъ. "Ахъ, да это Роландъ", вскрикиваетъ вдругъ со смѣхомъ король Бретани, узнавши племянника Великаго Карла. "Это Роландъ", повторяютъ кругомъ со смѣхомъ бароны: "это Роландъ!" Никто не хочетъ знать, что отроки избили привратника и ссадили съ коней пятерыхъ бретонцевъ; ихъ прощаютъ даже чествуютъ, позволяютъ имъ остаться въ лагерѣ и принять участіе въ крестовомъ походѣ. Роландъ торжествуетъ (См. эпопею "Aspremont"). Но при всей своей грубости, страстности, эти дамуазо XII в. сохраняютъ чистоту нравовъ. У нихъ нѣтъ и той чувствительности, мечтательности, которой надѣляетъ своихъ героевъ поэзія XIV в. Всѣ они слишкомъ любятъ охоту и военныя упражненія, чтобы обращать большое вниманіе на женщинъ.

Когда же оканчивается отрочество? Традиція германская различна, смотря по племени. У Салійскихъ франковъ оружіе вручалось съ 12 лѣтъ, у Рипуарскихъ — съ 15. Во многихъ средневъковыхъ сборникахъ обычаевъ, "кутюмовъ", говорится о двадцати одномъ или двадцать первомъ годѣ, какъ о совершеннолѣтіи; однако въ Бовэзи сохранилось совершеннолѣтіе въ 15 лѣтъ. Рыцарство давалось долгое время скорѣе по германской традиціи въ 12, 13, 14, 15, 17, 19 лѣтъ, т. с. средній возрастъ можно принять въ 15. Но замѣтно стремленіе отодвинуть его въ XIII вѣкѣ къ возрасту совершеннолѣтія, т. е. 21 году.

#### 6. Посвящение въ рыцари.

Древние Въ сущности рыцаремъ долгое время <sup>1</sup>) могъ быть сдѣланъ капосващеніе. ждый, но на дѣлѣ обыкновенно посвящались только сыновья рыцарей (дамуазо). Посвященіе чаще всего совершалось въ праздники Рождества, Пасхи, Вознесенія, Пятидесятницы, въ Ивановъ день. Обычай "ночной стражи" (veillée des armes) наканунѣ посвященія вытекъ изъ этой привычки, потому что подъ Пасху и подъ Троицынъ день шло обыкновенно всенощное бдѣніе до утра; какъ разъ въ эти дни крестились въ древнехрістіанскія времена вновь обращавшіеся. Однако, случались посвященія и на полѣ битвы. Каждый рыцарь могъ посвящать въ рыцари, но чаще всего это дѣлали родствен-

<sup>1)</sup> Въ Германіи конституціи императора Фридриха I закрывали доступъ въ рыцари дітямъ духовныхъ и крестьянъ.

ники, сеньёры; короли и императоры стремились утвердить за собой монополію въ этомъ дѣлѣ. Иногда бывало по нѣскольку воспріемниковъ: одинъ привязываетъ правую шпору, другой-лѣвую, третій опоясываеть новаго рыцаря мечемь. Обыкновенно обрядъ посвященія излагають по поэмѣ XIII в. "Ardene de Chevalerie" или по католическимъ обрядникамъ, но это болѣе позднее рыцарство, а посвящение XI-XII вв. гораздо проще. Къ германскому обычаю врученія оружія прибавились сначала только обрядъ подвязыванія шпоръ, облачение кольчуги, каски, ванна передъ облачениемъ безъ всякаго символическаго значенія; даже "colée", ударъ ладонью по шећ, прибавился позднће и не составлялъ сначала такой необходимой части посвященія, какъ опоясываніе мечемъ. Но colée сопровождалось уже краткимъ наставленіемъ: будь храбръ. Къ концу обряда рыцарь вспрыгиваль на лошадь такъ, чтобы не касаться стремени, скакалъ немного галопомъ и ударомъ копья поражалъ манекены, утвержденные на столбахъ (quintaine)<sup>1</sup>). Иногда сами рыцари обращались за освящениемъ оружія къ церкви; такимъ образомъ, стало проникать христіанское начало въ чисто варварскій, военный обычай.

Въ исторіи Годфрида Плантагенета (Johannis Turonensis, monachi Посвященіе Majoris Monasterii Historia Geoffredi Plantagenistae, Andegavensis comitis et ducis Normannorum) есть разсказъ о посвящения молодого Годфрида въ рыцари и вручении ему оружія англійскимъ королемъ Генрихомъ въ 1129 г. Годфриду было 15 лѣтъ, когда отецъ его Фулькъ Анжуйскій получилъ приказъ отъ англійскаго короля прислать сына къ Троицыну дню въ Руанъ: король хотелъ посвятить его заодно съ другими сверстниками въ рыцари и женить на своей дочери. Пять бароновъ должны были приводить Годфрида къ королю, а 25 дамуазо, однихъ лѣтъ съ женихомъ, составляли его свиту. Король посылаеть къ нему навстрѣчу знатныхъ придворныхъ, а когда Годфридъ вступаетъ во дворецъ, то Генрихъ Анжуйскій, который обыкновенно ни передъ кѣмъ не подымался, встаетъ съ своего трона, идетъ къ будущему зяту и обнимаетъ его. Затъмъ начинается пиръ; за бесъдой король испытуетъ отрока различными вопросами и остается доволенъ и его умомъ и его рѣчью. На другой день съ разсвѣта Годфриду и его спутникамъ готовятъ ванны. Вымывшись, женихъ надъваетъ льняную рубашку, полукафтанъ,

Готфрида Плантатенета.

<sup>1)</sup> Quintaine чаще всего состояли изъ укръпленныхъ на столбахъ доспъховъ-щитовъ, кольчугъ, которые молодой рыцарь долженъ былъ пробивать, разбивать или опрокидывать.

шитый золотомъ, пурпуровую мантію, обуваеть ноги въ шелкъ и башмаки, украшенные золотыми львами; да и всѣ другіе дамуазо облачаются въ льняныя рубашки и пурпуровыя мантіи. И вотъ Годфридъ выходить со свитою, "словно бълоснѣжный цвѣтокъ лиліи, осыпанный лепестками розъ". Приводять лошадей, приносять оружіе. Для жениха приготовили испанскаго коня, который на бъгу обгоняетъ летящихъ птицъ; отрока облачаютъ теперь въ кольчугу изъ двойныхъ колецъ, которую не пробить ни одному копью; на ноги надъвають поножи, то же сколоченныя изъ двойныхъ колецъ, и золотыя шпоры; на шею вѣшаютъ щитъ съ изображеньями золотыхъ львовъ; голову прикрываютъ шлемомъ, выложеннымъ драгоцънными камнями и притомъ такимъ кръпкимъ, что его не пробьетъ никакой мечъ; приносятъ копье съ ясеневымъ древкомъ и остріемъ изъ стали, закаленной въ Пуатье, приносятъ мечъ, работы знаменитаго мастера Галана, о которомъ говорятъ всѣ былины. И вотъ молодой рыцарь вскакиваетъ на лошадь безъ помощи стремянъ и пѣлый день предается воинскимъ забавамъ со своими сверстниками, одновременно посвященными въ рыдари. Таково посвященіе XI--XII вв.: нѣтъ ни colée, ни sermon, т. е. поученія при вручении оружія, ни quintaine.

Совершенно также описывають обрядь и древнія былины, напр., "Garin le Hoherain". Суровый Фромонъ посвящаеть здѣсь въ рыцари сына Фромондина. Въ замкѣ готовятъ ванны, наполняютъ ихъ водой, и Фромондинъ съ товарищами омываются въ нихъ; между тѣмъ шамберлэны приносятъ одежды, а оруженосцы держатъ уже лошадей. Фромонъ посылаетъ для сына своего боевого коня Босанъ (Beaucent) съ тулузскимъ сѣдломъ. Фромондинъ однимъ прыжкомъ вскакиваетъ на коня, пускаетъ лошадь галопомъ и ударяетъ мимоѣздомъ дядю Бернара де-Нэзиля въ шутку такъ, что тотъ чуть не падаетъ. "Старый сиръ", кричитъ онъ со смѣхомъ: "будьте у меня гостемъ!" И Бернаръ отвѣчаетъ: "Благодарю васъ; но съ условіемъ: умѣйте пришпоривать коня, чтите благородныхъ рыцарей и не забывайте подливать бѣднымъ и молодого и стараго вина". Этимъ наставленіемъ новому рыцарю и общимъ пиромъ заканчивается посвященіе.

Colée.

Въ былинахъ и хроникахъ XII в. встрѣчаются часто и посвященія съ colée, которое пришло, вѣроятно, съ Сѣвера не раньше XI в. Историкъ XII в. (Lambert d'Ardres) описываетъ посвященіе въ рыцари Арнульфа II, графа д'Ардръ и де-Гинь: отецъ молодого принца даетъ ему при всѣхъ la colée, но такъ, что новый рыцарь не можеть отвѣтить тѣмъ же (et ei militarem, non repercutiendus, dedit alapam). Это происходило въ Гинь на Троицынъ день 1181 г. Такой же обрядъ знаеть былина "Эли де-С. Жиль". У отца Элиу Жюльена де-С. Жиль борода совершенно съдая: онъ съ честью уже сто лѣтъ носитъ оружіе рыдаря, не измѣняя ни сеньёру, ни Христу, но, наконецъ, хочетъ и отдохнуть. Вотъ онъ начинаетъ укорять сына, болѣе чтобы раздражить и испытать силу его духа. "Въ твои годы", говоритъ Жульенъ: "я завоевывалъ замки, крѣпости, города". Задътый за живое, Эли собирается навсегда покинуть отцовский замокъ, но старикъ останавливаетъ его: "Куда пойдешь ты безъ боевого коня и оружія; въ Париже и въ Шартре всѣ скажутъ: вотъ сынъ Жюльена Бородатаго, изгнанный своимъ отдомъ". Жюльенъ велитъ приготовить quintaine, принести оружіе и посвящаеть Эли въ рыцари. Старикъ опоясываетъ его мечомъ и, замахнувшись ладонью, даеть сыну такой ударъ, что тоть елееле удерживается на ногахъ. Новый рыцарь сдерживаетъ закипфвшій было въ немъ гнѣвъ и только цѣдитъ сквозь зубы: "Если бы это быль кто другой, такъ я отплатиль бы ему; но вы-мой отець, и я не долженъ негодовать". Эли вскакиваетъ затемъ на лошадь и поражаетъ всъхъ разставленныхъ болвановъ. "Изъ него выйдетъ богатырь", восклицаеть тогда съ восторгомъ старикъ.

Подъ вліяніемъ церкви этотъ военный обрядъ становится сна- Религіозное чала религіознымъ, когда церковь только благословляетъ мечъ пооващеніе. (bénir l'épée), а затѣмъ и прямо-таки литургическимъ, когда церковь сама опоясываеть рыдаря мечемъ (ceindre l'épée). Отсюда въ древнихъ "понтификалахъ" (епископскихъ обрядникахъ) и различають Benedictio ensis et armorum (благословеніе оружія) оть Benedictio novi militis (посвящение рыцаря). Былины знають обычай бодрствовать въ молитвѣ ночь передъ посвященіемъ, просить у церкви благословенія для новаго рыцаря, класть его оружіе для освященія на престолъ, но богослужебный обрядъ Benedictio novi militis совершается уже только на латинскомъ языкѣ.

Наиболье распространенный разсказъ о посвящени въ рыцари и притомъ съ толкованіемъ символическихъ обрядовъ заимствуется обыкновенно изъ поэмы XIII в. "Orden de Chevalerie". Но это литературное произведение даетъ въ сущности свою собственную теорію, которая отразилась на позднемъ рыцарствѣ, но не опирается на факты действительной жизни, изображаемой въ былинахъ. Поэма "Ordene de Chevalerie" излагаетъ бесъду плъннаго христіанскаго рыцаря Гю Тиверіадскаго (Hue de Tabarie) съ великимъ государемъ

невърныхъ, завоевателемъ и побъдителемъ Саладиномъ. Саладинъ хочеть будто бы сдълаться рыцаремъ и разспрашиваеть рыцаря объ обрядахъ. "Святой орденъ рыцарства – не для васъ", отвѣчаетъ тотъ: "Вы другого закона; у васъ нътъ ни въры, ни крещенія. Сдълать васъ рыцаремъ-такое же безуміе, какъ накрыть шелкомъ кучу навоза, чтобъ не воняло". Но Саладинъ настаиваетъ, приказываеть, и плѣнникъ повинуется. Вотъ тутъ и начинается символическое толкование встахъ обрядовъ. Омовение-первый символъ. "Какъ ребенокъ выходить безъ грѣха изъ святой воды при крещеніи", говорить посвящающій рыцарь: "такъ и вы должны выйти изъ этой ванны, смывши съ себя всякія пятна чести и всякія скверны". Посвящаемый выходить изъ ванны уже преображеннымъ и сіяющимъ и сажается на торжественное ложе: "Завоевать себѣ ложе въ раю-такова цёль рыцарства". Саладинъ послушно облачается вь бюлыя одежды: "если рыцари хотять достичь царства Небеснаго, они должны быть чисты душой и теломъ". Затемъ Гю де-Табари набрасываеть багровую мантію на плечи повелителя: "Помните, что вы должны проливать кровь вашу на защиту Святой Церкви". Саладинъ протягиваеть ноги, а рыцарь обуваетъ ихъ въ черное, "чтобы напомнить ему о землѣ, изъ которой онъ созданъ и въ которую обратится, и предохранить отъ гордости". Потомъ Саладина опоясываютъ бълой перевязью, опять-таки въ знакъ нравственной чистоты, какъ перваго долга рыцарей. Къ темной обуви прикръпляютъ золотыя шпоры: "Отнынъ рыцарь долженъ быть настолько же послушенъ шпорамъ Божественной воли, какъ его лошадь-ударамъ этихъ матеріальныхъ шпоръ". Теперь время вручить рыцарю и мечъ о двухъ лезвеяхъ: "однимъ лезвеемъ онъ будеть поражать богача, который угнетаеть бъднаго, другимъ -карать сильнаго, который преследуеть слабаго". Голову новому рыцарю окутывають бѣлымъ покрываломъ, дабы онъ помнилъ о важности душевной чистоты, соблюдая непорочность или очищаясь покаяніемъ; наконецъ, весь обрядъ оканчивается наставленіемъ Гю: "Четыре заповѣди долженъ блюсти рыцарь, если онъ хочетъ сохранить честь свою незапятнанной: никогда не итти за одно съ измѣнниками; никогда не давать дурныхъ совѣтовъ дамѣ или дѣвушкъ, напротивъ, всегда относиться къ нимъ съ большимъ уваженіемъ и защищать ихъ противъ всѣхъ; затѣмъ, соблюдать благочестиво посты и воздержание и, наконецъ, слушать ежедневно обѣдню и щедро одарять монастыри". Послѣ этого Саладинъ освобождаеть на волю своего плѣнника.

Среднев вковая церковь постепенно накладывала свою руку на военный германский обычай. Сначала епископъ благословлялъ только оружіе, но, въ конців концовъ, онъ самъ сталъ опоясывать посвящаемаго мечемъ и, смягчая colée въ легкое прикосновение руки, дълалъ его рыцаремъ, произнося: "Будь рыдаремъ" (Sois chevalier). Въ Римъ (въ библіотекъ Vallicellane) хранится манускриптъ, возникшій не позже первой половины XI в. '). Это обрядникъ, гдъ цълый подборъ военныхъ молитвъ: здъсь благословение военнаго знамени (Benedictio vexilli bellici), затъмъ благословение меча съ молитвами "Exaudi" и "Benedic" и тотчасъ же антифонъ со стихомъ "Accingere gladio tuo super femur" (Да будутъ препоясаны чресла твоимъ мечемъ), которые встрвчаются во всвхъ епископскихъ служебникахъ (понтификалахъ) и обозначаютъ мгновеніе, когда посвященный опоясывается; наконецъ, молитва съ обращеніемъ къ Господу: "Ты, Господи, повелѣлъ рабу твоему препоясаться мечемъ". Кто же препонсывалъ здъсь будущаго рыцаря? Кажется, что епископъ. Но затъмъ до XIII въка нътъ слъдовъ "Веnedictio novi militis". Въроятно, что обрядъ этотъ возникъ въ Римѣ и распространился именно отгуда. Въ позднихъ понтификалахъ встръчается нъсколько разныхъ редакцій "Benedictio novi militis"; вотъ, напр., ритуалъ по епископскому обряднику Гильома Дюранъ. Послъ объдни епископъ приступалъ къ благосло венію меча и произносилъ "Benedic": "Благослови, Господи, мечъ сей, дабы рабъ Твой былъ отнынъ защитникомъ церквей. вдовъ, сиротъ и всѣхъ служащихъ Тебѣ противъ злобы еретиковъ и невѣрныхъ". Между тѣмъ мечъ лежитъ обнаженнымъ на жертвенникъ; наконецъ, епископъ беретъ его и влагаетъ въ правую руку будущему рыцарю со словами: "Пріими мечъ сей во имя Отца и Сына и Св. Духа и т. д.". Потомъ, вложивши мечъ въ ножны, епископъ опоясываетъ посвященнаго мечомъ въ ножнахъ со словами: "Accingere gladio tuo super femur etc." (Да будуть препоясаны чресла твои мечемъ...). Опоясанный, въ свою очередь, вынимаеть теперь мечъ изъ ноженъ и дълаеть имъ три взмаха по воздуху, вытираетъ его о лѣвую руку, словно онъ уже въ крови враговъ Истины, и снова влагаетъ. Епископъ братски цълуеть затъмъ новаго рыдаря, произнося: "Будь рыдаремъ миролюбивымъ, бодрымъ, вёрнымъ и Богу преданнымъ". Затемъ

1) Въроятно, опъ возникъ при Оттонъ III между 983-1002 г. Это "Ceremoniale antiquum sive Ordo romanus et Rituale".

**ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪК. В. П.** 

49

слёдуеть alapa, но теперь это легкое прикосновение, которымъ. священнослужитель какъ бы пробуждаеть воина отъ сна бодрствовать во славё и вёрѣ Христовой. Туть окружающие старые рыцари привязывають новому шпоры, и поется антифонъ со стихомъ "Accingere gladio etc." Все оканчивается вручениемъ vexillum`a.

# 7. Бракъ рыцаря.

Феодализиъ Въ бракахъ феодальной эпохи чаще всего бывало мало поэзіи. Каждый баронъ старался главнымъ образомъ упрочить свое полои браки. женіе и заручиться большимъ числомъ леновъ; выгодная женитьба на богатой наслёдницё бывала при этомъ обыкновеннымъ средствомъ. Съ другой стороны, для верховныхъ сюзереновъ было важно, чтобы каждый ленъ находился въ рукахъ сильнаго ленника, способнаго нести военную службу; поэтому дочери-наслъдницы и вдовы ленниковъ должны были скорѣе выходить замужъ, дабы сохранить лены по наслъдству. Хорошо еще, если онъ были свободны выбирать одного изъ трехъ бароновъ, предложенныхъ сюзереномъ въ мужья, а то иногда верховный собственникъ прямо навязываль имъ своихъ любимцевъ. Короли охотно раздавали свободные лены вибсть съ ихъ наслъдницами баронамъ, которые върно служили имъ. Вотъ какой случай разсказываетъ, напр., былина "Charroi de Nîmes": "На этихъ дняхъ", говоритъ здъсь король графу Гильому въ отвѣтъ на его страшныя угрозы: "умретъ одинъ изъ монхъ пэровъ; если хотите, я подарю вамъ его земли и его жену". Затъмъ, подъ вліяніемъ страха, онъ начинаетъ последовательно предлагать ему всё свободныя наследства. "Возьмите землю маркиза Беранже, который только что умеръ, и возьмите его жену вивств съ его леномъ". Это предложение приводить Гильома въ бъшенство. "У васъ память коротка, сиръ", отвъчаеть онъ королю: "Помните ли вы еще тотъ день, когда въ битвѣ съ сарацинами вы были сбиты съ коня, и уже смерть вистла надъ вами. Одинъ изъ вашихъ графовъ увидълъ васъ въ этой опасности: онъ подбъжалъ и своимъ мечемъ прорубилъ среди враговъ просъку вокругъ васъ, словно кабанъ между собакъ; затёмъ онъ сошелъ съ коня и держалъ его, помогая вамъ състь въ съдло. Это былъ маркизъ Беранже, жену котораго вы мнѣ теперь предлагаете. Однако послѣ него остался маленькій сынъ. Я убью перваго, кто обидить ребенка". Неудивительно, что этоть обычай навизывать наслёдни-

цамъ мужей часто служилъ причвной продолжительныхъ войнъ. Въ поэмъ "Garins li Loherains" король Тьерри на смерть раненъ стрълой, пущенной изъ сарацинскаго арбалета. Онъ чувствуетъ, что умираеть, и хочеть выбрать своей дочери Бланшефлоръ мужа и могущественнаго защитника. Выборъ Тьерри падаетъ на лотарингца Гарэна: "Я вамъ даю Бланшефлоръ, мон земли и мою страну". Гарэнъ согласенъ, конечно, если императоръ Пипинъ утвердить за нимъ земли; женихъ и невъста дають другь другу об'яты надъ мощами, а Тьерри говорить: "ну, теперь выньте стрвлу изъ моего твла". Стрвлу выникають, и король умираеть. Гаренъ отправляется къ императору въ Лангръ просеть утвержденія для своего брака съ Бланшефлоръ. Но туть изъ среды придворныхъ раздается голосъ противъ брака: "Вы забываете, сиръ, что объщали уже мнъ первый свободный ленъ. Мнъ и только мнъ одному принадлежить Бланшефлоръ". Такъ говорить Фромонъ изъ Бордо, который и становится смертельнымъ врагомъ лотарингневъ. Гарэнъ сначала было сдерживаетъ себя, но потомъ разражается проклятіями, бросается на Фромона и готовъ уже нанести ударъ, но самъ императоръ удерживаетъ его за плащъ. Гарэнъ не женился на Бланшефлоръ, но съ техъ поръ возгарается страшная распря, какая-то война дикарей, о которой и поеть эпопея "Lorrains". Вотъ изъ-за чего умирали рыцари, горбли замки, города разрушались, а дъти оставались безъ наслъдства. Только церковь проводила настойчиво требование, чтобы браки были добровольными. Въ одной поэмъ ("Beuves d'Hanstonne") аббатъ спрашиваетъ Гюндемера: "Хотите вы взять въ жены эту девушку съ иснымъ челомъ?" — "Да", отвичаеть онъ: "и я дарю ей, какъ вдовью часть, всю Бургонь". -- "А ты, двественница, -- я вижу, ты плачешь? Хочешь ты взять этого барона въ мужья?" - "Нътъ", отвѣчаеть она: "мнѣ не нужно этого предателя" — н бракъ не со-CTORICS.

Ранняя рыцарская поэзія, какъ и ея герон, мало обращаетъ вниманія на женщинъ; однако, и она создала и всколько идеальныхъ женскихъ типовъ: прекрасную Олъ (Aude), которая умираетъ, узнавши о смерти своего нареченнаго Роланда; настойчивую Германгаръ (Hermengart) изъ Павін, дочь короля Бонифація, которая можетъ выйти замужъ только за Эмери, избранника своего сердца; Берту, жену Жирара Руссильонскаго, образцовую хозяйку-швею и въ то же время примърную христіанку по добротъ и простотъ. Но типъ жены средневъковаго барона, владычицы замка въ отсут-

**Henckie** TREN.

49\*

ствіе мужа, съ особенной силой воплотился въ Гибуръ (Guiboure), женѣ Гидьома д'Оранжъ (въ поэмѣ "Aliscans"). Гильомъ д'Оранжъ разбить при Аликанъ и одинъ только остался въ живыхъ и на свободъ изъ всъхъ христіанскихъ рыцарей. Его жена Гибуръ далеко отъ поля битвы, въ замкъ Оранжъ, ждетъ исхода борьбы съ сарацинами. Вдругъ привратникъ докладываетъ, что какой-то мужчина просить впустить его въ замокъ и выдаетъ себя за Гильома. Дрожь пробъгаеть у Гибуръ по жиламъ. Еще сомнъваясь, не довъряя, но все-таки взволнованная, она бросается на маленькую башенку. На другомъ берегу рва недвижимо стоитъ рыцарь высокаго роста, въ арабскихъ доспѣхахъ. "Это невѣрный", шепчетъ Гибуръ: "не надо отворять ему нашихъ дверей. Невѣрный! ты не войдешь сюда", кричить она рыцарю. Но тоть тихо и грустно отвѣчаеть: "Я Гильомъ". Ему некогда разсказывать теперь, какъ ради спасенія надѣлъ онъ сарацинское оружіе. "Я Гильомъ", повторяеть онъ, и слезы крупными каплями падають ему на щеки. Его руки побагровѣли отъ крови, отъ плача распухли его глаза: "Двадцать тысячь турокъ преслѣдують меня по пятамъ, отворите, отворите миъ!" И правда, издали доносится сначала неопредъленный, но вотъ уже все сильнъе и сильнъе разростающийся гулъ тысячи скачущихъ коней. Гибуръ все еще колеблется: "вашъ голосъ напоминаетъ немного Гильома, но въдь множество людей походить другь на друга рѣчью и голосомъ". Тогда графъ отстегиваетъ забрало, откидываетъ шлемъ за плечи и обнажаетъ передъ Гибуръ свою прекрасную, окровавленную отъ ранъ голову. "Взгляните на меня", говоритъ онъ теперь: "я ли это". Она наклоняется и съ ужасомъ узнаетъ Гильома; а между тъмъ вблизи уже слышны крики христіанскихъ пленниковъ, которыхъ сарадины гонятъ, какъ стадо, передъ собой, въ цъпяхъ, подъ ударами. Кровь бросается Гибуръ въ голову. "Какъ", кричитъ она снова пришельцу: "ты выдаешь себя за барона Гильома, хочешь слыть за гордую десницу, покрытую славой, и можешь спокойно выносить это унизительное зрълище! Нътъ, нътъ, ты не Гильомъ. Гильомъ никогда не допустилъ бы, чтобы при его жизни, у него на глазахъ обращались такъ съ христіанами! Нѣтъ, ты не Гильомъ". Тогда этотъ побъжденный, обезсиленный бъглецъ, быющійся уже шестьдесять часовъ и потерявшій не мало крови, молча накидываеть шлемъ, укрѣпляетъ забрало и съ копьемъ въ рукѣ снова бросается въ толпу невѣрныхъ. Онъ настигаетъ ихъ, наноситъ удары, убиваетъ, бьется одинъ противъ сотни и освобождаетъ плѣнныхъ. "Что я-

Гильомъ?" спрашиваеть онъ тогда снова Гибуръ. Двери Оранжскаго замка отворяются, наконецъ, передъ несчастнымъ. Однако, Гибуръ все еще какъ-то не върится: ей чуждо видъть Гильома побъжденнымъ; она такъ привыкла къ его торжеству и побъдамъ. Пятнадцать рань, изрубленное и окровавленное тело, крушныя слезы на щекахъ-вызывають въ ней жалость, но одна мысль о поражение снова делаеть ее нечувствительной. "Нътъ, это все-таки невозможно, чтобы ты былъ Гильомъ: иначе ты былъ бы побъдителемъ". — "Гдѣ же, наконецъ, всѣ французы?" продолжаетъ Гибуръ. – "Убиты". – "Гдв твои бароны?" – "Убиты". – "Гдв твои пломянники?"---"Убиты".--"Гдѣ Вивьенъ, котораго я такъ любила?"--"Убитъ". Съ рыданьями и слезами Гильомъ, какъ ребенокъ, повторяеть только: "Убиты, убиты, они всв убиты при Аликанв". Къ Гибуръ первой возвращается мужество. "Ну, такъ теперь не до отдыха", торопить она, сдерживая слезы: "надо отмстить за Господа и за мужей Франціи. Въ путь, иди и проси помощи въ Парижѣ у императора, съ Богомъ!"---"Не отправить ли мнѣ вѣстника вмѣсто себя?" раздумываетъ Гильомъ. Но Гибуръ не помнитъ ни пятнадцати ранъ, ни 60 часовъ битвы. "Нътъ, отправляйся самъ!"---"Но я боюсь оставить тебя одну". — "Я одна сумъю выдержать осаду турокъ: я взойду на укръпленія и сверху буду убивать ихъ. Иди!" Но настала минута прощанья, и графиня чувствуеть, что мужество внезапно покидаеть ее, и на мгновение она опять становится женщиной; мужъ и жена нъжно обнимаютъ другъ друга: "Ахъ, ты увидишь тамъ другихъ, болѣе молодыхъ и красивыхъ", говорить Гибуръ мужу: "ты забудешь меня". Тогда Гильомъ, чтобы утѣшить ее, даетъ клятву отпустить себѣ бороду и волоса. не стричь ихъ, пока онъ не вернется къ ней, и никогда во время путеществія не касаться другихъ усть. И воть старый побъжденный герой опять на конть и скачеть отъ Оранжа къ Лану, гдъ самь король императоръ Людовикъ. Гильомъ освободилъ его нвкогда отъ враговъ, посадилъ на престолъ, далъ ему свою сестру въ жены. Отъ кого же, какъ не отъ Людовика, ожидать побъжденному Гильому помощи! Но во дворцѣ никто изъ пирующихъ не хочеть узнать Гильома, въ его лохмотьяхъ, на загнанномъ конъ, съ головой, покрытой ранами; никто не подымается, никто не идетъ навстръчу. "Я вамъ говорю, что христіане побъждены при Аликань, что Вивьенъ убить, что всъ французы пали!" Но даже сама королева, сестра Гильома, гордо остается на своемъ тронѣ; у нея нътъ ни улыбки, ни ласковаго слова для побъжденнаго

брата, пришедшаго смущать торжество въ день ея коронованія. Гильомъ чувствуетъ, что кровь изъ встахъ жилъ стала бить ему въ голову: онъ бросается на неблагодарную сестру, хватаетъ ее за бѣлокурыя косы, волочеть ее по полу, вынимаеть изъ ноженъ мечъ и готовъ уже нанести последний ударъ: но вдругъ въ дверяхъ показывается озаренная свътомъ молодая, красивая дъвушка, съ мягкимъ взглядомъ и улыбкой на устахъ. Это дочь королевы, племянница Гильома — Аэли (Aélis). На глазахъ у испуганныхъ зрителей среди гробового молчанія Аэли идеть прямо къ изступленному дядъ и, молча, опускается на кольни. Гильомъ какъ бы замираеть на месть, и девушка решается заговорить: "Я не подымусь, пока вы не простите мою мать!" Но Гильомъ чувствуетъ уже, что слезы навертываются ему на глаза, роняеть мечь, обнимаеть племянницу и самъ бормочетъ какія-то извиненія. "Господи, какъ радуется прекрасная Аэли!" заканчиваеть поэть. Первообразомъ такихъ идеальныхъ женщинъ средневъковья и для нихъ самихъ, и для рыцарей, и для поэтовъ всегда оставалась---Дъва Марія.

### 8. Рыцарскій замокъ.

Samory

IX въка.

Древнъйшія укръпленія Западной Европы возникли еще при римскихъ императорахъ; это тѣ постоянные лагери (castra stativa), которые строили римляне, отступая передъ германскими варварами. Гать не было естественныхъ высотъ, тамъ дълалась насыпь, укрѣпленная валомъ и рвомъ. Въ V в. римскія провинціи были уже устяны такими "городищами"; даже послѣ паденія З. Римской имперіи они продолжали служить въ Галліи убъжищами для мирнаго галлоримскаго населенія при вторженіяхъ варварскихъ дружинъ. Династія Карла В. только не надолго дала франкамъ единство и обезпеченность; разложение его имперіи на королевства Италію, Францію. Германію, на графства и герцогства, на мелкіе феоды, опять ведеть къ раздробленности, даетъ мъстной жизни перевъсъ надъ центромъ, вызываетъ междоусобія и потребность въ убѣжищахъ. И вотъ въ IX в. Европа снова начинаетъ покрываться крѣпостями. Эти первые замки сооружались только изъ дерева и глины, безъ камня: прежде всего насыпается искусственный холмъ (motte), а на немъ ставятъ уже срубъ о четырехъ ствнахъ въ три-четыре этажа вышиной; подъ этой башней въ глубинъ насыпи дълается еще одинъ подземный этажъ съ колодцемъ, необходимымъ для про-

Digitized by Google

должительной осады. Таково жилище господина (domnio, donjon); вокругъ него, кромѣ рва, устранваютъ валъ, или живую изгородь, или грубый палисадъ; отсюда и названія встахъ этихъ замковъ-"la Haye", "le Plessis", "la Motte" и т. д. Но къ XII в. рыцарскіе замки стали гораздо сложиве. Дерево всюду замвияется камнемъ. Четыреугольная деревянная башня (donjon) превращается въ каменную самыхъ разнообразныхъ формъ. Палисадъ остался, но свади него выростають стройныя стены съ стенными зубцами, бойницами, окружной дорожкой, башнями.

Ворота въ замокъ XII в. защищались обыкновенно самостоятельной маленькой кръпостцей (barbacane), выдвинутой за ровъ; XII въка. когда кривостца взята, тогда спускають большой подъемный мость, и защитники ся отступають уже въ самый замокъ. Позади рва идеть сначала валъ съ деревяннымъ палисадомъ, а затёмъ дорога вокругъ замка; только за дорогой начинаются стёны. Часть стёны между двумя башнями называлась "куртиной"; обыкновенно низъ стънъ и башенъ сильно скашивали, а верхъ украшали зубьями (créneaux; въ сущности créneau-это пустота, а зубецъ-merlon). Такъ какъ зубецъ между двумя амбразурами долженъ былъ скрывать человѣка, то ему и давали выпину человѣческаго роста, а для стрѣлы арбалета пробивали въ немъ бойницу. Сзади зубьевъ шла дорожка кругомъ встхъ ствнъ, но при входъ въ башни она часто прерывалась пустымъ пространствомъ, черезъ которое можно было продолжать путь только по подъемному мосту; надъ дорожкой часто дълали покатую крышу, опиравшуюся на деревянные брусья, вдъланные въ стъны снаружи подъ зубдами. Башни въ ствнахъ бывали четырехстороннія, но чаще предпочитали какуюлибо другую форму; внутри онъ дълились на нъсколько этажей съ каменными сводами. Большое внимание обращали строители наворота замка, помъщавшіяся между двухъ башенъ, и подвижный подъемный мостъ, находившійся въ въдъніи привратника. Кромъ чугунныхъ или деревянныхъ воротъ, входъ въ замокъ въ крайномъ случаѣ задвигается еще желѣзной рѣшеткой. Иногда самая дверь поворачивалась не вертикально, а горизонтально, втягивалась вверхъ на цвпяхъ и падала внизъ въ силу своей тяжести. Съ обязанностью привратника и тайной подъемнаго моста связано много воспоминаній для п'явца среднев' ковыхъ былинъ. Воть, напр., Рено де-Монтобанъ: оглянувшись мысленно на всю свою прошлую жизнь, онъ ръшается однажды ночью разстаться съ міромъ и посвятить себя Богу. Его преследуеть раскаяние, что онъ убиль такъ много

- 775 -

Samoks.

людей; война сразу вдругъ представилась ему грубой страстью и преступленіемъ. Рено спокойно можетъ покинуть семью и замокъ: онъ самъ оставляетъ послѣ себя большое богатство, а его дѣти взяли верхъ надъ измѣнниками, которые было угрожали имъ, и вступили во владъніе своими ленами; его братья мирно наслаждаются славой прежнихъ подвиговъ. Въ то время, когда весь замокъ погруженъ въ глубокій сонъ, Рено подымается, надъваетъ одежды нищаго и на босу ногу безшумно спускается къ двери. Привратникъ, однако, просыпается и съ изумленіемъ узнаетъ сеньёра: "Я пойду разбужу вашихъ сыновей и братьевъ", говорить онъ.-"Подожди, не буди пока, но передай имъ послѣ, что я шлю мой привѣтъ, и пусть они молятся за меня".---"Ну, а что же сказать имъ еще?" — "Какъ послѣдній совѣть, какъ послѣднюю волю, я завъщаю имъ: пусть они стараются дълать добро."---"Но куда же уходите вы?"-"Я иду спасать мою душу и жить свято". Тогда привратникъ опускаетъ передъ нимъ подъемный мостъ; и герой Рено, внушавшій, бывало, страхъ, Карлу В., пускается въ путь, не смѣя оглянуться назадъ, не рѣшаясь даже поднять глазъ. Онъ торопливо проходить поля и леса, питаясь дикими яблоками и ежевикой, и раздумываеть только о томъ, въ какомъ монастырѣ лучше всего искупить ему свои гръхв. Въ Кельнъ, наконецъ, налагаетъ онъ на себя тяжелую службу среди каменщиковъ Св. Петра.

Пройдя подъемный мость и привратника, можно, наконець, проникнуть въ нижній дворъ замка. Здѣсь цѣлая деревушка: посрединъ церковь, передъ ней колодезь, а кругомъ избушки ремесленниковъ, кузнедовъ, плотниковъ и сельскихъ рабочихъ, мельница, пекарня и т. д. При первой опасности все это население спасается во внутренній (верхній) дворъ или даже въ самую замковую башню. Верхній дворъ опять-таки отгороженъ отъ нижняго зубчатой ствной, и проникнуть въ него можно только черезъ укрѣпленныя ворота. Здъсь на внутреннемъ дворъ конюшня барона, къ стънъ пристроены погреба и амбары, клътки съ медвъдями, шесты и жерди для соколовъ, господская часовня и кухня въ видѣ какого-то колокола съ трубой; отсюда должны экойе съ жаренымъ въ рукахъ пробъгать дворъ и взбираться по ступенямъ подътвзда (perron). Въ королевскихъ замкахъ между часовней (капеллой) и замковой башней возвышается еще дворецъ (palais) съ парадной лъстнидей и сводчатыми окнами. Но въ обыкновенныхъ замкахъ среди ворхняго двора помъщается только главная башня, однако

въ ней вся сила: это послъднее убъжище феодала, котораго враги преслѣдуютъ въ его собственномъ замкѣ. Эта главная башня (donjon) всегда изъ камня, всегда на скалѣ или искусственномъ холмѣ, всегда господствуеть не только надъ укрѣпленіями замка, но и надъ всей округой; во Франціи бывали башни футовъ въ 100 слишкомъ въ вышину, 72-76 футовъ въ ширину. Донжонъ замка де-Куси, оконченный въ 1230 г., возвышается на 64 метра при діаметрѣ въ 31 метръ; это самое красивое сооруженіе средневѣковаго рыцарства. Такія башни ръдко имъють правильную квадратную форму; чаще всего поперечникъ ихъ – удлиненный прямоугольникъ съ башенками по угламъ, иногда восьмнутольникъ, иногда-въ XIII в. чаще всего-кругъ. Центральная башня окружена опять-таки своей собственной ствной ("la chemise du donjon") и глубокимъ рвомъ. Входъ въ главную башню лежалъ обыкновенно футовъ на 20-40 надъ землей; взбираться можно было только по лестнице, которая убиралась вверхъ при первой опасности. Иногда отъ главной башни шелъ подъемный мостъ въ какое-нибудь другое строеніе рядомъ, и другого входа уже не было, какъ по подъемному мосту. Въ башиъ три этажа, не считая подземелья; въ каждомъ этажѣ — одна - двѣ комнаты со сводами. Окна тоже со сводами, но вслёдствіе толщины стёнъ это скорёе какія-то бойницы футовъ 8-10 глубиной. Въ первомъ этажъ помъщается парадная зала, гдъ собираются вассалы, гдъ поють жонглеры, гдъ вдять или играють въ шахматы. Во второмъ и третьемъ этажахъ спять баронъ, его жена, дъти, гости. Въ подвальномъ полутемномъ этажъ -- тоже еще жилье, но если спуститься ступеней 20-30 въ глубь, то тамъ уже полный мракъ; только при свѣтѣ восковой свъчи можно различить жельзную дверь, которая ведеть въ тюрьму. Рыцарскія былины не щадять красокъ, чтобы описать ужасы этихъ подземелій: сырость, духота, жабы, тарантулы. Но жестокость бароновъ не знаетъ предъловъ: узникамъ наглухо завязываютъ глаза, связывають руки за спину, надввають ошейникъ, цъпи на руки, кольцо на ногу, ихъ пытаютъ, выжимаютъ кровь изъ-подъ ногтей, вонзають въ тело железныя спицы и т. д. Въ некоторыхъ замкахъ изъ подземелья идутъ еще тайные ходы куда-нибудь за предѣлы стѣнъ, чтобы поддерживать сношенія во время осады (напр., въ замкъ Курси). Въ ежедневной жизни барона большое значеніе имветь и каменная льстница съ площадками (perron), которая ведеть къ парадной залъ дворца или башни, гдъ она замъняетъ въ такомъ случаъ деревянный подъемный мостъ (plancher)

IX-X вв. На площадкъ этой лъстницы баронъ творить судъ, посвящаетъ въ рыдари и т. д. Замки бывали хороши болъе снаружи, нежели внутри, гдъ узкія окна, прорубленныя въ толстыхъ стьнахъ, пропускали мало воздуха и свъта. Поэтому бароны за предълами своихъ замковъ, у подножія наружныхъ стенъ разбивали твнистый паркъ (verger) съ фруктовыми деревьями, цвътами; въ этотъ паркъ выходилъ черезъ потайной ходъ баронъ съ семьей подышать воздухомъ полей и лѣсовъ.

Рыцари-

Въ Германіи лучшіе замки воздвигались территоріальными князьграбители. Ями или даже императорами для защиты всего окружающаго населенія на случай вторженія враговъ (Reichsburgen). Прежде всего старались выбрать місто, которое укрівплено самой природой-недоступныя скалы или островъ среди озера, какъ при Шильонскомъ замкв, или хотя бы среди болоть, только бы затруднить подвозь осадныхъ орудій. Рыцарскіе замки не всегда служили охраной для барона и окрестного населенія: иногда они превращались, наобороть, въ разбойничьи гитезда, въ опорный пунктъ для систематическаго грабежа сосъдей и проъзжающихъ. Нъмецкий рыцарь-поэть Ульрихъ фонъ - Лихтенштейнъ разсвазываетъ, напр., слъдующій эпизодъ. 26 августа 1248 г. его постили въ замкъ Фрауенбургъ два друга — Пильгеринъ изъ Карса (Pilgerin v. Kars) и Вейнольтъ. Ульрихъ только что принялъ ванну и легъ было отдыхать, когда они явились. Онъ наскоро одвлся, принялъ гостей и предложилъ имъ поъсть. Послъ таки они уговариваютъ Ульриха витесть отправиться на соколиную охоту; но, пока его люди были заняты сборомъ собакъ и соколовъ, гости мигнули своимъ оруженосцамъ, обнажили мечи, напали на хозяина, перевязали ему у горла шубу и потащили въ его же собственную башню. Слуги рыцарей-грабителей (Raubritter) изгоняють челядь Ульриха изъ замка; даже супруга Лихтенштейна лишается крова, а ея драгоц внюсти подвергаются разграбленію; только одного сына грабители удерживають въ залогъ. Въ тотъ же день на выручку поэта поспѣшили друзья. Но Пильгеринъ вывелъ тогда Ульриха на балконъ съ петлей на шећ и пригрозилъ тотчасъ же сбросить его съ балкона, если онъ самъ не удалитъ друзей. На слъдующій день грабитель потребовалъ съ хозяина выкупъ, а до поры до времени наложилъ на плънника тяжелыя цёпи. Годъ и три недёли Ульрихъ оставался взаперти и только въ сентябръ 1249 г. былъ, наконецъ, освобожденъ по ходатайству графа Мейтарта фонъ-Гёрцъ. Но двухъ сыновей и двухъ знатныхъ мальчиковъ ему пришлось оставить въ залогъ,

пока онъ не выкупилъ сполна и ихъ и замокъ. Императору Рудольфу Габсбургскому принадлежитъ честь уничтожения въ Германи большого числа разбойничьихъ гнѣздъ такихъ рыцарей грабителей.

#### 9. Домашняя жизнь рыцаря.

"Qui trop dort au matin maigre devient et las" (Кто долго спить Одежда. поутру, становится худъ и вялъ), говорила средневъковая пословица. И вотъ королей приходилъ будить сенешалъ, а простыхъ рыцарей — шамбелланъ; они дергали за изголовье, а экойе помогали уже одъваться. Сверхъ рубашки рыцарь надъвалъ короткіе штаны (bruoch, braie), доходящіе до колѣнъ и поддерживаемые поясомъ; нижняя часть ноги прикрывалась чъмъ-то въ родъ очень длинныхъ чулокъ, прикрѣпленныхъ ремнями къ поясу штановъ (это и есть chauce); на ноги надъвались башмаки со шнурками или пуговидами. Сверхъ бълья рыдарь натягиваетъ льняной камзолъ, затьмъ bliand (côte), т. е. суконный или шелковый кафтанъ, который до пояса плотно прилегаетъ къ твлу, а затвиъ спускался складками на ноги; верхняя часть кафтана шнуровалась и къ ней пристогивались на ремняхъ широкіе рукава, какъ и у женщинъ. Въ холодъ поверхъ него рыцари носили еще surkôt на мъху, а въ дорогѣ "карре", т. е. плащъ съ капюшономъ. Но офиціальная верхняя одежда, которую носиль и рыцарь и его жена, -- это мантія (mantel) безъ рукавовъ изъ шелковыхъ тканей съ горностаевой выпушкой. Мантія на правомъ плечъ скрѣплялась пряжкой, а самъ рыцарь слегка придерживалъ ее рукой на высотв груди. Голову рыцарь прикрывалъ шапочкой.

Умывшись или даже взявши ванну и одъвшись, рыцарь начинаетъ молиться. Рыцарская молитва долго сохраняла характеръ восточнаго поклоненія: феодалъ распростирался крестомъ на землю, головой къ востоку; только постепенно перешли въ средніе въка къ простому колънопреклоненію. Но не довольствуясь одиночной молитвой, рыцарь шелъ затъмъ слушать мессу въ сосъдній монастырь или въ капеллу, которая находилась тутъ же у башни замка.

Но чёмъ наполнялъ рыцарь весь остальной день, когда не было войны? Вёдь, уединенная жизнь въ мрачномъ замкё должна была наводить мучительную скуку? Нисколько; феодалы умёли изобрётать забавы, и рыцарскія былины насчитывають ихъ болёе десятка. Рыцарь посёщаетъ всё турниры въ округё, хотя бы расходы на Забавы.

Digitized by Google

вооруженіе и путь поглощали половину его дохода; охотится въ льсахъ или по болотамъ; ловитъ рыбу то въ прудахъ, то въ быстро бъгущихъ ручьяхъ, или просто предпринимаетъ безконечныя прогулки въ луга и по степи. Но даже оставаясь въ предѣлахъ замка, рыцарь можеть зимой по целымъ часамъ сидеть и греться у своего камина, переживая мысленно свои походы и турниры или прислушиваясь къ разсказу какого-нибудь паломника, а льтомъ-прохаживаться въ тени своего парка среди павлиновъ и лебедей. Онъ открываеть свои двери для всевозможныхъ жонглеровъ, принимаеть и угощаеть гостей, упражняется на рапирахъ или даеть другимъ уроки фехтовки; устраиваетъ травли дикихъ звѣрей, медвідей и вепрей, играеть на день по двадцати партій въ шахматы, перемежая ихъ триктракомъ и игрой въ кости, а главное, хорошо встъ, долго встъ и много пьетъ, или, наконецъ, просто сидитъ подъ окномъ и смотритъ вдоль дороги на протажихъ. Впрочемъ, н въ мирное время можетъ набъжать какое-нибудь дъло барону --судъ надъ зависимыми вилланами, хлопоты по хозяйству, надзоръ за челядью. У каждаго сеньёра есть, вѣдь, свой "дворъ", хотя бы его башня и была изъ дерева. Первое мъсто среди этихъ придворныхъ принадлежитъ сенешалу (dapifer); бывало, у Меровинговъ онъ завѣдывалъ столомъ и хозяйствомъ ихъ помѣстій, но съ теченіемъ времени чуть было не превратился въ виде-короля, такъ что мнительные Капетинги уничтожили въ 1191 г. самый санъ. Но при простыхъ рыцаряхъ сенешалы не были такъ опасны и удержались; рыцарь вручалъ имъ иногда свое знамя, но и здѣсь они, главнымъ образомъ, оставались управляющими, экономами, стольниками. За сенешаломъ идетъ маршалъ, завѣдующій конюшнями, передвиженіями и палатками; шамбріэ, на отвѣтственности котораго лежить все внутренное убранство комнатъ; бутельэ, распоряжающійся въ подвалахъ и погребахъ; ниже на цълую ступень стоятъ депансьэ. покупающій провизію, maître-queux и sorqueux, хозяйничающіе на кухнѣ, и, наконецъ, вся мелкая челядь: псари, курьеры, дозорщики, привратники и всякіе слуги безъ названій. Иногда среди всѣхъ этихъ министеріаловъ (domestici) встрѣчался еще и менестрель, т. е. пъвецъ былинъ. Управление такой многочисленной челяцью требовало часто непосредственнаго вмѣшательства барона и немного развлекало его въ свободное отъ войны время.

Объдъ.

Время обѣда было особенно удобно для того, чтобы на дѣлѣ наблюдать за усердіемъ и ловкостью всего этого двора. Съ VI в., т. е. съ окончательнаго торжества варваровъ, античные триклиніи

Digitized by Google

исчезають вытесть съ обычаемъ возлежать во время таы. Для пира въ рыцарскомъ замкъ разставляютъ теперь обыкновенно вдоль и и поперекъ большой залы столы изъ досокъ, укрѣпляемыхъ на складныхъ козлахъ, а вдоль столовъ ставились скамьн. Одинъ изъ столовъ возвышался надъ встани другими: это было мъсто для сеньёра и его избранныхъ гостей; передъ главнымъ столомъ ставили и самую высокую, роскопную скамью съ узорчатой спинкой. На другихъ скамьяхъ разсаживались вассалы. Кто же размъщалъ эти столы и лавки, кто прислуживаль во время объда? Челядь, отчасти знатная, отчасти вышедшая изъ крѣпостной среды. Знатную челядь составляли ть "башелье", рыцари безъ леновъ, которые жались къ могущественнымъ сеньёрамъ, затемъ экойе и варлэ, еще только добивавшіеся рыцарства. Къ незнатной челяди принадлежали депансьэ, бутельэ и просто слуги. Прежде чёмъ садиться за столь, всё направлялись мыть руки при входё въ заль, а затъмъ каждый гость шелъ уже въ своей скамьъ, гдъ лежали для него ножъ, ложка и хлъбъ. Рыцарские объды, а тъмъ болъе пиры бывали продолжительны: подавалось по 6, 7, 10 и болъе блюдъ, больше все мясо и рыба, сильно приправленныя пряностями. Мясо домашнихъ животныхъ, убитыхъ на бойнъ, встръчалось за столомъ гораздо рѣже, чѣмъ дичь четвероногая и пернатая. Подается ли одень цёликомъ или плечо дикаго кабана, или четверть медвъдя, чиненая пряностями, всякое жареное мясо безъ различія обливается горячимъ соусомъ изъ перца, куда иногда прибавляютъ еще немного гвоздики. Туть же надъ этой повдаемой дичью начинаются разсказы охотниковъ, при чемъ, конечно, много и преуве. личеній ("Assès i mentent li plusor")--замізчаєть поэть). За лісной дичью идуть любимыя, хотя и жесткія, блюда рыцарей-жареные павлины и лебеди, которыми гости, можеть быть, еще только на. канунв любовались въ паркв хозяина, и всякая другая птица-домашняя и дикая. Потомъ идутъ какіе-нибудь пироги, но опять-таки съ начинкой все изъ тъхъ же фазановъ, пулярокъ и голубей. Иногда хозяинъ взръзаетъ колоссальный паштетъ, а изъ него вылетаеть сотня мелкихъ пташекъ, на которыхъ охотники тутъ же притравляють соколовь. Неудивительно, если посль всвхъ этихъ мясныхъ блюдъ рыцари, можетъ быть, холоднъе отнесутся къ поданнымъ теперь лещамъ, годавлямъ, форелямъ; развѣ только что пирогъ съ угрями, какъ новинка, оживитъ на мгновение потухающій уже аппетить. Въ конць объда, вслыдъ за вафлями и тортами, подаютъ, конечно, и фрукты: яблоки, винныя ягоды, гранаты, но

гости барона охотнѣе набрасываются опять на самыя ѣдкія пряности, на мушкатный орѣхъ, перецъ, гвоздику, инбирь, чтобы только заглушить вкусъ жира и мяса. Иногда подають какіе-нибудь напитки, приправленные этими произведеніями Востока. Разумѣется, такой обѣдъ будитъ жажду, и громадные кубки наполняются послѣ каждаго блюда. Но чистому вину рыцари предпочитають пряную, ароматичную смѣсь вина, меду и духовъ, въ особенности клареть <sup>1</sup>).

Отъ среднихъ вѣковъ дошло много поученій, какъ держать себя въ обществъ, въ особенности за столомъ (напр., Reineri Phagifacetus sive de facetia comedendi; Altdeutsche Tischzuchten; Contenance de la table и т. п.). Наставленія, которыя даются въ такихъ сборникахъ, свидътельствуютъ о грубости общества, собиравшагося къ столу въ средніе вѣка. Не слѣдуетъ съѣдать хлѣбъ, прежде чёмъ успёють подать первое блюдо. Если сосёдъ сидить справа, то надо всть левой рукой. Пальцы надо держать въ чистоть и коротко стричь ногти, потому что мясо приходится брать съ общаго блюда руками. Во время зды не чесать уже себъ руками ни шеи, ни ушей, не чистить носа. Не мокать въ общую чашу кусковъ хлъба, которые обкусываешь, не бросать назадъ обглоданныхъ костей, не распускать за столомъ пояса и т. п. Roman de la Rose даетъ совъты дамамъ: хозяйка должна заботиться по хозяйству такъ, чтобы это было всемъ заметно, опаздывать нарочно къ столу, садиться послъдней. Дамы не должны совать въ чашу пальцы до самыхъ суставовъ; онъ могутъ брать куски кончиками пальцевъ, пить маленькими глотками, не обливаться и передъ кубкомъ обтирать жиръ съ губъ. Каковы должны были быть гости, нуждавшіеся въ подобныхъ совѣтахъ! Но въ заль, гдъ идеть пиръ, уже темнъетъ, и появляются мальчики съ факелами въ рукахъ: употребление восковыхъ и сальныхъ свъчей началось только преимущественно со второй половины среднихъ вѣковъ.

#### ю. Военная жизнь рыцаря.

Турниры. Война, охота и турниры наполняли большую часть жизни рыцаря. Когда церковь нападала на турниры, то ихъ защитники отвѣчали, что врядъ ли безъ этой предварительной школы молодые башелье рѣшились бы итти въ битву. Нѣтъ, съ увѣренностью

1) Кларетъ готовится тоже изъ вина, меду и пряностей.

Digitized by Google

бросается въ схватку только тотъ, кто не разъ видалъ свою кровь брызжущей на землю; кто испыталъ, какъ хрустятъ зубы подъ кулакомъ противника; кто знаетъ тяжесть врага, когда тотъ навалится вдругъ со всёми своими доспёхами; кто двадцать разъ былъ сбитъ и двадцать разъ подымался съ новой отватою и бодростью.

Турниры нельзя вести ни отъ германскихъ игръ, описанныхъ Тацитомъ, гдѣ обнаженные юноши прыгаютъ среди мечей, ни отъ военныхъ маневровъ, описанныхъ Нитгардтомъ по поводу Страсбургской присяги. Средневѣковыя хроники приписываютъ иногда ихъ изобрътение Жоффруа де-Прельи, умершему въ 1066 г., но Дюканжъ доказалъ, что турниры существовали уже раньше. Одно можно сказать съ достовѣрностью: турниры зародились во Франціи и оттуда проникли уже въ Германію и Англію; недаромъ назывались они "галльскими схватками" (conflictus gallici у Матвъя Парижскаго). Гильомъ де-Ньюбёри († 1208 г.) разсказываетъ, будто бы Ричардъ Львиное Сердде ввелъ турниры въ Англіи, убъдив-1 шись въ томъ, что французы именно имъ обязаны своимъ военнымъ превосходствомъ; то же передаетъ и Матвъй Парижскій подъ 1194 г. Первоначально турниръ былъ примърнымъ сраженіемъ, гдъ сталкивались два войска рыцарей. Оть такого турнира средневвковыя былины всегда отличають joute, т. е. поединокъ двухъ рыцарей. Турниры навсегда остались опасною забавой; но въ XIII в. убитыхъ считали здъсь десятками, не говоря о разрубленныхъ лицахъ и цълыхъ повозкахъ раненыхъ. Впослъдствіи стали, впрочемъ, притуплять мечи и копья, назначенные для турнира. Средневъковыя дамы не боялись крови и наполняли ложи и ступени на подмосткахъ для зрителей, убранныя коврами и знаменами. Но церковь никогда не могла примириться съ кровавой забавой. Уже Клермонскій соборъ, собравшійся въ Оверни въ 1130 г., при папъ Иннокентіи II, запретиль своимъ постановленіемъ турниры, потому что они не ръдко стоятъ жизни людямъ. Если кто раненъ на такихъ играхъ, то ему не следуетъ отказывать въ исповеди и предсмертномъ причащении, но его надо лишить перковнаго погребения, прибавляли отцы собора. Александръ III и оба великіе Иннокентія (III и IV) слъдовали этому примъру борьбы противъ турнировъ. Николай III въ 1279 г. велелъ кардиналу Симону де-С.-Сесиль отлучить отъ церкви встахъ рыцарей, принявшихъ участие въ турниръ, который французский король Филиппъ III разръшилъ исключительно по своей слабости. Впрочемъ у короля передъ глазами

былъ теперь живой примъръ тому, какъ гибельны всъ эти забавы. Его младшій братъ Робертъ де Клермонъ сошелъ съ ума вслъдствіе удара по головъ на турниръ 1279 года и умеръ въ безуміи слишкомъ тридцать лътъ спустя. Подъ вліяніемъ уроковъ жизни и проповъди церкви французскіе короли уже съ Филиппа Августа и Людовика Св. начали съ своей стороны безуспъшную борьбу противъ любимой потъхи французской знати.

Приглашенія на турниръ разсылались обыкновенно по всёмъ сосъдямъ на 20-30 лье въ округъ. Кругомъ четырехугольнаго ристалища ставили два кръпкихъ деревянныхъ барьера; между ними оставалась широкая дорога для людей, которые, съ одной стороны, не допускали народъ проникать за высокій внѣшній барьеръ, съ другой — черезъ низенькій внутренній, помогали рыцарямъ, сбитымъ съ коней; сюда допускаются и избранные зрители изъ толпы, остающейся за барьеромъ. Для дамъ и для судей турнира воздвигались наскоро ложи на подмосткахъ изъ дерева. Вся мѣстность кругомъ ристалища покрывается на время турнира множествомъ палатокъ, а въ самомъ городъ, который устраиваетъ празднество, надъ всъми окнами, надъ всёми дверями укрёпляются знамена гостящихъ рыцарей. На турниръ каждый рыцарь снаряжался точно такъ же, какъ и на битву. Подъ доспѣхи онъ сначала надъвалъ senftenier, т. е., въроятно, туго набитый набрюшникъ въ родъ тъхъ нагрудниковъ, которые надъваются у насъ при фехтовкъ; онъ, должно быть, опускался и на верхнія части ногь. Затемъ рыцарь натягиваеть кольчугу изъ желъзныхъ колецъ, доходившую въ XII в. до колѣнъ, съ рукавами до кулака и капюшономъ изъ мелкихъ колецъ на голову (hersenier), изъ-подъ котораго видны только носъ, глаза, роть; иногда при капюшонъ была еще особая полоса изъ колецъ, которую въ случав опасности можно было натянуть на нижнюю часть лица (ventaille). Ноги защищаются голенищами или върнъе, штанами изъ такихъ же колецъ, какъ и кольчуга (chauce de fer) и наколѣнниками. Голова прикрывается шлемомъ въ видѣ конической каски, опоясанной внизу широкимъ металлическимъ кольцомъ, отъ котораго отдѣляется длинная пластинка (nasal) для защиты носа. Рыцарское оружіе состояло изъ меча, копья, чтобы колоть, съ ясеневымъ древкомъ и желѣзнымъ наконечникомъ, и щита съ гербомъ. Гербы на щитахъ первоначально дѣлались изъ мѣху, а потому и цвъта назывались именами животныхъ (черный цвътъ-Zobel, бълый-harmin и т. д.). Впослъдстви гербы расписывались золотомъ и серебромъ и красками бълой, черной, красной, голубой, зеленой. Изъ рисунковъ чаще всего встрѣчались въ гербахъ левъ, леопардъ, пантера, медвѣжья лапа, волкъ, орелъ и т. д. До начала XIII ст. лошади не защищались броней. Но затѣмъ стали на лошадь надѣвать кольчужку, которая прикрывала голову, шею, грудь, часть живота, а подъ кольчужку натягивали попону изъ толстой матеріи; грудь, крестецъ и лобъ лошади защищались броней.

Руководять турниромъ и слъдять за порядкомъ герольды, которые зарание объизжають окрестности и оповищають день праздника, а передъ пачаломъ турнира выкрикиваютъ имена рыцарей, вытвзжающихъ на состязание. По мърт того, какъ турниры изъ простой кровопролитной битвы превращаются въ искусственное состязаніе и, съ цѣлью уменьшить опасности и неудобства этихъ жестокихъ военныхъ упражненій, подчиняются опредівленнымъ правиламъ, герольды, "глашатаи", выростаютъ въ церемоніймейстеровъ. Самый обычай провозглашать имя рыцаря, вытэжающаго на ристалище, разростается въ хвалебныя рѣчи въ честь бойца, за которыя рыцари щедро платять прославляющему ихъ герольду. Горольдъ вторгается тутъ уже въ область менестрелей или жонглеровъ. Общественное положение герольдовъ повышается вытстъ съ расширеніемъ круга ихъ обязанностей. Благодаря турнирамъ, они накопляють много спеціальныхъ сведеній о различныхъ странахъ, войнахъ и рыцарскихъ родахъ. Литература XV в. обязана этому сословію нівсколькими изъ своихъ выдающихся произведеній. Передъ началомъ турнира герольды ъхали впереди всей процессіи рыцарей; во время битвы они постоянно ободряли сражающихся, напоминая имъ подвиги ихъ предковъ, или взывали къ дамамъ, чтобы тв имѣли жалость къ своимъ рыцарямъ и не щадили знаковъ любви. · И воть дамы, которыя уже до начала состязаній раздавали знакомымъ рыцарямъ свои шелковые рукава на знамена, теперь, во время битвы, постоянно бросають на арену платки, перчатки, вѣера, мантильи.

Условія турнировъ бывали различны. Иногда побъда сводилась къ тому, что рыцарь ломалъ три копья, нанося противнику мъткіе удары то въ центръ щита между четырехъ гвоздей, то въ грудь, или, что считалось уже верхомъ искусства, въ шею подъ подбородокъ, туда, гдъ оканчивался шлемъ и оставалось мъсто наименьшаго сопротивленія. Но въ другихъ случаяхъ старались вышибить противника изъ съдла, свалить на землю, пролить немного крови. Турниръ распадался на 100—200 отдъльныхъ состязаній. Передъ каждой схваткой рыцарь садился на боевого коня, наклонялъ копье

ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. И.

50

книзу, пригиналъ голову и, закрывшись щитомъ, пришпоривалъ коня на противника; первое столкновеніе двухъ рыцарей бывало обыкновенно ужасно. Важно было върно напълить копьемъ, чтобы оно не пошло вверхъ, не уклонилось слишкомъ внизъ, или не скользнуло бы въ сторону. Иногда состязание оканчивалось въ нѣсколько мгновеній, и при первомъ же столкновеніи одинъ изъ рыцарей чувствоваль, что копье противника, обезвреженное шишкой на концѣ, ударилось ему въ ротъ и выбило зубы; зато, можетъ быть, онъ самъ сломалъ другому рыцарю ключицу. Оба лежатъ безъ чувствъ на землъ, а испуганные кони шарахнулись въ сторону. Но все это еще не главный турниръ; это только поединки. Послѣ нѣсколькихъ дней такихъ схватокъ страсти разгораются, и рыцари требують настоящаго турнира. Тогда всв участники двлятся на двѣ шеренги, которыя выстраиваются другь противъ друга, чаще всего по національностямъ; нъмцы противъ французовъ, бургундцы противъ уроженцевъ Гэно. Бой идетъ уже не на аренв, а въ открытомъ полв. Горе тому, кого сшибутъ здъсь съ лошади: его растопчуть. Отъ одной пыли можно здъсь задохнуться. Герольды молятъ дамъ сжалиться и прекратить кровопролитіе. Иногда только ночь останавливала разгоръвшихся бойцовъ. Побъдители не удовлетворяются одной только славой, которую разгла. шають герольды. Они беруть противниковъ въ плѣнъ и заставляють платить выкупъ; у побъжденнаго отнимали лошадь, оружіе. Для ловкихъ, но бъдныхъ рыцарей турниръ превращался прямо въ наживу. Зато другіе, несмотря на всъ свои побъды, только разорялись на турнирахъ, бросая громадныя деньги на путевыя издержки, на костюмъ своей дамы, на свою роскошную жизнь во время празднества. Послѣ турнира дамы раздавали иногда награды. побѣдителямъ, но въ XIII в. такой наградой былъ развѣ какойнибудь соколь, поясь или щить, украшенный драгоденными камнями.

Омерть рыцаря.

Настоящія битвы первой половины среднихъ вѣковъ мало чѣмъ отличаются отъ такихъ турнировъ. Правда, мечи тогда отточены, на остріяхъ копій нѣтъ предохранительныхъ шишекъ, и смерть гораздо чаще слѣдуетъ за ловкимъ ударомъ, чѣмъ на состязаніяхъ. Но смерть на полѣ сраженія, въ особенности въ битвѣ съ невѣрными на защиту христіанства—лучшее завершеніе славной жизни рыцаря. Только мученичество стоитъ выше подобной смерти. Вотъ, какъ, напр., изображается смерть истиннаго рыцаря въ поэмѣ "Бургонецъ Обери" (Oberi le Bourgoind).

Идеть большая битва между сарадинами и бавардами, которыми предводительствуеть король Орри. Баварцы бьются хорошо, но ничего не могутъ сдълать, потому что противъ нихъ вышло 20 тысячъ неверныхъ. Все христіане побиты или попали въ пленъ, кромъ тридцати. Эти заставили бы сарадинъ дорого заплатить за себя, но врагъ слишкомъ многочисленъ, и вотъ они пускаются въ бъгство. Они спасаются въ городъ, но, о ужасъ, ворота заперли слишкомъ поспѣшно, и король Орри остался на полѣ битвы среди сарадинъ. Орри отбивается, но невърные убили уже подъ нимъ коня и туть же схватили и короля, упавшаго на землю. "Хочешь ли ты увѣровать въ Магомета?" спрашиваетъ его король невърныхъ Анкетенъ. Орри слышитъ, и вся кровь возмутилась въ немъ: если бы онъ былъ свободенъ, онъ охотно ударилъ бы невърнаго. "Не захочеть Христось, чтобы ради тела я потеряль душу", говоритъ Орри. "Иди со мной на Францію", искушаетъ Анкетенъ: "мы . наведемъ такой ужасъ на короля Пипина, что я возьму у него Францію и отдамъ тебъ". - "Нътъ, нътъ", отвъчаетъ Орри: "я никогда не пойду противъ Франціи и никогда не отрекусь отъ Христа. Никогда я не совершу такого преступления-сразу предать двухъ сеньёровъ". Тогда невърные начинаютъ жечь городъ, убнвать жителей и ведутъ за собой Орри съ ошейникомъ на шеъ. Защитники города укрываются въ башню замка. "Сдайте мнѣ дворецъ и башню, и я верну вамъ Орри, вашего сеньёра", кричитъ громко король невърныхъ. Гибуръ (Guiboure) издаетъ громкій крикъ, который слышатъ многіе; крикъ этотъ долетаетъ и до ея горячо любимаго мужа: "Добрый сиръ и король", спращиваетъ она: "во имя Создателя, слъдуетъ ли сдать замокъ и башню?" И нъжно, съ любовью король Орри отвѣчаетъ: "нѣтъ, супруга, нѣтъ, это было бы безуміемъ. Если бы даже Анкетенъ владълъ всей землей до великой Индіи, я всетаки лучше умеръ бы сегодня же". Когда Анкетенъ услыхалъ эти слова Орри, то кровь закипѣла въ немъ отъ гнѣва. Онъ велить снять платье съ баварскаго короля; на глазахъ у его жены, которая сильно страдаеть, невърные дълають кипящую смъсь изъ стры и смолы и, капля за каплей, льють ее по всему трлу Орри. Этоть ужасный жаръ такъ мучителенъ, что король христіанскій не можетъ произнести ни слова и падаетъ почти безъ чувствъ. "Отрекаешься ли ты?" повторяетъ невърный.---"Нътъ, пътъ, объ этомъ пусть не будетъ и рѣчи", возражаетъ снова Орри: "всѣ, кто въруетъ въ Магомета, обнаженными сойдутъ прямо въ пекло". Услышавши это, Анкетенъ приходитъ въ бъшенство. Онъ велитъ

50\*

бросить короля Орри на землю и горячимъ желѣзомъ вырвать у него глаза изъ головы. Король Баваріи кричить отъ боли, вопить, но не отчаивается и начинаетъ молиться Христу. Его жена все видить и слышить и близка къ безумію... Невѣрные продолжаютъ мучить Орри. Они привязываютъ его къ калиновому кусту на распутьѣ, окружаютъ его всѣ и начинаютъ бросать въ него каждый свое копье. Постепенно они покрываютъ его ранами со всѣхъ сторонъ. Орри опускается на колѣни и съ молитвой предаетъ свою душу Господу. Ангелы спускаются, чтобы отнести ее къ Творцу. Такъ умирали, бывало, только мученики во время гоненій римскихъ цезарей.

### II. Культъ женщинъ. Утонченное рыцарство XIII в. и упадокъ стараго феодальнаго рыцарства.

Любовь. Извѣстно, что уже германцы эпохи Тацита, въ отличіе отъ другихъ варваровъ, съ уважениемъ относились къ женщинамъ своего племени. На войнъ германцы часто щадили женщинъ даже непріятельскаго племени. Такую пощаду оказаль Тотила женщинамъ Неаполя и Рима, а когда знатный готъ оскорбилъ неаполитанскую дъвушку, то король велълъ казнить виновнаго, а имущество его отдать обиженной. Скандинавы узаконили этотъ "миръ для женщинъ" на случай всъхъ своихъ войнъ и семейныхъ раздоровъ. Германскіе поэты, конечно, высоко ставили женскую красоту. Какова же должна быть эта германская красавица? Золотые волосы падають у нея на лобъ, бълъе снъга; тонкія, прямыя брови тянутся надъ глазами, обаяніе которыхъ неотразимо; щеки и уста и бълы и румяны; зубы безупречные, словно точеные изъ слоновой кости. Глаза разставлены у красавицы широко другъ отъ друга, носъ прямой, не слишкомъ тупой, не слишкомъ острый, подбородокъ округлый, съ бълоснѣжной ямочкой; шея и затылокъ, какъ у лебедя; станъ длинный, стройный, но все же полный, а въ пояст тонкій, нъжный, гибкій, какъ у муравья и т. д. Любовь, о которой говорила древнъйшая германская поэзія, была чужда и страстности и вычурности. Это болве довъріе, дружба, преданность, теплота; она вспыхиваеть не сразу, по зато, вспыхивая, охватываетъ всю душу, разумъ и сердце и никогда уже не угасаеть. Самое слово для такой любви "Minne" производится отъ корня, означающаго умственную дѣятельность-помнить "о любимомъ человъкъ (по-мин-ать)". До половины XIII в. сохраняетъ это слово свой духовный, чистый смыслъ; только постепенно подъ вліяніемъ извращенной поэзіи примѣшивается къ слову "Міппе" оттѣнокъ грубой чувственной страсти, и оно изчезаетъ изъ языка высшихъ сословій. Правда, и древняя поэзія знала мгновенно вспыхивающую страсть, болѣе мучительную, нежели отрадную, но она представлялась поэту какой-то болѣзненной слабостью человѣка, объяснялась чарами, волхвованіемъ надъ рунами <sup>1</sup>). Сѣверная поэзія знала особыя "руны любви".

Скальдъ Эгиль Скалагримссонъ приходитъ во время странствованій къ крестьянину Торфиниру и находитъ, что дочь его Гельга больна. Онъ чуетъ колдовство и, дъйствительно, находитъ на постели у дъвушки брусокъ съ рунами. Тотъ, кто выръзывалъ ихъ, не зналъ, какъ слъдуетъ, этого искусства и вмъсто "рунъ любви", которыми думалъ приворожить дъвушку, выръзалъ руны, отъ которыхъ чахнутъ. Народный проповъдникъ XIII в. Бертольдъ Регенсбургскій смъется еще надъ этими предразсудками: "многія берутся за злыя чары, думая приворожить сына крестьянскаго или слугу. Ахъ ты, дурочка, отчего не приворожишь ты себъ лучше графа или короля; въдь тогда ты была бы королевой".

Но уважение къ женщинамъ у германцевъ носило болъе религіозный оттьнокъ, не давая имъ никакого свътскаго вліянія. На женщину смотрѣли, какъ на существо, слабое силами твлесными, но сильное духовно и имъющее право на снисхождение, почтительность, защиту. Но женщина у германцевъ рѣдко выдвигалась въ первые ряды св'ятскаго общества и никогда не становилась средоточіемъ умственной или политической жизни. Веледа принадлежала болѣе къ существамъ сверхчеловѣческимъ. Женщина всегда стояла въ зависимости отъ какого - либо мужчины, какъ ребенокъ въ домѣ отца, какъ жена въ замкѣ рыцаря. Не въ законахъ, а въ чистотѣ нравовъ коренидось почетное положеніе германской дъвушки. Съ ней часто обходились жестоко, грубо, но не распутно, ей могли наносить побои, но не безчестіе. Воть въ чемъ стояла она неизмѣримо выше женщины греко - римской. Среди скандинавскихъ пѣсенъ, вошедшихъ въ стихотворную эдду, выдаются по древности, простоть и поэтической силь двъ пъсни о Гельги, сынъ Сигмунда, сводномъ братъ Сигфрида; онъ поютъ о любви въ древне-германскомъ духъ.

Гельги-истый отпрыскъ рода Вольсунговъ. На радость друзьямъ

<sup>1)</sup> Руны-древній германскій алеавить.

юноша выростаетъ, какъ вязъ; онъ не бережетъ золота для товарищей, не щадить меча для враговь. Когда ему минуло 15 лѣтъ, онъ мстить за своего отца. Сигмунда королю Гундингу, который отнялъ у того и жизнь и имущество. Сыновья Гундинга испугались и предлагаютъ виру за Сигмунда, хотя имъ слъдовало бы кровью воздать за убійство ихъ отца. Но юноша не беретъ золота... Алчно воють волки бога битвъ, сѣется богатая жатва труповъ, и молодой герой избиваетъ весь родъ враговъ. Вдругъ молніи засверкали надъ горами, и на небесныя поля вытажають въ шлемахъ, окровавленныхъ кольчугахъ и съ сіяющими копьями дъвы битвъ (валькиріи). Гельги окликаетъ ихъ и зоветъ на ночной пиръ. Но съ лошади отвъчаетъ молодому герою Сигруна, дочь Гагена: "намъ не до пиршествъ. Съ нелюбимымъ человѣкомъ, со свирѣпымъ Гёдброддромъ обручилъ меня отецъ, и черезъ нѣсколько ночей онъ возьметъ меня себъ въ жены, если ты не похитишь меня или не вызовешь короля на бой. Не тебъ бояться этого короля съ кошачьей храбростью". Гельги вызвалъ Гёдброддра на бой, и оба плывутъ со своими отрядами на избранное мѣсто. Корабли шумять по морю, но начинается буря, и волны грозно бьють въ киль Гельги. Сами скалы готовы разбиться въ куски въ бушующей влагь, но Сигруна охраняеть любимаго человька и спасаеть корабли и войско. Безчисленное множество судовъ и народовъ собраль Гёдброддрь; на его сторонь отець и братья Сигруны, негодующіе на отважнаго похитителя невѣсты. Земля дрожитъ, когда сталкиваются копья и щиты, но Гельги не знаетъ страха и впереди вс 5хъ въ схваткъ. Враги падаютъ, ворону и волку достается роскошная трапеза, но самого героя охраняеть дъва битвъ. Сигруна, которая въ былые дни на гибель воинамъ направляла стрѣлы, шепчетъ теперь Гельги: "ты невредимымъ выйдешь со своими воинами изъ битвы, и добычей будетъ тебъ невъста, дочь Гагена, и его земля". Когда умолкаетъ шумъ битвы, Сигруна блуждаетъ по полю сраженія; къ радости о побъдъ любимаго человъка примъши. вается горькая скорбь о смерти отца и братьевъ, изъ которыхъ Гельги пощадилъ только одного. Никто не смъетъ теперь болъе разлучить влюбленныхъ, но ихъ счастье длится не долго, потому что оно замарано кровью. Дагъ, братъ Сигруны, поклялся, правда, зятю блюсти миръ, но чувство кровной мести сильнѣе клятвы. Даже Одинъ зоветъ его къ дълу и даетъ ему свое собственное копье. Гельги падаеть оть оружія, противь котораго ньть защиты. Дагъ самъ приходитъ къ сестрѣ, чтобы обвинить себя: да, онъ

убилъ лучшаго изъ князей міра. Тщетно предлагаетъ онъ самую богатую виру, тщетно сваливаетъ вину на Одина. Сигруна проклинаетъ брата: да будетъ онъ волкомъ въ лѣсу, пусть бѣжитъ отъ него всякая радость; лошадь, корабль пусть не трогаются подъ нимъ съ мѣста, мечъ пусть становится тупымъ у него въ рукѣ, но острымъ, когда ударитъ его самого по черепу.

Надъ трупомъ Гельги насыпается могильный холмъ. Вечеромъ дъвушка, служащая Сигрунъ, идеть около гробницы, и вдругъ передъ ней вдеть къ могильному холму умершій повелитель съ большой дружиной. "Не видъніе видишь ты передъ собой", говоритъ онъ дъвушкъ: "и не послъдній день міра; мы гонимъ быстрыхъ коней шпорами, потому что герои отпущены домой на побывку". Дъвушка идеть домой и говорить Сигрунь: "Спѣши. Могильный холмъ раскрыть. Явился Гельги и зоветь тебя исдѣлить ему раны". Сигруна спускается въ холмъ къ супругу и обнимаетъ его, прежде чъмъ онъ успѣлъ снять окровавленную кольчугу, цѣлуетъ и жалуется, что руки его холодны и весь онъ мокрый отъ могильной росы. А Гельги отв'таеть: "ты сама виновата въ этомъ, ибо каждая вечерняя слеза твоя горькой каплей крови падаеть на мою ледяную грудь и жжеть ее. Но давайте пить, и пусть никто не жалуется на рану у меня въ груди, потому что супруга со мной, съ мертвымъ". Сигруна хочетъ дремать теперь въ могилѣ на его груди, какъ она дълала это бывало при его жизни, а Гельги, тронутый любовью, которая не боится даже мертваго, восклидаетъ: "Сбылось, чего никто не ожидалъ; царственная дочь Гагена, живая, дремлетъ въ объятіяхъ мертвеца"; и такъ дремлютъ они до зари, но, пока не прокричалъ еще пѣтухъ, Гельги долженъ торопиться въ путь въ Валгаллу, а Сигруна ворочается въ свое одинокое жилище. Вечеромъ снова ждетъ она возвращенія возлюбленнаго, но ждетъ напрасно. Не долго, однако, сидить она одиноко съ тоской у могильнаго холма: сердце ся разрывается отъ разлуки съ мужемъ. Такова любовь въ древнъйшей поэзіи германцевъ. Мужчина завоевываеть ее подвигами, а женщина любить мужа за его доблесть, цвнить его привязанность, а не играсть сю, какъ придворныя дамы эпохи миннезингеровъ и трубадуровъ. Эта "Minne" и длится по гробъ, слѣдуетъ даже въ могилу. Не даромъ выработался погребальный обрядъ, гдъ женщина, пережившая любимаго человъка, слѣдовала за нимъ на костеръ, пожиравшій покойника съ его конемъ оружіемъ и ладьей.

Brisnie Юга и Востока.

Но вся рыцарская жизнь и въ особенности отношение къ жен-

щинъ перерождается въ XII---XIII вв. подъ вліяніемъ Крестовыхъ походовъ. Вмъсто грубыхъ воиновъ, появляются утонченные придворные рыцари; женщины перестають скромно удаляться въ семейную среду и выдвигаются на первое мѣсто въ обществѣ, начинаютъ даже повелъвать мужчинами, изнывающими въ преклонении передъ ними. Походы на Востокъ, въ Византію и Іерусалимъ, впервые раскрыли феодальному рыцарству глаза на весь необъятный міръ, въ противоположность узкому міру римско-католическому. Въ бывшихъ византійскихъ провинціяхъ, Малой Азіи, Сиріи, остатки умственной и художественной жизни античнаго человѣка ярко смѣшивались съ пылкостью и роскошью восточной фантазіи, съ чувственностью и изнѣженностью нравовъ магометанъ. Поэзія и наслаждение переплетались здъсь въ чарующую дымку, прикрывавшую всв грубыя стороны быта. Дикой и узкой должна была сразу представиться феодалу вся его прежняя уединенная жизнь въ мрачномъ замкъ. Подъ южнымъ небомъ, среди благословенной природы, гдѣ на ряду съ опасностями рыцарство находило и небывалую по богатству добычу, впервые запала въ его душу страсть къ наслажденіямъ, къ утонченному удовлетворенію и всѣхъ своихъ пяти низшихъ чувствъ и самыхъ высокихъ потребностей ума и сердца. Но средневъковый человъкъ, пройдя школу германской семьи и христіанскаго рыцарства, не погрязъ въ наслажденіи для наслажденія, подобно Востоку, и даже не увлекся одностороннимъ эстетическимъ идеаломъ античнаго міра. Впервые взглянувши на вселенную, какъ на кубовъ радости, рыцарство не удовлетворялось твмъ, что давала ему дъйствительность. Въдь церковь призывала рыцарство трудиться надъ осуществленіемъ на землѣ идеала царства Небеснаго; такъ и въ своемъ стремленіи къ счастью рыцари стали искать незомныхъ, идеальныхъ радостей. Исканіе идеаловъ въ соединении съ потребностью наслаждаться уже дъйствительностью и составляеть особенность рыдарскаго духа XIII вѣка. Въ душѣ рыцаря уживались эти два противоположныхъ стремленія и порождали, между прочимъ, вычурный культъ женщины. Окружая рабол'впнымъ поклоненіемъ какую-нибудь даму сердца, рыцарь въ сущности служилъ не ей, а тому идеалу женщины, котораго искала его душа и не находила; онъ обманывалъ себя самого и свои чаянія чего-то безконечно совершеннаго, чему стоило бы посвятить всю жизнь, наивно переносилъ на живую женщину, обратившую на себя его внимание, можеть быть лишь одной красотою телесною. Какъ разъ въ это время распространяется въ Западной церкви

культъ Дѣвы Маріи, вѣроятно, подъ вліяніемъ знакомства съ византійской церковью, гдѣ поклоненіе Богородицѣ развилось и раньше и въ болѣе строгихъ формахъ. Бросаясь изъ крайности въ крайность, неуравновѣшанное рыцарское общество все чаще и чаще стало отъ женщинъ дѣйствительнаго міра восходитъ съ своимъ поклоненіемъ къ Св. Дѣвѣ, какъ къ идеалу всего женственнаго. Только этотъ небесный идеалъ, парившій надъ всѣми увлеченьями его несовершенными подобіями, и удерживалъ рыцарскую поэзію отъ полнаго матеріализма.

Феодальное рыцарство, столкнувшись въ Крестовыхъ походахъ, перестаеть сидеть по своихъ замкамъ и жмется къ дворамъ техъ сюзереновъ, которые раньше другихъ были охвачены новымъ духомъ. Такъ возникали впервые общественные центры, гдъ стали царить женщины. Рыцарь попрежнему обязанъ здъсь служить всъмъ женщинамъ, какъ существамъ слабымъ, но одной онъ посвящаеть себя по преимуществу, какъ воплощенію идеала. Не женщина преклоняется теперь передъ доблестью героя, а рыцарь передъ красотой своей дамы сердца. Провансальские трубадуры выработали цёлую систему культа женщины и различали въ немъ нъсколько ступеней. На первой стоить робкій рыцарь, который носить уже въ сердцѣ тайную любовь, но не смветь еще открыться возлюбленной; если ободряемый своей дамой, онъ ръшается на признание, то онъ подымается уже на вторую ступень и становится "молящимъ". Если дама допускаетъ его къ открытому служенію себѣ, рыцарь превращается въ "услышаннаго" и т. д. Итакъ, допущенію къ культу предшествовало болѣе или менѣе продолжительное испытаніе въ доблести и върности. Выдержавъ искусъ, рыцарь становился вассаломъ своей дамы. Какъ при заключении вассальной зависимости, такъ и здъсь онъ преклонялъ колъно, влагалъ свои руки въ руки "сюзерена" сердца, а сюзеренъ давалъ ему поцѣлуй и кольцо, какъ символъ соединенія душъ. Отнынѣ рыцарь начиналь носить цвъта дамы и горбъ, который она дала ему. Гербомъ бывало ея кольцо, поясъ, ся вуаль или рукавъ. Рыцарь укрѣплялъ даръ любви на щитѣ или копьѣ и, чѣмъ больше рубили этотъ символъ въ битвъ, тъмъ сильнъе радовалась дама. Иногда дамы требовали отъ своихъ рыцарей какого-либо чрезвычайнаго доказательства любви и послушанія, чаще всего участія въ крестовомъ походъ. Избалованныя всеобщимъ культомъ, дамы не всегда соблюдали границы уваженія, которое должна была бы внушать имъ доблесть ихъ поклонниковъ. Онъ привыкали играть

Культъ дамы.

чувствомъ, которое относилось даже не къ нимъ, а къ идеалу. Тангейзеръ, лирикъ XIII в., смѣется надъ этимъ женскимъ высокомъріемъ: "То я долженъ принести красавицъ саламандру, то заставить Рону течь къ Нюренбергу, а Дунай перебросить черезъ Рейнъ. Едва скажу я "да", какъ она говорить уже "нътъ"... Одна надежда осталась еще у меня: если гора растаеть, какъ снъгъ. тогда отвѣтитъ она мнѣ любовью. Дерево стоитъ гдѣ-то далеко въ Индіи; если я принесу его ей, тогда исполнитъ она мое желаніе... Ей нуженъ и св. Граль, который охраняль Парсиваль, и яблоко, которое Парисъ далъ Венерѣ... О горе мнѣ, я буду ей отнынѣ ненавистенъ, если не достану сейчасъ же ковчегъ, откуда Ной выпускаль голубей" и т. п. Въ "Frauenbuch und Frauendienst" нъмецкій рыцарь-поэтъ XIII в., Ульрихъ фонъ-Лихтенштейнъ, самъ воспѣлъ всѣ причуды своей дамы и все свое собственное юродство во имя ея. Еще будучи экюйэ, избираетъ онъ себъ даму сердца и съ восторгомъ пьетъ воду, въ которой она мылась. Съ годами растеть и его безуміе: онъ отръзаеть себъ слишкомъ широкую верхнюю губу, потому что этого требуеть дама. Ульрихъ укололъ палецъ, но дама находитъ, что эта рана пустякъ; тогда Лихтенштейнъ отрубаетъ весь палецъ и посылаетъ его дамъ въ богатой коробочкъ: но дама видитъ теперь въ этомъ только верхъ безразсудства. А между тъмъ у этого Ульриха фонъ-Лихтенштейна въ замкъ есть жена, къ которой онъ сердечно привязанъ, но для отвлеченнаго культа въ духъ времени онъ избралъ другую женщину. Неудивительно, если жалобы на упадокъ стараго феодальнаго

Упаловъ

рыцарства. рыцарства начались очень рано. Его расцвѣть въ сущности XII в., а въ XIII въкъ начинается уже переутонченность. Романы "Круглаго Стола" (о королѣ Артурѣ и его 12 паладинахъ, о волшебникъ Мерлинъ, о Тристанъ и Изольдъ и т. д.) не имъютъ ничего общаго со старымъ рыцарствомъ, какъ его рисуетъ французский эпосъ. Школа Кретьена де-Труа (Chretien de Troyes), трувера конца XII в., стала черпать сюжеты изъ кельтическихъ преданій Бретани и Уэльса и внесла новый духъ эпохи Крестовыхъ походовъ въ рыцарскую порзію, которая раньше была представлена германско-христіанскими Chansons de geste. "Les Romans de la Table Ronde", изображающіе рыдарство XIII в., кельтическаго происхожденія. Чувственные и легкомысленные, остроумные и тонкіе, чарующіе въ своихъ описаніяхъ, эти пріятные романы никогда не отличались мужественностью, а скоро становятся прямо изнѣженными. Темы всегда почти однъ и тъ же. Среди красивыхъ пейзажей, оживляемыхъ птицами и цвътами, гордо вдетъ молодой рыцарь въ поискахъ чего-то неизвъстнаго и пережива́етъ много приключеній, слишкомъ похожихъ другъ на друга; тутъ наглые вызовы, прекрасныя дуэли, заколдованные замки, тонкія любовныя похожденія, таинственные талисма́ны; чудесное мѣшается со сверхъестественнымъ, волшебники со святыми, феи съ ангелами; все это разсказывается языкомъ чистымъ, отшлифованнымъ, обработаннымъ въ совершенствѣ. Эта утонченная поэзія существовала уже и въ XII в. (въ особенности, напр., Парсиваль) наряду съ шансонъ дежестъ, но съ XIII в. она взяла верхъ въ литературѣ, а въ XIV в. рыцари Кругдаго Стода, въ лицѣ Валуа, съли на тронъ Франціи.

Кромѣ переутонченности, причиной упадка стараго рыцарства нужно считать и богатство, которое раньше всего пріобрѣли себѣ рыцари въ орденахъ. Уже Пьеръ де-Блуа, французский богословъ конца XII в., бичуетъ алчность и жажду удовольствій въ средъ рыцарей: "Едва успѣютъ они получить рыцарскую перевязь, какъ уже подымаются противъ помазанниковъ Господа, протягиваютъ руки къ наслѣдію Распятаго и грабятъ бѣдныхъ. Нужно ли имъ отправляться на войну, такъ ихъ вьючные лошади нагружены виномъ, а не желъзомъ, бурдюками, а не мечами, вертелами, а не копьями. Право, можно подумать, что они идутъ на объдъ, а не въ битву. Конечно, ихъ щиты вызолочены въ совершенствъ, но они приносятъ ихъ назадъ новенькими и безъ зазубринъ. Что касается до рыцарскихъ сраженій, такъ битвы изображены на ихъ доспѣхахъ и сѣдлахъ, но и только". Въ литературѣ появляются сатиры на рыцарство, которыя, въ свою очередь, содъйствуютъ упадку рыцарскаго духа и торжеству-въ глазахъ общественнаго мнѣнія-будничныхъ добродѣтелей горожанъ.

Уже въ XIII в. появился Одижье (Audigier), шуточная поэма, издѣвающался надъ обрядами рыцарства. Вотъ какъ, напр., братья посвящаютъ здѣсь Одижье въ рыцари: воина возводятъ на кучу навоза, оружіе приносятъ ему въ корзинахъ, на голову надѣваютъ стальной шлемъ, который года три пролежалъ въ закладѣ изъ-за какого-то динарія; лошадь его съ толстой головой, шея воронкой, а спина остра, какъ рыбья кость; она дѣлаетъ три шага, а на четвертомъ уже останавливается. "Какой борзый конь", не безъ страха восклицаетъ Одижье: "о Господи! спасите мою голову, сохраните ее для смертнаго боя и т. д.". Такіе жалкіе рыцари стали, однако, встрѣчаться не только въ сатирѣ, но и въ жизни; явилась необходимость лишать ихъ званія, которое они унижали, и вотъ вырабатывается особый обрядъ разжалованія (въ XIV—XVI вв.). Рыцаря возводили на эшафоть, гдѣ ломали и топтали ногами его оружіе, а щитъ, лишенный герба, бросали въ грязь; духовенство служило панихиду, какъ по мертвомъ, и читало надъ головой виновнаго псаломъ съ проклятіями измѣнникамъ. Герольдъ бралъ сосудъ съ теплой водой и выливалъ ее на голову опозорившагося рыцаря, дабы смыть съ него печать святости, дарованную ему при посвященіи. Затѣмъ разжалованнаго клали на носилки, покрытыя погребальными покровами, и несли въ церковь, гдѣ его уже отпѣвали, какъ "умершаго". Правда, въ XII в. этотъ обрядъ еще былъ гораздо проще: провинившемуся рыцарю только отрубали шпоры у самыхъ пятокъ.

### 12. Рыцарство въ эпоху Столѣтней войны и его конецъ.

Фруассаръ. Развитіе европейскихъ національностей послѣ Крестовыхъ походовъ скоро ведетъ къ борьбѣ между ними. Столѣтняя война между Франціей и Англіей въ XIV вѣкѣ вноситъ идею "національной чести" въ среду рыцарства обѣихъ враждебныхъ странъ, которое раньше составляло міровой, общечеловѣческій орденъ. Эта новая идея національнаго соперничества въ рыцарской доблести оживляетъ въ своеобразныхъ формахъ лучшія стороны всего учрежденія — воинское мужество, вѣрность сюзерену, любовь къ родинѣ, сознаніе своихъ обязанностей по отношенію къ низшимъ классамъ, принадлежащимъ къ тому же племени. Напротивъ, внѣшность рыцарства напр., вычурный культъ женщинъ – входитъ въ разумныя рамки и удерживается ровно настолько, чтобы сообщить мягкость, гуманность и долю поэзіи общественнымъ отношеніямъ между людьми.

> Хроникеръ XIV в. Фруассаръ, каноникъ Лестинскій и Шимейскій, въ хроникахъ, посвященныхъ преимущественно исторіи Столътней войны, прославлялъ современное ему французское и англійское рыцарство, подобно тому, какъ Chansons de geste воспѣвали феодальное рыцарство XI—XII вв., а миннезингеры и всъ труверы легендъ о королѣ Артурѣ и орденѣ Круглаго Стола—утонченное придворное рыцарство XIII вѣка. Фруассаръ радовался, что онъ родился въ эпоху полнаго расцвѣта военнаго рыцарства: "Я родился на свѣтъ заодно съ подвигами и приключеніями", пишетъ онъ и вспоминаетъ слова, сказанныя ему лично однимъ рыцаремъ эпохи—графомъ Гастономъ де-Фуа по поводу его хроникъ: "въ теченіе послѣднихъ 50 лѣтъ совершено болѣе военныхъ подвиговъ

и чудесь въ мірѣ, нежели въ предыдущія 300 лѣтъ". Графъ де-Фуа предсказываль поэтому, что хроника Фруассара о войнахъ Францін и Англіи будеть со временемъ цвниться выше всякаго другого подобнаго труда. Подвиги рыцарей за первые годы Столѣтней войны были еще у всвхъ въ памяти, когда Фруассаръ задумывалъ свой трудъ, и хроникеръ, сталкиваясь съ англичанами и французами, участвовавшими въ битвахъ, прямо изъ устныхъ разсказовъ черпалъ свою хронику. Во время своего путешествія на Югъ въ Беарнъ къ графу Гастону де-Фуа Фруассаръ недалеко отъ Анжера встръчается съ рыцаремъ Гильомомъ д'Ансени. Чтобы спокойнье разговаривать, они тдуть вместе шагомъ отъ Муліэрнъ (Mouliherne) до Рильи (Rilly) и, наконецъ, останавливаются для отдыха передъ открытой луговиной. "Видите вы тамъ эту башню?" говорить рыцарь хроникеру: "это замокъ Рильи, который англичане и гасконцы укрѣпили однажды, чтобы отягощать поборами всю область Лоары. Видите вы также вонь эту маленькую р'вчку и лѣсъ, который отѣняетъ ее? Мы перешли ее въ бродъ, притаились подъ этими вѣтвистыми деревьями, чтобы перехватить ихъ въ одинъ прекрасный день, когда они должны были вхать къ Сомюру. На этой самой лужайкь, гдь пасутся наши лошади и гдь мы съ такимъ удовольствіемъ спокойно бесѣдуемъ теперь на свободъ, напали мы тогда на грабителей. Ихъ было 900 человъкъ, у насъ насчитывалось до 500 копій. Мессиръ Жанъ де-Бейль развернулъ свое знамя, подъ которымъ въ этотъ день угодно было сражаться и Бертрану дю Геклэну, на ряду съ Морисомъ де-Трезгиди (Trèseguidi), Жоффруа де-Кермель и другими доблестными рыцарями бретонскими, которые шли всюду за его шпорами. Схватка была кровавая и жестокая, но три сотни нашихъ враговъ остались распростертыми воть на этомъ самомъ мѣстѣ, гдѣ мы разговариваемъ. Съ тѣхъ поръ не было больше въ этой странѣ ни англичанъ. ни гасконцевъ". Разсказъ продолжался, потому что Гильомъ д'Ансени перешелъ къ дътству и къ предкамъ Бертрана дю-Геклена. "Ахъ, дорогой сиръ", повторялъ только Фруассаръ: "вы мнѣ доставляете большое удовольствіе вашими воспоминаніями, я запомню все это и никогда не позабуду". Отъ Памьэ до Ортеда (Orthez) Фруассаръ ѣхалъ десять дней по пути съ рыцаремъ Эспеномъ де-Ліонъ (Espaing de Lyon), однимъ изъ самыхъ мудрыхъ совѣтниковъ графа де-Фуа. Рыцарь показывалъ хроникеру самые знаменитые замки по пути и все время, пока они ъхали лугами вдоль Гаронны, не переставалъ разсказывать кровавыя приключенія, свидътелями которыхъ бывали эти мъста. "Святая Дъва", восклицалъ Фруассаръ: "какъ дорого для меня каждое ваше слово. Върьте, вы не бросаете на вътеръ ваши разсказы, потому что всъ они будутъ занесены на память и переданы въ исторіи, надъ которой я тружусь". Если разсказы у Эспена де Ліонъ, казалось, истощались, хроникеръ вопросами снова оживлялъ широкій потокъ ръчи. Каждый вечеръ Фруассаръ записывалъ все, что онъ узналъ за день, и время путешествія летъло незамътно.

Рыцарь разсказываль про графа Гастона де-Фуа, къ которому

Гастонъ де-Фуа----

идеалъ

рыцаря

XIV B.

они оба ѣхали въ Ортецъ, что у него въ сокровищницѣ хранится З милліона флориновъ и что каждый годъ онъ раздаеть 60 тысячь, такъ какъ на подарки онъ самый щедрый сеньёръ изъ всъхъ живущихъ. "Какимъ же людямъ раздаетъ онъ свои подарки", спросиль Фруассарь и, въроятно, не безъ удовольствія услыхаль отвъть: "Чужестранцамъ, рыцарямъ и экюйэ, которые идутъ и вдутъ черезъ его землю, герольдамъ и менестрелямъ и всъмъ, кто обращается къ нему. Никто не разстанется съ нимъ безъ подарка". Хроникеръ на себѣ испыталъ, что для чужестранцевъ (Гэно и Блуа были для Беарна уже чужими странами!) это самый благосклонный сеньёръ въ мірѣ. Графъ де-Фуа задержалъ его у себя въ замкѣ на 12 недъль слишкомъ, и среди пестрой толпы рыцарей и экюйэ въ Ортецъ Фруассаръ могъ разспросами пополнить разсказы Эспена де-Ліонъ. У хроникера было, впрочемъ, поручение къ графу отъ Гюи де-Блуаписьма и 4 борзыхъ: Brun, Tristan, Hector, Roland-въ подарокъ ("accointances d'amours"). У графа Гастона было и безъ того не менъе 1600 собакъ; онъ самъ написалъ разсуждение объ охотничьихъ потѣхахъ (Déduits de la chasse), гдѣ старался доказать, что если праздность дъйствительно развиваеть безпорядочныя страсти, то охота едва ли не путь къ спасенію. Самого Гастона де-Фуа охота не спасла отъ заблужденія страстей; своей подозрительностью и суровымъ заключеніемъ въ тюрьмѣ онъ довелъ собственнаго сына до рѣшимости умереть голодной смертью. На глазахъ у Фруассара утро въ Ортецѣ уходило на охоты въ равнинахъ и по горамъ, а вечера посвящались пирамъ, чтенію стиховъ и пъснямъ менестрелей. Гастону де-Фуа было теперь уже подъ 60 леть; смолоду поэты прославляли его за красоту подъ именемъ Феба, а графъ взялъ тогда себѣ девизомъ солнце. Фруассаръ неумѣренно восхваляетъ въ немъ всъ рыцарственныя добродътели: щедрость, высокое понятіе о чести, доступность, вѣжливость, гостепріимство; умъ и практическую мудрость, краснорфчіе и проницательность къ тому,

что таилось въ душѣ собесѣдника (sens, honneur, largesse), склонность къ разсказамъ о войнѣ и любви. Хроникеръ былъ отчасти и труверомъ; онъ привезъ съ собой книгу подъ названіемъ Меліадоръ (Méliador), въ которой самъ обработалъ пѣсни, баллады, рондо и вирелэ Венцеслава Чешскаго, герцога Люксембургскаго и и Брабантскаго. Каждый вечеръ посль ужина Фруассаръ читалъ графу Гастону нѣсколько страницъ этихъ стиховъ, а "Фебъ" иногда прерывалъ его, чтобы развить какое нибудь правило изъ теоріи поэзіи, и говорилъ тогда уже "не на своемъ гасконскомъ нарѣчіи, а на чистомъ и хорошемъ французскомъ языкѣ".

Итакъ, "loyauté, honneur, courtoisie" попрежнему остается лозунгомъ рыцарства; но военная доблесть выдвигается сильно впередъ. Примѣры этихъ добродѣтелей подаютъ сами короли. Эдуардъ III, рыцарственный король Англіи, идеть, наприм., за море подъ знаменемъ Готье де-Мони и избираетъ себѣ противникомъ Эсташа де-Рибемонъ (Eustache de Ribemont), потому что тотъ слылъ рыцаремъ сильнымъ и смѣлымъ. Эсташъ дважды низверженъ на кольна и дважды подымается и возобновляеть бой. "Рыцарь, я сдаюсь вамъ плѣнникомъ", кричитъ, наконецъ, сиръ де-Рибемонъ своему противнику, котораго онъ еще не знаетъ. Онъ узнаетъ, что это былъ самъ вороль только тогда, когда ему приносятъ въ даръ отъ Эдуарда III новое платье и приглашають на ужинь въ замокъ Калэ. Король хочеть, чтобы его собственный сынъ принцъ Валлійскій служилъ рыцарю за столомъ и по окончаніи ужина говоритъ сиру де-Рибемонъ: "Сиръ Эсташъ, я дарю вамъ эту витку жемчуга, какъ лучшему бойцу сегодняшняго дня, и прошу носить ее изъ любви ко мнъ. Я хорошо знаю, что вы веселый и влюбчивый рыцарь, охотно вращающійся въ обществѣ дамъ и дѣвицъ. Такъ говорите же всюду, куда пойдете, что я подарилъ вамъ этотъ жемчугъ".

Соединеніе рыцаря съ труверомъ представлялъ собой маршалъ Бусико (Bouciquault). Когда онъ только что окончилъ свое паломничество въ Iерусалимъ, предпринятое съ сиромъ де-Каружъ (Carouges), и готовился было уже отплыть обратно во Францію, Бусико узналъ, что графъ д'Э (Eu) захваченъ невѣрными въ Дамаскѣ и отведенъ въ Каиръ. Бусико тотчасъ отказался отъ всякой мысли о возвращеніи на родину и отправился въ добровольный плѣнъ, гдѣ въ теченіе 4 мѣсяцевъ развлекалъ графа своими поэтическими произведеніями — балладами, рондо, вирелэ, и т. п. Эти "Cent ballades", начатыя въ Египтѣ и оконченныя въ Парижѣ, дошли до насъ.

Digitized by Google .

Вообще послѣ трудовъ битвы рыцари любили поговорить о войнѣ и любви. Однажды во время осады города Реннъ (Rennes) англичанами рыцарь Оливье де-Мони (Manny) переплылъ въ полномъ вооружении крипостной валь, чтобы только отнять у английскаго рыцаря 6 куропатокъ, зарѣзанныхъ его ястребомъ, и поднести ихъ дамамъ города. И дъйствительно, куропатки вмъстъ съ англійскимъ рыцаремъ взяты въ плѣнъ, но самъ сиръ де Мони тяжело раненъ во время подвига. Тогда онъ позвалъ своего плѣннвка, вернулъ ему свободу, но за это попросилъ пропуска въ лагерь осаждающихъ, чтобы изл'вчиться тамъ отъ своихъ ранъ. Въ лагерѣ его радушно принялъ герцогъ Ланкастерскій и осыпалъ на прощанье богатыми подарками: "Мони, передайте, пожалуйста, мой привътъ вашимъ дамамъ и дъвицамъ", сказалъ герцогъ: "и скажите, что мы часто отъ души желали имъ куропатокъ". Дамы города Реннъ много смѣялись приключенію Оливье де-Мони, но всего болѣе смѣялся его кузенъ, знаменитый коннетабль Бертранъ дю-Гекленъ.

Трактатъ Жоффруа

Другой французскій рыцарь изъ эпохи Столѣтней войны-шамбелланъ Карла V Жоффруа де Шарни (Charny) написалъ пѣлый де-Шарни. трактать о рыцарствь, гдь нападаеть на привязанность ко всему внѣшнему и причудливую условность въ рыдарскихъ нравахъ, стараясь выдвинуть внутреннія нравственныя основы этого средневѣковаго учрежденія. Не слѣдуетъ забывать Бога изъ-за дамы сердца. "Любить дюбовью уваженія — это истинный путь для т'яхъ, кто хочеть пріобрѣсти почести. Не рѣчами, а благородными подвигами служать лучше всего дамамъ, которыя будуть въ большей чести, если онъ сдълали рыцаря доблестнымъ". "Aime loyalment, si tu veula estre amés", "Qui plus fait, miex vault"---таковы начала, положенныя Шарни въ основу его разсужденія. "Право, это такъ хорошо-дълать добро", пишетъ онъ: "что, кто дълаетъ его, тотъ поистинѣ не можетъ утомиться, потому что, чѣмъ больше дѣлаешь добра, тъмъ меньше кажется, что сдълалъ; такова сила удовольствія, въ которое втягиваешься, дълая съ каждымъ днемъ все болье и болье добра. Первые короли, оть которыхъ ведуть свой родъ наши сюзерены (разсуждаетъ сиръ де-Шарни), были избраны Провидѣніемъ и призваны на тронъ только за то, что они были самыми мужественными и наиболье добродътельными: "Думаете ли вы", спрашиваетъ онъ: "что первые избранники призваны въ сеньёры для удовольствій и наслажденій? Конечно, нъть. Призваны они, чтобы не любить и забыть Бога, его дъла и Св. Церковь? Конечно, нътъ.

Сделаны они сеньёрами, чтобы угнетать простой народъ? Конечно, ныть. Сдъланы они сеньёрами, чтобы разорять подланныхъ, чтобы въ судѣ и справедливости дѣлать различіе между вельможами и маленькими людьми, чтобы быть жестокими, безжалостными, немилосераными? Конечно, нѣтъ".

Но Столетная война, вдохнувшая было сначала новыя силы Столетная въ рыцарство Франціи и Англіи, въ концъ концовъ, дала перевъсъ началамъ, враждебнымъ ему. Война эта въ XV столѣтіи вызвала къ дъятельности коммуны и кръпостныхъ крестьянъ Франціи, повела къ усиленію королевской власти и основанію постояннаго войска, вооруженнаго огнестръльнымъ оружіемъ. Фруассаръ дожиль до вымиранія того поколенія рыцарей, которое онь изучаль и прославляль въ свои молодые годы. Ему было уже за 60 лёть, когда онъ въ последний разъ посетиль Англію после смерти Эдуарда III. "Куда девались грандіозныя предпріятія и мощные рыцари, чудныя битвы и дивныя завоеванія", говориди теперь въ странь. "Гль найти въ Англіи рыдарей, способныхъ на что-либо подобное? Въ тъ дни англичанъ боялись, и молва говорила о нихъ по всему міру, а теперь приходится молчать о нихъ. Все изм'внилось для насъ къ худшему со смерти добраго короля Эдуарда. Справедливость соблюдалась и строго охранялась въ его дни. А теперь король Ричардъ дунаетъ только объ отдыхъ, покоъ и потвхахъ для дамъ; скоро, кажется, не останется не одного мощнаго рыцаря въ Англіи, а будутъ процветать только раздоры и предательства".

Въ отяъльныхъ воинахъ первоначальный ндеалъ рыцаротва воскресаль иногда и въ XVI въкъ, наприм., въ Баярдъ, рыцаръ безъ страха и упрека, но, какъ учреждение, рыцарство умерло въ сущности вивсть со средними въками. Рыцарский духъ, однако, не погибъ съ учрежденіемъ: изъ замкнутаго круга орденовъ и феодальной знати онъ перешелъ сначала ко всему знатному сословію Западной Европы. Путемъ пожалованія въ знать за выслугу или за деньги рыпарскій идеаль вместе съ дворянскимъ достоинствомъ сталь распространяться подъ именемъ дворянской чести, всенной чести на цълыя группы горожанъ. Когда въ концъ прошлаго въка привилегія знати начали, наконець, терять свое значеніе и высшіе слон войска и общества вообще пополнялись уже выходцами изъ низшихъ классовъ, тогда останки рыцарскаго духа стали общимъ достояніемъ независимо отъ сословности и смѣшались съ понятіями свътскости, общественной порядочности, т. е. чести джентльмен-

хрестом. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. П.

÷

51

BOHHA.

ской. Рыцарскій кодексъ съ его требованіями вѣрности слову, вѣжливости, вниманія къ слабымъ, въ особенности уваженія къ женщинамъ, требованіями любви къ отечеству, храбрости, щедрости, нокровительства правдѣ--до сихъ поръ исполняетъ свое исконное назначеніе и сдерживаетъ именемъ условной общественной "чести" грубыя или малодушныя натуры, мало развитыя или недостаточно еще установившіяся для того, чтобы безъ всякаго давленія со стороны общественнаго мнѣнія добровольно слѣдовать въ своихъ поступкахъ внутреннему безусловно нравственному закону.

#### 13. Войско и тактика рыцарской эпохи.

Средневъковое войско состояло обыкновенно изъ свободныхъ COCTAB5 BOBOKS. тяжеловооруженныхъ рыцарей (miles) и несвободныхъ легковооруженныхъ министеріаловъ (cliens, serviens, Knecht). Но самое понятіе "рыцарь" и составъ тяжелой рыцарской конницы не разъ измънялись въ теченіе стольтій, всявдствіе того, что, подъ вліяніемъ нужды въ войскѣ, ряды рыцарства пополнялись изъ низшихъ влассовъ, т. е. изъ зависимыхъ министеріаловъ (наприм., въ Германіи) или изъ людей хотя бы и свободныхъ, но не находившихся въ ленной зависимости (фригольдеровъ, какъ въ Англіи). "Рыдарь" XI-XII вв. быль по преимуществу "вассаломъ" какого-либо сеньёра, а потому зависимые классы сравнительно рёдко попадали въ слой тяжеловооруженнаго рыдарства. Наприм., при Конрадъ II въ Германіи существовало два класса рыцарей въ смыслѣ всадниковъ (Ritter): milites primi, т. е. свободные вассалы, которые несли конную службу въ тяжеломъ вооружении (собственно рыцари), и milites gregarii, т. е., въроятно, министеріалы; но этотъ второй разрядъ являлся въ битву безъ оборонительныхъ доспѣховъ и только съ одной легкой лошадкой. Съ XII в. слово "рыцарь" начинаеть обозначать члена ордена, охватывающаго всю Западную Европу, но въ этотъ орденъ посредствомъ посвященія получають доступъ и несвободные классы. Такимъ путемъ министеріалы изъ легковооруженныхъ всадниковъ повышаются въ разрядъ тяжеловооруженныхъ рыцарей, а это усиленное пополнение рыцарскаго сословія ведеть къ его расцевту въ XIII в. Въ Германія въ тв годы, когда совершается этоть подъемъ цѣдаго слоя министеріаловъ, т. е. во вторую половину XI в., временно различають три класса всадниковъ (Ritter); milites второго класса все еще несвободные люди,

какъ и при Конрадъ II, но они являются уже въ оборонительныхъ доспѣхахъ и виесте съ первымъ классомъ составляють тяжеловооруженную конницу (armati); итакъ, оба класса всадниковъ эпохи Конрада II начинають сливаться въ одинъ. Третій классъ всадниковъ конца XI в. называется теперь, въ свою очередь, milites gregarii, но для его образованія или пополненія приходится призывать къ легкой конной службъ новые, низшіе слон зависимыхъ людей взамень техъ, которые перешли уже въ armati. Къ концу XII в. оба первые класса всадниковъ-рынарей, т. е. какъ старые вассалы, такъ и министеріалы, получившіе рыцарство, окончательно сливаются въ Германіи въ одно сословіе. Точно также и во Франціи въ началѣ XIII в. различають уже только milites, т.-е. рыцарей, которые стремятся превратиться въ замкнутое военное сословіе, и servientes, или зависимыхъ людей, обязанныхъ только къ легкой конной службь, хотя и тв и другіе надвляются теперь ленами. Въ течение XIII в. совершается второй важный переворотъ въ составѣ рыцарской конницы. Съ одной стороны, рыцарству удается къ XIV в. замкнуться въ наслъдственное сословіе: отнынъ только сыновья рыцарей, прослуживши нікоторое время легковооруженными оруженосцами (scutifer, écuyer, esquire), удосточваются посвященія въ рыцари (въ Англін knight). Но, съ другой стороны, въ отношении вооружения въ рядахъ войска происходитъ опять сближение между двумя разрядами milites и servientes (Ritter и Knecht): и тв и другіе появляются теперь въ битвахъ на тяжелыхъ лошадяхъ въ латахъ (armures de fer, à cheval) и въ XIV в. получають одинаковое жалованье. Но такъ какъ рыцарство въ сопіальномъ отношеніи замкнулось въ высшій слой военной знати. то несвободные легковооруженные всадники (sergent à cheval), повышаясь и получая тяжелое рыцарское вооружение, не называются "рыцарями" (chevalier, Ritter, knight), а попадаютъ въ среду знати, какъ низшій слой, подъ именемъ "оруженосцевъ" (écuyer, Knecht, Knappe, esquire, armiger). Всв они надвляются ленами, политически уравниваются съ рыцарями, но они на этотъ разъ не получають рыцарства, какъ это случилось съ министеріалами въ XII в. Среди тяжелой конницы навсегда остается различіе между рыцаремъ и внехтомъ (Ritter, Knecht, Knappe). Но въ знати причисляются и сыновья рыцарей, хотя бы они еще и не получили собственно рыцарства ("оруженосцы", armiger nobilis). Они служать или легковооруженными всадниками (Speerknappen), или дъйствительно пъшими оруженосцами въ битвъ (scutarius), или, если вла-

51\*

дъють ленами, то призываются даже къ конной службъ въ тяжеломъ вооружени; но, не будучи рыцарями, они до поры до времени зачисляются тогда только въ отдълъ "кнаппе" (Knappe), наравнъ съ тъми въчными экюйе (armiger, militaris, Knecht), которые никогда не получатъ рыцарства. Таковы три соціальныхъ періода, черезъ которые прошло тактическое различіе между тяжеловооруженными и легковооруженными всадниками. Но и самое тяжелое вооруженіе рыцаря не осталось за это время безъ перемънъ.

Boopymenie.

Было время (до конца XII в.), когда панцырь, шлемъ да кольчужки на рукахъ и на ногахъ считались уже тяжелыми доспъхами рыцаря. Первоначально кольчужка для защиты шеи (halsberge, haubert), прикрѣплявшаяся сзади у шлема, капюшонъ изъ желѣзныхъ колецъ на голову (hersenier) и кольчужная рубаха составляли три отдѣльныя части доспѣховъ. Надъ капюшономъ (hersenier) помѣщалась желѣзная шапочка (Haube, cervellière), на которой сидълъ уже племъ. Перчатки изъ колецъ прикръплялись къ рукавамъ кольчужной рубахи; на ноги спереди накладывались кольчужныя голенища, или штанины (chauce), и зашнуровывались сзади; точно также кольчужная обувь клалась сверхъ ступней и стягивалась снизу подъ подошвами. Но въ дальнъйшемъ развити кольчужка на шею срослась съ капющономъ на голову, и все тяжелое вооруженіе (lorica) состояло уже только изъ двухъ частей — halsberge, т. е. капюшона на голову, падающаго пелеринкой на шею и плечи, и Brünne, т. е. собственно панцыря, а въ XII в. и эти двѣ части соединялись въ одно подъ именемъ все той же halsberge (haubergon). Въ XII в. шлемъ изъ коническаго становится цилиндрическимъ, а его полоса для защиты носа (nasal) разростается въ цѣлую желѣзную маску на лицо; въ концѣ этого столѣтія появляется и "нагрудникъ" (plastron) изъ желѣзныхъ полосъ, стягиваемыхъ сзади поверхъ кольчуги: это зародышъ будущихъ датъ. Въ ХШ в. нагрудникъ развивается въ цѣлый корсеть, одинаково защищающій и грудь и спину. Въ XIV в. латы изъ желѣзныхъ полосъ все болѣе и болѣе укореняются. Полосы покрывають теперь и руки и ноги поверхъ кольчуги и соединяются посредствомъ шпиньковъ; кираса XIV столття дълалась даже не изъ отдъльныхъ полосъ, а изъ двухъ желѣзныхъ плитъ-нагрудника (рапsière) и спинки (dossière). Такъ выросло мало-по-малу поверхъ кольчугъ-сплошное одъяніе XV в. изъ металлическихъ листовъ. Это развитие лать ускорилось подъ вліяниемъ техъ успеховъ, которые сдълали стрълки во время Стольтней войны. Битвы при

Кресси и Пуатье составили поворотный пункть въ исторіи рыцарскихъ доспѣховъ. Когда тяжеловооруженные рыцари защищали себя однѣми только кольчугами, тогда въ XI-XII вв. легковооруженные всадники являлись въ битву совершенно еще безъ металлическихъ досп'яховъ; но въ XIII в., по м'яръ того, какъ тяжеловооруженная конница запасается нагрудниками и корсетами, у легковооруженныхъ всадниковъ появляется кольчуга. Наконенъ, въ XIV в. въ отличіе отъ двойныхъ доспъковъ тяжеловооруженныхъ рыцарей легкая конница защищаетъ себя или нагрудникомъ или кольчугой, и каждый всадникъ прівзжаеть не съ тремя, а только съ одной лошадью. Вотъ что называлось легкимъ вооруженіемъ въ средніе вѣка; всѣ эти ступени развитія въ рыцарскомъ вооружени отражались обыкновенно и на пехоте, которая, наприм., прикрывала себъ голову круглой, плотно прилегающей къ черепу каской (Haube), развившейся изъ желівной шапочки подъ шлемомъ рыцаря.

Отрой.

Какъ же строились во время битвы легкіе всадники и тяжелые рыцари съ ихъ оруженосцами? Каждый тяжело вооруженный рыцарь бралъ съ собой въ битву трехъ лошадей и одного или даже двухъ-трехъ оруженосцевъ (scutarius - название должности, но не сословія и даже не временнаго состоянія рыцарскихъ сыновей), которые обыкновенно набирались изъ зависимыхъ людей или рыцарскихъ сыновей, не получившихъ еще посвященія въ рыцари; эти оруженосцы первоначально шли въ битву пѣшими и оставались во время схватокъ своихъ рыцарей сзади линіи съ запасными лошадьми и оружіемъ. Когда въ XIV в. укоренился среди рыцарей обычай спешиваться во время битвы, то оруженосцы стали набираться изъ легкихъ всадниковъ; вследствіе этого легкая кавалерія, какъ самостоятельная боевая сила, стала исчезать. Тогда счеть рыцарскому войску сталь идти по "копьямъ", считая три всадника на одно рыцарское копье. На Рейнъ для той же рыцарской единицы появилось название gleve, которое означало рыцаря "selb dritt mit dreien Pferden", т. е. состояло изъ трехъ лицъ и трехъ лошадей. Но отдъльные рыцари, были ли у нихъ пъшіе оруженосцы или конные, никогда не бились въ сраженіяхъ обособленно другъ отъ друга и даже ръдко выстраивались развернутымъ фронтомъ въ линію (en haye). Обыкновеннымъ построеніемъ цля отряда рыцарей въ средніе въка быль cuneus, т. е. "клинъ". На такой "клинъ" иногда клали нъсколько сотенъ рыцарей, а иногда нъсколько тысячъ. Но въ сущности въ самый "клинъ",

т. е. остріе колонны, уходило немного рыцарей, напр., человѣкъ 35-45 (иногда первый рядъ клина – въ 5 человѣкъ, затѣмъ два ряда по 7, затёмъ ряды по 9, 11, 13 человёкъ), а затёмъ вся масса рыцарской конницы тянулась правильнымъ каррэ (по 13-14 человѣкъ въ каждомъ изъ слѣдующихъ рядовъ). Чаще всего все рыцарское войско выстраивалось передъ битвой въ три боевыя линіи одна за другой, а каждая боевая линія распадалась уже на "клинья" и имъла центръ и два крыла, правое и лъвое. Поэтому дробленіе войска на 9 клиньевъ было самымъ обычнымъ. Но многочисленная армія, напр., французы при Бувинъ, дълились на большее число клиньевь, и каждая изъ девяти частей боеваго построенія слагалась тогда уже изъ нъсколькихъ cunei. Это было тыть болье удобно, что каждый гердогь и графъ приходиль съ цълымъ отрядомъ своихъ рыцарей (banneret). Впрочемъ, совокупная дъятельность встахъ этихъ клиньевъ и боевыхъ линій и отрядовъ пахоты, присоединявшихся къ рыдарской конницъ, яснъе всего обрисовывается при описании отдельныхъ средневековыхъ битвъ, напр., битвы при Бувинѣ и при Кресси.

Витва при

Вувинъ.

Битва при Бувинѣ произошла 27 іюля 1214 г. между французскимъ королемъ Филиппомъ Августомъ, съ одной стороны, и союзными войсками императора Оттона IV, графа Фердинанда фландрскаго и англичанъ подъ начальствомъ графа Сольсбери, по прозванію "Длинный Мечъ" (Longépée),—съ другой.

Французскій король Филиппъ Августъ, достигши Турнэ вечеромъ 26 іюля, узналъ о близости союзныхъ враговъ; но мъстность была неудобна для французскихъ рыдарей, которые не привыкли сражаться, спѣшившись, подобно ихъ нѣмецкому врагу. Не желая давать битвы при обстоятельствахъ, неблагопріятныхъ для франдузовъ, король рѣшился на слѣдующій день, 27 іюля, отступить на юго-западъ къ Лиллю черезъ Бувинъ (Bouvines), гдъ находился единственный въ огругѣ мостъ на рѣчкѣ (Marcq). Императоръ Оттонъ, находившійся въ мъстечкѣ Мортинь (Mortegne), принялъ, кажется, это отступленіе за бъгство и, несмотря на воскресный день, решился тотчасъ же преследовать французовъ, чтобы достичь ихъ по сю сторону моста. Авангардъ союзной армін, состоявшій изъ рыцарей Фландрін, напираль съ юго-востока на послъдние отряды французовъ, и герцогъ бургундский, командовавшій арьергардомъ Филиппа Августа, принужденъ былъ пять разъ останавливаться и отбиваться отъ фламанддевъ при помощи своихъ арбалетчиковъ. Достигши высотъ (Wannehain), господ-

ствующихъ надъ дорогой къ Бувину, императоръ Оттонъ съ изумленіемъ увидалъ передъ собой всю французскую армію, и притомъ не въ безпорядочномъ бъгствъ, а въ стройномъ боевомъ порядкв фронтомъ на свееро-востокъ. Чтобы выстроиться параллельно врагамъ, императоръ принужденъ былъ, подъ охраной авангарда изъ фламандцевъ, повернуть свои войска фронтомъ на югозападъ: такъ какъ было уже по крайней мъръ часа три пополудни, то солнце било прямо въ глаза его рыцарямъ. Оба войска были выстроены одинаково - каждое въ три боевыя линіи (acies) другъ за другомъ, а у всёхъ линій былъ центръ и крылья, такъ что у каждаго изъ противниковъ насчитывалось 9 отрядовъ. Длина французскаго фронта достигала 1040 шаговъ, а фронтъ союзниковъ растянулся на 2000 шаговъ. Къ правому крылу французовъ Филипиъ Августъ послалъ своего канцлера и личнаго друга Іоннита Гарэна (Garin), который только что быль выбрань въ епископы города Санлиса. Чтобы сравняться съ линіей враговъ, Гарэнъ отодвинулъ все правое крыло сильно въ сторону отъ центра и выстроиль первую линію (acies) этого крыла пѣпью съ развернутымъ фронтомъ (en haye). Объ остальныя линіи праваго крыла, равно какъ и центръ съ левымъ крыломъ, состояли изъ "cunei", т. е. клинообразно построенныхъ отрядовъ. Местность была здесь ровная в крайне удобная для конной битвы. Центромъ французовъ командовалъ самъ король, собравшій вокругъ себя всю мелкую дованіальную знать. Французская пізхота, образовавшаяся наз горожанъ компунъ Корби, Амьенъ, Аррасъ, Бово и Компьенъ, выстронлась впереди конницы центра. Здесь находилась и государственная хоругвь (oriflamma), между тынь какъ въ линін короля — знамя съ золотыми лиліями по лазоревому полю. Судя по длин'в фронта, число рыпарей врядъ ли превышало 6<sup>1</sup>/, тысячь человікь 1). Что касается до союзниковь, то тамъ въ центріз конандоваль самь императорь Оттонь; первая линія центра состояла изъ ивмецкой ивхоты, сосредоточнышейся тремя группами вокругь Саггоссіо, запряженной 4 лошадыми; эта колесница везла на высокомъ древить старое саксонское боевое знаня-дранона съ парящинъ надъ нимъ орломъ. Битва началась раньше всего на правонъ крыл'в французскаго войска. Гарэнъ отдалъ зд'ясь приказъ 300 легковооруженнымъ рыцарямъ, ининстеріаламъ аббата

<sup>1</sup>) Въроятно. 2<sup>1</sup> 2 тысячи тяжеловооруженныхъ. 4 тысячя легновооруженныхъ и 50 тысячь пъхоты.

ле-С. Медардъ, --- броситься на фламандское рыдарство, дабы привести его въ безпорядокъ и темъ подготовить почву для аттаки со стороны рыцарства французскаго. Но фламандское рыцарство не захотью даже тронуться съ мъста ради какихъ-нибудь сателлитовъ. Рыцари закалывали незащищенныхъ доспѣхами лошадей подъ своими легко вооруженными противниками, наносили имъ самимъ раны, топтали спѣшившихся и ждали себѣ болѣе серьезнаго врага. Тогда пошла въ аттаку первая линія праваго крыла французовъ — рыцарство графовъ Шампаньи и Сансерръ; эти одержали поб'вду посл'в упорной борьбы: два вождя фламандскаго рыцарства попали въ пленъ. Но потери французовъ были тоже значительны; Мишель де-Гармъ такъ сильно столкнулся съ однимъ фламандскимъ рыцаремъ, что копье фламандца пробило ему щить, кольчугу, поранило въ лядвію и вонзилось еще въ лошадь, которая свалилась вместь со всадникомь. Первая линія французовъ отступила, дабы привести свои ряды въ порядокъ. Къ тому же, приближалась уже вторая линія фламандскихъ рыцарей съ графомъ фландрскимъ во главѣ. Имъ навстрѣчу бросились графъ де-С. Поль и виконть де Мелёнъ. Натискъ французскихъ рыцарей второй линіи былъ настолько силенъ, что они со своими тёсно сомкнутыми клиньями прорвали два отряда фламандцевъ, убивая налъво и направо, повернули сзади линій враговъ и съ тылу пробились еще черезъ два отряда рыцарей Фландріе обратно на свои м'вста. Послѣ этого вторыя линіи отступили для отдыха за третьи. Сраженіе третьихъ линій на правомъ крыль французовъ было еще упорнъе. Подъ герцогомъ бургундскимъ была убита лошадь, но рыцари окружили его и помогли толстому герцогу свсть на другую лошадь и снова принять участие въ битвъ. Перевъсъ остался на сторонъ французовъ только благодаря тому, что графъ С. Поль, отдохнувши, поспѣшилъ на площадь третьей линіи и окончательно оттёсниль фламандцевь и валонцевь. Однако и графь Фердинандь фландрский не уступаль въ доблести врагамъ. Три часа шла уже битва на правомъ крылъ. Гарэнъ, не принимая лично участія въ схваткахъ, систематически руководилъ французами издали; напротивъ, графъ Фердинандъ бился безъ отдыха. Покрытый ранами и совершенно истощенный, онъ быль сбить, наконець, на землю и долженъ былъ сдаться въ пленъ. Это положило конецъ битве на правомъ крыль; кто не бъжалъ, попадалъ теперь въ плънъ. Тъмъ временемъ бой завязался и между другими частями войскъ. Вожди союзниковъ сговорились сообща пробиться, во что бы то стало,

до самого короля Филиппа. Графа фландрскаго задержала французская аттака, но графъ де-Булонь бросился прямо къ королю; однако, когда онъ очутился передъ Филиппомъ Августомъ, тогда у него не хватило духу поднять руку на своего верховнаго сюзерена, и онъ повернулъ къ лѣвому крылу враговъ, гдѣ былъ отбитъ. Еще хуже досталось графу Сольсбери съ его второй линіей праваго крыла союзниковъ. Епископъ города Бовэ, вооруженный палицей, встрѣтилъ его со второй ливіей лѣваго крыла французовъ и нанесъ графу такой ударъ своей палицей, что тотъ свалился на землю. Епископъ велѣлъ своему министеріалу связать графа, а самъ продолжалъ свою убійственную дѣятельность. Сопротивленіе англичанъ было сломлено, и они позорно вовсе удалились съ поля сраженія вмѣстѣ съ Гюго де-Бовъ.

Въ центръ король Филишть Августъ тщетно ждаль нападенія ниператора. Наконецъ, онъ велълъ коммунамъ аттаковать нъмецкую пѣхоту въ центрѣ. Коммуны стали осыпать враговъ стрѣлами. Но нъмецкая пъхота неожиданно отвътила такимъ натискомъ на горожанъ коммунъ, что въ одно мгновеніе прорвала ихъ и привела въ смятеніе стоявшихъ сзади коммунъ рыцарей, такъ что самъ король очутился въ опасности. Нъмецкіе пъхотинцы были вооружены особаго рода съкирами съ крючкомъ позади и штыкомъ сверху, такъ что наносили удары тремя концами орудія, которое въ силу своей тяжести могло пробить любые доспъхи. Такимъ врючкомъ стащили короля Филиппа Августа съ лошади, и онъ погибъ бы, если бы Пьеръ Тристанъ не соскочилъ съ коня и не защитиль государя. Тогда знаменосець Вало де-Монтиньи сильными взмахами лазореваго знамени обратиль внимание на опасность, угрожавшую королю. Хорошіе доспѣхи короля и ловкость, съ которой онъ вскочилъ на лошадь Пьера Тристана, спасли его. Но отчаянная битва продолжалась. Стефанъ де-Лоншанъ (Longchamp) быль на смерть ранень на глазахъ у короля; нѣмецкій пѣхотинецъ воткнулъ ему штыкъ своей съкиры черезъ забрало въ мозгъ. Но, въ концъ концовъ, пъхота все-таки была обращена въ бъгство или перебита рыцарской конницей. Освободившись отъ натиска пъхоты, Филиппъ Августь нерешель теперь самъ въ наступленіе. Ряды нъмецкой конницы были прорваны, и опасность угрожала теперь, въ свою очередь, самому императору. Впереди встахъ подскакали къ Оттону IV Гильомъ де-Барръ, Пьеръ де - Мовуазенъ и Жераръ Скрофа. Пьеръ схватилъ подъ уздцы лошадь императора и пытался увести ее вивств съ всадникомъ. Скрофа (Scropha)

кольнулъ Оттона въ грудь, а другимъ ударомъ на смерть ранилъ его лошадь, такъ что она бъшеными прыжками рванулась въ сторону. "Вы его нынче больше не увидите", сказаль Филиппъ Августь окружающимъ. Но лошадь Оттона пала въ нъкоторомъ отдаленіи. Императоръ вскочилъ на другую и искалъ спасенія въ бъгствъ. Дважды нагоняль его де-Баррь и схватывался съ нимъ, но свита каждый разъ оттесняла французскаго рыцаря. Наконецъ, де-Барръ быль сброшень съ лошади и вырванъ изъ рукъ враговъ только подоспѣвшими товарищами. Вестфальскіе графы пытались было продолжать битву и послѣ бѣгства императора, но на помощь французамъ явились заднія линіи центра и взяли графовъ въ плънъ. Колесница съ саксонскимъ знаменемъ была изрублена въ куски. На полѣ сраженія остался изъ среды союзниковъ еще только графъ де-Булонь съ шесть юрыцарями. Они укрылись въ середину своихъ брабантцевъ - наемнивовъ и ръшились дорого продать жизнь. Надо было прорвать это жельзное кольцо пехоты, вооруженной аллебардами и мечами, чтобы добраться до рыцарей. Графъ де-Понтье повелъ на нихъ въ аттаку своихъ рыцарей, но брабантцы убивали лошадей и спъшивали всадниковъ. Только когда на помощь подослѣлъ еще Тома де - С.-Валери со своими, было пробито это кольцо пехоты. На графа де-Булонь напаль теперь пешій экюйэ Пьерь де-Турель, лошадь котораго была убита, и. приподнявши желѣзныя латы у графскаго коня, вонзвлъ ему въ брюхо свой мечъ по рукоятку. Одинъ изъ рыцерей графа взялъ было еще лошадь подъ уздцы и повелъ ее въ сторону, но противники стащили его съ собственной лошади. Какъ разъ въ это время конь подъ графомъ упалъ, всадникъ самъ очутился подъ конемъ, и его только съ трудомъ высвободили. Экойэ, по имени Комо, въ числъ другихъ рыцарей подбъжалъ къ графу де-Булонь, сорвалъ съ него шлемъ и нанесъ тяжелую рану въ голову. Экойэ убилъ бы графа, если бы не появился его господинъ-Гарэнъ, епископъ Санлиса, которому графъ и сдался въ пленъ. Въ общемъ французы взяли въ плѣнъ 5 графовъ, 25 другихъ высокопоставленныхъ бароновъ, много простыхъ рыцарей и экюйэ. Главная причина пораженія союзниковъ заключалась, несомивнно, въ томъ, что каждая часть ихъ войска сражалась отдельно, не поддерживая другъ друга.

Anraiñesiñ

Между битвами при Бувинѣ и при Кресси прошао болѣе стоотрой. льтія. За это время и въ англійскомъ и во французскомъ войскъ совершилось много перемънъ. Англійскіе рыцари до начала царствованія Эдуарда III стояли невысоко во мнѣніи материка. Короли

Англін вели свои войны XII ст. почти исключительно посредствомъ чужеземныхъ наемниковъ и добывали себъ на то средства, облагая вассаловъ scutage'емъ. Если въ Германіи рыцарство достигло наиболье блестящаго развитія при Гогенштауфенахъ, а во Франціи еще раньше, то въ Англіи оно расцвѣло въ сущности впервые при рыдарственномъ Эдуардъ III; во Франціи оно впадало въ эту пору уже въ крайности и, несмотря на доблесть отдельнымъ рыцарей, было обезсилено своей обособленностью оть другихъ сословій. Правда, рыцарская знать Англіи должна была подчиниться военной тактикъ Эдуарда Ш, въ которой пъхота являлась уже главной боевой силой. Знать должна была спъшиваться и сражаться въ качествъ тяжелой пъхоты. Да и въ качествъ пъхоты все значеніе рыцарей сводилось болѣе къ тому, чтобы оборонять стрѣлковъ; на стрълкахъ покондся весь боевой расчетъ Эдуарда III. Англійскіе стрѣлки изъ лука довели упражненіемъ свое искусство до особаго совершенства, которое дало имъ перевъсъ надъ арбалетами и луками другихъ націй. Но стрълки нуждались въ защитъ и получали ее отъ той части рыцарства, которая спѣшивалась; къ ней они и жались, въ то время какъ другая часть рыдарей оставалась иногда на лошадяхъ. Обычай спъшиваться, не былъ впервые введенъ Эдуардомъ III: уже норманны, побѣдители при Гастингсъ, усвоили его отъ англо - саксонцевъ (впрочемъ, напр., въ битвѣ при Льюисѣ (Lewes) 1264 г. англійское рыцарство сражалось на коняхъ). Да и стрълки не исчезали уже изъ англійского войска послѣ битвы при Гастингсѣ, но на первый планъ они выдвимулись только съ половины XIII ст. Англійскій стрѣлокъ XIV в. бросалъ стрълу на 600 метровъ, а на 200-билъ навърняка. Ихъ перевѣсъ надъ генуэзскими арбалетчиками объясняется тѣмъ, что къ арбалетамъ не была еще приспособлена въ это время стальная дуга, да и натягивались они одной или объими ногами, а не особыми машинами. Спеціально для охраны стрѣлковъ стояли въ . англійскомъ войскѣ тотчасъ позали нихъ валлійскіе пѣхотинцы, вооруженные пиками. Глубина строя спѣшившихся рыцарей и стрѣлковъ бывала незначительна, человъкъ въ десять, а при Азенкуръ англичане стояли только въ четыре человѣка. Боевой порядокъ въ три пѣшія линіи съ двумя крылами всадниковъ по малочисленности войска не всегда могъ примъняться. Поэтому при Кресси боевыя линіи стояли другъ за другомъ, но отодвигаясь все болѣе и болье къ левому флангу, а при Азенкуръ въ одну линию, такъ что авангардъ составлялъ правое крыло и арьергардъ-лѣвое по

отношенію къ bataille du roi въ центрѣ; въ обоихъ случаяхъ у англичанъ не было крыльевъ изъ конницы. Существенную часть англійскаго боевого построенія составлялъ лагерь для обоза и лошадей въ тылу арміи. Генрихъ У пренебрегь въ битвѣ при Азенкурѣ сооруженіемъ подобнаго лагеря и былъ наказанъ тѣмъ, что лошади и его драгоцѣнности были похищены во время битвы отрядомъ непріятеля.

Такое дружное совокупное дъйствіе пъхоты и конницы, какъ оно проявлялось въ англійской арміи XIV в., было возможно только въ странѣ, гдѣ между сословіями не было такой розни, какъ во Франціи и въ Германіи. Въ XIII в. въ Англіи выработался уже государственный строй, при которомъ въ общественныхъ дълахъ имвли голосъ не только духовенство и высшая знать, но также простое рыцарство и города; въ то же время крѣпостные стали освобождаться отъ своей зависимости по отношенію къ знати. Напротивъ, во Франціи между городами и феодальной знатью образовалась пропасть, вследствие того, что короли опирались на буржуа въ борьбе съ феодалами, а суровыя формы крѣпостной зависимости вели къ враждъ между вилланами и ихъ сеньёрами. Отсюда арендаторы и мелкіе земельные собственники (фригольдеры и іомены), которые на ряду съ горожанами являлись въ англійскомъ войскъ въ качествъ легкой конницы (hobilars) и стрълковъ, не получали никакого значе нія во Франціи, а войско коммунъ отодвиталось здъсь все еще на задній планъ. Въ сущности только вассалы обязаны были слёдовать за королемъ Англіи въ завоевательныя войны и служить ему сорокъ дней, по истечении которыхъ они распускались или вознаграждались уже жалованьемъ. Всеобщее ополчение англичанъ, не находящихся въ ленной зависимости, предназначено было только для защиты самой Англіи. Статуть Эдуарда III оть 1334 г., возобновляя статуты Генриха III и Эдуарда I относительно ополченія, внесъ только то дополнение, что І-ый классъ, имввший 15 фунтовъ и болье годового дохода и обязанный нести конную службу, раздълялся теперь на три разряда: первый (въ 40 фун. дохода) долженъ былъ нести службу въ рыцарскомъ вооружении съ 2 лошадьми, второй разрядъ (съ 20 фун.) — являлся въ тяжеломъ вооружения съ одной лошадью, третій (съ 15 фун.)-въ легкомъ вооруженіи съ одной легкой лошадкой (hobby-horse, отсюда hebilars). Все остальное населеніе служило только въ пѣхотѣ; а именно разряды въ 10 фунтовъ годового дохода и въ 100 солидовъ-болѣе или менѣе тяжело вооруженными; разрядъ въ 40-100 солидовъ дохода-съ

лукомъ, мечемъ, ножемъ; разрядъ ниже 40 солидовъ---съ косами, ножами и другими "menues armes"; наконецъ, самые бѣдные, кто только вообще могъ еще пріобрѣтать оружіе,---просто съ однимъ лукомъ. Дважды въ годъ происходилъ смотръ такому ополченію; войско вассаловъ не входило уже сюда. Всѣ землевладѣльцы, владѣвшіе не менѣе трехъ лѣтъ участками съ доходовъ въ 40 ф., должны были при Эдуардъ III зачисляться прямо въ рыцари. Въ исключительныхъ случаяхъ Эдуардъ III водилъ ополченіе и во Францію; такъ, напр., въ 1846 г. онъ потребовалъ личной службы отъ всѣхъ, кто имълъ 5 фунтовъ ежегоднаго дохода. Парламентъ сопротивлялся и добился въ 1854 г. постановленія, что только съ его согласія могутъ набираться "men-at-arms, hobilars nec archers"; жалованье должно было выплачиваться ополченію съ перваго же дня послѣ выступленія наъ графства.

Во Францін ополченіе не играло такой важной роли въ битвахъ Стольтней войны. Филиппъ Красивый установилъ въ 1304 г. порядокъ созыва ополченія во Францін: когда отечество было въ опасности, то каждый французъ, способный владъть оружіемъ, долженъ быль нести службу. Этоть особый случай быль обобщенъ его преемниками, и Филиппъ Валуа прибъгъ къ нему въ 1387 г. Но въ сущности на дълв принципъ ополченія (arrière - ban) проводвлся для знати; горожанамъ, ради увеличенія королевской казны, позволено было откупаться, а для сельскаго населенія требованіе всеобщаго ополченія вообще понвжалось (въ 1338 г. было потребовано, чтобы 100 очаговъ выставили 20 сержантовъ - пъхотинцевъ). На деньги, которыни французы откупались отъ ополченія, король собираль наемныя войска. Такое пренебрежение п'яхотой коренилось въ соціальныхъ отношеніяхъ французовъ. При враждъ между знатью и горожанами тактическая комбинація пехоты съ рыдарской конницей дълалась невозможной. Въ 1351 году вороль Іоаннъ не вельлъ болье созывать коммунальныхъ войскъ; печальный опыть битвы при Кресси даль къ тому поводъ. Зато въ отдъльныхъ коммунахъ основывались теперь братства (sermens) стрълковъ изъ лука и арбалета. Даже когда въ разгаръ Столътней войны король Карлъ VI сталъ было покровительствовать стрълкамъ, то знать настояла на запрещении упражнений въ стръльбъ изъ лука; она, очевидно, боялась, что народъ сознаетъ, наконецъ, свою силу. Когда передъ битвой при Азенкур'в горожане Парижа (1415 г.) вызвались было выставить 6 тысячь арбалотчиковь, то знать резко отказалась: "На что намъ помощь этихъ лавочниковъ",

выразился Жанъ де Бомонъ. Обычай спѣшивать рыцарей ведется во Франціи лишь съ битвы при Пуатье. Французы стали одерживать верхъ надъ англичанами только съ техъ поръ, когда Карль V. а затънъ въ особенности Карлъ VII, положили начало постоянному войску. Различіе между англійскимъ и французскимъ войскомъ ясно сказалось въ битвѣ при Кресси.

Витва при

Битва при Кресси была дана въ субботу 26 августа 1346 г. французскимъ королемъ Филиппомъ VI Валуа, чтобы не допустить Kpecom. Эдуарда III идти на Парижъ. 26 августа утровъ англійскій король Эдуардъ III покинулъ съ войскомъ южную окрайну лъса близъ Кресси, двинулся на свверо-востокъ къ самому местечку, перешель въ 6 часовъ утра по мостаать різчку Мэ (la Maye) и сталь на пѣпи холмовъ между Кресси (Crécy) и Вадикуромъ (Wadicourt). Такъ какъ линія эта въ своемъ протяженія съ юго-запада на съверо - востокъ была слишкомъ длинна по числу англійскаго войска, то король отступиль оть обычнаго расположения въ три боевыя линіи, одна за другой. Впереди, фронтомъ на юго-востокъ, откуда ожидали французовъ, наступавшихъ отъ Аббевилля, Эдуардъ Ш выстроилъ англійскихъ стрѣлковъ изъ лука длинной пѣпью съ стверо востока на юго-западъ, которая правымъ крыломъ примыкала къ Кресси, а свое левое прикрывала лесистыми окрестностями Вадикура. За стрѣлками шли уже обычныя три боевыя линіи англійскаго рыцарства, но такъ, что первая линія примыкала къ Кресси, вторая сзади нея отодвигалась дальше на стверо-востокъ, а третья, самая задняя, уходила еще дальше въ ту же сторону и касалась Вадикура. Лошади спъшившихся рыдарей и всъ вьючныя животныя помыщались въ особомъ обозномъ укръплении сзади войска. Въ первой боевой линіи находился 16 - л'втній принцъ валлійскій, графъ Варвикъ, баронъ Годефруа де-Гаркуръ и другіе съ 1200 hommes d'armes, 4 тысячами стр'влковъ изъ лука и тысячью валлійцевъ. Во второй линіи находился епископъ дёргамскій, графы Герфордъ и Нортгамитонъ, баронъ Перси и другіе, въ цівломъ 1200 hommes d'armes съ 4 тысячами стр'влковъ изъ лука. Въ третьей линіи стояль самь Эдуардъ III съ 1500 hommes d'armes и 6 тысячами п'яхоты (въ томъ числѣ и стрѣлки изъ лука). Все это были почти исключительно англичане (3900 hommes d'armes, 10 тысячь стрѣлковъ, 5 тысячь валлійцевъ).

> Французскій король Филиппъ VI Валуа съ вечера собралъ вокругъ себя въ Аббевиллъ войско, по крайней мъръ въ 12 тысячъ hommes d'armes, столько же наемной чужеземной пехоты (въ числе

ея 6 тысячъ генуэзскихъ стрелковъ изъ лука) и около 50 тысячъ горожанъ коммунъ. Во французскомъ войскѣ находился Іоаннъ, король богемскій, Донъ Хаймэ (Jaime), король майорыскій, графъ Людвигъ фландрскій, Жанъ Бомонть графъ де-Гэно (Геннегау), графъ де-Гаркуръ (братъ англійскаго маршала) и французскіе графы. Король еще съ вечера сообщилъ вождямъ войска свое намъреніе напасть на слёдующій день на англичанъ. Король Филиппъ выступиль рано утромъ 26 августа изъ Аббевилля на северо-западъ къ мъстечку Ле-Титръ, гдъ онъ еще думалъ застать англійскую армію. Но войско двинулось не дружно, и было уже около полудня, когда послёдніе отряды повидали городъ. Англичанъ уже не было у Ле-Титръ; пришлось повернуть войско на востокъ къ большой дорогъ (изъ Аббевилля въ Hesdin) и отрядить четырехъ рыцарей впередъ на развъдки. Было уже далеко за полдень, когда Филиппъ Валуа и его блестящее окружение собрались выслушать разсказъ лазутчиковъ. Рыцарь Ле-Муань (le Moyne de Bazeille) разсказалъ, что около Кресси стоять англичане, выстроившись въ три боевыя линіи — очевидно, въ ожиданіи нападенія, и сов'втовалъ въ виду поздняго времени отложить лучше битву до слѣдующаго дня. Это мивніе поддержали въ свить короля графы Гэно и Алансонъ, а потому Филиппъ Валуа отдалъ маршаламъ приказъ -- остановить войско, все еще находившееся въ движени. На высотахъ около Эстрэ (Estrées) можно было удобно стать лагеремъ на ночь. Но войско уже знало, что англичане близко. Передовой отрядъ, повинуясь маршаламъ, остановился было, но отряды, слъдовавшіе за нимъ, хотъли непремънно быть въ той же близи отъ врага, какъ и авангардъ, и продолжали напирать. Тогда и авангардъ (téte), въ свою очередь, не захотвлъ уступить первенства и тронулся снова дальше. Увлекаемые гордостью и завистью, безъ порядка, обгоняя одинъ другого, французы двигались все впередъ, пока не увидали, наконецъ, англичанъ, выстроенныхъ въ три линіи въ ожиданіи врага. Туть было бы уже величайшимъ позоромъ повернуть назадъ, когда они видели своихъ враговъ такъ близко передъ собой. Между темъ горожане коммунъ, разсвянные по всей дорогв отъ Аббевилля. обнажали шпаги и кричали: "смерть, смерть этимъ предателямъ, англичанамъ!" Когда король Филиппъ достигъ высотъ около Эстрэ и увидалъ англичанъ, то и онъ забылъ свое первое благоразумное ръшение и, несмотря на позднее время, отдалъ приказъ къ нападенію. Впередъ должны были выдвинуться генуэзскіе стрълки, и ряды французовъ разступились, чтобы дать имъ мъсто. Сзади нихъ,

но впереди трехъ линій рыцарей, поставлена была п'внь всадниковъ (gens d'armes). Было уже около 5 часовъ пополудни, и надъ полемъ битвы разразилась мимолетная гроза. Вѣтеръ гналъ дождь въ лицо стрѣлкамъ, а когда снова показалось солнце, то оно только ослѣпляло французовъ.

Неохотно и вяло подвигались впередъ генуэзцы. Они устали отъ предыдущаго перехода въ 6 льё, да и щиты ихъ лежали на. возахъ, такъ какъ битвы не ждали болѣе на этотъ день. Вожди стрълковъ изъ арбалета роптали на новыя распоряженія. Тогда графъ д'Алансонъ сказалъ окружавшимъ его рыцарямъ: "Вотъ вамъ и вся польза отъ этой сволочи; она годится только на то, чтобы всть, а для насъ будетъ больше помвхой, чвиъ подспорьемъ". Приблизившись къ англичанамъ, генуэзцы трижды издали свой страшный военный крикъ, надвясь навести на твхъ ужасъ. Но англичане уже поднялись съ мъста и выстроились. Съ ихъ стороны сделано было несколько выстреловъ изъ пушекъ, тоже болье для устрашенія врага. Англійскіе стрълки стали спускаться теперь съ вершинъ холмовъ и открыли убійственную стрѣльбу изъ своихъ луковъ. Ихъ длинныя стрёды съ перьями поражали ряды генурзцевъ раньше, нежели тѣ успѣли подойти на выстрѣлъ арбалета. Генуэзцы стали было натягивать свои отсыръвше арбалеты, но англійскія стр'влы пронизывали ихъ панцыри. Тогда многіе перерѣзали тетивы на своихъ арбалетахъ, побросали ихъ и обратились въ бъгство. Но линія французскихъ рыцарей преградила имъ дорогу. Король угадалъ намъреніе генуэзцевъ и велълъ рубить ихъ, такъ какъ они теперь, дъйствительно, только заграждали путь для аттаки конницей. Всадники изъ передовой цѣпи (gens d'armes) бросились на нихъ, но такимъ образомъ сами попали подъ дождь англійскихъ стрълъ. Французы устремились было на непріятельскихъ стрѣлковъ, но теперь, какъ и во всѣхъ послѣдующихъ битвахъ, гдъ конница сражалась со стрълками, обнаружилось, что съ лошадьми, которыя почувствовали у себя въ тълъ длинную стрълу, никоимъ образомъ нельзя было уже справиться. Одинъ конь не хотвль идти впередь, другой несся прыжками въ гору, какъ бъшеный, многіе поворачивались къ врагамъ крупомъ, несмотря на вст усилія всадниковъ. Вскорт передъ рядами англичанъ образовалась безформенная масса изъ упавшихъ лошадей, съ лежащими подъ ними всадниками, и изъ убитыхъ генуэзцевъ. Сюда устремились валлійцы съ ихъ длинными ножами и начали ръзать немилосердно.

Французы, разбитые въ битвъ при Креси, никогда не могли ясно разсказать хроникерамъ, что произошло дальше. Но по англійскимъ источникамъ, французы сдълали одно за другимъ еще три сильныхъ нападенія, а англичане отбили ихъ всѣ три раза. не сдвинувшись съ м'вста. Первую аттаку повели Іоаннъ, король богемскій, графъ д'Алансонъ и графъ фландрскій съ первой боевой линій. Всѣ трое пали туть. Слѣпой король выбраль себѣ въ поводыри храбраго Муань де Базейль и сказалъ ему: "Сеньёръ, Вы мой вассаль и мой другь и мой товарищь на ныньшний день. Я прошу и требую, проведите меня какъ можно дальше впередъ, чтобы я могъ нанести хоть одинъ ударъ мечемъ".--"Охотно, монсеньёръ", отв'язль рыцарь. И воть вст окружающие слеппа перевязали пругь съ другомъ свои поводья и теснымъ сомкнутымъ строемъ двинулись впередъ. Ле-Муань де - Базейль сумвлъ такъ ловко вести короля, что, обойдя стрѣлковъ, всѣ оне очутились передъ первымъ рядомъ англійскихъ рыцарей. Король богемскій осуществилъ здъсь свое желаніе и нанесъ не одинъ ударъ, а три-четыре. Но и король и всё окружающіе его были туть перебиты; только два экюйэ упълъли и разсказали, какъ погибли другіе. О графахъ фландрскомъ и д'Алансонъ Фруассаръ говоритъ только: они проявили всю доблесть свою; ихъ нашли на другой день убитыми, но не во время бъгства, а съ мечемъ въ рукъ и лидомъ къ врагамъ. Въроятно, оть ихъ свиты не осталось въ живыхъ ни одного рыцаря, чтобы разсказать подробности доблестной смерти. Но французы продолжали наступать. Теперь очередь была за второй линіей. Ее вели герцогъ лотарингский и его зять графъ де-Блуа. Имъ удалось отбросить стрълковъ и проложить себъ путь до ряда gens d'armes. Въроятно, какъ разъ при этомъ натискъ былъ сбить наземь принцъ валлійскій, такъ что его знаменосецъ Ричардъ Фись де-Симонъ (Fils de-Symon) долженъ былъ положить знамя къ ногамъ принца, и замахнувшись мечемъ, который онъ держалъ объими руками, броситься на враговъ. Храбрые рыцари поспѣшили со всѣхъ сторонъ въ нему на помощь, такъ что онъ снова могъ схватить знамя. Однако, опасность, которой подвергалась первая линія англичанъ, показалась графу Варвику настолько значительной, что онъ отрядиль рыцаря Томаса Норвичскаго къ королю съ просьбой о помощи. "Скажите, сиръ Томасъ", спросилъ тогда король Эдуардъ рыцаря: "убить мой сынь или безь чувствь, или ранень, что онъ не можетъ помочь?"-, О, нътъ, но онъ выдерживаетъ тяжкую борьбу и нуждается въ вашей помощи", отв'вчалъ Томасъ Норвич-

хрестом. по ист. сред. въковъ. в. н.

52

скій. "Ну, такъ вернитесь къ нему и къ тъмъ, кто послалъ васъ, и передайте имъ, чтобы они избавили меня отъ подобныхъ посланій, пока сынъ мой живъ; ибо мой приказъ имъ-дать ребенку случай заслужить рыцарскія шпоры. Я хочу, чтобы нынъшней побъдой мы были обязаны ему, а слава дня принадлежала тъмъ, кому я довърилъ сына". Этотъ отвътъ вдохнулъ англійскимъ рыцарямъ новую силу, и они побъдоносно отбросили враговъ. Потери французовъ были ужасны: герцогъ лотарингскій и графъ де-Блуа со многими другими легли на мъстъ.

У французовъ оставалась еще третья и самая сильная боевая линія самого Филиппа Валуа. Никто не сталь здісь дожидаться приказа начать аттаку, никто не спрашивалъ, можно ли еще поправить дъло: всъ ждали только, чтобы поле битвы немного расчистилось передъ ними. Между темъ наступала уже ночь, а путь къ непріятелю быль преграждень мертвыми тілами рыцарей и дошадей. Англійскіе стрълки неослабно продолжали свое дъло. Подъ королемъ Филиппомъ была убита лошадь, по англійскимъ извѣстіямъ, даже онъ самъ былъ раненъ въ шею. Жану де-Гэно удалось было убъдить короля отказаться отъ своего безсмысленнаго намъренія лично принять участіе въ битвъ. "Вы потеряете эту битву, но можете выиграть другую. Вы одни, вѣдь, не можете помочь горю". Но вороль все еще порывался впередъ. Тогда рыцари, приставленные къ поводьямъ королевскаго коня (Жанъ де-Гэно и маршалъ Шарль де-Монморанси), взяли лошадь подъ уздцы и вывели ее вмъсть съ всадникомъ изъ съчи. Но не вся свита послъдовала за ними. Сиръ де-Пти-Варньи далъ шпоры коню, бросился въ битву и погибъ, какъ и многіе другіе, какъ графы д'Оксерръ, де-С.-Поль и хоругвеносецъ де - Нойз (Novers). Ночь положила конецъ битвѣ. Кто оставался еще въ живыхъ, считалъ свое дѣло проиграннымъ и старался уйти по незнакомой мъстности. Кучками по три-по четыре блуждали по полямъ французы, ничего не ъвшіе уже цѣлый день, и не знали, что стало съ ихъ сеньёрами, друзьями, братьями. Король благополучно достигъ Ла Бруа (La Broye), на стверо-востокъ отъ Креси за ръчкой Оти (Authie). Коменданть крѣпости узналь его по голосу и велѣль спустить подъемный мость. Между тъмъ король Эдуардъ въ виду ночи отдаль приказъ не выходить изъ рядовъ и не преслъдовать врага. Съ своимъ отрядомъ онъ спустился теперь къ принцу валлійскому, обнялъ и поцъловаль его. "Богъ далъ тебъ твердость", сказалъ онъ: "ты воистину мой сынъ и доказалъ, что достоинъ стать моимъ преемникомъ". Принцъ опустился на одно колѣно и этимъ почтилъ отца. Велика была радость въ англійскомъ лагерѣ. Но король отдалъ приказъ всю ночь провести еще съ оружіемъ въ рукахъ.

Любопытно, что въ битвѣ при Креси англичане стрѣляли уже изъ пушекъ. Правда, огнестрѣльное оружіе не сразу получило рѣшающее значеніе въ европейскихъ войнахъ. Но въ сущности именно оно измѣнило въ XV в. всю тактику рыцарской эпохи.

Евг. Щепкинъ.





# XLV.

## Средневъковая лирика.

Область, куда входить не только Провансъ въ собственномъ Югъ смыслѣ слова, но и весь провансальскій округъ, т. е. Аквитанія, Франція. Лимузенъ, Пуату, Керси и Овернь, другими словами сказать, вся область языка oc 1) составляеть собою ту южную Францію, которая положила начало такъ называемой провансальской поэзіи. Это было давно, въ началъ среднихъ въковъ. Тамъ, на югъ Францін, никогда не вымирала культура, водворенная греками и потомъ взлелѣянная римлянами, тамъ рано началось благосостояніе страны и ожили ремесла, промыслы и торговля, а южный французскій языкъ сдѣлался раньше сѣвернаго пригоднымъ для литературныхъ произведений: въ немъ сохранились окончанія на гласныя буквы, характеризующія южные языки и облегчающія риему и сложныя поэтическія формы. Эти условія благопріятствовали развитію поэзіи въ южной Франціи; тамъ скоро зазвучали лирическія пѣсни, къ которымъ сводится почти вся провансальская поэзія и которыя въ продолжение среднихъ въковъ давали образцы всей остальной Европь, такъ какъ послъдовательно переходили въ съверную Францію, далѣе въ Германію, гдѣ особенно пришлись по вкусу, потомъ въ Италію, а наконецъ и въ Испанію. Какъ бы то ни было, а южная Франція должна по справедливости считаться родиной средневѣковой лирики.

> Пособія: Каррьерь, Карпичниковь, Исторія всеобщей литературы. 5 1) На югъ Франціи "ос" (hoc) значило "да", а на съверъ въ томъ же значенія употребляли "oil" (теперешнее "oui"). Поэтому южную Францію называли иногда Languedoc, а съверную—Langued'oil.

Лирика Прованса, начавшись съ деревенской, народной пъсни, въ продолжение одного XI отолътия преобразовалась въ искусственную. Въ это время она получила название "искусство изобрътать (art de trobar)", почему и поэть провансальский назывался "изобретателенз" или "трубадуронз". Такихъ трубадуровъ въ южной Францін было очень много, -- по крайней м'врв, до насъ дошли имена почти пятисоть изъ нихъ, -- но они издавали свои произведенія не всегда съ одинаковымъ успѣхомъ, и временемъ процвѣтанія провансальской поэзіи следуеть считать XII и XIII столетія. Стихотворенія трубадуровъ были въ полномъ смыслів слова півснями, потому что они слагались не для чтенія, а для півнія: трубадуры, знавшіе музыку, сами бывали композиторами и исполнителями, другіе же пользовались услугами жоныеровь, которые и расиввали ихъ произведенія передъ публикой; часто тв же жонглеры распространяли пісни трубадуровь въ тіхъ містахъ, куда сами авторы не попадали. Въ числъ трубадуровъ встръчались люди всякихъ сословій, но рыцари и феодалы, даже владітельные князья составляли между ними весьма большой проценть, и, во всякомъ случав, положение трубадуровъ, изъ какого бы сословія они ни происходили, было очень хорошо: къ нимъ относились всегда съ уваженіемъ.

Благодаря обилю гласныхъ и мелодическихъ кадансовъ въ Виды дириязыкь провансальской лирики, она отличается удивительнымъ разно-ческихь стиобразіемъ и красотой своихъ формъ, но содержаніемъ эта лирика хотвореній. гораздо бъднъе: въ качествъ рыцарей, трубадуры долго только и дълали, что воспъвали любовь и войну, но извъстныя политическія событія начала XIII вѣка порождають новые мотивы для ихъ стихотвореній: у нихъ появляется сатира. Перечислить всв виды провансальской лирики очень трудно: этихъ видовъ слишкомъ много, и слишкомъ неустойчива основа ихъ дъленія, такъ какъ для нея служить столь же часто форма, какъ и содержание, и если, съ одной стороны, тутъ встръчаются сестины, стихотворенія, состоящія изъ 6 строфъ, изъ которыхъ каждая заключаетъ 6 стиховъ, то съ другой, —альбы, т. е. утреннія півсни, и серены т. е. вечернія пісни. Поневоді приходится ограничиться самыми распространенными видами лирики трубадуровъ, а такими являются: кансона, выработанная весьма искусно и служившая чаще всего для любовныхъ стихотвореній; тенсона, представляющая собой поэтическій діалогь двухъ поэтовъ или поэта съ лицомъ, имъ вымышленнымъ, о темахъ, касающихся той же любви: баллада (отъ balar-

Въ творчествъ трубадуровъ часто сквозить тонкое пониманіе красоты, чуткій инстинкть въ выбор'в выраженій и искреннее увлеченіе простой и ніжной мелодіей; если же вся эта поэзія, воспіввающая, какъ сказано выше, любовь и войну, по своему содержанію подчась до того однообразна, что ее можно счесть рядомъ произведений одного и того же поэта, то не следуеть забывать о рыцарстве трубадуровъ. Трубадуры прежде всего рыцари, у которыхъ сердце всегда принадлежало дамъ, а рука-мечу, и потому вполнѣ естественно, что основными мотивами ихъ пѣсенъ остаются любовь и война. Твиъ не менте, провансальская поэзія не всегда отличалась субъективнымъ и личнымъ характеромъ: иногда, и главнымъ образомъ съ начала XIII въка, подъ вліяніемъ историческихъ событій, она имъла и общественное значеніе, и трубадурамъ выпадало на долю быть вождями и руководителями общественнаго мнѣнія, когда они возбуждали къ крестовымъ походамъ или высказывали горячій гнёвъ, нападая на папскій престоль и на испорченность духовенства. Такимъ образомъ, содержание провансальской лирики не исчерпываются любовью, и образцами ся могуть служить, кром'в любовныхъ, не только военныя п'всни, но и пъсни, бичующія пороки. Для примъра остановимся на нъсколькихъ песняхъ, сначала имеющихъ предметомъ любовь, а потомъ и съ другимъ содержаніемъ.

> Когда по въткамъ зелень выбъгаетъ, То здъсь, то тамъ распустится цевтокъ, Щебечетъ птичка, спрятавшись въ кустокъ,— Тогда душа въ блаженствъ утопаетъ; Но вотъ убралъ деревья пышный цевтъ И соловьи запъли хоромъ дружнымъ, Тогда глядищь, и съ сердцемъ сладу нътъ, Любви властительной подслужнымъ.

Такъ поетъ провансалъ о любви, но чаще онъ выражается о ней гораздо сильнѣе, потому что видитъ въ ней источникъ всякой человѣчности,-напримѣръ:

> Счастливъ, кому досталося блаженство! Любовь-источникъ всякаго добра: Не отъ нея ль душа становится бодра, Кротка, правдива, утонченна,

Способнъй во сто пратъ въ совътъ и войнъ? Да будетъ же любовь благословенна!

Въ только что приведенной пъснъ трубадуръ не даромъ упомянулъ о войнъ, потому что иногда его ничто такъ не веселитъ, какъ боевой кличъ, и онъ съ воодушевленіемъ рисуетъ войну:

> Вотъ всадниковъ убитыхъ кони Блуждаютъ по подю дрожа; За недруговъ несясь въ погоню И славой предковъ дорожа, Герой о товъ лишь поязищанетъ, Чтобы побольше снять головъ И рукъ отсёчь, безъ дальнихъ словъ, А самъ нигдъ не отступаетъ.

Что касается до нападеній на духовенство и его алчность, то относительно этого предмета въ провансальской поэзіи попадаются и такія мѣста:

> Кто зло добру въ дълахъ предпочетаетъ, Безумецъ тотъ: не дологъ счастья срокъ, Его, глядншь, на сутки не хватаетъ. Да нътъ, не вразумитъ намъ скаредныхъ глупцовъ, Везъ пользы для себя въкъ алчущихъ скупцовъ!

ş

\$

До насъ дошло много біографій провансальскихъ трубадуровъ. и по нимъ можно составить себѣ совсѣмъ ясное понятіе о провансальской поэзін, которая, представляя изъ себя несомивнное проявленіе личности, требуетъ, кромѣ знакомства со своими произведеніями, знанія условій жизни авторовъ этихъ произведеній. Для подобной цвле можно было бы разсмотрвть цвлый рядъ біографій трубадуровъ; можно было бы ознакомиться съ жизнью замъчательнаго поэта и крайне эксцентричнаго Петра Видаля, нарядившагося однажды волкомъ въ честь своей дамы, имя которой было Loba (волчиха), и бродившаго нѣкоторое время въ этомъ видѣ; можно было бы извлечь много интереснаго изъ біографіи Понса де-Капдюэля, автора энергическихъ и сильныхъ стихотвореній по поводу крестовыхъ походовъ, или Вильгельма Фигвейраса, бичующаго Римъ и его нравственное паденіе; но достаточно остановиться на прославленномъ Бертранъ де-Борнъ, который можеть назваться выразительнымъ представителемъ трубадуровъ.

Вертранъ

Родившись, какъ предполагаютъ, въ 1145 году въ родовомъ де-Вориъ.

замкъ своего отца, барона средней руки, Бертранъ де-Борнъ 9-ти лътъ былъ посланъ въ сосъдній монастырь для обученія грамотъ, гдъ учился 5 лътъ, потомъ изучалъ военное дъло, 21-го года былъ посвященъ въ рыцари, а въ 1179 году женился; отъ этого брака у него было двое дътей.

Какъ истый трубадуръ, Бертранъ знаетъ идеальную рыцарскую любовь и является авторомъ многихъ кансонъ, внушенныхъ ему самымъ утонченнымъ культомъ любви, но цѣль и задача всей его жизни-война. Онъ то-и-дъло или самъ воюсть, или возбуждаетъ къ войнъ, и честь для него дорога такъ же, какъ и обнаженіе меча за святое дело. Это сильный не только теломъ, но и духомъ человѣкъ. Бертранъ не только постоянный союзникъ непокорныхъ сыновей Генриха II Плантагенета, короля Англіи и владѣтеля лучшей половины Франціи; онъ не пропускаеть ни одного случая, чтобы не обнаружить своей страсти къ войнъ, и въ своихъ сирвентахъ, распъваемыхъ жонглеромъ Папіолемъ, то упрекаетъ королей Ричарда и Филиппа за медленность, которая мъшаетъ имъ вооружиться ради святого дела, то старается "пришпорить", какъ онъ выражается, т. е. побудить къ войнъ тъхъ же Ричарда и Филиппа, льстя первому и унижая, сколько возможно, второго. Временами можеть показаться, что Бертранъ любить войну для войны, но зато иногда его сирвенты совствиъ другого направленія: по поводу, напримъръ, смерти Генриха Юнаго онъ пишетъ рядъ грустныхъ сирвентовъ, въ которыхъ видно искреннее чувство и сильная привязанность къ принцу со стороны Бертрана. Послѣ смерти своей второй жены онъ передаль свои владения сыновьямъ и ушель въ монастырь, гдв въ 1215 году его поминали уже за-упокой.

Бертранъ — вполнъ типичный трубадуръ, если, кромъ любви, его такъ воодушевляетъ война, въ которой онъ видитъ самое живое дъло. Одно приготовленіе къ бою приводитъ его въ восторгъ, и онъ поетъ:

> Какъ сладокъ мнѣ разгулъ весны! Вновь листъ и цвѣтъ оживлены; Опять веселый птичекъ хоръ Лѣсъ пѣснью свѣжей оглашаетъ, Куда ни обратится взоръ, Избушки, хутора встрѣчаетъ; Но сладокъ мнѣ и поля видъ, — Будь это осенью, весною,— Гдѣ строй людей, коней стоитъ, Вполнѣ готовый къ бою!

Но вотъ война началась, и восхищение Бертрана становится безграничнымъ:

> Мий любо видіть: липь мельщуть Въ дали бойцы передовые — И люди и стада бігутъ Укрыться въ чащи віковыя; Ахъ, любо! тамъ навстрізчу имъ Вонъ съ шумомъ выдвинулось войско, И бой теперь необходимъ; Иль гді съ отвагою геройской Надежный замокъ силой взитъ, Когда стіна, вдругъ треснувъ, рухнетъ,— Не оторвался бы мой взглядъ!

Трубадуры всегда довольно охотно переходили границу и странствовали по чужимъ землямъ, а послё ужасовъ альбигойской войны они массами стали покидать родину для переселенія къ сосёдямъ, и прежде всего въ сёверную Францію, гдё и поспёшили распространить провансальскую поззію. Ранёе была и у сёверныхъ французовъ лирика, и не народная только, но и искусственная; однако, эта лирика и незначительна по количеству стихотвореній и слишкомъ сбиваетъ на эпосъ; истинная же искусственная лирика появилась въ сёверной Франціи одновременно съ появленіемъ въ ней трубадуровъ. Провансальцы, такимъ образомъ, остаются всегда учителями, и ихъ пёсни и громче и мелодичнёе пёсенъ сёверныхъ французовъ; однако все же этихъ послёднихъ нельзя считать только переводчиками: во всякомъ случаё, въ сёверной Франціи привились почти всё виды провансальской поэзіи.

Встрѣчаются и среди сѣверныхъ французовъ хорошіе поэты. Тибо Шам-Таковъ графъ Тибо Шампанскій, внукъ короля наварскаго и самъ панокій. впослѣдствіи король наварскій. Онъ сыграль роль посредника между югомъ и сѣверомъ Франціи и своими произведеніями хорошо выражаетъ сѣверо-французскую лирическую поэзію.

Этоть богатый и вліятельный человіжь родился вь 1201 году, быль воспитань на югів, а большую часть жизни провель на сівверів; труверамъ, т. е. эпическимъ поэтамъ сіверной Франціи, онъ принадлежить по языку и своей способности играть словами и шутить, а у трубадуровъ заимствуеть тів или иныя формы своихъ стихотвореній. Вообще Тибо не пользовался популярностью; быть можеть, потому, что, въ качествів владітеля общирныхъ земель, помогаль матери св. Людовика, Бланків Кастильской, подлерживать королевскую власть въ разъединенной странів; но поэзія его всегда за-

служивала интереса, такъ какъ многія изъ его пѣсенъ отличаются не просто искренностью, но и задушевностью. Во всякомъ случав, онъ перебралъ въ этихъ пъсняхъ всъ три главные мотива провансальской поэзіи; только провансальскія описанія весны ему и не нравятся, на все же другое онъ отзывчивъ, хотя любовь въ его произведеніяхъ занимаетъ, конечно, первое мъсто. Такъ, Тибо воспъваеть прекрасные глазки своей дамы и раны, которыя они нанесли его сердцу; онъ спрашиваеть себя, когда онъ увидить этихъ вра-108», ОТЪ КОТОРЫХЪ ТАКЪ ПОСТРАДАЛЪ, И ЗАМВЧАСТЪ ПРИ ЭТОМЪ, ЧТО "НА свъть еще никогда не бывало человъка, который бы такъ по-христіански любилъ своихъ враговъ". Далѣе, онъ проповѣдуетъ въ стихахъ крестовый походъ, послѣ чего и отправляется въ этотъ походъ; наконецъ, онъ обличаетъ и всеобщую испорченность нравовъ, при чемъ довольно рѣшительно заявляетъ, что "дьяволъ закинуль въ мірь четыре удочки: роскошь, жадность, гордость и вѣроломство, и мошенникъ, къ несчастію, ловитъ удачно". Умеръ Тибо въ 1253 году.

MREHOSEH-

геры.

Приблизительно около того же времени, когда прованцальская лирика оказала свое вліяніе на сѣверную Францію, она проникла и въ Германію. Впервые пѣсенное искусство трубадуровъ занесено было сюда еще ранѣе 1190 года поэтомъ Генрихомъ фонъ-Фельдекэ, а затѣмъ. благодаря постояннымъ политическимъ сношеніямъ Германіи и Франціи, рыцарству и крестовымъ походамъ, искусство это и вовсе переселилось къ нѣмцамъ, и искусственная нѣмецкая лирика, которая начала было развиваться изъ народной, совершенно подчинилась провансальской. Тогда-то нѣмцы вдохновились поэзіей трубадуровъ и стали употреблять всяческія старанія, чтобы сравняться съ провансалами въ ихъ искусствѣ. Появились такъ называемые миниезиниеры, такъ какъ любимой темой ихъ пѣсенъ была "Мinne"—любовь.

Миннезингеры быстро размножились, но существовали не долго: черезъ два, черезъ три поколѣнія нѣмецкая лирика возвращается снова къ народному направленію. Что касается до сословія, изъ котораго появлялись миннезингеры, то это было почти исключительно дворянство, почему и поэзія ихъ находила себѣ пріютъ въ рыцарскихъ замкахъ и княжескихъ дворцахъ, отъ которыхъ и получила названіе придворной. Правда, императоры слишкомъ рѣдко сидѣли на мѣстѣ, чтобы ихъ дворы играли роль центровъ поезін чиннезингеровъ, но были дворы мелкіе, какъ напримѣръ, тюринэнскій, при которомъ миннезингеры собирались десятками.

Миннезингеры обращають большое вниманіе на форму, почему, между прочимъ, они и ставили такъ высоко своего Генриха фонъ-Фельдека, обработывавшаго всегда весьма старательно стихъ; они больше трубадуровъ заботятся о ризмѣ, и метры ихъ стихотвореній разнообразнѣе. Среди видовъ этихъ стихотвореній особенно часто встрѣчаются простые, попарно ризмованные стихи безъ строфъ, или такъ называемые лейхи, сопровождаемые музыкой, и шпрюхи, соотвѣтствующіе сирвентамъ въ Провансѣ.

По содержанію своихъ пъсенъ, миняезингеры еще бъднъе трубадуровъ: любовь почти единственная ихъ тема, и мы напрасно стали бы искать у нихъ мотивовъ свободы или оппозиціи, проявляющихся иногда въ провансальской поэзіи. Но и самая любовь въ нъмецкой рыцарской лирикъ - робкая, сентиментальная и мечтательная; большею частью миннезингеръ прославляетъ возлюбленную, излагаетъ обязанности любовнаго служенія и никогда не говорить объ измене или ревности. При этомъ, какъ северный человъкъ, онъ поетъ отнюдь не весело о любви: онъ всегда вдумчивъ и наклоненъ къ рефлексіи, и его любовь въ большинствъ случаевъ выходить душевнымъ настроеніемъ, тогда какъ у трубадура она полна пыла и страсти. Отсюда въ нъмецкой рыцарской поэзіи постоянно звучить глубоко-грустная нота, отсюда же въ ной постоянно изслѣдуются психологія и тайны любви. Миннезингеры хорошо сознавали суетность земныхъ наслажденій, а это приводило ихъ, съ одной стороны, къ религін, съ другой-къ созерданію природѣ, и они отводять иногда въ своихъ стихотвороніяхъ место то религіи, то природ'в. Такимъ образомъ, миннезингеры подражають трубадурамъ, но въ этомъ подражании основныя черты ихъ характера всегда остаются при нихъ; задумчивость съ мягкостью и расплывчатостью ввчно присущи нвмецкой рыцарской позвін, и потому слівдующая песня можеть назваться характернымъ образцомъ ея:

> Кому не знакома вражда, Тоть жесткаго слова иль слова презрѣни Не скажеть о женщинѣ, ей въ осужденіе, Но будеть ей ласки привъта дарить И кротко о ней говорать.

Влаженство и радость въ жизнь нашу вносящая, Скромна и безмодвна дюбовь настоящая! Какъ дымъ, удетаетъ страданье отъ насъ, Испугано женской удыбкой единою; Въ насъ сердце трепещетъ дюбовной кручиною Отъ взгляда плънительныхъ гдазъ. Воздайте же должное образу чистому, Челу молодому лилейно-лучистому, Рубиновымъ, нѣжнымъ устамъ И алымъ, какъ розы, щекамъ. Видъ милыхъ созданій съ ихъ чудными взорами Насъ все заставляетъ забыть, И нѣтъ тѣхъ восторженныхъ пѣсенъ, которыми Мы ихъ не готовы почтить; Но все же того, что я думаю, чувствую, И самой хвалой стоустою Не выразить людямъ вполнѣ: Того, какъ прекрасны онѣ.

Все на одни и тѣ же мотивы пѣли и Фридрихъ фонъ-Гузенъ, и Гартманъ фонъ-Ауэ, и Ульрихъ фонъ-Зингенбергъ, и Христіанъ фонъ-Гамле, и очень многіе еще другіе миннезингеры; но эта литература любовныхъ пѣсенъ произвела одного художника съ болѣе общирнымъ кругозоромъ, художника, который вполнѣ заслуживаетъ уваженія среди своихъ современниковъ; имя этого художника— Вальтеръ фонъ-деръ-Фогельвейде, и на немъ слѣдуетъ остановиться подробнѣе, такъ какъ ему принадлежитъ первое мѣсто среди миннезингеровъ.

Къ сожалънію, тогда какъ французы хорошо знаютъ жизнь Вальтеръ фонъ-деръ- своихъ трубадуровъ, матеріалы для біографій немецкихъ средне-Фогельвейде. в вковыхъ поэтовъ крайне скудны, и все, что извъстно о жизни Вальтера фонъ-деръ-Фогельвейде, почерпнуто большею частью изъ его же собственныхъ сочиненій. Родился онъ, какъ предполагають, въ южномъ Тиролѣ около 1168 года и юность свою провелъ при дворѣ австрійскаго герцога Фридриха Католика; когда же этоть послёдній умерь въ Палестинѣ въ 1198 году, Вальтеръ началъ скитальческую жизнь, во время которой исходилъ не только Германію, но и многія чужія земли, при чемъ, становясь на сторону того или другого государя, принималъ участіе, благодаря своему уму и таланту, въ политическихъ событіяхъ. Между прочимъ, въ это время Вальтеру приплось побывать и при дворѣ извѣстнаго покровителя поэтовъ, ландграфа Германа Тюрингенскаго и участвовать въ знаменитомъ Вартбургскомъ состязани поэтовъ. Вскорѣ онъ принимаетъ сторону императора Оттона противъ папы Иннокентія II, и съ этихъ поръ въ своихъ произведеніяхъ очень часто возвращается къ вопросу о притязаніяхъ Рима и о поведеніи духовенства. "Хорошо пап'т смтяться въ Римть", восклицаетъ между прочимъ Вальтеръ, "въ то время какъ добродушные нѣмцы опоражниваютъ кошельки на пользу его казны! Боюсь я только, что деньги эти никогда не увидятъ Святой Земли, и въ одномъ Римѣ будутъ знать, сколько еще есть въ Германіи дураковъ и дуръ!" Съ теченіемъ времени Вальтеръ покинулъ Оттона и перешелъ на сторону Фридриха II, и отъ этого послѣдняго получилъ въ собственность ленное помѣстье, о которомъ давно умолялъ своихъ прежнихъ покровителей. Однако, не долго прожилъ онъ на одномъ мѣстѣ и снова принялся за свои странствія; когда же Фридрихъ II двинулся въ Св. Землю, отправился вмѣстѣ съ нимъ и Вальтеръ. Умеръ Вальтеръ въ Вюрцбургѣ послѣ 1230 года.

Уже изъ сказаннаго можно заключить, что Вальтеръ фонъ-деръфогельвейде, не въ примъръ другимъ миннезингерамъ, затрогивалъ въ своихъ стихахъ предательство духовенства; но не въ одномъ только этомъ отношении онъ былъ единственнымъ въ своемъ родѣ. Вальтеръ вообще принадлежалъ къ болѣе мужественнымъ характерамъ и, не ограничиваясь обычной темой лирической поэзіи своей эпохи, т. е. любовью, онъ съ энтузіазмомъ воспѣвалъ свое отечество, столь горячо любимое имъ, и не былъ чуждъ въ своихъ шпрюхахъ политики, при чемъ онъ пѣлъ всегда съ убѣжденіемъ, а не изъ того или другого расчета. О легкости и красотѣ стиховъ его, равно какъ и о силѣ его чувства и искренности, можетъ свидѣтельствовать слѣдующее стихотвореніе:

> Въ чужихъ краяхъ неръдко я блуждалъ Но, увлеченъ чарующею силой, Я никогда нигдъ не забывалъ Ни дъвъ, ни женъ своей отчизны милой. Къ чему миъ лгать? Въ сердечной глубниъ Носилъ я образъ женщины нъмецкой, И былъ всегда онъ милъ и дорогъ миъ Своею непорочностію дътской. Чей жаждетъ духъ любви и красоты, • Пускай спъшитъ въ нашъ край благословенный. О край родной! могилой будь миъ ты: Тебя прекраснъй нътъ во всей вселенной.

Послѣ Вальтера фонъ-деръ-Фогельвейде, нельзя не упомянуть Вольфрамъ о Вольфрамѣ фонъ-Эшенбахѣ, который, хотя и знаменитъ своими фонъэпическими поэмами, но и по таланту и по характеру былъ чи-Эшенбахъ. стѣйшимъ лирикомъ. Не говоря уже о томъ, что Вольфрамъ авторъ многихъ лирическихъ стихотвореній, и поэмы его—"Парциваль", "Виллегальмъ" и "Титурэль"—представляютъ изъ себя не что иное, какъ сборники лирическихъ порывовъ, такъ какъ каждая отдѣльная строфа въ нихъ дышетъ самымъ горячимъ лиризмомъ. Такимъ образомъ, Вольфрамъ—въ полномъ смыслъ слова миннезингеръ, и доказательствомъ этого можетъ послужить слѣдующая пѣсня Сигуны изъ поэмы "Титураль":

Бывало, подъ вечеръ съ тоской въ окошко на степь я глядъла, Долина, теряясь вдали, одна предо мною бълъла. Онъ ръдко ко мнѣ приходилъ, и горькой, обильной слезой Платить приходилося мнѣ за счастье минуты одной.

Брожу отъ окошка въ ствив я взадъ и впередъ въ нетерпвнъв, Съ востока на западъ брожу, какъ будто въ меня убъжденье, О томъ, что случилось со мной, уже поселилось давно, И много ли, мало ль часовъ печалюсь я – все мнв равно!

На бурныхъ я воднахъ подчасъ плыву по пучинъ глубокой И думаю: если бъ ко мнъ примчалась изъ дали широкой Внезапно счастливая въсть, въ утъху печали живой, Что горя сердечную боль утъщитъ мнъ другъ дорогой.

Куда улетвли наввих утёхи мон золотыя? Гдё бодрость былая моя? гдё радости сердца живыя? Одна намъ досталась судьба: онъ нуженъ одинъ миё; но я — Вёдь также ему дорога.-что жъ онъ избъгаетъ меня?

Къ XIV вѣку проходить время процвѣтанія средневѣковой лирики во Франціи, а нѣмецкая рыцарская лирика, доведенная до смѣшныхъ крайностей Ульрихомъ фонъ-Лихтенштейномъ въ его "служеніи дамамъ" и вызвавшая рядъ пародій со стороны Нитгарта и Тангейзера, сначала принимаетъ дидактическое направленіе, потомъ изгоняется изъ княжескихъ двордовъ и дворянскихъ замковъ, ютится нѣкоторое время въ городахъ и, наконецъ, замираетъ, уступая мѣсто народной пѣснѣ. Можно было бы посмотрѣть, какъ привилась провансальская лирика въ другихъ странахъ Европы, но повсюду это были только отзвуки лирики трубадуровъ. Во всякомъ случаѣ, эта лирика сдѣлала свое дѣло: оставляя слѣды по всей Европѣ, она оказала большое вліяніе на образованіе всей средневѣковой и новѣйшей литературы.

-- ---

И. Казанскій.

# XLVI.

# Театральныя представленія во Франціи въ концѣ XV BREA

Въ монотонной жизни средневъковаго города не было событія, Вопросъ глубже захватывавшаго общее внимание, сильнъе увлекавшаго все представнаселеніе, безъ различія сословія и состоянія, чемъ представленіе мистерін, т. е. драмы съ сюжетомъ изъ Св. Писанія. Такое представление, вполнъ отвъчая общей набожности эпохи и вмъстъ съ твиъ удовлетворяя наивной страсти къ пышнымъ зрълищамъ, считалось религіознымъ и общественнымъ подвигомъ, за осуществление котораго брались съ благоговѣниемъ, молитвою и горячимъ усердіемъ. Всъ классы общества, начиная съ блестящей знати и кончая сврымъ деревенскимъ людомъ, пылали истиннымъ энтузіазмомъ къ этому дѣлу и, забывъ на время сословные личные счеты и застарѣлыя взаимныя недоразумѣнія, сходились, — лишь только зарождалась гдъ-нибудь мысль о представлении мистеріи, — въ единодушномъ страстномъ желаніи содъйствовать встым силами успѣху и блеску сложнаго и грандіознаго предпріятія.

Мистерін были предметомъ горячей симпатіи всей Западной Европы съ XIV до начала XVI столътія, но нигдъ и никогда онъ не пользовались такою популярностью, какъ во Франціи во второй половинъ XV въка. Перенесемся мыслью въ какой-нибудь изъ французскихъ городовъ этой эпохи; представимъ его себѣ со встми особенностями средневтвковой своеобразной обстановки, свидвтельствующей на каждомъ шагу о необезпеченной полу-военной жизни и тревожномъ, исполненномъ суевърія порываніи къ нетленному и вечному существованію. Войдемъ въ одинъ изъ до-

**Jenin** мнотерін.

мовъ, похожихъ на неприступныя крѣпости, которые тѣснятся въ въ узкихъ и кривыхъ улицахъ, почтительно уступивъ обширную площадь громадному, величественному и таинственному готическому собору, съ возносящимися къ небу остроконечными башнями, краснорвчиво говорящему о томъ, что здъсь выше всего ставятся интересы въры и благочестія. Въ одной изъ комнатъ, по убранству которой легко догадаться о зажиточности и солидности владъльца дома, собралось нъсколько почтенныхъ, пожилыхъ людей, принадлежащихъ къ мѣстной духовной и свѣтской аристократіи. Хозяинъ, серьезный и степенный старикъ, представитель уважаемой буржуазной фамиліи, члены которой нерѣдко занимали видныя судебныя и административныя должности въ городъ, пригласилъ ихъ къ себѣ для совмѣстнаго обсужденія очень важнаго вопроса. Дѣло въ томъ, что прошло уже около пятнадцати лѣтъ съ того времени, какъ въ городѣ была представлена въ теченіе трехъ дней "великолъпная и поучительная" мистерія "Страстей Господнихъ". Воспоминание объ этомъ торжественномъ и благочестивомъ зрѣлищѣ начало уже блёднёть, воть почему было бы уместно и желательно позаботиться о новомъ представлении мистерии, назидательность которой для народа не подлежить сомньнію. Кромь того, благополучное окончание разорительной войны, бремя которой тяготьло нъсколько лътъ надъ населеніемъ, и счастливое избавленіе отъ моровой язвы, свирѣпствовавшей въ другихъ городахъ, обязывало всёхъ истинно - върующихъ возблагодарить Бога достойнымъ образомъ за всѣ благодѣянія. Но неужели возможно лучше почтить Создателя, какъ "представивъ въ лицахъ земную жизнь, страданія, крестную смерть и воскресение Господа нашего Інсуса Христа?" Правда, это дъло не легкое, поглощающее массу и труда и денегъ; но въ христіанскомъ усердіи горожанъ нельзя сомнъваться, въ средствахъ же, навърно, не будетъ недостатка: едва только въ городъ узнаютъ о задуманномъ благочестивомъ предпріятіи, какъ отовсюду польются щедрыя пожертвованія. Что касается до самаго текста мистеріи (rollet), то сочинить его любезно согласился встмъ известный почтенный каноникъ, красноръчивъйшій и ученъйшій докторъ теологін, пользующійся литературною славою за свои духовныя стихотворенія, въ особенности въ честь Св. Дъвы Маріи.

Собраніе одобрило всъ приведенныя соображенія уважаемаго хозяина; всъ были согласны въ томъ, что ничто не содъйствуетъ до такой степени преуспъянію въры, славъ Св. Церкви и спасенію души, какъ именно представление мистерии. Чтобы не затягивать дѣла, рѣшено было завтра же обратиться къ городскимъ властямъ за разрѣшениемъ и содѣйствиемъ.

Городской мэръ и старшины (échevins) отнеслись къ проекту съ величайшимъ сочувствіемъ. "Принимая въ соображеніе, что, по милости Божіей, королевство французское обрѣтается въ добромъ миръ, хлъбъ и вино дешевы и всв припасы, слава Богу, въ изобилін", они нашли вполнѣ своевременнымъ разрѣшить представленіе св. мистеріи "для назиданія върующихъ и въ благодарность Господу за избавление отъ повальной болъзни". Изъ городской кассы была ассигнована значительная сумма для постройки сцены и мъстъ для зрителей, подъ открытымъ небомъ, на самой общирной изъ городскихъ площадей. Для распоряженія хозяйственною стороною предпріятія и общаго зав'єдыванія всёмъ дёломъ была избрана комиссія изъ 12 лицъ, честныхъ и набожныхъ гражданъ, въ составъ которой вошло большинство иниціаторовъ предпріятія съ титуломъ "главныхъ распорядителей" (superintendants). Режиссеромъ (meneur du jeu) назначенъ уже знакомый намъ, "краснорѣчивъйшій и ученъйшій докторъ теологін", взявшійся налисать мистерію, а декораторомъ и машинистомъ (maitre des secrets)искуснъйшій мастеръ плотничьяго цеха.

Такимъ образомъ, осуществленіе затівннаго предпріятія было Составленіе обезпечено, и ученый докторъ могъ приняться за сочинение объпьесъ. щанной мистеріи. Понятія о литературной собственности въ средніе вѣка не существовало, всякій бралъ свое добро, гдѣ его находилъ, пользуясь трудами предшественниковъ, какъ общественнымъ достояніемъ. Поэтому и нашъ авторъ, засѣвъ за литературную работу, мало заботился о самостоятельности. Въ основу своей пьесы онъ положилъ двѣ мистеріи "Страстей Господнихъ" Арнуля Гребана и Жана Мишеля, уже прославленныя по всей Франціи. Приходилось лишь нъсколько передълать ихъ, сообразно съ мъстными условіями и личнымъ вкусомъ: кое - что сократить, исключивъ нъкоторые эпизоды, слишкомъ затягивавшіе ходъ дъйствія, и кое-что прибавить, увлекшись некоторыми счастливыми находками собственной фантазіи и желаніемъ блеснуть обширною ученостью и начитанностію какъ въ отцахъ церкви, такъ и въ свътскихъ писателяхъ. Такимъ образомъ, на старой канвъ были выведены опытною рукою новые узоры, и мистерія вышла на славу, превосходнъйшая и поучительнъйшая, написанная притомъ весьма искусно риемованными стихами, общее число которыхъ

жрестом. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ, В. II.

53

доходило до 20,000. Но этимъ литературныя обязанности "красноръчивъйшаго и ученъйшаго доктора еще не кончились: ему предстояло выбрать или написать вновь два-три веселыхъ фарса, безъ которыхъ по принятому обычаю, требовавшему соединения полезнаго съ пріятнымъ, не могло обойтись ни одно представление серьезной мистеріи. Въ виду этого онъ выписалъ изъ Парижа нъсколько новыхъ фарсовъ, игравшихся тамъ съ большимъ успъхомъ "Базошскими клерками". Такъ называлось одно изъ обществъ актеровъ-любителей, игравшихъ исключительно веселые фарсы, шутки (sotties) и т. п., въ противоположность "Братству Страстей Господнихъ" (Confrérise de la passion), ставившему на своей сценъ мистерія. Одинъ изъ нихъ, называвшійся "Maitre Patelin", показался ему забавныйшимъ и остроумныйшимъ; читая его, почтенный каноникъ посмъялся отъ души, забывъ свою обычную серьезность и сдержанность. Итакъ одинъ превосходный фарсъ быль на лицо; второй сохранился въ архивѣ городской ратуши послѣ предыдущаго представленія мистеріи; что касается до третьяго. то нашъ авторъ ръшился пустить въ ходъ, нъсколько исправивъ и передѣлавъ, фарсъ собственнаго сочиненія, написанный въ дни молодости, когда подобныя "свътскія" произведенія ему не казались еще грѣховными.

Оглашение.

Когда вся литературная работа, занявшая нъсколько мъсяцевъ, была окончена, распорядители назначили традиціонное "оглашеніе" (сгу) на первый день Пасхи. Такъ называлось объявленіе всему народу о задуманной постановкъ мистеріи, совершавшееся съ большою торжественностью.

Утромъ, послѣ обѣдни, когда праздничныя группы народа наполняли всѣ улицы, тяжелыя ворота растворились и выпустили блестящую кавалькаду, сразу приковавшую всеобщее вниманіе. Впереди ѣхали шесть трубачей, а за ними отрядъ городскихъ стражниковъ въ кафтанахъ, обшитыхъ серебрянымъ галуномъ и украшенныхъ гербами. Далѣе слѣдовали два герольда, на обязанности которыхъ собственно и лежало "оглашеніе"; ихъ легко было узнать по одеждѣ, сшитой изъ чернаго бархата и атласа трехъ, присвоенныхъ себѣ устроителями мистеріи, цвѣтовъ: голубого, желтаго и сѣраго. Затѣмъ ѣхали сами "распорядители" на коняхъ, убранныхъ "сообразно ихъ положенію и состояню" (bien montes selon leur estat et capacité); общее вниманіе привлекалъ "краснорѣчивѣйшій и ученѣйшій докторъ теологіи", державшій въ рукахъ тяжелый свитокъ своей мистеріи. На каждомъ перекресткѣ всадники останавливались; послё троекратнаго сигнала трубачей герольды выступали впередъ и громогласно читали стихотворное объявленіе о томъ, что въ ближайшій праздникъ Св. Пятидесятницы и слёдующіе за нимъ дни (въ большинствё случаевъ мистеріи разыгрывались въ Троицынъ и Духовъ дни, но нерёдко представленія бывали и въ другое время, преимущественно лётомъ или осенью послё уборки жатвъ) имъетъ быть представлена "честно и благочестиво" (honnestement et devostoment) съятая мистерія "Страстей Господнихъ"; всё вёрующіе, — богатые и бёдные, знатные и простые, — желавшіе принять личное участіе въ такомъ душеснасительномъ и богоугодномъ дѣлѣ, приглашались явиться въ назначенную церковь, гдё будутъ происходить репетиціи, подъ руководствомъ самого автора мистерія (facteur du mystére). Объѣхавъ главныя улицы города, блестящая кавалькада скрылась въ воротахъ ратуши.

Не прошло и часа, какъ въсть о необычайномъ и завлекательномъ предпріятіи достигла самыхъ отдаленныхъ городскихъ закоулковъ. Все оживилось, встрепенулось, зашумъло и заговорило. Почти въ каждой семьъ нашлись жаждавшіе завидной чести хотя разъ въ жизни фигурировать на сценъ въ роли какого-нибудь святого, мученика или просто знатнаго лица. Для мистеріи требовалось до двухсотъ исполнителей, но желающихъ было гораздо болъсь до двухсотъ исполнителей, но желающихъ было гораздо болъсь зъ назначенную церковь явилось такое количество претендентовъ, что громадному большинству пришлось уйти ни съ чѣмъ, въ полномъ разочарованіи. Тѣмъ сильнѣе была радость счастливцевъ, которыхъ режиссеръ счелъ годными для какой-нибудь роли, хотя бы и очень маленькой и незначительной.

Наиболѣе важныя и священныя роли, какъ Спасителя, апостоловъ, пророковъ, были уже ранѣе поручены лицамъ духовнаго званія; роль Божіей Матери была отдана красивому и моложавому священнику, такъ какъ обычай вплоть до XVI вѣка не дозволялъ женщинамъ участвовать въ представленіи мистеріи. Другія женскія роли были розданы юношамъ и мальчикамъ. Всѣ удостоившіеся избранія должны были дать торжественную клятву на Св. Евангеліе въ томъ, что будутъ безпрекословно подчиняться режиссеру и исправно посѣщать репетиціи; на нерадивыхъ налагался штрафъ.

Разучиваніе ролей, изъ которыхъ нѣкоторыя заключали въ себѣ не одну тысячу стиховъ, было дѣломъ не легкимъ. Поэтому прошло не мало времени, прежде чѣмъ явилась возможность приступить къ репетиціямъ. Последнія доставили почтенному режиссеру не мало труда и хлопотъ, такъ какъ неопытные любители, за исключеніемъ немногихъ, съ большимъ трудомъ постигали даже элементарныя тайны сценическаго искусства. Дъло не обощлось и безъ досадныхъ помъхъ. Когда все уже было слажено, вдругъ любитель, взявшій на себя отв'єтственную роль Іуды, обиженный чізмъ-то, закапризничалъ и отказался играть. Это поставило режиссера въ большое затрудненіе. Трудно было найти другого любителя, который бы такъ удачно совмещалъ въ себе требуемыя отъ этой роли качества: безобразную наружность и зычный голосъ. Къ тому же, роль предателя не принадлежала къ числу популярныхъ, и на нее немного находилось охотниковъ: кому же пріятно было провисвть добрый часъ на воздухѣ, изображая самоубійцу, а потомъ въ аду получить изрядную потасовку отъ черезчуръ расходившихся чертей. Недавно быль случай въ состанемъ городъ, окончившійся очень печально: Іудъ, вынутому изъ петли полуживымъ, дьяволы такъ усердно намяли бока, что черезъ три дня онъ отдалъ Богу душу. Подобная неожиданность, не входившая въ программу мистеріи, хоть кого могла смутить. Къ счастію, нашъ любитель вовремя одумался: получивъ отъ дьяволовъ объщаніе обойтись съ нимъ возможно деликатнъе, онъ взялъ свой отказъ назадъ.

ROOTIONS.

Не мало также труда и времени было потрачено на сооруженіе сценическихъ костюмовъ, отличавшихся въ средніе вѣка такой роскошью и великолѣпіемъ, какія почти неизвѣстны современной сценѣ, довольствующейся нерѣдко поддѣлками всякаго рода. На средневѣковой сценѣ блестѣло настоящее золото и серебро и настоящіе драгоцѣнные камни. По обычаю, каждый изъ играющихъ долженъ былъ самъ позаботиться о своемъ костюмѣ, но тѣ, которые не имѣли для этого средствъ, получали поддержку отъ богатыхъ сотоварищей и другихъ гражданъ. О соблюденіи исторической вѣрности въ костюмахъ никто и не думалъ, такъ какъ вообще въ средніе вѣка на всѣ предшествующія эпохи смотрѣли не иначе, какъ сквозь призму своего времени, и могли понять прошедшее только въ формахъ современной жизни.

Вслѣдствіе этого, напримѣръ, новозавѣтный Лазарь выѣзжалъ на спену на богато убранномъ конѣ, въ костюмѣ средневѣковаго рыцаря съ охотничьимъ соколомъ на одной рукѣ; весело напѣвая рыцарскую пѣсенку, онъ ѣхалъ на охоту въ сопровожденіи доѣзжачаго со сворою гончихъ. Точно также Марія Магдалина изображалась средневѣковой красавицей, прекрасной обладательницей феодальнаго замка, одётой со всею роскошью средневѣковой моды и окруженной толпою поклонниковъ-рыцарей, жаждующихъ преломить за нее копье на турнирѣ. "Виелеемскіе" пастухи были точною копіею съ французскихъ не только по костюму, но и по особенностямъ быта и т. д. Только костюмы наиболѣе священныхъ для христіанъ лицъ копировались не съ живой современности, а съ иконъ и скульптурныхъ изображеній, украшавшихъ средневѣковые храмы. Соборная ризница, любезно предоставленная духовенствомъ въ распоряженіе режиссера, давала возможность, съ большимъ удобствомъ и безъ значительныхъ затратъ, одѣть порядочное количество играющихъ въ приличные ролямъ костюмы. Бывали случан, что для представленія мистеріи изъ церквей отпускались не только облаченія, но и священные сосуды и даже мощи.

Когда пьеса была срепетована и костюмы готовы, наступило время для второго торжественнаго акта предпріятія, такъ называемаго "смотра" (monstre), который долженъ былъ состояться ровно за недѣлю до Троицына дня. Утромъ городской герольдъ, сопровождаемый трубачемъ, обътхалъ весь городъ, приглашая участниковъ мистеріи явиться, въ своихъ сценическихъ костюмахъ, въ церковь, гдъ происходили репетиціи, откуда они должны были направиться въ торжественной процессіи къ каеедральному собору. Въ ожиданіи этого великолѣпнаго зрѣлища, всѣ попутныя улицы были запружены народомъ. Имъя во главъ почтеннаго доктора, блестящая процессія въ строгомъ порядкѣ потянулась отъ церкви къ собору, при всеобщемъ ликованіи и звонѣ всѣхъ колоколовъ. Процессія была такъ длинна, что, когда апостолы, замыкавшіе шествіе, вышли изъ церкви, демоны, бывшіе вцереди всѣхъ, уже успѣли достигнуть соборной паперти, хотя разстояніе между обоими храмами было довольно значительное. По общему признанію, костюмы были такъ великолѣпны, что лучшаго невозможно было и представить. Масса бархату, атласу и шелку прелестивищихъ цввтовъ, богатое и блестящее оружіе, драгоцѣнные камни, золотыя и серебряныя украшенія — все это, при яркихъ лучахъ весенняго солнца, производило чарующее впечатление на восхищенныя толпы народа. На свътломъ фонъ процессии темнымъ пятномъ выдълялась группа дьяволовъ. Они имѣли рога, хвосты и раздвоенныя копыта и были одъты въ волчьи, бычачьи и бараньи шкуры, къ поясамъ были привѣшены колокольчики и погремушки, производившіе странный шумъ; въ рукахъ у нихъ были длинныя горящія головни, на которыя они часто бросали воспламеняющіяся вещества, произво-

Омотръ.

дившія огонь и дымъ. (Такъ описываетъ костюмъ "дьяволовъ" Раблэ въ своемъ знаменитомъ романъ "Гаргантюа и Пантагрюель"). Кромъ своихъ прямыхъ обязанностей, дьяволы въ мистеріяхъ исполняли роль шутовъ, потѣшавшихъ публику; вотъ почему во время "смотра" ихъ встръчали взрывами смъха, хотя инстинктивно и сторонились отъ нихъ подальше, тъмъ болъс, что обитатели ада пользовались привилегіей выдълывать и налъ публикой не особенно пріятныя шутки: случалось, что невнимательнаго слушателя дьяволы увлекали на сцену и немилосердно тормошили. Когда вся процессія, не исключая и дьяволовъ, размѣстилась въ таинственномъ полумракѣ готическаго собора, начался торжественный молебень, всв участвующіе въ представленіи молились "съ большою набожностью (moult devostement) о томъ, чтобы погода оказалась благопріятной для приведенія въ исполненіе ихъ добраго и благочестиваго намѣренія относительно мистеріи". Изъ собора процессія въ прежнемъ порядкъ прослъдовала обратно, вновь вызывая удивленіе и похвалы.

Полицей-Въ послъднюю недълю передъ представлениемъ въ городъ заокія распо- мічалось необыкновенное оживленіе. Міста для зрителей и сцена были уже выстроены; оставалось декорировать и украсить ихъ доряженія. рогими матеріями, коврами и флагами. Богатые граждане доставили всѣ необходимые для этого матеріалы, а также и разнаго рода вещи, требовавшіяся для обстановки сцены. Упомянутый "искусныйший мастеръ" плотничьяго цеха превзошелъ самого себя въ устройствѣ такъ называемыхъ "секретовъ", т. е. механическихъ приспособленій для поднятія нікоторыхь актеровь на воздухь, для внезапнаго исчезновенія, чудесъ и т. п., согласно съ ходомъ дъйствія. Къ концу недъли стали уже съъзжаться приглашенные изъ сосѣднихъ городовъ, и толпами приходить крестьяне изъ окрестныхъ деревень. Въ виду ожидаемаго громаднаго стеченія народа, городскимъ мэромъ было издано распоряжение объ экстренныхъ мърахъ для поддержанія порядка и безопасности. Въ дни представленія всъ городскія ворота должны быть заперты, исключая двухъ, охраняемыхъ усиленною стражею; для защиты имущества горожанъ "отъ воровъ и иныхъ недобрыхъ людей" наряжаются частые патрули, нъкоторыя улицы затягиваются цъпями. Всъ жители приглашались выставлять по вечерамъ фонари въ окнахъ своихъ домовъ для того, чтобы облегчить движение по улицамъ, а вмъстъ съ тъмъ и выразить свою радость по случаю такого торжественнаго событія. Занятіе торговлею и ремеслами въ эти дни; посвященные богоугодному дѣлу, строго запрещалось; исключеніе дѣлалось только для булочниковъ, пирожниковъ, трактирщиковъ и вообще торговдевъ съѣстными припасами и напитками, приглашавшихся, напротивъ того, расположиться съ своими продуктами поближе къ площади, чтобы зрители благочестивой мистеріи имѣли возможность въ антрактахъ подкрѣпляться пищею и напитками. Пріѣзжимъ гостямъ угощеніе предлагалось отъ города, для чего было заготовлено нѣсколько бочекъ вина и соотвѣтственное количество закусокъ. Позаботились также и о духовной пищѣ: по распоряженію епископа, обычные часы церковныхъ службъ были измѣнены съ тою цѣлью, чтобы дать зрителямъ мистеріи возможность посѣщать и богослуженіе.

Наконецъ, наступилъ давно съ нетерпеніемъ ожидаемый день Св. Троицы. Съ ранняго утра на площадь, гдъ возвышалась сцена, стали стекаться толпы народа, спъшившаго занять мъста; каждый часъ приливали все новыя и новыя волны зрителей. Еще было далеко до начала представленія, когда не только уже самая площадь, но и всв прилегающія къ ней улицы и переулки были переполнены; окна и даже крыши прилегающихъ къ площади домовъ тоже были усвяны зрителями. Весь остальной городъ словно вымеръ, запертыя ворота и вооруженные отряды напоминали осадное положение. Вся жизнь сосредоточилась въ одномъ мъстъ. День выдался прекрасный. Подъ яркими лучами солнца обширная площадь представляла зрълище поистинъ великольпное. На одномъ концъ ся возвышались построенныя полукругомъ, въ два яруса, мъста для зрителей, богато задрапированныя дорогими разноцвѣтными матеріями и коврами. Здъсь собралось самое блестящее и избранное общество. Богатствомъ убранства выдълялась центральная ложа, украшенная городскими гербами; здѣсь находились почетныя лица: городскія власти, епископъ, аббатъ и другія. Все обширное пространство площади, отъ этихъ привилегированныхъ мѣстъ вплоть до барьера (créneau), отдълявшаго сцену, кишъло безчисленными зрителями ИЗЪ ПРОСТОГО НАРОДА, РАСПОЛОЖИВШИМИСЯ, КАКЪ ПОПАЛО: КТО СТОЯ. кто сидя. Какъ гигантскій пчелиный улей, гудъла и волновалась многотысячная толпа, нетерпиливо ожидая начала и устремляя любопытные взоры на таинственныя подмостки (échafauds), на которыхъ должно было происходить дъйствіе. Бросимъ на нихъ взглядъ И МЫ.

Средневѣковая сцена поражала своими грандіозными размѣрами и сложнымъ устройствомъ. Подобно самимъ мистеріямъ, она про-

Одена.

изводила съ перваго раза впечатлъние чего-то безпредъльнаго и хаотическаго; только присмотрѣвшись внимательно, зритель начиналъ оріентироваться въ массѣ мелкихъ деталей и понимать ея общій планъ и расположеніе. Все обширное пространство средневъковой спены дълидось обыкновенно на три части, изъ которыхъ каждая имѣла свое спеціальное назначеніе. Первая часть (champ или parloir), ближайшая къ зрителямъ, представляла свободную отъ всякихъ декорацій площадку, игравшую роль нашей авансцены. По сторонамъ ея располагались тѣ изъ актеровъ, которые въ данный моменть не были заняты въ пьесть; следовательно, здесь стояли ть, до которыхъ не дошла еще очередь, а также и ть, которые уже сыграли свою роль. Кулисъ на средневѣковой сценѣ не было, а вста актеры, участвовавшие въ представлении, оставались постоянно на глазахъ зрителей, исключая тъхъ случаевъ, когда, по ходу пьесы, нѣкоторыхъ нужно было удалить непремѣнно, чтобы не уничтожить сценической иллюзін. Здъсь же находился режиссеръ, заправлявшій всёмъ представленіемъ и дававшій, въ случаѣ надобности, необходимыя поясненія зрителямъ. На этой же передней части сцены сбоку былъ устроенъ "адъ", имъвшій видъ башни съ окнами, защищенными желъзными ръшетками. Входомъ въ адъ служила огромная пасть дракона, которая раскрывалась и закрывалась сама собою и выпускала пламя и дымъ; по временамъ изъ этой пасти доносился до ушей зрителей оглушительный шумъ и ревъ: скрежетъ зубовный и стоны гръшниковъ смъшивались съ дикими завываніями дьяволовъ, лязгомъ желѣза и грохотомъ бочки, наполненной камнями, которую катали подъ сценой, производя шумъ, поистинъ адскій.

Вторая часть сцены, лежавшая на одномъ уровнѣ съ предыдущей и непосредственно примыкавшая къ ней, служила главнымъ мѣстомъ дѣйствія. Вся она почти сплошь была застроена особаго рода декораціями (mansions), изъ которыхъ каждая имѣла вполнѣ самостоятельное значеніе, изображая какой-нибудь городъ, храмъ, дворецъ, гору, садъ и т. п., вообще одинъ изъ пунктовъ дѣйствія. Въ этомъ и заключалось главное отличіе средневѣковой сцены отъ современной намъ: въ настоящее время, для обозначенія различныхъ мѣстъ дѣйствія, мѣняются декораціи; въ средніе вѣка всѣ послѣдовательныя мѣста дѣйствія были сразу изображены на сценѣ соотвѣтствующими декораціями, которыя были неподвижны и оставались неизмѣнными на все время представленія. Такимъ образомъ, не декораціи мѣнялись, а само дѣйствіе перемѣщалось послѣдовательно, смотря по ходу пьесы, изъ одного пункта сцены въ другой, изъ одной "mansion" въ другую. Средневѣковая сдена являлась, такъ сказать, сокращеннымъ изображеніемъ всей земли или, по крайней мъръ, значительной ся части; какъ на географической карть, зритель могъ окинуть однимъ взглядомъ всь находящіяся на ней страны, города, моря и т. д. Какимъ же образомъ могло все это помъститься на однихъ подмосткахъ? Надо имъть въ виду, что устройство встахъ этихъ декорацій, изображавшихъ отдтальные пункты действія, было крайне просто и даже наивно, и каждая изъ нихъ занимала очень небольшое пространство. Такъ, чтобы изобразить дворецъ Ирода, дълали маленькое возвышение, на которое ставили царскій тронъ, — вотъ и все. Для изображенія Іерусалимскаго храма считался достаточнымъ маленькій павильонъ, крыша котораго опиралась на легкія колонки. Труднъе было представить цълый городъ, но и это ничуть не смущало средневъковаго декоратора: онъ ставилъ стѣну, изъ-за которой виднълись двѣ-три крыши, продълывалъ въ ней дверь, а сверху помъщалъ надпись-"Назаретъ", "Виелеемъ", "Римъ" и т. д. При этомъ въ его глазахъ не имъло никакого значенія то обстоятельство, что Римъ помъстился бокъ - о - бокъ съ Назаретомъ, а отъ Іерусалима до Египта оказывалось не болъе пяти шаговъ. Такою же наивною простотою отличались всъ другія декораціи: на фантазію зрителей тогда разсчитывали гораздо более, чемъ теперь. Если места на сценѣ не хватало, то нѣкоторыя изъ декорацій, изображавшія ту или другую мѣстность, устраивались прямо на площади, рядомъ со спеною.

На третьемъ планъ отъ зрителей въ самой глубинъ сцены на возвышении помъщался рай, роскошно убранный шелковыми матеріями и уставленный красивыми растеніями и цвѣтами; за великолѣпнымъ золоченымъ трономъ здъсь былъ поставленъ церковный органъ, величественные звуки котораго должны были раздаваться въ извѣстные моменты дѣйствія. Декораторъ, уже извѣстный нямъ "искуснъйшій мастеръ" плотничьяго цеха, много потрудился надъ устройствомъ и украшеніемъ рая, который, дъйствительно, привелъ публику въ полнъйшій восторгъ.

Пока не началось представленіе, зрители, съ величайшимъ лю- Прологъ. бопытствомъ смотрѣли на сцену, разглядывая все ея сложное устройство и стараясь угадать смыслъ и назначение декораций, въ особенности тѣхъ, на которыхъ не было надписи. Оживленный гулъ стоялъ на площади. Вдругъ раздались звуки музыки, заста-

вившіе всіхъ затихнуть и обратить глаза въ одну сторону: по площади двигалась уже знакомая намъ процессія исполнителей мистеріи, казавшаяся теперь, при торжественной обстановкь, еще великольпиве, чемъ во время "смотра". Подъ руководствомъ режиссера, всв играющіе стали разм'вщаться на сцень. На золоченомъ тронѣ рая возсѣлъ священникъ, изображавшій Бога Саваоеа; у его ногъ помъстились аллегорическія фигуры Истины, Правосудія, Милосердія и Мира, направо и налъво-ангелы съ арфами, флейтами и другими инструментами. Музыкальная часть мистеріи лежала на ихъ обязанности, вслъдствіе чего роли ангеловъ поручались обыкновенно хорошимъ музыкантамъ. У подножія рая стали Адамъ и Ева, которые должны были начинать дъйствіе. Въ средней части сцены, гдъ были расположены такъ называемыя "mansions", всъ заняли соотвътственныя ролямъ мъста: Иродъ помъстился въ своемъ "дворцѣ", Іосифъ въ "Назаретъ", первосвященники Анна и Кајафа въ "Герусалимъ" и т. д. Дьяволы, конечно, нашли себъ пристанище въ аду. Всв актеры, игравшіе второстепенныя роли, а также фигуранты (лица безъ ръчей) столпились пока по сторонамъ передней части сцены. Сюда же вышелъ "красноръчивъйшій и ученъйшій" авторъ и режиссеръ мистеріи въ костюмъ Пролога (такъ называлось лицо, произносившее вступительную рѣчь). Онъ быль одъть въ бархатный камзоль фіолетоваго цвъта съ красными рукавами, на ногахъ были желтыя рейтузы и чулки и черные башмаки; въ одной рукѣ онъ держалъ палочку, въ родѣ дирижерской, а въ другой-свитокъ своей мистеріи. Когда, такимъ образомъ, сцена, наполненная дъйствующими лицами въ яркихъ и роскошныхъ костюмахъ, явилась во всемъ своемъ блескѣ, восторгу и удивленію зрителей не было предъловъ. Напрасно почтенный авторъ обращался къ публикъ съ просьбою не шумъть:

> Silete! Silete! Silentium habeatis Et per Dei Filium pacem faciatis!

Пропіло не мало времени, прежде чімъ на площади водворилась тишина, и режиссеръ могъ начать, въ качестві Пролога, свою вступительную річь. Въ ней онъ объяснилъ публикі всі декораціи, назвалъ и указалъ всіхъ дійствующихъ лицъ и очень обстоятельно разсказалъ содержаніе представляемой мистеріи; но особенно подробно остановился онъ на доказательстві той мысли, что подобныя зрізлища являются высокимъ христіанскимъ подвигомъ, богоугоднымъ и душеспасительнымъ.

Пока толиа внимательно выслушиваеть длиннъйшую проповъдь "краснорѣчивѣйшаго и ученѣйшаго доктора теологіи", воспользуемся временемъ, чтобы заглянуть въ прошлое мистеріи и объяснить. какъ онъ возникли и развились въ средневъковой жизни.

Прежде чъмъ занять выдающееся мъсто въ обиходъ средневъ- Праздничковой жизни, прежде чтых стать общенароднымъ дъломъ, волнующимъ и увлекающимъ всъ сословія, мистеріи пережили длинную сдужевіе. и любопытную исторію. Впервые зародились онѣ въ стѣнахъ католическаго храма и долгое время развивались подъ исключительнымъ вліяніемъ католическаго духовенства. Въ первоначальномъ своемъ видѣ мистеріи входили въ составъ богослуженія; самое название ихъ происходить отъ латинскаго "ministerium", т. е. служба. Назначеніемъ ихъ было служить наглядной иллюстраціей къ евангельскому тексту, поясняющей народу то, что, благодаря употребленію латинскаго языка въ богослуженія, не было ему вразумительно. Въ средніе въка была въ большомъ ходу такъ называемая "Библія бідныхъ" (Biblia pauperum), состоявшая изъ однізхъ картинъ безъ текста и назначавшаяся для "бѣдныхъ духомъ", т. е. неграмотныхъ, необразованныхъ людей. Картины должны были, хотя отчасти, вознаградить ихъ за невозможность читать Св. Писаніе. Приблизительно такую же цѣль преслѣдовала литургическая драма, вставлявшаяся въ богослужение и пояснявшая его для людей "бълныхъ духомъ", т. е. не понимавшихъ латинскаго языка. Проследимъ первые зачатки подобной драмы.

Праздничное богослужение въ средние въка, въ особенности на Рождество и Пасху, отличалось необыкновенною торжественностью и великолъпіенъ. Обычный чинъ службы казался недостаточнымъ въ праздникъ; его старались продолжить и осложнить особенными пріуроченными къ празднику священными пѣснями, гимнами, чтеніями. Такія праздничныя вставки, называвшіяся "тропами", послужили главнымъ зерномъ, изъ котораго выросла богослужебная мистерія. Причиной этого было то, что тропы мало-по-малу стали пріобрѣтать характеръ драматическій. Праздничное чтеніе нерѣдко являлось въ формъ драматическаго діалога, въ которомъ участвовало нъсколько лицъ; отсюда былъ одинъ шагъ до мысли сопровождать такое чтеніе, для большей наглядности, соотвътствующимъ дыствіемъ. Во время пасхальнаго богослуженія, какъ только священникъ, читавшій Евангеліе, доходилъ до того мѣста, гдѣ разсказывается, какъ жены муроносицы отправились ко гробу Спасителя, двое клериковъ, одътыхъ въ костюмъ муроносицъ, на-

HOE GOTO-

правлялись къ плащаницѣ, около которой стоялъ священникъ, въ бъломъ хитонъ, изображавшій ангела. Между ними происходилъ діалогъ, заимствованный дъликомъ изъ Евангелія. Аниела. Кого ищете въ гробницъ, христолюбивыя жены? Жены - мгроносицы. Інсуса Назарея распятаго, о небожитель! Аниль. Его здъсь нътъ, онъ воскресъ въ третій день, какъ предсказалъ, идите и возвѣстите о его воскресени.-Послѣ этого жены муроносицы уходили оть плащаницы, распъвая витесть со встмъ хоромъ "Тебе Бога хвалимъ". Затъмъ богослужение продолжалось обычнымъ порядкомъ. Подобная же драматическая вставка употреблялась и во время церковной службы на Рождество. Ставились за алтаремъ ясли, въ которыя клалось восковое изображение младенца; мальчикъ, одътый ангеломъ, возвъщалъ пяти священникамъ, одътымъ пастухами, о рождении Спасителя словами Евангелія (Лук. II, 10-12); пастухи шли къ яслямъ, распѣвая гимнъ; на вопросъ, кого они ищуть въ ясляхъ, они отвѣчали: "мы ищемъ Спасителя, Христа и Господа"; тогда имъ показывали младенца, они поклонялись ему и уходили, распъвая "Аллилуія". Послъ этого начиналась объдня.

Два указанныхъ "тропа" могутъ считаться истинными зародышами пасхальной и рождественской мистеріи. Эти простѣйшія формы литургической драмы стали постепенно осложняться посредствомъ прибавленія новыхъ лицъ и новыхъ событій. Такъ, на Рождествѣ, на ряду съ поклоненіемъ пастуховъ, стали также изображать драматически и поклоненіе волхвовъ и избіеніе младенцевъ Иродомъ (officium pastorum, officium magorum, ordo Rachelis), а затѣмъ и другія событія, сопровождавшія, согласно евангельскому разсказу, Рождество Христово. Съ теченіемъ времени всѣ эти миніатюрныя драмы слились въ одну, такъ называемую "рождественскую мистерію". Подобнымъ же образомъ составилась и пасхальная мистерія, соединившая въ себѣ всѣ тѣ драматическія вставки, которыя имѣли мѣсто въ пасхальномъ богослуженіи.

Итакъ, въ начальный періодъ своего существованія (X—XI вв.), мистерія была составною частью праздничнаго богослуженія на Рождество и на Пасху. Она исполнялась въ церкви священниками и причтомъ на латинскомъ языкъ и носила строго религіозный характеръ. Возникнувъ въ церкви, подъ крыломъ духовенства, преслъдовавшаго пъли назиданія и нагляднаго поученія, эта христіанская драма ревниво оберегалась отъ всякаго соприкосновенія съ мірскою, свътскою жизнью. Тъмъ не менъе, сохранить навсегда свой строго-религіозный характеръ мистерія не могла: чёмъ популярнъе она становилась у падкаго до зрълищъ народа, тъмъ болъе ей приходилось невольно подчиняться народнымъ вкусамъ и требованіямъ. Въ теченіе XII и XIII стольтій мистерія все болье и болѣе отступаетъ отъ прежняго строго-религіознаго типа и, порывая съ богослуженіемъ, стремится сделаться светскимъ зрелищемъ. Вивсто датинскаго языка мистеріи стали мало-по-малу писаться на языкѣ народномъ; вмѣсто церкви стали разыгрываться сначала на паперти, а затъмъ около церкви въ предълахъ церков. ной ограды, причемъ исполнителями являлись уже не одни духовныя лица, какъ прежде, но и свътскіе любители изъ горожанъ и другихъ классовъ общества. Подъ вліяніемъ сближенія съ народною жизнью, мистерія стала допускать въ свою область свътскія пъсни и эпизоды комическаго содержанія, которые съ теченіемъ времени все болѣе и болѣе развивались. Свобода поэтическаго творчества, стъсненная въ литургической мистеріи узкими рамками разъ навсегда опредъленныхъ текстовъ, начала заявлять свои права. Уже въ XII в. въ мистеріи "Адамъ" мы видимъ поцытку объяснить поступки действующихъ липъ психологическими мотивами, самостоятельно нарисовать и оттенить характеры; художественный инстинктъ начинаетъ вторгаться въ мистерію, и изъ сухихъ и блёдныхъ перечней библейскихъ фактовъ оне стремятся сдълаться живыми и свободными произведеніями искусства. Къ сожалѣнію, далѣе робкихъ попытокъ въ этомъ направленіи мистеріи не пошли.

Въ третій періодъ своего существованія (XIV и XV вв.) мистеріи порываютъ окончательно всякую связь съ богослуженіемъ. Перешагнувъ черезъ перковную ограду, онъ разыгрываются на улицахъ и площадяхъ, въ самомъ центръ городской шумной жизни, и становятся любимъйшимъ общенароднымъ зрълищемъ.

Такова была исторія мистерій до того момента, къ которому относится нашъ разсказъ.

Между тъмъ "красноръчивъйшій и ученъйшій докторъ" окончилъ вступительную ръчь, богатую назиданіемъ и поучительностью, и пригласилъ всъхъ присутствующихъ помолиться передъ началомъ богоугоднаго дъла. Всъ зрители и актеры, обнаживъ головы, опустились на колъни и благоговъйно прослушали пропътую три раза хоромъ "ангеловъ", подъ аккомпаниментъ органа, флейтъ и арфы, молитву "Ave Maria". Лишь только замерли въ воздухъ послъдніе звуки величественной церковной музыки, режиссеръ, еще разъ

Ветховавітная драма. убѣдительнъйше попросивъ зрителей соблюдать тишину и спокойствіе, подалъ знакъ актерамъ начинать дъйствіе.

Передъ глазами зрителей стали проходить лица и событія Ветхаго Завъта, представлявшія необходимый прологъ къ грандіознъйшей христіанской драмѣ Искупленія рода человѣческаго Сыномъ Божіимъ. Адамъ и Ева блаженствуютъ въ раю, наслаждаясь первыми впечатлѣніями бытія. Но врагъ человѣческаго рода, сатана не дремлеть и придумываеть средства погубить первыхъ людей. Темныя адскія силы торжествують надъ беззащитною четою: грѣхопаденіе совершилось. Н'єть словъ, чтобы выразить глубину раскаянія прародителей. Но божественное правосудіе должно торжествовать: прародители изгнаны изъ рая и устами Создателя имъ произнесенъ строгій и неумолимый приговоръ, но вмѣстѣ съ тѣмъ дана и надежда, что гръхопадение будетъ искуплено Сыномъ Божіимъ. Далѣе быстро мелькаютъ главные факты ветхозавѣтной исторін: Каинъ убиваеть Авеля, Ной спасается оть потопа, Авраамъ приносить въ жертву Исаака, Моисей выводить евреевъ изъ Египта и получаетъ отъ Бога на горъ Синат заповъди и т. д. Въ теченіе 3-4-хъ часовъ были представлены событія нѣсколькихъ тысячельтий. Въ заключение ветхозавътной истории на сценъ была изображена "Процессія пророковъ". Одинъ за другимъ: Валаамъ на ослицъ, Давидъ, Исаія, Іеремія, Аввакумъ, Даніилъ и др.; каждый изъ нихъ произносилъ пророчество о пришествіи Мессіи. Въ числѣ "пророковъ" фигурировалъ римскій поэтъ Виргилій, пользовавшійся въ средніе въка репутаціей чародъя и предсказателя, а также и древне-римская волшебница Сивилла.

Около 12 часовъ дня утреннее представление окончилось. Послъ краткаго эпилога, режиссеръ предложилъ всъмъ идти пообъдать и затъмъ вернуться на продолжение мистерии. Одни отправились домой, другіе, боясь потерять мѣсто, наскоро поѣли туть же на площади, пользуясь услугами безчисленныхъ продавцевъ, обступившихъ со всѣхъ сторонъ площадь со всевозможными припасами и напитками.

Рождеотво

Во второмъ часу дня представление возобновилось. Прежде всего зрители присутствують при "райскомъ преніи" (Procès du Христово. paradis) между аллегорическими фигурами Истины, Правосудія, Милосердія и Мира. Первыя двъ приходятъ къ престолу Бога и требуютъ примърнаго наказанія человъческому роду за гръхопаденіе прародителей, но Милосердіе и Миръ заступаются за человъчество и молятъ о помилования людей. Объ стороны вступаютъ

въ споръ, который оканчивается объщаніемъ Бога послать въ міръ Искупителя, который принесеть себя въ жертву за грѣхи людей и тъмъ удовлетворить божественное правосудіе. Въ знакъ примиренія Истина и Правосудіе лобызаются съ Милосердіемъ и Миромъ. Въ средніе въка существовали особенныя пьесы аллегорическаго характера, называвшіяся моралите́ (moralité); въ XV в. онѣ часто входили въ составъ мистерій, какъ въ данномъ случаѣ. На средневъковой сценъ время летъло съ изумительною быстротою. Поэтому едва успило прозвучать божественное слово объ искуплении, какъ зратели уже присутствуютъ при исполнении объщания. Драматизируется сначала Рождество Богородицы и Благовъщеніе, а затвмъ Рождество Христово; виелеемскіе пастухи идуть поклониться Новорожденному: волхвы приносять свои дары; Иродъ издаеть повелѣніе объ избіеніи младенцевъ, которое немедленно и совершается, а Іосифъ съ Маріей успѣваютъ спастись въ Египетъ; вотъ уже Христу 12 лътъ, и онъ приводитъ всъхъ въ изумленіе толкованіемъ Св. Писанія въ Іерусалимскомъ храмѣ. Адъ, между тъмъ, въ отчаяніи: дьяволы со злости терзають другь друга, къ великой радости благочестивыхъ слушателей. Въ заключение перваго дня представленія на особыхъ подмосткахъ, поставленныхъ на колеса и придвинутыхъ къ главной сценъ, былъ разыгранъ фарсъ, сочиненный "красноръчивъйшимъ и ученъйшимъ докторомъ теологіи", который оказался далеко не лишеннымъ комическаго дара и сатирической жилки. Въ фарсъ были выведены смъшныя сцены городской жизни, причемъ не было недостатка въ сатирическихъ вамекахъ на всъмъ извъстныхъ личностей. Единодушный хохотъ публики свидътельствовалъ о томъ, что фарсъ пришелся по вкусу.

Шелъ уже седьмой часъ вечера, и обращенный къ публикъ совѣтъ режиссера позаботиться объ ужинѣ былъ какъ нельзя болѣе умъстенъ. Народъ сталъ шумно расходиться съ площади, оживленно разговаривая о полученныхъ впечатлѣніяхъ. Вся ночь прошла въ лихорадочномъ возбуждевіи; музыка и пѣніе не прекращались; почти никто не спалъ. Едва разсвѣло, какъ народъ уже потянулся на знакомую намъ площадь.

Въ Духовъ день, по примъру предыдущаго, были также назна- Миракли. чены два представленія: до и послѣ обѣда. Утреннее представленіе началось по обычаю въ семь часовъ утра и было посвящено изображенію земной жизни Іисуса Христа отъ крещенія и до момента, когда Богочеловѣкъ былъ преданъ Іудою. Не довольствуясь раз-

сказомъ четырехъ Евангелистовъ, авторъ мистеріи обставилъ главное действіе массой подробностей, заимствованныхъ изъ богатаго средневъковаго запаса легендъ и апокрифовъ. Зрители питали истинную страсть ко всему необыкновенному. Съ XIII в. во Франціи пользовались популярностью пьесы, сюжетомъ которыхъ служило чудо, совершенное какимъ-нибудь святымъ или Божіей Матерью. Такія пьесы назывались мираклями (отъ лат. miraculum, т. е. чудо). Вотъ почему въ мистеріи съ особенною обстоятельностью изображались чудеса, совершенныя Іисусомъ Христомъ: исцъленіе слѣпорожденнаго, воскрешеніе Лазаря и др. Подобные эпизоды давали болѣе простора личному творчеству автора какъ въ рисовкъ характеровъ, такъ и въ изображени дъйствительной жизни. Наиболѣе священныя лица, какъ Христосъ и апостолы, изображались двумя - тремя традиціонными чертами, недостаточными для индивидуальнаго различія. Характеристики были крайне слабы: это были не живыя лица, а блъдные силуэты, напоминавшіе безжизненные и безцвѣтные барельефы въ средневѣковыхъ храмахъ. Напротивъ того, въ изображении лицъ, не священныхъ или окруженныхъ меньшимъ ореоломъ святости, мы находимъ гораздо болъе жизни и красокъ. Характеристики Маріи Магдалины, Мареы, Іуды и Пилата принадлежали къ числу наиболѣе удачныхъ. Понятно, что всё эти лица далекаго прошлаго являлись въ современной автору средневъковой оболочкъ, дававшей возможность рисовать современную жизнь и современные нравы. Питая страсть къ чудесному и сверхъестественному, средневъковая публика въ то же время желала видъть на сценъ воспроизведение собственнаго быта и обстановки во встхъ ся медкихъ реальныхъ подробностяхъ. Соединеніе чудесности съ грубымъ реализмомъ, безудержнаго полета фантазіи съ рабскимъ копированіемъ дъйствительности составляетъ одну изъ типичнъйшихъ чертъ средневъковаго театра.

Отрасти.

н. Посвятивъ много мъста эпизодамъ объ обращении Маріи Магдалины и воскрешении Лазаря, подавшимъ поводъ къ нъсколькимъ сценамъ черезчуръ, можетъ быть, мірского характера, авторъ вернулся къ болъе строгому тону въ изображении Входа Господня въ Іерусалимъ. Приближается время Страстей, и настроеніе зрителей становится серьезнъе и вдумчивъе. Іуда ръшается предать Спасителя и входитъ въ заговоръ съ первосвященниками Анной и Каіафой. Отряжается нъсколько воиновъ, чтобы схватить Христа. Между тъмъ, происходитъ Тайная вечеря; Христосъ открываетъ тайну о предстоящихъ Ему страданіяхъ; Божія Матерь трогательно

умоляеть Божественнаго сына отклонить оть себя "чашу сію". Идя по слёдамъ своего талантливаго предшественника, Арнуля Гребана, нашъ авторъ сумѣлъ въ этой сценѣ раскрыть всю глубину материнскаго любвеобильнаго сердца, всю нѣжность женской любящей души. Безутѣшно звучатъ отвѣты Спасителя, говорящіе о неизбѣжной необходимости пострадать за грѣхи людей. Богоматерь умоляетъ Сына отсрочить, по крайней мѣрѣ, крестную смерть и смягчить ужасы предстоящихъ страстей. Но все должно совершиться по волѣ Всевышняго. Эта сцена, исполненная трагическаго величія и задушевнаго лиризма, взволновала и потрясла зрителей до глубины души; у многихъ на глазахъ виднѣлись слезы.

Послѣ обычнаго перерыва для обѣда, всѣ вновь стали слѣдить, затаивъ дыханіе, за дальнъйшимъ ходомъ божественной драмы. Богочеловѣкъ въ рукахъ враговъ. Допросъ Христа и судъ изображается согласно Евангельскому разсказу; раскаяніе и самоубійство Іуды, напротивъ того, окружаются цълымъ рядомъ легендарныхъ сказаній. Слёдуетъ сцена бичеванія, представляемая съ мельчайшими, нерѣдко возмущающими душу подробностями, какъ и всѣ другія мученія Христа, въ созерцаніи которыхъ средневѣковая публика, привыкшая къ зрълищу физическихъ страданій и кровопролитія, находила какое-то болѣзненное наслажденіе. Печальное, удручающее впечатление отъ этихъ сденъ еще боле усиливается грубыми шутками палачей, бывшихъ одними изъ главныхъ представителей комическаго элемента въ мистеріяхъ. Смѣшеніе высоко-трагическаго съ грубо-комическимъ составляетъ главную особенность среднев'вковой мистеріи, р'взко отличающую ее отъ драмы античной и ложно-классической.

Изображеніемъ крестной смерти Спасителя закончился второй день представленія. Когда зрители стали расходиться, пошелъ дождь, не перестававшій всю ночь и почти весь слѣдующій день. По этому случаю представленіе, происходившее подъ открытымъ небомъ, не могло состояться. Только къ самому вечеру, когда небо очистилось отъ тучъ, былъ разыгранъ веселый фарсъ, которымъ "краснорѣчивѣйшій и ученѣйшій докторъ" разсчитывалъ поднять настроеніе народа, начавшаго приходить въ уныніе.

Затянувшееся благодаря дождю представленіе мистеріи было окончено утромъ въ четвертый день. Передъ глазами зрителей — Христосъ, висящій на кресть, а подлѣ Божія Матерь и Св. Іоаннъ, горько оплакивающіе кончину Сына Божія. Слѣпой сотникъ Лонгинъ прозрѣваетъ, коснувшись копьемъ ребра Іисуса. Послѣ этого

**ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ.** В. II.

54

чуда действіе вновь принимаеть аллегорическій характерь: Св. Церковь и Синагога оспаривають другь у друга власть надъ міромть, побёда остается за Св. Церковью. Слёдуеть снятіе со креста, положеніе во гробь и погребеніе Снасителя. Ко гробу иоставлена стража. Но воть хоръ ангеловь возв'ящаеть о воскресеніи Христа. Сатажа и Вельзевуль укр'виляють свои влад'внія; но Христось нисходить въ адъ и выводить оттуда души праведныхъ. Вознессніемъ Христа на небо закончилась грандіозная мистерія.

Режиссеръ вновь вышелъ на сцену и обратился въ зрителямъ съ заключительною рѣчью, которая, подобно прологу, представляла изъ себя длиннъйшую проповъдь, обильно уснащенную цитатами изъ Св. Писанія. Затъмъ всъ присутствовавшіе пропъли "Тебе Бога хвалимъ".

Фароъ о

Пателень.

Но этамъ не все еще кончилось. Послѣ обѣда было назначено представленіе фарса. Попрежнему была придвинута къ сценѣ подвижнан платформа, и на ней былъ сыгранъ фарсъ о Пателенѣ, который ученѣйшій докторъ теологіи приберегъ для конца. Вотъ, что увидѣли напослѣдокъ жители.

Адвовать Пателенъ бестдуетъ со своей женой Гильметой о печальномъ положени дълъ: кліентовъ нътъ и жить нечънъ, нътъ даже приличнаго платья, чтобы показаться въ люди. Но нужда острить разумъ: въ головѣ пройдохи быстро составляется планъ ловкой мошеннической продвлки. Вотъ уже онъ стучится въ дверь къ кущу Гильому, торгующему сукнами. Первымъ долгомъ хитрецъ освъдомляется о здоровьъ "почтеннъйщаго" хозянна, перебираеть всю его родню, расточая ей похвалы, и съ особеннымъ чувствомъ говорить объ его отцѣ, на котораго Гильомъ похожъ, "какъ двѣ капли воды". Со старикомъ они, въдь, были первые пріятели! То-то быль добрый человъкъ! (Пателенъ и въ глаза его не видълъ). Слово за слово, и почва для дальнъйшихъ дъйствій подготовлева. Между тъмъ, Пателенъ успълъ уже высмотръть штуку отличныйшаго брюссельскаго сукна. Какъ будто невзначай протягиваеть онъ къ ней руку --- начинаетъ разсыпаться въ похвалахъ ся изумительнымъ качествамъ, искусно перемъщивая ихъ съ восхваленіемъ покойнаго старика. Поторговавшись изъ приличія (за сукно онъ ръшилъ не платить ни су), Пателенъ просить отръзать отъ куска, сколько нужно на костюмъ ему и женв. Сукно отръзано и завернуто; настаетъ самый критическій моменть: надо платить деньги. Чтобы выйти изъ затрудненія, Пателенъ начинаеть распространяться о прелести истинной дружбы, въ родъ той, какая была

у него съ отцомъ Гильома. Онъ хотълъ бы и съ сыномъ поддерживать такія же дружественныя отношенія; отчего бы Гильому сегодня же не прійти къ нему на об'вдъ: жена жарнтъ жирнаго гуся, да и винцо у него недурное; кстати они тамъ разсчитаются и за сукно. Перспектива пообъдать на чужой счеть побъждаеть нерешительность Гильона, такъ какъ онъ былъ человекъ разсчетливий. Ожь придеть, а вивств съ твиъ захватить и кунменное Пателеновъ сукно. Но Пателенъ не можетъ допустить, чтобы такой почтенный человікь затрудняль себя тяжелой ношей; со сверткомъ сукна подъ мышкой онъ уходить изъ давки, не переставая разсыпаться въ любезностяхъ. Гильомъ очень доволенъ выгодной сделкой: онъ порядочно надуль Пателена въ цене, да сверхъ того, нообъдаетъ и выпьетъ даромъ. Между твиъ, Пателенъ, вернувшись домой, составляеть планъ дальныйшихъ дыйствій. Придуманная имъ уловка вполнъ удается. Предвкушая сытный объдъ и получение денегь. Гильомъ стучится въ домъ Пателена и, къ удивлению своему, узнаеть оть Гильметы, что мужъ ся уже пѣлый мвсяць ложить вь горячкв. "Да, ввдь, онь только что быль у меня и купилъ шесть аршинъ сукна", возражаетъ недовърчиво купенъ. "Гръкъ смъяться надъ несчастными", прерываетъ его, всклипывая, продувная Гильмета: "и бъдняжка не нуждается въ сукиъ: скоро ему придется надъть бъдый саванъ!" Гильомъ начинаетъ думать, что не Пателенъ, а кто-нибудь другой сыгралъ съ нимъ злую шутку, а, можеть быть, все это ему только приснилось. Онъ уходить домой, чтобы вновь смерить штуку сукна. Убедившись, что шести аршинъ дъйствительно не хватаеть, онъ, взбъшенный, возвращается въ домъ Пателена. Послѣдній искусно притворяется, будто бредить въ горячкь: онъ несеть невообразимую галиматью, заговариваеть на встахъ французскихъ нартияхъ и т. д. Оглушенный встмъ этимъ, несчастный купецъ убъгаетъ домой, убъжденный, что самъ дьяволъ приходилъ въ нему въ давку въ образъ Пателена. Дома его ждеть новое горе: пастухъ Аньеле, которому онъ поручилъ свое стадо, докладываетъ хозянну, что, по волъ Божіей, всѣ овды въ стадѣ подохли. Подозрѣвая обманъ, Гильомъ тянеть пастуха въ судъ. И вотъ Аньеле направляется къ Пателену просить у него защиты. Продувной малый сознается адвокату, что овецъ извелъ онъ самъ: частью распродалъ, частью съблъ въ теченіе года. За приличную плату Пателенъ берется защищать пастуха на судѣ и рекомендуетъ ему слѣдующій образъ дѣйствій: онъ долженъ притвориться идіотомъ и на всѣ вопросы отвѣчать

54\*

однимъ овечьимъ блеяньемъ. Увидъвъ на судъ Пателена, котораго онъ только что оставилъ въ сильнъйшемъ бреду, Гильомъ совершенно теряетъ голову и перепутываетъ два своихъ иска: Пателена онъ обвиняетъ въ кражѣ овецъ, а пастуха въ присвоеніи шести аршинъ сукна. Согласно инструкціи адвоката, Аньеле на всѣ вопросы судьи отвѣчаетъ овечьимъ блеяньемъ: бе! Ничего не понимая, разсерженный судья прогоняетъ отъ себя и истца и отвѣтчика. Выигравъ процессъ, Пателенъ напоминаетъ пастуху объ условленной платѣ, но тотъ побиваетъ пройдоху его собственнымъ оружіемъ: на всѣ вопросы о деньгахъ онъ отвѣчаетъ все тѣмъ же "бе". Одураченный Пателенъ грозитъ позвать полнцію. "Попробуй-ка догнать меня сначала", говоритъ Аньеле и убѣгаетъ.

Когда фарсъ, заставившій публику хохотать отъ души, былъ сыгранъ, наступилъ заключительный актъ колоссальнаго празднества, нъсколько мъсяцевъ волновавшаго все населеніе: всъ участвовавшіе въ представленіи мистеріи, одътые попрежнему въ сценическіе костюмы, а также и всъ зрители направились въ соборъ, чтобы возблагодарить Господа за благополучное окончаніе богоугоднаго и торжественнаго предпріятія.

Таково было значеніе мистеріи въ средніе въка. Самостоятельно возникнувъ на почвъ христіанской набожности и возросши подъ вліяніемъ оригинальныхъ условій средневъковой жизни, онъ могутъ быть разсматриваемы, какъ одно изъ наиболѣе яркихъ проявленій средневъковой культуры.

М. Розановъ.

- ---- \* -----



Табл. І.



Фотот. К. Фишеръ, въ Москвѣ.

#### СВ. СОФІЯ ВЪ КОНСТАНТИНОПОЛЪ.



Ряс. 1. Наружный видъ св. Софія въ Константинополъ.

## XLVII.

## Средневѣковое искусство.

### византийское искусство.

Эдиктомъ 312 года христіанству, дотолѣ гонимому, Константинъ Уодовія, при даровалъ полную свободу вѣроисповѣданія. 16 лѣтъ спустя, въ которыхъ 328—9 году, тотъ же императоръ рѣшился основать новую хри- зародидось стіанскую столицу и остановилъ свой выборъ на Византіи. По по-византійское

HORYCOTBO.

Пособія: Strzygowski, J., Die Byzantinische Kunst въ Byzantinische Zeitschrift 1892, 1. Кондаковъ, Н., Исторія византійскаго искусства и иконографія по миніатюрамъ гречеськиъ рукописей. Байе, Византійское искусство (изъ Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Schnaase, C., Geschichte der bildenden Künste, 2 Auflage, III Bd. Статья Ө. Буслаева и Г. Филимонова въ Сборникъ Общества Древнерусскаго искусства за 1866 г. Чтеніе А. Поливанова – въ Педагогическовъ Сборникъ 1890, № 3. вслѣнію императора, римскіе художники украсили ее великолѣпными палатами, форумами, фонтанами, цирками, театрами, храмами, а богатые греческіе города для украшенія новой столицы отдали все, что только оставалось въ нихъ изъ античной скульптуры. Сюда были свезены лучшія статуи, изображавшія боговъ и героевъ классической древности. Эти два событія—дарованіе свободы исповѣданія и перенесеніе столицы на почву древней Эллады, ближе къ Востоку—имѣли большое значеніе для развитія христіанскаго искусства. Первое—дало ему возможность развиваться во всей полнотѣ

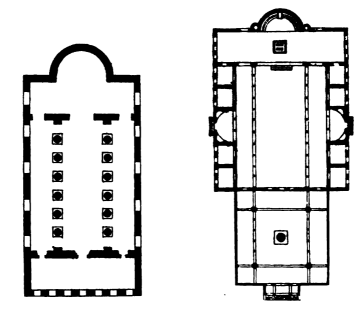


Рис. 2. Планъ гражданской базилики.

Ряс. 8 Планъ христіанской базилики.

и свободѣ, второе---обусловило характеръ его развитія. Въ Византіи, въ преддверіи Востока, въ новой столицѣ, гдѣ христіанскіе догматы получили законченное развитіе и сохранились непрерывно греко-римскія художественныя преданія и вкусъ, создались впервые для воплощенія христіанскихъ идей своеобразныя новыя христіанскія формы, наиболѣе совершенныя въ архитектурѣ и живописи и менѣе Формы архи- удачныя въ скульптурѣ.

тектуры: Не имѣя готовыхъ формъ, въ самомъ началѣ христіанская базвлика и дентрально купольный языческимъ. Образцомъ для первыхъ своихъ храмовъ она взяла храмъ. базилику, зданіе, предназначенное для суда и торговыхъ сдѣлокъ,

ио своей величинъ наиболъе подходнышее къ цъли христіанскаго храма, долженствующаго быть мъстовъ собранія върующихъ (рис. 2). Но заимотвовавъ основную форму, она значительно измънила ее, приспособивъ ее къ потребностямъ христіанскаго богослуженія (рис. 3). Эта измъненная базилика представляла продолговатое четыреугольное зданіе, раздъленное рядами колоннъ вдоль на 3 или 5 частей кораблей (рис. 4). Средній корабль, возвышаясь нъсколько надъ боковыми, освъщаль внутренность рядомъ оконъ, помъщенныхъ въ верхней части стъны. Пристроенный къ поперечной стънъ для трибунала судьи, выступъ, абсида, послужилъ мъстомъ для христіанскаго ал-

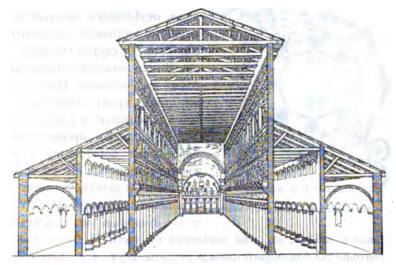


Рис. 4. Ваутренній видъ базнанки св. Петра въ Римъ въ разравь.

таря. Боковые корабли были назначены, одинъ — для мужчинъ, другой — для женщинъ. Къ собственно храму съ западной стороны примыкалъ притворъ, нартексъ, для кающихся и оглашенныхъ, а къ нему обнесенный галлереею четыреугольный дворъ, атрій, съ водоемомъ по срединъ для священныхъ омовеній. Когда послъ явленія креста на небъ Константину и обрътенія Еленою креста, на которомъ пострадалъ Спаситель, крестъ повсемъстно сдълался предметомъ почитанія, базилика черезъ прибавленіе поперечнаго корабля получила новую, болъе христіанскую форму, форму продолговатаго (латинскаго) креста. Длинныя залы базилики были покрыты первоначально плоскимъ потолкомъ, или двускатною крышею съ открытыми стропилами, а позднъе — идущимъ во всю длину сводомъ. Рядомъ съ этими церквами базиличной формы была попытка создать, по образцу римской ротонды, согласно съ потребностями христіанскаго богослуженія, храмы, ув'внчанные куполомъ, гдѣ, въ противоположность длинной базиликѣ, всѣ главныя части группировались около центральнаго пункта (рис. 5). Круглые или восьмиугольные храмы, покрытые куполомъ, въ эпоху Константина и его ближайшихъ преемниковъ, появляются наряду съ базиликами одинаково какъ на востокѣ, такъ и на западѣ. Въ IV-омъ вѣкъ одинъ

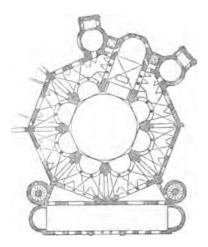


Рис. 5. Планъ церкви св. Виталія въ Равеннъ.

общій стиль господствоваль отъ одного конца имперіи до другого. Но съ теченіемъ времени, съ большимъ отдѣленіемъ западной половины отъ восточной, эта общность слабъеть. По смерти Өеодосія, византійская половина примыкаеть ближе къ сосѣднему Востоку, съ которымъ, кромѣ обширной торговли, связывали ее азіатскія провинціи, далеко превосходившія европейскія богатствомъ и блескомъ цивилизаціи. И въ то время, какъ на западъ несчастія, постигавшія имперію въ IV и V вѣкахъ, отвлекали умы отъ художе-

ственныхъ заботъ, въ этой восточной ея части болѣе спокойныя обстоятельства благопріятствовали развитію искусства. Вмѣсто того, чтобы воспроизводить однѣ и тѣ же формы, византійскіе архитекторы не перестаютъ видоизмѣнять и усовершенствовать ранѣе принятые планы базиликъ, пробуютъ разрѣшать разнообразными средствами задачу соединенія купола не только съ круглымъ или восьми-угольнымъ основаніемъ, но берутся за разрѣшеніе гораздо болѣе трудной задачи — соединенія купола съ четыреугольнымъ основаніемъ храма.

Ов. Оофія.

Эта задача была разрѣшена блестящимъ образомъ въ храмѣ св. Софіи, воздвигнутомъ въ VI вѣкѣ, въ царствованіе Юстиніана, въ Константинополѣ (рис. 6).

Строителями этого храма были технически и эстетически образованные архитекторы, наслёдники античной цивилизаціи, Исидоръ изъ Милета и Анеимій изъ Траллеса — оба изъ тёхъ азіатскихъ провинцій, въ которыхъ архитектура въ IV и V вв. развивалась съ наибольшею оригинальностью. Эти два строителя гармонично сумѣли сочетать элементы восточные, античные и христіанскіе, и создали настоящій христіанскій храмъ, который положилъ рѣзкую грань между языческой и христіанской архитектурой и разъ почти навсегда со всею полнотою опредѣлилъ восточный типъ центрально-купольный, въ противоположность типу базиличному, съ этого времени окончательно утвердившемуся на Западѣ.

Внѣшность св. Софін, даже куполъ, при всей грандіозности и смѣлости своей конструкціи, не производить особеннаго впечатлѣ-

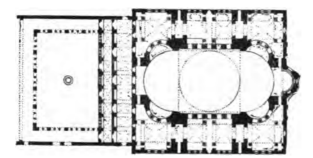


Рис. 6. Планъ св. Софія въ Константиноволь.

нія (рис. 1). Нужно войти внутрь храма, чтобы понять всю его оригинальность и великолѣпіе.

Входя въ св. Софію съ западной стороны, мы проходимъ атрій, обнесенный съ трехъ сторонъ колоннадой, а четвертою стороной примыкающій къ самому зданію, и, минуя водоемъ по срединъ двора, чрезъ бронзовыя двери вступаемъ въ первый притворъ для кающихся, менее, чемъ другія части храма, украшенный. Пять роскошныхъ дверей ведутъ отсюда во второй, также продолговатый, но более просторный нартексъ, который покрыть сводомъ и украшенъ пестрымъ мраморомъ и мозаиками. Здъсь раздъляется путь женщинъ и мужчинъ: первыя по лъстницъ поднимаются въ назначенный для нихъ верхній ярусъ, а мужчины могутъ вступить черезъ 9 широкихъ и высокихъ дверей во внутренность храма (см. табл. І). Входящихъ встрѣчаетъ громадное открытое квадратное пространство среди четырехъ крѣпкихъ столбовъ; эти столбы связаны наверху четырьмя мощными дугами, а на нихъ покоится круглый карнизъ, надъ которымъ непосредственно и безъ подставки поднимается величественно, какъ бы вися въ воздухъ, необъятный куполъ, имѣющій форму почти полушара, пронизанный 40 окнами при основаніи и весь залитый свѣтомъ. Съ востока и запада примыкають къ этому центральному квадрату полукруглыя большія абсиды, покрытыя полукуполомъ. Въ восточной большой абсидѣ, въ глубинѣ противъ входа, выступаютъ еще три малыхъ абсиды, покрытыя также полукуполами, такія же двѣ полукупольныя малыя абсиды находятся въ западномъ большомъ полукружьѣ, которое примыкаетъ прямо къ нартексу и соединяется съ нимъ входными дверями. Справа и слѣва отъ входа, по сторонамъ сѣверной и южной, тянутся два ряда громадныхъ колоннъ, связанныхъ арками, на нихъ встаютъ попарно новыя колонны, подпирающія своды дру-

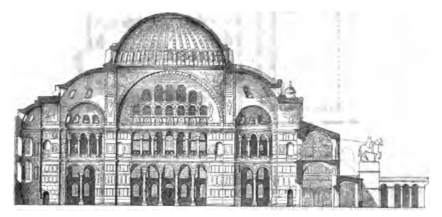


Рис. 7. Виутренній видъ св. Софін (въ разрізті съ востока на западъ).

гими рядами величественныхъ арокъ (рис. 7). Эти ряды колоннъ отдѣляють отъ главнаго средняго корабля, покрытаго куполомъ, два крытые сводами болѣе незкіе корабля, раздѣленные на два этажа, изъ которыхъ верхній назывался гинексемъ, такъ какъ былъ предназначенъ для женщинъ.

Впечатлѣніе разнообразно и художественно составленной постройки увеличивалось еще богатыми и блестящими украшеніями, бевъ которыхъ не было оставлено ни одного мѣста. Темные стержни свезенныхъ отовсюду изъ античныхъ построекъ мраморныхъ колоннъ вѣнчаютъ напоминающія опрокинутую усѣченную пирамиду капители, окутанныя тончайшей филигранной рѣзьбой изъ бѣлаго мрамора (рис. 8). Эти бѣлыя капители и арки со сквозною вырѣзкой выдѣляются на темномъ фонѣ, словно серебряныя. Своды абсидъ, полукуполовъ и купола заняли огромныя величественныя фигуры Христа, Богоматери, апостоловъ, херувимовъ, на золотомъ или синемъ фонѣ. Все, что могъ придумать пышный Востокъ, — все было употреблено въ изобиліи для украшенія храма. Но, несмотря на это излишество дорогихъ матеріаловъ, несмотря на все разнообразіе мраморовъ и кампей всякаго цвѣта, — нѣтъ непріятнаго впечат.кѣнія пестроты: надъ роскошью Востока царитъ здѣсь гармоничный эллинскій вкусъ.



Рис. 8. Капитель колонны изъ св. Софія.

Но не блескъ матеріала, не исполненіе деталей давало то неотразимое впечатлѣніе, которое испытывали всѣ вступающіе въ храмъ. Общность зданія такъ могущественно поглощаетъ все, что нужно сильно напрячь вниманіе, чтобы замѣтить всю прелесть отдѣльныхъ деталей. Это впечатлѣніе общности, единства, грандіозности, величія, даетъ господствующій надъ всѣмъ кунолъ (см. табл. I). При созданіи св. Софіи были приняты въ расчетъ два теченія, которыя доселѣ руководили церковнымъ зодчествомъ. Съ одной стороны, желали базилики, удобной для вмѣщенія множества вѣрующихъ, съ длинными кораблями, идущими и устремляющими взоръ къ алтарю. Съ другой стороны, стремленіе художниковъ, овѣтскихъ и духовныхъ владыкъ направлялось къ тому, чтобы въ храмѣ было достигнуто впечатлѣніе поражающаго, мощнаго, всеобъемлющаго единства. Въ св. Софіи была дана впервые форма, которая, сколько возможно, слила преимущества базилики и центрально-купольнаго зданія. Громадный средній корабль ведеть и влечеть къ алтарю, а величественный куполъ, подчиняющій себѣ всѣ полукуполы, ниши и дуги, даетъ впечатлѣніе величія и единства.

Съ окончаниемъ этого громаднаго сооружения архитектура христіанскаго Востока получила свой образецъ. Съ тѣхъ поръ до конца XII в. на Востокѣ нельзя указать ни одного храма въ видѣ базилики. Концентрическия постройки съ куполами на столбахъ мно-

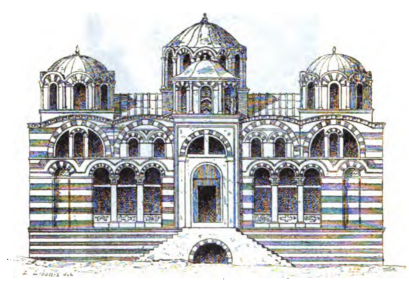


Рис. 9. Фасадъ церкви Теотовосъ въ Константинополъ.

жатся самыми разнообразными формами, какъ въ планахъ, такъ и въ фасадахъ. Но при всемъ разнообразіи онъ подчинены однимъ и тъмъ же выработавшимся условіямъ расположенія. Квадрать съ вписаннымъ равноконсчнымъ (греческимъ) крестомъ въ планѣ, увѣнчанный посрединъ куполомъ на четырехъ кръпкихъ столбахъ, ограниченный со стороны алтаря полукруглой абсилой, а съ противо-Дальный положной притворомъ, съ отдъльнымъ помъщениемъ вверху для женpassutie щинъ, остался на долгое время принадлежностью восточной церкви. CODM'S BH-Дальнъйшее развитіе византійской архитектуры въ послъ-юсти-**ВАНТІЙСКОЙ** ніановское время ограничивается почти только тізмь, что въ церapraквахъ число куполовъ увеличивается, что куполъ, высоко подтектуры.

нявшись надъ своимъ основаніемъ, получаетъ форму цилиндра, крытаго полусферой, и что на фасадахъ, представлявшихъ прежде одни горизонтальные карнизы, начали выказываться главные своды внутренности церкви (рис. 9). Эти черты характеризують памятники византійской архитектуры преимущественно X стольтія. Въ XIV в. мы замечаемь возвращение къ главнымъ мотивамъ базилики, замещеніе византійской круглой арки аркою стрѣльчатою, готическою и мавританской.

Подобно архитектуръ, живопись и скульптура первоначально для выраженія христіанскихъ идей должна была прибъгать къ формамъ античнымъ, языческимъ. И въ этихъ двухъ видахъ искус- живопись. ства, чъмъ дальше въ древность, тъмъ больше античныхъ элеменментовъ, тёмъ меньше индивидуальности въ изображения священныхъ лицъ и событій. Въ искусствѣ первыхъ четырехъ вѣковъ, въ живописи катакомбъ и скульптурѣ саркофаговъ, мы не находимъ ни опредълившихся типовъ Христа и Богородицы, ни подробныхъ изображеній евангельскихъ событій. Христосъ изображается юнымъ, безбородымъ, въ видъ Орфея, играющаго на лиръ, дивная гармонія которой чаруеть птиць и звірей, или вь виді "добраго пастыря", несущаго на плечахъ агнца. Когда Христосъ совершаетъ чудеса, воскрешаетъ Лазаря, претворяетъ воду въ вино на бракѣ въ Канѣ. Онь изображается одинъ, безъ исторической обстановки событій. Это не художественные типы, а символы.

Древне-христіанскій художникъ, хорошо владѣя техникою античнаго искусства, но не умѣя обнять во всей ясности полноту и глубину идей новой религіи, разными символическими намеками хочетъ только навести мысль на предметы, недоступные его изображенію. Съ IV в. восторжествовавшая надъ гоненіями церковь, освободившись отъ мрака катакомбъ, выступаетъ въ блестящихъ мозаичныхъ изображеніяхъ на стѣнахъ громадныхъ храмовъ. Эти изображенія не намекають уже на событія и священныя лица, а напечатлевають ихъ въ яркихъ образахъ, стремясь къ точнейшему, какъ бы историческому воспроизведенію. И по мъръ того, какъ выясняется все подробнъе содержание христіанства, и христіанския изображенія принимають все болье и болье точныя, соотвътственныя формы. Вмъсто заимствованія готоваго изъ античнаго искусства, появляются новыя формы, уже христіанскія. Таковы типы Христа, Богоматери, мучениковъ, апостоловъ, нѣкоторыхъ отцовъ церкви съ ихъ индивидуальными характерами, съ отличительными чертами лица, въ опредъленномъ костюмъ; таковы изображенія

BRSAH-TINCEAS событій ветхаго и новаго завъта, создаваемыя византійскимъ искусствомъ съ IV по VII въкъ.

Монумен-Византійскіе художники этого времени охотно берутся за обімиртальный ныя композиціи, въ которыхъ ясно выступають всё подробности. характерь Избѣгая сюжетовъ, въ которыхъ множество фигуръ мѣшается меизображеній жду собой, они предночитають тв, въ которыкъ почти иѣть двии хриотіан- женія, положеніе тѣла спокойно и правильно, фигуры можно расскіе типы.



Рис. 10. Изображение Юстаніана на нозаний из церки св. Аполноварія из Разений.

положить, не нарушая однообразія и единства впечатлівня, въ строгой симметріи. Благодаря этимъ овойствамъ, терля много въ жизненности и свободѣ, эти композиціи монументальны и превосходно гармонируютъ съ монументальностью храмовъ. Въ этихъ композиціяхъ все строго, спокойно, величественно и производитъ сильное впечатлѣніе (рис. 10).

Въ полукругъ надъ главными дверями въ мартексъ св. Софіи сохранилась очень хорошо до нашего времени такая монументальная мозамка (рис. 11). Она изображаетъ Спасителя во всемъ блескъ Его могущества, возсъдающимъ въ бъломъ одъяни на великолъпномъ тронъ. Онъ благословляетъ одною рукою входящихъ въ храмъ и держить въ другой рукѣ раскрытую книгу съ начертанными на ея страницахъ словами: "Миръ вамъ! Азъ есмь свѣть міру". Его лицо, окруженное нимбомъ, исполнено строгости, смягченной кротостью выражения. Справа и слѣва въ медальонахъ изображены Божія Матерь и Архангелъ Миханлъ. У ногъ Христа распростерся поклоняющійся ему императоръ въ богатомъ одѣяніи, съ діадемою на головѣ и съ нимбомъ вокругъ нея. Въ этомъ блескѣ и яркости приведеннаго къ общей гармоніи колорита, въ торжественно выступающихъ на золотомъ или синемъ фонѣ рѣзко очерченныхъ ликахъ, въ этомъ образѣ Христа, въ торжествѣ своей славы возсѣдающемъ на престолѣ, мы ясно чувствуемъ высокое воодущевел-



Рис. 11. Христось на престояв. Мозанка въ св. Софія

ніе творчества торжествующей церкви. Эти лики вполнѣ проникнуты новымъ христіанскимъ духомъ, но тамъ, гдѣ не мѣшаетъ ему, античное искусство входитъ въ значительной степени. Оно проявляется въ вѣрномъ рисункѣ, въ правильныхъ благородныхъ пропорціяхъ, въ изяществѣ тѣлесныхъ формъ, въ драпировкѣ одежды. Христіанинъ-художникъ строго хранитъ преданіе античныхъ скульптурныхъ фризовъ, въ христіанскихъ храмахъ замѣненныхъ мозаиками.

Спокойныя, величавыя фигуры на одноцвътномъ фонъ, безъ грунта и заднихъ плановъ, это — перенесеніе на плоскость скульптурныхъ изображеній. Священныя изображенія со многими лицами безъ наблюденія правилъ перспективы, со многими отдълами на первомъ планѣ, выражающими эпизоды одного и того же дъйствія, это—барельефы, въ которыхъ обыкновенно не наблюдалось единства времени и мѣста. Даже самая потребность въ типическомъ обособленіи священныхъ личностей восходитъ къ эстетическимъ законамъ античной скульптуры, которая такъ отчетливо опредълила всѣ типы классическаго Олимпа.

Но черпая изъ художественной сокровищницы античнаго міра, византійскій художникъ-христіанинъ проходить мимо всего чув-



Рис. 12. Ангелъ (рёзьба на слоновой кости VI вёка).

ственнаго, случайнаго, заимствуя у антиковъ цвѣтущей эпохи достоинство, величіе, мощь. Создавая типъ, напримѣръ, Спасителя, онъ отклоняется отъ того, что создано было греческой скульптурой для типа Зевса. Высокій лобъ, раздѣленные посрединѣ, спускающіеся на плечи гладкіе волосы, выраженіе кротости и величія, все это было совершенно ново въ искусствѣ.

Заслуга созданія этихъ новыхъ, чуждыхъ языческому міру, чисто христіанскихъ типовъ принадлежитъ византійскому искусству, тому его періоду, продолжавшемуся по VII вѣкъ, когда, съ одной стороны, оно было одушевлено творчествомъ въ свободѣ вѣрованія торжествующей церкви, а съ другой стороны—владѣло изяществомъ античной формы. Изящество это было прямымъ результатомъ того, что преданія классическаго искусства были еще

во всей свѣжести, что изученіе памятниковъ античной скульптуры, въ изобиліи распространенныхъ передъ глазами константинопольскихъ мастеровъ, было во всей силѣ (рис. 12). Императоры не только покровительствовали художникамъ, но и саии упражнялись въ живописи и ваяніи. Скульптура, сближавшая искусство съ природою, жила въ Византіи съ IV в. по VII в. И хотя византійскіе ваятели еще любили античную скульптуру, и византійскіе живописцы часто вдохновлялись ею въ позахъ, которыя они придавали фигурамъ на композиціяхъ, однако въ то время, какъ архитектура и живопись развивались параллельно съ развитіемъ христіанскаго ученія, скульп

Окульптура.

тура приходила въ упадокъ. Юное христіанство наслѣдовало отъ іудейства боязнь скульптурныхъ произведеній. И по мѣрѣ того, какъ тѣлесная красота во всемъ ея совершенствѣ, изображеніе которой составляло цѣль и содержаніе античной пластики, теряла для христіанскаго художника цѣну, по мѣрѣ того, какъ все сильнѣе и сильнѣе противополагался духъ въ ущербъ тѣлу и требовалось умерщвленіе плоти, скульптура все менѣе и менѣе, конечно, могла дѣлать успѣховъ. Въ этихъ взглядахъ и отсутствіи покровительства церкви нужно искать причину того, что скульптурныя произведенія въ византійскомъ искусствѣ занимаютъ второстепенное мѣсто и не

только не идуть много впередъ въ сравнени съ позднъйшей римской скульптурой, но постепенно приближаются къ паденію.

Ръшительный ударъ развитію пластики, а вмъстъ съ тъмъ и развитію другихъ изобразительныхъ искусствъ былъ нанесенъ иконоборствомъ, которое было начато Львомъ Исавріаниномъ въ 726 г. и въ которомъ, быть можетъ, не безъ вины восточное мусульманское вліяніе. Скульптура была лишена религіозныхъ сюжетовъ и осуждена была питаться пустою роскошью. Статуи и рельефы монументальнаго стиля были замънены красивымъ орнамен-



Рис. 13. Богоматерь съ Младенцемъ Христомъ (разъба на слоновой кости).

томъ и смѣлой рѣзьбой. И какъ ни велико было усердіе византійскихъ императоровъ послѣ иконоборства возстановить изящество стиля, они не могли сдѣлать болѣе того, сколько оказалось средствъ въ самихъ мастерскихъ и господствующемъ вкусѣ публики. Изящнос должно было замѣниться роскошнымъ и монументальный стиль перейти въ мелкія украшенія. Скульпторъ становится золотыхъ дѣлъ мастеромъ, литейщикомъ, чеканщикомъ и, если занимается скульптурой, то въ мелкихъ размѣрахъ на слоновой кости. Въ этомъ родѣ, въ барельефѣ, онъ еще производитъ работы высокаго достоинства, какъ показываетъ рельефъ, изображающій Богоматерь съ Мла-

**ХРЕСТОМ.** ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. В. И.

55

денцемъ Христомъ, относящійся, вѣроятно, къ IX—Х в. (рис. 13). Живописецъ украшаеть рукопись миніатюрами и даеть картины мозаистамъ. Въ теченіе IX и X столѣтій художники исключительно занимаются искусствомъ промышленнымъ, напр., эмалью (рис. 14). Эти искусства, способствовавшія развитію восточнаго вкуса къ роскоши и сами имъ вызванные къ расцвѣту, вполнѣ соотвѣтствовали тому характеру роскоши и торжественности, который носилъ на себѣ императорскій дворъ при Константинѣ Порфирородномъ.

Вліяніе паденія окульптуры в вокетическобогословскаго направленія на живопись.



Ряс. 14. Эмаль византійской работы.

Нанесеннымъ скульптуръ ударомъ теперь прерывалась непосредственная связь византійской живописи съ античнымъ преданіемъ. Вспыхнувшее временно, непосредственно за окончаніемъ иконоборства, возрожденіе живописи продолжалось недолго (рис. 15 и 16). Лишившись опоры въ скульптурв, живопись начинаеть терять свою силу, и следуя общему направленію, поражаеть въ миніатюрахъ превосходною техникою, тонкою законченностью и необычайнымъ богатствомъ орнаментаціи при начинающемся ослаблении античнаго изящества. Рукописи эпохи иконоборства показывають, что въ это время совершился и лругой переворотъ: подлѣ исчезающаго античнаго направленія усиливается направленіе богословское, иконописное.

Опасеніе возбудить соблазнъ поставило художниковъ подъ руководство и надзоръ духовенства. "Не изобрѣтеніе живописцевъ производитъ иконы, а ненарушимый законъ

и преданіе православной церкви, не живописецъ, а св. отцы изобрѣтаютъ и предписываютъ; очевидно, имъ принадлежитъ сочиненіе, живописцу же только исполненіе",—гласило постановленіе Никейскаго 2-го собора 787 г. И чѣмъ дальше жило византійское искусство, тѣмъ болѣе оно теряло свободу художественнаго творчества и поэтическаго одушевленія, тѣмъ болѣе оно дѣлалось скованнымъ догматами ученія, подпадая все больше и больше подъ вліяніе богословія и аскетизма. Очищенные богословскою критикою, разработанные до мельчайшихъ подробностей иконописные сюжеты получаютъ окончательную форму, точное сохраненіе которой становится обязательнымъ для живописца, и его дѣятельность сводится къ копированію. Наступленіе блестящаго политическаго состоянія имперіи вызываеть вновь вторичное пробужденіе византійскаго искусства, продолжающееся съ конца XI в. по конецъ XII-го. Но въ началѣ XIII в. крестоносцы наносять ему окончательный ударъ. Безцѣнныя статуи были переплавлены или увезены. Совершенно лишенное античныхъ образцовъ, ослабѣвшее и изжившее свои силы византійское искусство, среди бѣдствій и опустошеній имперіи, не могло уже возродиться вновь. Съ XI в. найдя себѣ убѣжище на



Рис. 15. Давидъ в Мелодія, Миніатюра изъ Псалтири IX или X въка.

Асонѣ, оно здѣсь доживало послѣдніе дни. Просматривая византійскія миніатюры XIII и XIV вѣковъ, мы присутствуетъ при самомъ ясномъ процессѣ разложенія искусства, наблюдая, какъ техника ухудшается съ каждымъ поколѣніемъ мастеровъ, какъ краски мутнѣютъ, и гамма свѣтлыхъ тоновъ смѣняется болѣе темной, какъ на смѣну изящныхъ ликовъ выступаютъ длинныя худощавыя фигуры, лица съ впалыми щеками, съ глубоко ушедшими глазами (рис. 17). Симметричность усиливается, движенія дѣлаются жесткими и неповоротливыми, окостенѣвшими, отдѣлка волосъ головы и бо-

55\*



роды, складокъ одежды получають одъпенълую правильность безъ малъйшихъ слъдовъ античнаго вкуса.

Положеніе византійскаго кокусотва въ Европѣ X—XI вѣка.

 И это съ перерывами падающее послѣ иконоборства искусство стояло во главѣ художественной жизни тогдашней Европы Въ концѣ Х вѣка греческихъ мастеровъ вызываютъ къ себѣ ко двору нѣмецкіе императоры. Въ началѣ второй половины ХІ столѣтія знаменитый аббатъ Монтекассинскаго монастыря Дезидерій, чтобы воза. становить искусство въ Италіи, приглашаетъ изъ Коистантинополя греческихъ мастеровъ и подъ ихъ руководствомъ основываетъ въ своемъ монастырѣ художественныя школы.



Рис. 16. Давидъ и Іеремія. Миніатюра изъ св. Григорія Навіанскаго.

Такъ жило и развивалось византійское искусство. Оно получило свое начало отъ искусства античнаго: оно родилось среди его памятниковъ. Художники византійскіе глубоко понимали ихъ прелесть и прониклись тѣми основными правилами искусства, которыя обусловливали его процвѣтаніе въ древности. Въ лучшую пору они, подобно представителямъ цвѣтущей эпохи античнаго искусства, искали величія и гармоніи въ расположеніи своихъ композицій, бла городства въ позахъ, красоты типовъ, изящества драпировокъ, хотя и не всегда достигали этого въ должной степени.

Къ элементамъ греческаго происхожденія примъшались еще иныя вліянія, шедшія съ крайняго Востока. Въ архитектурѣ эти вліянія очень замътны, то же нужно сказать и объ орнаментаціи, въ которой постоянно встръчаются заимствованные съ Востока мотивы, разработанные въ его духѣ и стилѣ. Отсюда особенно перешла къ византійскимъ художникамъ любовь къ богатству и роскоши, которыми отличаются всѣ ихъ произведенія, отсюда явилось стремленіе передавать всѣ детали орнаментовъ условнымъ образомъ. Въ немъ тѣ же сложныя сплетенія, тѣ же небывалые цвѣты, какіе часто встрѣчаются на индійскихъ и персидскихъ памятникахъ.

Но византійское искусство не ограничнлось соединеніемъ этихъ элементовъ различнаго происхожденія, а обнаружило при этомъ твор-

ческую способность, и именно въ религіозной области. Благодаря геніальному соединенію купола съ четыреугольнымъ основаніемъ, византійская архитектура рѣшила задачу христіанскаго храма, придавъ внутренности зданія большую полноту, воздушность, богатство и впечатлъніе нераздъльнаго единства въ разнообразіи. Подобно тому, въ области живописи мы обязаны византійскому искусству первымъ и твердымъ созданіемъ христіанскихъ типовъ и строгаго церковнаго стиля. Красота античнаго искусства была освобождена отъ чувственности и внѣшности и сдѣлалась въ немъ послушна выраженію христіанскихъ идей.

Среди міра, опустошеннаго нашествіями варваровъ и населеннаго одичавшими народами, одной Византіи было суждено хранить и развивать преданія греко-римской культуры. И она выполнила это призваніе. То, чему она научилась у древнихъ, то, что могло служить для христіанства, она сохранила, сообщила и передала приходившимъ въ



Рис. 17. Св. Іовинъ Предтеча, асонской живописи.

соприкосновеніе съ ней народамъ. Правда, византійское искусство не удержалось на той высотѣ, какой оно достигло въ VI и VII вѣкахъ, но самое его паденіе послужило на пользу другимъ; павшее искусство сдѣлалось болѣе удобнымъ для передачи, болѣе доступнымъ варварскимъ народамъ. Во всей исторіи мы не видимъ другого искусства, которое имѣло бы такой широкій кругъ вліянія и распространенія. Византія являлась центромъ, отъ котораго въ раз-

ческое значеніе византійокаго нокусства.

Истори-

ныя стороны шелъ свѣть художественно-техническихъ знаній, и чѣмъ ближе, тѣмъ больше, чѣмъ дальше, тѣмъ меньше. Совершенно различные народы въ теченіе тысячи лѣтъ находили постоянно въ ней исходный пунктъ для своей художественной дѣятельности. Италія и другія западныя государства, входившія съ Византіей въ общеніе, получали отъ нея художественныя знанія и технику. На сѣверо-востокъ Европы и въ азіатскія страны византійское искусство нашло себѣ доступъ вмѣстѣ съ христіанствомъ, которое было принято изъ Византіи. Такъ получило начало искусство русское, славянскія, искусство Грузіи и Арменіи. Но вліяніе Византіи не ограничивалось только христіанскими народами. Когда мусульмане покорили страны отъ Персіи до Испаніи, повсюду они нашли родственныя ихъ духу византійскія зданія и въ ихъ стилѣ они сдѣлали первые свои опыты.



•

.

.

•

-

-

Табл. II.



Фотот. К. Фашеръ, въ Москвѣ.

соборъ въ шпейеръ.

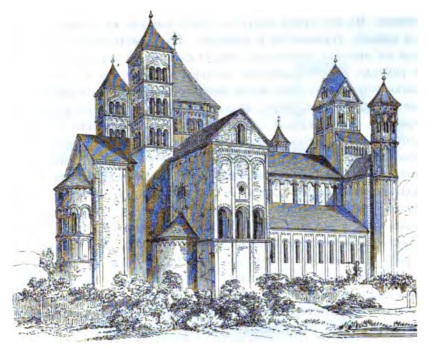


Рис. 18. Видъ храна въ Лаахъ.

## РОМАНСКИЙ СТИЛЬ.

Сильными, ръзкими чертами отмъчены X и XI въка. Это – время, Характеръ когда среди безпрерывныхъ войнъ, при всеобщемъ невѣжествѣ и дикихъ нравахъ у склоннаго часто къ насилію общества просыпалась вдругъ совъсть, страхъ передъ наказаніемъ Божіимъ вызывалъ сознаніе собственнаго безсилія и исканіе высшей помощи; когда раскаяніе въ грѣхахъ и благочестіе находило себѣ проявленіе въ страстныхъ порывахъ; когда, опираясь на это, создалось господство духовенства, и церковь положила на всѣ явленія жизни свой отпе-

BROXH. Значеніе церкви.



Ilocofig: Schnaase, C., Geschichte der bildenden Künste, 2 Aufl., IV Bd. Reber, F., Kunstgeschichte des Mittelalters. Springer, A., Handbuch der Kunstgeschichte, II, Mittelalter. Corroyer, L'architecture Romaine (1835 Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Статьи О. Буслаева въ "Монхъ досугахъ". Кумерь, Ф., Руководство въ исторіи живописи. Любке, В., Исторія пластики. Каррьерь, М., Искусство въ связи съ общимъ развитиемъ культуры и идеалы человъчества, III.

чатокъ. Въ это время искусство было всепъло или почти всецъло въ рукахъ духовенства и монаховъ. Въ монастырскихъ школахъ или въ школахъ епископовъ наряду съ науками изучали искусства и ремесла: отсюда выходили мастера, которые, въ эту эпоху религіознаго одушевленія, когда повсюду основывались и закладывались церкви и монастыри, являлись руководителями въ построеніи храмовъ. Они призывали себѣ на помощь своихъ мірскихъ братьевъ, которые съ радостью принимали участіе въ этой благочестивой дъятельности, видя въ ней заслугу и самое върное средство къ тому, чтобы загладить свои грѣхи. Эти мірскіе сотрудники не довольствуются только дарами и приношеніями, но несуть службу лично, считая ее тымъ болье дыйствительной для дыла спасенія, чъмъ ниже и труднъе она. Поэтому къ строящемуся собору стекаются мужчины и женщины со встахъ сторонъ. Князья, рыцари и ихъ дамы визстѣ съ народомъ доставляютъ камень и дерево для построенія храма, приготовляють пищу и раздають ее работникамь. Только тотъ допускался къ этому служенію, кто созналъ свон грѣхи и принесъ горячее раскаяніе, свято объщалъ христіанскую любовь ко всѣмъ сотрудникамъ-братьямъ, смиренное повиновеніе начальствующимъ при построеніи храма священникамъ. Кто не прощалъ охотно обиды, или выказывалъ неповиновение, тотъ дълался недостойнымъ членомъ и изгонялся изъ этой общины. Дневная работа начиналась испов'я и молитвой, и ночью при св'ять факеловь въ опредъленные часы раздавались торжественные гимны. Это имъло мъсто преимущественно въ Нормандіи и съверной Франціи, гдъ съ конца XI до половины XII въка особенно сильно было это благочестивое рвенье. Но и въ другихъ мѣстахъ повторялось то же, только, въ менње крупныхъ размърахъ.

Характер-SDANTORтурв.

Руководство при возведении постройки исключительно вринадлежало духовенству: міряне были только помощниками и расходились, если они всполняли обътную работу и заслужили отпущение гръховъ. Понятно, какіе это будуть храмы: они — грубоваты, какъ ныя черты храмы, созданные недостаточно развитыми художниками грубаго романскаго времени; они-крѣпки, массивны, какъ зданія опаснаго времени и отная въ эпохи насилія; величественны и спокойны, какъ отраженіе спокойнаго величія церкви. Понятно, что эти художники въ такое малоблагопріятное для развитія искусства время не создадуть сразу совершенно новаго, а воспользуются въ значительной степени готовымъ старымъ. И они дъйствительно воспользовались римскими формами, которыя и даютъ новому стилю название романскаю.

Но взявъ для храма за основание римскую базилику, новое искусство подъ руководствомъ представителей церкви мало-по-малу

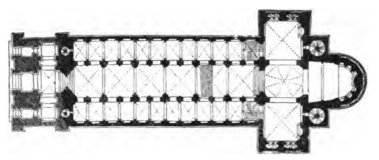


Рис. 19. Планъ собора въ Шпейсръ.

развиваеть новый типъ, сливая античное преданіе съ требованіями западнаго богослужебнаго обряда и настроеніемъ новыхъ народовъ.



Рис. 20. Крипта въ Сенъ-Дени.

Продолговатая четыреугольная зала базилики измѣняется и получаетъ форму продолюватаю латинскаю креста пересѣченіемъ корабля продольнаго кораблемъ поперечнымъ и удлиненіемъ восточной части, гдѣ помѣщается хоръ, обнесенный полукруглой крѣпкой стѣною абсиды (рис. 19). Хоръ предназначенъ для многочисленнаго причта и алтаря; онъ приподнятъ и отдѣленъ нѣсколькими ступенями отъ пола остальной части храма подобно тому, какъ духовные отдѣляются и стоятъ выше мірянъ въ церковной іерархіи среднихъ вѣковъ. Подъ этимъ болѣе другихъ частей храма освѣщеннымъ возвышеніемъ хора — мрачный склепъ, нижняя церковь, крипта, несмотря на греческое свое названіе, не имѣющая ничего византійскаго въ своемъ происхожденіи (рис. 20). Если спустимся въ это подземелье храма съ немногими отверстіями для свѣта, мы во мракѣ

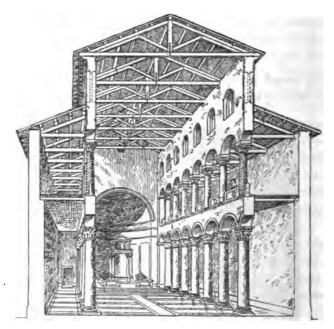


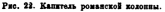
Рис. 21. Внутренній видъ романскаго храма.

увидимъ сотни свѣтящихся точекъ, будто звѣздочекъ, которыя слабымъ мерцаніемъ освѣщаютъ своды длинныхъ переходовъ подъ храмомъ, которые можно разсмотрѣть настолько, чтобы увидѣть гробницы съ лежащими на нихъ каменными фигурами здѣсь похороненныхъ епископовъ, аббатовъ и князей — строителей храма, алтарь, увѣшанный множествомъ небольшихъ зажженныхъ лампадъ и положенныя здѣсь мощи святыхъ.

Поднявшись въ верхній этажъ храма, мы войдемъ въ громадную залу съ двумя или четырьмя продольными рядами столбовъ или колоннъ, которые дѣлятъ залу на три или пять кораблей, изъ

которыхъ средній значительно возвышается надъ боковыми (рис. 21). Колонны массивны, толсты, на упругомъ базисѣ, укрѣпленномъ еще по четыремъ угламъ лапами льва или листами (рис. 23), съ коринеской или широкой кубической закругленной книзу капителью (рис. 22). Эти





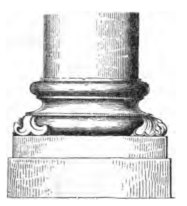


Рис. 23. Базисъ романской колонны.

солидныя колонны съ солидными базисами и капителями нужны для того, чтобы поддержать при помощи широкой круглой арки

массивныя продольныя стёны главнаго средняго корабля, отдёляющія его отъ боковыхъ (рис. 24). Какъ и главный средній корабль, такъ и боковые, болёе низкіе, накрыты или деревяннымъ плоскимъ потолкомъ (рис. 21), или каменнымъ полукруглымъ (рис. 25), или крестовымъ сводомъ (рис. 26). А тамъ, гдѣ пересѣкается корабль продольный кораблемъ поперечнымъ, объединяя весь храмъ, высится массивный иногда многогранный куполъ, или башня, какъ бы отражая господствующее и давящее единство церкви (р. 27). Стѣны тоже массивны: въ нихъ немного оконъ, онѣ малы, и въ храмѣ царитъ полумракъ (рис. 28).

Въ этихъ спокойныхъ очертаніяхъ храма мы поражены церковною строгостью; мы слышимъ здъсь торжественные гимны, тихіе шаги

молящихся, видимъ торжественныя шествія, въ Рис. 24. Круглая арка. длинной власяниць монаха, идущаго медлительной походкой, или всего закованнаго въ тяжелую броню рыцаря.



По витой лъстницъ, очень удобной для всхода, съ широкими ступенями, можно взобраться наверхъ на одну изъ башенъ собора. Ихъ часто двъ у главнаго входа. Массивныя, твердыя, онъ поддерживаютъ зданіе собора подобно тому, какъ папа и императоръ поддерживаютъ единство средневъковья, не давая распасться хри-



Рис. 25. Полукруглый сводъ.

стіанскому міру. И чѣмъ выше вы поднимаетесь, тѣмъ шире и шире открываются далекія окрестности, и вамъ становится вполнѣ понятно, почему средневѣковые соборы были не только храмы для



Рис. 26 Крестовый сводъ.

молитвы, но и неприступныя крѣпости со сторожевыми башнями. Когда въ войну 1870 года пруссаки заняли Шартръ, жителямъ этого города запрещено было всходить на соборныя башни изъ опасенія, чтобы они не могли сообщаться черезъ сигналы съ французскими отрядами (рис. 29).

Скульптура. Снаружи простыя стёны собора убрашены фризомъ изъ ряда небольшихъ полукруглыхъ аркадъ (рис. 30). Все богатство скульптурныхъ украшеній сосредоточивается на главномъ фасадъ зданія съ полукруглой романской аркою на невысокихъ столбахъ или колоннахъ широкаго портала (рис. 31). Надъ нимъ круглое окно—роза. А самъ порталъ весь украшенъ орнаментомъ изъ листьевъ, фигурами чудовищъ, животныхъ, людей, которыя вставлены въ твердыя строгія рамки, данныя архитектурными линіями. Чтобы тронуть грубыя сердца, глухія часто къ словамъ учителя церкви, скульпторъмонахъ старается подъйствовать на входящихъ въ храмъ сильными ръзкими скульптурными изображеніями мученій, страданій, чудесъ, вызвать ими ужасъ, изумленіе, страхъ, мысль о наказаніи (рис. 32). Онъ заботится здъсь не столько о красотъ, изяществъ, върности

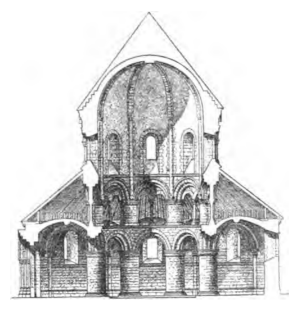


Рис. 27. Схема устройства купола въ романскомъ храмъ.

природѣ, сколько о силѣ впечатлѣнія, и онъ достигаеть этого. Небольшія рельефныя изображенія грѣхопаденія, изгнанія изъ рая, и другія сцены изъ св. исторіи на капителяхъ колоннъ, тяжелыя, короткія фигуры святыхъ и апостоловъ и наверху въ кругу надъ дверью пришедшій міръ судить Христосъ, окруженный символами евангелистовъ (рис. 33), уродливыя фигуры демоновъ и грѣшниковъ (рис. 32)—все это ярко раскрашено и сильно говоритъ въ камнѣ о мысли художника. Скульптурой украшены алтарь, каеедра и капители колоннъ внутри храма. II здѣсь, подъ полутемными сводами храма, вы увидите фантастичныхъ животныхъ съ рогами, когтями, страшныя маски, кривляющагося демона и людей, подвергнутыхъ ужаснымъ мувыи христански мірь при наступлени почти каждаго стольти и особенно при приближеніи тысячнаго года, когда ожидали кончины міра и наступленія страшнаго суда. И этоть адъ, и эти чудовища, которыя грезились, весь ужасъ, который испытывали люди, окаменѣлъ въ фантастической, часто грубой, мо всегда величавой скульптурѣ.

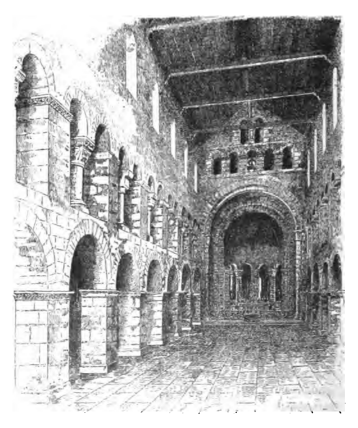


Рис. 28. Внутренній видъ романскаго храма.

Скульптурныя украшенія и здёсь раскрашены яркими сильными красками, чтобы привести ихъ въ гармонію съ остальнымъ пестрымъ убранствомъ собора. Эту любовь къ пестрому украшенію храма романскій стиль унаслёдовалъ отъ византійскаго и прибавилъ еще росписныя окна. Изрёдка на стёнахъ романскаго храма можно встрётить другой остатокъ византійскаго вліянія—мозаику,

чаще шитые или тканые ковры покрывають алтарь, сидиния на хори и огромныя станы храма, а оставшимися свободными частями стань овладила вполни живопись.

На темносинемъ или золотомъ фонѣ воясѣдаетъ въ абсидѣ Живопись: Христосъ на престолѣ, по стѣнамъ стоятъ или движутся въ сія- античные

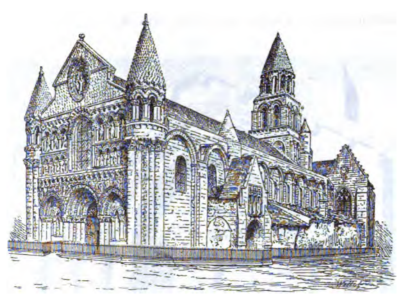


Рис. 29. Соборъ Богоматери въ Пуатье.

ніяхъ, мантіяхъ, иногда въ костюмахъ средневѣковаго покроя немного мѣстнаго типа, аскетически строгія, важныя фигуры святыхъ, апостоловъ съ неправильными, схематически-сильными контурами,

которыя сплошь, безъ тѣней, покрылъ краскою, иногда съ золотыми бликами художникъ - монахъ (рис. 35). Чтобы дать себѣ болѣе ясное представлсніе о живописи романскаго стиля, намъ нужно обратиться въ библіотеку собора или монастыря и посмотрѣть рукописи древнихъ писателей, бестіаріи, молитвенники,

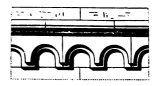


Рис. 30. Фризъ изъ аркадъ.

извлеченія изъ св. отцевъ и Евангелія (рис. 36). Въ миніатюрахъ, служащихъ къ поясненію текста, мы найдемъ животныхъ въ позахъ, живо схваченныхъ любящимъ охоту художникомъ, аллегорическія, житейскія сцены, прихотливый орнаментъ заглавныхъ буквъ, со-

элементы п народная фантазія. ставленный изъ фантастическихъ драконовъ, дикихъ людей, кентавровъ, символическія иллюстраціи къ Св. Писанію. Въ этихъ миніатюрахъ иногда сквозь формы, показывающія вліянія античныя и византійскія, ясно отражается внутренняя работа, мысль и чувства художника. Въ великолъпномъ евангеліаріи, хранящемся въ Мюнхенской придворной библіотекъ, есть очень интересная въ этомъ отношеніи картина. Сюжетъ ея — побъда надъ смертью чрезъ крестную

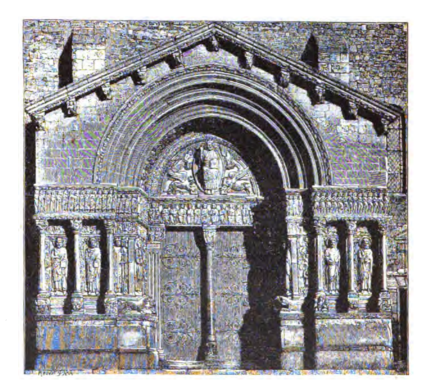


Рис 31. Портаяъ собора св. Трофина въ Аряв.

жертву І. Христа. Въ срединъ картины І. Христосъ на крестъ. На немъ красное одѣяніе, царская корона и священническая риза. Нѣсколько ниже по обѣимъ сторонамъ крестоваго дерева стоятъ слѣва vita—жизнь—женская фигура въ коронѣ, украшенной крестомъ, и въ богатой одеждѣ, съ поднятыми вверхъ лицомъ и руками; справа mors—смерть—блѣдная, съ растрепанными волосами, лицо наполовину закрыто, глубокая рана на шеѣ, тѣло полуобнаженное, она худо одѣта и готова упасть, съ изломаннымъ копьемъ и косою въ ру-

кахъ. Драконъ, выходящій изъ дерева, какъ будто кусають фигуру въ руку. По объимъ сторонамъ картины помѣщены мелкія изобра-



Fuc. 32. Скульптура на порталѣ собора въ Отенѣ (часть изображенія Стращиваго суда).

женія: вверху—sol и luna—солнце и луна, закрывающія свое лицо. Потомъ справа—Новый Завѣтъ— женская фигура въ коронѣ съ по-



Рис. 33. І. Христосъ, окруженный символьни евантелистовъ (съ портала св. Трофима въ Арлъ). ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. Вък. В. П. 56



обднымъ знаменемъ и чашею Евхаристіи на коронѣ; слѣва — Ветхій Завѣтъ, скрывающій свое лицо за рамку картины, со свиткомъ закона и жертвеннымъ ножемъ въ рукахъ. Внизу справа — воскресшіе мертвецы, слѣва — разодранная церковная завѣса. Несмотря на плохой рисунокъ, угловатыя преувеличенныя движенія, мы понимаемъ



Рис. 34. Романскія капителя.

въ этихъ изображеніяхъ идею замысла, глубину смиренія, строгость мысли, благоговѣніе передъ тѣмъ священнымъ ликомъ, которымъ былъ одушевленъ художникъ. Мы видимъ въ этихъ началь-



Рис. 35. Ствиная роспись церкви въ Шварцрейндорфъ.

ныхъ шагахъ искусства стремленіе къ сверхчувственному, которое ищетъ болѣе выраженія духа, чѣмъ красоты тѣла. Мы вндимъ нарушеніе пропорцій, борьбу между строгою правильностью и грубостью, отраженіе сомнѣній и аскетизма монаха, жизненность, дѣтскую наивность и твердую вѣру того времени; мы чувствуемъ глубокую правдивость изображенія даже тамъ, гдѣ при первомъ взглядѣ оскорбляется чувство изящнаго.

Въ той же библіотекѣ найдется и рецептурная книга жившаго Технявъ VIII — IX вѣкѣ Ираклія, гдѣ помѣщены въ стихахъ и прозѣ ческія техническія наставленія, перемѣшанныя съ вѣкоторыми магическими руководи суевѣрными формулами, и сборникъ наставленій знаменитаго отва.

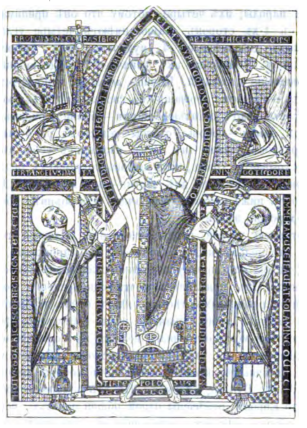


Рис. 36. Генрихъ II. Миніатюра изъ служебника XI въка.

пресвитера Өеофила XI — XII въка по всъмъ почти отраслямъ ремеслъ и искусствъ. Эти рукописи служили источниками, изъ которыхъ черпали свои знанія, подкръпляя ихъ опытомъ, строители храмовъ. Здъсь же въ этой библіотекъ собора можно найти и указаніе на то, какъ понималъ средневъковый человъкъ тотъ храмъ, который онъ строилъ, и его отдъльныя части.





, Въ рукописи XII въка, озаглавленной позднъе "Manuale Magi-OHMBOIRES. stri Petri Carnotensis de misteriis ecclesiae", жившій въ Шартръ храма. названный магистръ Петръ излагаетъ, какъ онъ понимаетъ храмъ. При средневъковой склонности къ символикъ овъ въ храмъ видълъ образъ міра. Въ основаніе храма полагается, объясняеть онъ, камень съ изображеніемъ храма и 12 другихъ камней въ знаменіе того, что церковь покоится на Христь и 12 апостолахъ. Стъны означають народы; ихъ четыре, потому что онъ принимають сходящихся съ 4-хъ сторонъ. Камни имѣютъ четыре угла, потому что главныхъ добродътелей 4: мудрость, сила, умъренность и справедливость. Полировка ихъ означаетъ очищение святыхъ черезъ перенесеніе страданій. Камни, лежащіе непосредственно на фундаментъ-прелаты, держащіе на своихъ плечахъ всю церковь, которую составляють остальные камни-міряне. Цементь, который связываетъ камни — любовь; столбы — апостолы и отцы церквы; дверь-Христосъ, какъ Онъ Самъ называетъ себя въ притчъ. Кровля покрываеть храмъ, какъ любовь покрываетъ бездну гръха міра. Церковь дѣлится на двѣ части-хоръ и корабль. Послѣдній долженъ быть ниже перваго и назначенъ для мірянъ, ибо они еще въ морѣ мірской жизни.

Характерною чертой романскаго стиля является то обстоя-Особенности и ходъ раз-тельство, что нельзя указать ни мъста его зарожденія, ни такой витія ро- области, гдѣ бы онъ преимущественно развивался самостоятельно MAHCEATO и постоянно. Онъ появляется почти одновременно повсюду въ Европъ, и въ различныхъ мъстахъ идетъ очень неравномърно его OTHIS. развитіе. Быстрѣе всего романскій стиль достигаетъ формальной законченности и могущественнаго величія въ Германіи и въ соборахъ Шпейерскомъ (см. табл. II), Майнцскомъ и Вормскомъ. Ближе всего къ античнымъ памятникамъ стоятъ соборы южно-французскіе-въ Арлъ, Пуатье, Клермонь. Но всъ романскіе соборы. разсъянные по Европъ, отмъчены одной общей печатью, несмотря на все разнообразіе мъстныхъ особенностей. Впечатлъніе величія и мощи, прочности и тяжести, грубоватости и силы, которое навѣвають они почти всегда, это впечатльние есть отражение въ искусствъ романской эпохи величія и силы церкви и всего жизненнаго строя X, XI и XII вѣковъ.



.

•

.



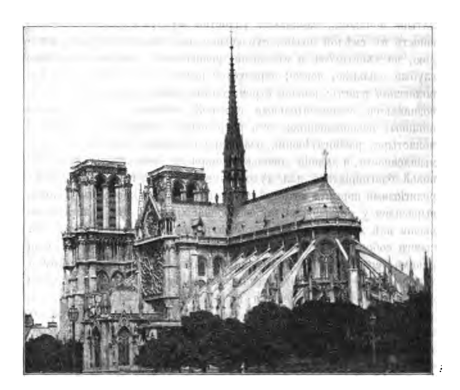


Рис. 37. Соборъ Парижской Богоматери.

## готический стиль.

Эпоха романскаго стиля, несмотря на отдёльные рёзкіе порывы, Характерь даеть общее впечатлъвіе спокойствія. Эпоха же XIII, XIV в XV в., когда господствовалъ готический стиль, до самаго своего конца представляеть, напротивъ, непрерывное движеніе. Пробуждается на- городовнаъ ціональное чувство; національные языки, вытёсняя варварскую

SIOXE. Значение общинъ. Цехн.

Ilocofia: Schnaase, C., Geschichte der bildeuden Künste, 2 Auflage, V Bd. Springer, A., Handbuch der Kunstgeschichte, II, Mittelalter. Reber, F., Kunstgeschichte des Mittelalters. Corroyer, L'architecture gothique (usb Bibliothèque de l'enseignement des beaux arts). Gonse, L'art gothique. Кумеръ,  $\Phi$ ., Руководство къ исторіи живописи. Любке, В., Исторія пластики. Каррьерь М., Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества, т. III. Чтеніе А. Поливанова въ Педагогическовъ Сборникъ 1890, № 4.

латынь монаховъ, начинаютъ радостно звучать и празднуютъ свою юность въ смѣлой поэзіи; схоластика овладѣваетъ не только школою, но дъйствуетъ и въ жизни; религіозное чувство становится глубже, сильнѣе, яснѣе; образуется рыцарство; организуется королевская власть; князья стремятся къ укрѣпленію своихъ правъ; возникають самостоятельныя городскія общины. Эти городскія общины, освободившіяся отъ преобладанія феодальнаго замка и монастыря, разбогатъвшія, благодаря возникшей торговль и промышленности, и давшія довольство мирнымъ гражданамъ, являются новой благопріятной для художественнаго развитія средой. Тотъ религіозный порывъ, который поднялъ тысячи въ крестовые походы, выразился у оставшихся въ построенія храмовъ. Въ религіозномъ рвеніи всѣ жители города принимають горячее участіе въ созданіи своего собора, вмѣняють себѣ въ благочестивый подвигъ своими руками переносить для сооруженія зданія кирпичи, камни и другіе матеріалы, а только что возникшіе въ городахъ университеты предлагають научныя пособія въ объясненіи легендъ, энциклопедическихъ и схоластическихъ свѣдѣній, которыми пользовались каменщики въ скульптурныхъ украшеніяхъ храма. Папы и богатые монашескіе ордена, которые такъ способствовали развитію искусства въ предшествовавшую эпоху, оставались теперь безучастны къ художественной дѣятельности. Искусство изъ рукъ духовенства переходить совершенно въ руки мірянъ. Средн мірянъ образуются умѣлые каменщики, каменотесы и архитскторы, которые, какъ и другіе ремесленники, согласно съ духомъ времени объединяются въ отдельную корпорадію-цехъ. Здесь, въ цехе, распредѣлялся трудъ, выдавалась условная плата, рѣшались всѣ споры между рабочими. Въ дехахъ же производились испытанія ученикамъ и подмастерьямъ, и тотъ, кто выдерживалъ искусъ, получалъ право выставлять свое имя на исполненныхъ имъ строевыхъ частяхъ. Вступающій въ цехъ об'вщалъ вести себя чинно, честно, давалъ клятву соблюдать цеховой уставъ, получалъ условный пароль и рукопожатіе, которыми овъ могъ всегда доказать свою принадлежность къ цеху и въ другихъ городахъ. При щедрыхъ пожертвованіяхъ, благодаря цехамъ, преемственно передававшимъ другъ другу тайны и усовершенствованныя правида производства, благодаря цѣлымъ артелямъ работниковъ, трудолюбиво занимавшихся ремесломъ, и явилась возможность воздвигать эти сложные и многочисленные соборы. Въ каждомъ такомъ грандіозномъ соборѣ рядомъ съ изступленнымъ порывомъ художника видънъ самый мелочной расчеть, строгая трезвая осмотрительность ремесленнаго производства. Такъ рыцарски-фантастическое увлеченіе поддерживалось солядной работой средняго городского сословія.

Проникнувшись всей силою и теплотою вновь пробужденной Ходъ жизни, искусство создало новый стиль. Этотъ новый стиль, безъ развита достаточнаго основанія носящій названіе готическаго, зародился и готическаго сдѣлалъ первые шаги въ сѣверо-восточной Франціи въ XII вѣкѣ, отиля. въ королевскихъ областяхъ, гдѣ къ этому времени города достигли значительной степени процвѣтанія и началась энергическая строи-

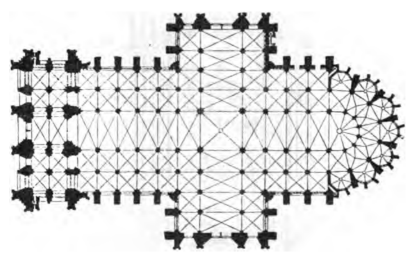


Рис. 38. Планъ Кольнскаго собора.

тельная дёятельность. Въ теченіе XIII въка готическій стиль во Франціи по чучилъ полное развитіе, создалъ пышные и изящные со боры въ Амьентв в Реймсъ (см. табл. III) и разлился по всей католической Европъ. Въ XIV и XV въкахъ онъ достигъ величественнаго расцвъта въ Германіи въ соборахъ Фрейбургскомъ, Страсбургскомъ и Кельнскомъ (см. табл. IV) и до половины XVI в. господствовалъ въ Англіи, медленно уступая стилю Возрожденія. Ментье всего сочувствія готическій стиль нашелъ въ классической Италіи. Итальянцы XV в., противники этого стиля, называли его варварскимъ – готическимъ.

Архитек турныя особенности готическаго храма,

Яснѣе всего готическій стиль выразился въ архитектурѣ, главкрама, нымъ образомъ въ храмахъ. Время теперь стало болѣе безопа- а) внутри.

сно, менѣе нужны крѣпкія стѣны, и зданія стали не такъ массивны; въ нихъ вмѣсто небольшихъ отверстій прорѣзаны громадныя окна. Нѣтъ въ зданіяхъ мрачности романскаго стиля: страшный тысячный годъ минуль, не принеся съ собой смерти и разрушенія міра; нѣтъ той грубости, такъ какъ архитекторъ сдѣлался опытнѣе, и развился значительно художественный вкусъ; нѣтъ давящаго единства строгой церковности, ибо теперь духовенство во

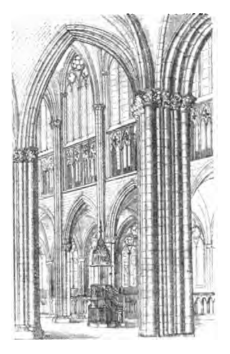


Рис. 39. Колонны изъ Страсбургскаго собора

многихъ случаяхъ начало уступать мъсто мірянамъ и авторитетъ оно иногда дълитъ съ мірянами — рыцарями.

Основою плана грандіознаго храма новаго стиля служить, какъ и раньше, продолюватый латинскій кресть, образованный пересѣченіемъ двухъ наиболѣе высокихъ кораблей (рис. 38). Сѣверный и южный концы креста—поперечные корабли—болѣе короткіе, чѣиъ продольный—заканчиваются каждый своимъ порталомъ. Восточный конецъ креста попрежнему занятъ хоромъ и алтаремъ. Но уже здѣсь мы замѣчаемъ, что на эту старую основу новый стиль наложилъ свою печать. Стремленіе къ воздушнымъ свѣтлымъ формамъ ясво ска-

зывается въ устройстве этой части собора. Мрачная крипта почти совершенно забыта, и если где еще сохраняется, то только какъ отзвукъ прошедшей романской эпохи. Съ криптой исчезло и зна-

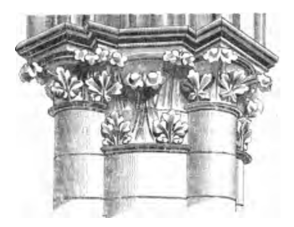


Рис 40, Готическая нацитель.

чительное поднятіе хора; въ жизни духовные стали ближе къ мірянамъ; на двѣ, на три ступени поднимается хоръ, отдѣленный отъ



Риз. 41. Готическая канитель.

остальной части храма высокой рѣшоткой. Массивную полукруглую абсиду романскаго стиля въ новомъ храмѣ замѣнила болѣе легкая полигонная. Вокругъ этой абсиды можно пройти, выйдя изъ одного бокового корабля и вернувшись въ другой по опоясывающему абсиду корридору съ цёлымъ вѣнкомъ тоже полигонныхъ часовень. Въ этой части храма стало свѣтлѣе, просторнѣе, духъ строгости, жившій среди мощныхъ стѣнъ прежней абсиды исчезъ, все оживилось благодаря игрѣ свѣта и отраженій, которую дали большія окна, благодаря глубокой, уносящей мысль въ даль перспективѣ, которую открыли просвѣты въ часовнѣ.

Западный, болѣе длинный конецъ креста отъ хора до портала — занятъ главнымъ кораблемъ, къ которому примкнули съ боковъ болѣе низкіе корабли, а къ нимъ – десятки еще болѣе низкихъ часовенъ. Эти корабли отдѣлены другъ отъ друга длинными рядами колоннъ. Каждая изъ колоннъ представляетъ группу тон-

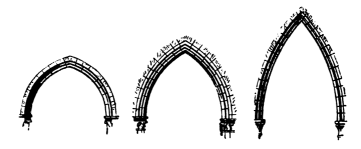


Рис. 42. Стрельчатыя дуги

кихъ, выходящихъ изъ одного общаго основанія полуколонокъ, столпившихся вокругъ главной центральной колонны (рис. 39). Верхъ этой сложной колонны украшенъ общею капителью изъ легкой туземной листвы и цвѣтовъ (рис. 40 и 41). Ни фантастическихъ фигуръ животныхъ, ни демоновъ, которыхъ мы видѣли на пирокихъ капителяхъ колоннъ романскаго стиля, здѣсь мы не встрѣтимъ; тонкія полуколонны не даютъ для нихъ мѣста. Эти полуколонки сначала поддерживаютъ поддужины стрѣльчатыхъ арокъ <sup>1</sup>) (рис. 42), затѣмъ идутъ далѣе вверхъ. Тамъ, надъ капителью онѣ соединяются съ другими еще болѣе тонкими, и всѣ вмѣстѣ снова тянутся вверхъ, разбѣгаясь, точно вѣтви деревьевъ, по своду храма навстрѣчу такимъ же полуколоннамъ сосѣднихъ колоннъ и, соединившись съ ними, создаютъ паутину стрѣльчатыхъ арокъ, образую-

1) Стръльчатая арка состявлена изъ двухъ описанныхъ одинаковыми радіусвии дугъ, образующихъ при пересъчени острый ириволинейный уголъ. щихъ стрѣльчатый сводъ (рис. 43). Въ этомъ стройномъ расчлененіи, въ переплетенныхъ арками, точно паутиной, высокихъ сводахъ-видна та же смѣлость, какая поражаетъ насъ въ рыдар-

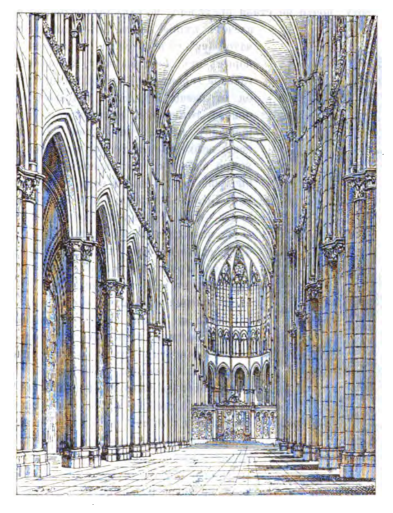


Рис. 43. Внутренность Амьенскаго собора.

скихъ подвигахъ, въ нъжныхъ ихъ очертаніяхъ — то же мягкое, теплое чувство, которымъ въетъ отъ любовныхъ рыцарскихъ пъсенъ.

И несущіяся какъ будто безпредѣльно вверхъ колонки, и смѣлые съ нѣжными очертаніями своды стали возможны потому, что архитекторъ всюду даетъ мѣсто *стръльчатой аркъ*. Насколько тяжелая полукруглая романская арка приковывала зданіе къ землѣ, удерживая его въ стремленіи вверхъ, настолько легкая остроконечная стрѣльчатая арка даетъ не только средство поднять храмъ въ высоту, почти не ставя предѣловъ, но какъ бы постоянно сама

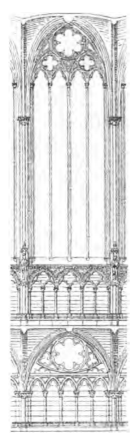


Рис. 44. Окно въ Св. Капеллъ въ Парижъ.

влечетъ зданіе ввысь. Въ этой стрвльчатой аркъ со всей силою выразился тотъ порывъ отъ земли къ небу, который былъ главной характерной чертой жизни и, какъ ся отраженіе, сдълался главнымъ принципомъ готической архитектуры. Этотъ принципъ нашелъ выражение въ стремлени всъхъ частей храма подняться возможно выше, въ постоянномъ преобладаніи линіи вертикальной надъ горизонтальной. Больше легкости, свъта и стремленіе ввысь — вотъ что главнымъ образомъ отличаетъ новый готическій стиль. Чтобы дать болѣе свѣта высокому храму, чтобы облегчить его громадныя стѣны, архитекторъ выръзалъ въ нихъ громадныя окна. Длинными тонкими колонками расчленилъ онъ эти окна на узкія, какъ бы тянущіяся верхъ полоски, а въ самомъ верху эти колонки сомкнулъ онъ въ острыя арки и заполнилъ сложнымъ, выстченнымъ изъ камня тонкимъ узоромъ, придавъ его частямъ видъ стеблей съ распустившимися листьями и цвътами (рис. 44). Узкія, заполненныя стеклами полосы этихъ оконъ заняла живопись необычайной силы и яркости красокъ. Въ темныхъ каменныхъ рамахъ на ковровомъ фонѣ стоятъ длинныя одинокія фигуры Христа и святыхъ, среди

красиваго бордюра вырѣзываются сцены изъ Св. Писанія или легендъ (рис. 45). Неумѣніе приготовлять большія стекла создало самыя мелкія сочетанія изъ стеколъ различныхъ цвѣтовъ. Благодаря этому сочетанію разноцвѣтныхъ стеколъ, даже тогда, когда солнце льетъ сильный свѣтъ, въ храмѣ нѣтъ ни глубокихъ тѣней, ни ярко и рѣзко освѣщенныхъ точекъ: всюду разсѣянъ мягкій полусвѣтъ, замѣнившій суровый полумракъ романскаго храма. Въ этихъ длинныхъ, узкихъ полосахъ съ длинными фигурами святыхъ, въ тянущихся тонкихъ колонкахъ чувствуется движеніе вверхъ, господствуетъ вертикальная линія. Даже прежній романскій карнизъ, шедшій внутри храма между арками столбовъ и окнами въ видѣ простой горизонтальной линіи, и тотъ потерпѣлъ теперь измѣненіе. Вмѣсто него, подъ окномъ идетъ галлерея изъ остроконечной

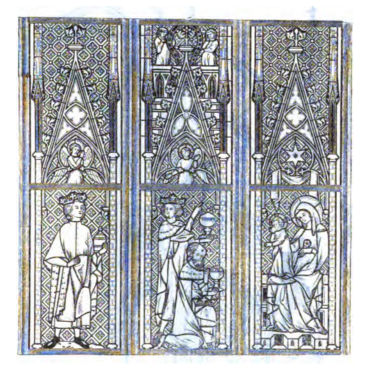


Рис. 45. Окно въ Кёнигсфельденъ. Поклонение царей.

аркады съ длинными вертикальными колонками, подобными оконнымъ, только нѣсколько болѣе тяжелыми, чѣмъ тѣ (рис. 46, d). Эта галлерея (трифорій) часто фальшивая—по ней нельзя пройти, и служитъ она для того, чтобы облегчить высокую стѣну и сдѣлать переходъ отъ болѣе тяжелыхъ энергично тянущихся вверхъ высокихъ столбовъ съ стрѣльчатыми арками къ солѣе мелкимъ воздушнымъ колонкамъ и аркадамъ оконъ, чтобы показать лишній разъ вертикальную линію и тѣмъ поддержать и усилить общее впечатлѣніе паренія вверхъ.

Digitized by Google

б) скаружи. То же стремление вверхъ мы видимъ и въ наружныхъ частяхъ собора.

Тяжесть громаднаго зданія слишкомъ велика: ея не въ силахъ

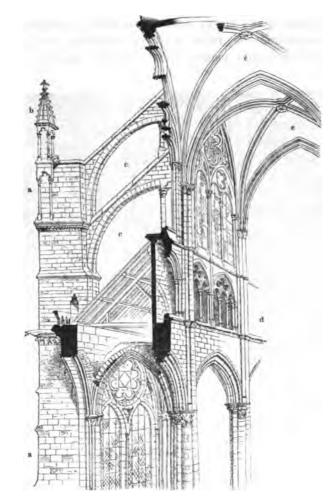


Рис. 46. Система готической постройки (Амьенск. соборъ). а. Опориме столбы, b. Фіалъ, с. Провислыя врки, d. Трифорій, е. Крестовый сводъ.

выдержать цёлыя группы колоннъ и стёны, въ помощь имъ архитекторъ приставилъ снаружи стёны упорные столбы, принимающіе на себя часть тяжести внутреннихъ сводовъ (рис. 37 и 47). Но этого мало. Въ простёнкахъ оконъ боковыхъ, болёе низкихъ кораблей выдвинуты то же крёпкіе упорные столбы (рис. 46, а); они держать

Digitized by Google

Digitized by Google

•

.

•

•

•

. .

## соворъ въ кёльнъ.



фотот. К. фишерь, въ Моский.



не только тяжесть сводовъ боковыхъ кораблей, но, поднимаясь надъ ними почти въ уровень съ крышей средняго высокаго корабля, черезъ переброшенныя отъ его стѣны провислыя арки (рис 46, с. и рис. 37), берутъ и несутъ еще часть тяжести сводовъ главнаго корабля (р. 46, е). Всѣ эти поднявшеся высоко надъ боковыми капеллами и кораблями упорные столбы, обступивше храмъ, своими остроконечными пирамидальными крышами (рис. 46, b) говорятъ о движени вверхъ. То же стремление вверхъ чувствуется и въ остроугольныхъ фронтонахъ надъ окнами и дверями (вимбергахъ) (см. табл. Ш и IV) и

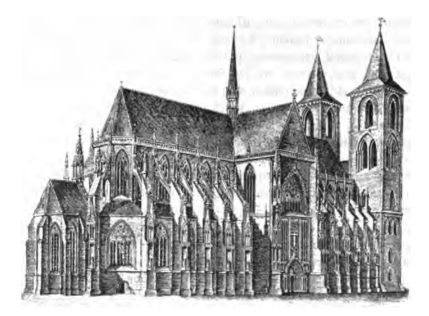


Рис. 47. Церковь въ Гальберштадъ.

ВЪ ОСТРОКОНЕЧНЫХЪ КРУТЫХЪ КРЫШАХЪ ГЛАВНЫХЪ ЧАСТЕЙ ХРАМА, И ВЪ ВЫСОКИХЪ бАШИЯХЪ СОБОРА. НИЖНЯЯ ЧАСТЬ бАШЕНЪ СЪ УПОРНЫМИ СТОЛбами по четыремъ угламъ во второмъ ярусѣ переходитъ въ восьмигранную призму, а выше еще поднимается, круто суживаясь по мѣрѣ поднятія, вся вырѣзанная изъ камня, сквозная восьмиугольная пирамида, острый шпицъ которой, украшенный пыпіной розеткой, уходитъ далеко въ глубь небесъ (см. табл. IV). Здѣсь, въ этихъ башняхъ необычайной высоты и красоты, рѣшительнѣе всего выразилось идеальное, не связанное ни съ чѣмъ практическимъ, стремленіе къ небу. Если бы нужно было возвести постройку для колокола, чтобы далеко разносился его звукъ, было бы достаточно для того надстройки надъ храмомъ. Если, сверхъ того, требовалось еще, чтобы башня служила и для наблюденія за ближайшими окрестностями, сторожа въ нихъ врага, для этого могла служить одна простая башня, не украшенная ничъмъ, но высокая. Но ни на томъ, ни на другомъ не остановились: башни должны были выйти за предълы необходимаго, должны были доказать, что не житейская потребность, а слава Божія была главною цълью для воздвигавшей соборъ городской общины.

Если съ этой высокой башни вы бросите взглядъ внизъ, весь соборъ представится вамъ цѣлымъ кварталомъ какъ будто отдѣльныхъ каменныхъ зданій (см. табл. IV). Сначала трудно повърить, что эти террасы, окруженныя галлереями, остроконечныя крыши, идущія одна недъ другою, что это безчисленное множество верхушекъ, весь этотъ лѣсъ тянущихся вверхъ башенокъ со шпицами, точно сомкнутые ряды гигантскихъ копій, что это все принадлежить одному зданію. Но, всмотръвшись внимательнъе, вы замъчаете, что всъ эти отдёльныя самостоятельныя части суть члены одного цёльнаго организма, связанные одной основной формой-продолговатымъ латинскимъ крестомъ, который образовали крыши главныхъ высокихъ кораблей храма (рис. 47). Такъ, среди воинственнаго рыцарства, среди различныхъ народовъ средневѣковья, разбитыхъ феодализмомъ на группы, сословія и корпорадіи, стремящіяся къ обособленію и идущія въ разр'езъ съ объединяющимъ стремленіемъ папъ и императоровъ, было одно объединяющее всъхъ началоблагочестивый религіозный порывъ, стремленіе къ небу.

Нѣкоторые соборы точно внезапно остановились въ своемъ смѣломъ порывѣ къ небеснымъ высотамъ. Начатые страстно и энергично, когда былъ силенъ энтузіазмъ, они остались недовершенными, когда прекратился притокъ приношеній, изсякнувшій вмѣстѣ съ ослабленіемъ религіозныхъ порывовъ.

Скульптура. Весь готическій соборъ точно обросъ скульптурой. Во всей пышности и красѣ развернулась она снаружи храма, въ особенности на главномъ фасадѣ собора (см. табл. III). На срѣзанныхъ наискось стрѣльчатыхъ аркадахъ трехъ порталовъ фасада стоитъ длинный рядъ статуй святыхъ, какъ бы приглашающихъ койти въ храмъ. Онѣ стоятъ, какъ на базисѣ, на кронштейнахъ, а надъ каждой изъ нихъ балдахинъ, который покрываетъ статую и вмѣстѣ съ тѣмъ выполняетъ декоративную роль капители (рис. 48). По верхнимъ линіямъ аркадъ пріютилось безчисленное множество статуй меньшаго размвра. Съ трудомъ глазъ можетъ пересчитать безконечные ряды фигуръ отъ самаго низа зданія и до верхнихъ гребней фронтоновъ, цёлыя группы, которыя на недосягаемой высот'в лёпятся по сторовамъ

или выступають изъ открытыхъ галлерей между колоннами подъ готическими башенками, которыми, какъ зубчатымъ кружевомъ, убранъ верхъ зданія. Каменной резьбой сквозять вимберги дверей и оконъ и громадная круглая роза --- окно надъ среднимъ порталомъ.

Въ этихъ сонмахъ статуй, которыя оживляють и одухотворяють массы ствнъ и порталовъ, нарушая ливейныя очертанія архитектуры и придавая зданію жизнь, богатство и движеніе — отразились съ образцовою полнотою всѣ достоинства, всѣ прелести и недостатки скульптуры этой эпохи.

Для исполнения огромныхъ скульптурныхъ работъ было необходимо подьзоваться встыи бывшими налицо художественными силами, какъ ни различны онъ были по своему достоинству. Вотъ почему часто исполненіе ихъ представляетъ большія различія. Нѣкоторыя статуи неуклюжи и коротки; нѣкоторыя непріятно поражають вытянутыми не совсѣмъ складными

шинство украшающихъ соборъ



пропорціями (рис. 48). Но боль- Рис. 48. Статув на свиерномъ порталъ Шартрекаго собора (вторая треть XIII в.).

статуй передають челов вческую натуру гораздо полнве, чёмъ статуи романской эпохи. Движенія развязніве; корпусъ и оконечности свободные выступають своею жизненностью изъ каменныхъ глыбъ, и самое одъяніе, послушное движеніямъ фигуры, облекаетъ ее ши-

XPECTOM. HO HCT. CPEI. BBROBB. B. H.

57

рокими волнами складокъ. Важныя, иногда остененныя кроткой улыбкой лица красивѣе, выраженіе ихъ глубже и задушевнѣе. Самое размѣщеніе статуй какъ нельзя болѣе граціозно: чтобы придать этому множеству статуй, занявшихъ галлерен фасада, болъе жизни, художникъ очень удачно выбралъ для нихъ такія позы, что почти ни одна статуя не стоить особнякомъ отъ другихъ, безъ всякаго къ нимъ отношенія, а всѣ онѣ соединяются въ свободныя группы: онв обращены другь къ другу, и, кажется, онв дружески бесвдують между собой. Въ разстановкъ статуй, въ движения ихъ, въ драпировкѣ, въ выраженіи лицъ сказалась эпоха, та среда, которая окружала художника. Жизнь сделалась более удобною и пріятной; нравы смягчились; красивая внѣшность и вѣжливость въ обращении стали считаться достоинствами. Кавалеры и дамы одвлись въ длинныя, падающія пышными складками одежды изъ мягкихъ матерій. Это окружало начинавшаго присматриваться и изучать натуру художника, и онъ отразилъ въ скульптурѣ свои впечатлѣнія. Мягкость чувствъ, рыцарскій культь женщины, царившій въ XII и XIII вв., весь вылился у него въ статут Богоматери. Она вся проникнута женственнымъ характеромъ: это прекрасная мать, безгранично любящая Сына, Котораго она ласкаеть и прижимаетъ къ груди (см. табл. V).

Кроткая прелесть женщины, сердечность и чистота ангеловь, тихое блаженство святыхъ, строгость апостоловъ, покорность и смиреніе мучениковъ, мялосердіе Божественнаго Учителя и величіе • Всемірнаго Судіи никогда не были изображены въ скульптурѣ такъ возвышенно и съ такою чистотою, какъ въ XIII столътін.

Иден и отразивхрамовой

Горячее религіозное чувство, пробивающееся стремленіе къ настроенія, изученію природы и громадная практика способствовали освобожденію скульптуры оть условности и косности предшествовавшаго **шіяся въ** періода и создали особый пластическій стиль, техника котораго умѣла находить средства для выраженія настроеній, какія воодуготнческой шевляли художника. Но на этомъ не остановился средневъковый окульптурѣ скульпторъ. Главною своею задачею онъ ставиль, при помощи этихъ

> отдѣльныхъ статуй, выразить сложный кругъ идей. Все, что схоластика развила въ построенной ею догматической системь, основанной на глубокомъ изучении Евангелія, все, что средневѣковая мистерія представляла въ дъйствіи, -- все это выразиль ръзець ваятеля на порталахъ и фасадахъ собора. Гръхопаденіе и искупленіе составляють главную тему изображений. Съ новозавътными событіями сопоставляются событія ветхаго завѣта; рядомъ съ изобра-

Digitized by Google

•

•

•

•

Табл. V.





IV.

## СКУЛЬПТУРА хіні въка.



I. Богоматерь (La Vierge dorée).
 (Амъелскій соборъ).
 II. Хрястіанская церковь.
 III. Свиагога.
 IV. Неразумная дева.
 V. Мудрая дева.
 (Страсбургскій соборъ).







готическая скульптура.



женіями Христа, апостоловъ и святыхъ выступаютъ характерныя фигуры патріарховъ и пророковъ, аллегорическія изображенія христіанской церкви и синагоги (см. табл. V). Къ этому присоединяются изображенія временъ года и соотвътствующихъ имъ работъ и занятій науками и искусствами, даже забавъ и удовольствій. Такъ все приводится въ непосредственное отношеніе къ основной мысли и образно выражаетъ дъйствіе Божественнаго промысла на земяъ. Въ этихъ сотняхъ статуй развертывается цълая энциклопедія знанія, вся сумма

религіозныхъ върованій эпохи, выраженныхъ символически. Эти символы служатъ для того, чтобы выразить глубочайшія мысли въ живомъ, ясномъ пластическомъ образъ, безъ тяжелыхъ схоластическихъ формъ, и сдълать тъмъ самымъ ихъ достояніемъ многихъ.

Рядомъ съ выраженіемъ этихъ идей, врывается въ скульптуру собора и остроуміе, и морализующій юморъ, и жгучіе интересы эпохи. Часто мы видимъ сцены изъ Рейнеке-Лиса, рыцарскихъ пѣсенъ, романовъ, легендъ, мистерій и сказокъ. Мы видимъ ворону въ вѣтвяхъ дерева, подъ которымъ сидитъ лиса; аиста, который изъ пасти волка тащитъ кость; лисицу, проповѣдующую курамъ; осла, читающаго, учащаго, играющаго на арфѣ и въ шахматы, въ мона-



Рис. 49. Нидгробный памятникъ архіепискона фонъ-Асцельта въ Майнцскомъ соборѣ.

шескомъ клобукѣ или совсѣмъ въ одеждѣ духовныхъ. На надгробномъ памятникѣ архіепископа Петра фонъ-Аспельта въ Майнцскомъ соборѣ скульпторъ XIV вѣка изобразилъ покойнаго представителя папы возлагающимъ короны на германскихъ королей Генриха VII Людовика Баварскаго и Іоанна Богемскаго и, чтобы еще нагляднѣе сдѣлать превосходство духовной власти надъ свѣтскою, фигуры королей представилъ въ нѣсколько меньшемъ размѣрѣ (рис. 49). Другое теченіе отразилъ скульпторъ на паперти монастыря въ

57\*

Лаахъ: діаволъ держитъ передъ пеликаномъ, символизирующимъ церковь, свитокъ, на которомъ написано "Peccata Romae"---гръхи Рима.

Любовь къ фантастическому, которая въ жизни высказывалась даже въ духовныхъ мистеріяхъ въ формѣ грубыхъ, часто непристойныхъ фарсовъ, вошла въ скульптуру собора, который служилъ отраженіемъ всей жизни эпохи. Эта любовь къ фантастическому нашла себѣ проявленіе и въ причудливыхъ фигурахъ (рис. 50), и



Рис. 50. Фантастическая фигура съ крыши собора Парижской Богонатери.

въ забавныхъ формахъ, которыя давались рылъсдамъ водосточныхъ трубъ, далеко выдвинувшихъ свои пасти, чтобы отбросить дальше отъ стѣнъ стекающую съ крутыхъ крышъ собора воду.

Живопись На этомъ оставимъ соборъ, гдѣ познакомились мы съ архиготичеокаго тектурой, скульптурой и отчасти въ окнахъ его съ живописью стиля. этой эпохи. Чтобы дополнить представление о живописи, намъ нужно

остановить на миніатюры рукописей и иконы. Наше вниманіе должны остановить не рукописи, предназначенныя для церковнаго употребленія или набожныхъ знатныхъ особъ съ заботливо исполненными

Digitized by Google

сильными красками и золотомъ миніатюрами: эти миніатюры большею частью сдѣланы въ монастырской глуши, чуждой новыхъ теченій, и воспроизводятъ онѣ до конца ХУ в. древніе образцы въ старомъ романскомъ стилѣ. Намъ нужно остановиться на рукописяхъ съ рыцарскими или духовными стихотвореніями, поэтическими легендами, даже на Апокалипсисѣ, вообще на всѣхъ тѣхъ писаніяхъ, гдѣ художникъ не былъ связанъ благоговѣніемъ передъ преданіемъ и имѣетъ дѣло съ предметами, которые возбуждаютъ его чувство. Въ этихъ легкихъ очеркахъ перомъ, слегка покрытыхъ краской безъ тѣпсй, новая жизнь бьетъ сильной струей.

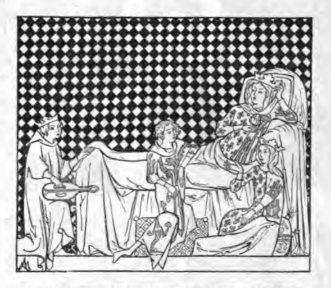


Рис. 51. Кородена, слушающая менестрелей. Миніатюра XIII въка.

Пѣснь миннезингера, въ которой онъ пѣлъ прелесть своей дамы и прелесть весны, вела къ тому, что пониманіе внутренняго міра постепенно усиливалось, природа открывалась глазамъ. И чѣмъ болѣе рыцарская поэзія дѣлается общимъ достояніемъ, тѣмъ сильнѣе развивается пониманіе красоты человѣческаго лица, формы дѣлаются полнѣе, выраженія яснѣе, движенія живѣе. Правда, иногда лица еще угловаты, глаза слишкомъ велики, одежды съ красивыми складками слишкомъ развѣваются, ноги почти всегда очень малы, деревья и постройки долго сохраняютъ свой условный видъ. Воодушевленный текстомъ художникъ стоитъ совершенно на почвѣ поэта и отражаетъ его достоинства и недостатки въ рисункѣ—та же неопредѣленность выраженія лицъ, какъ у поэта, такъ же нѣтъ сильныхъ характеристикъ, нѣтъ глубокаго изученья натуры, и пониманіе ея обнаруживается болѣе въ лицахъ женскихъ, чѣмъ мужскихъ, болѣе въ миловидныхъ и пріятныхъ, чѣмъ въ выражающихъ спокойное достоинство (рис. 51). Но тамъ, гдѣ требуется изобразить фантастичное, неожиданное, страстное, тамъ рисунокъ живетъ. Существенное преимущество миніатюръ этихъ рукописей

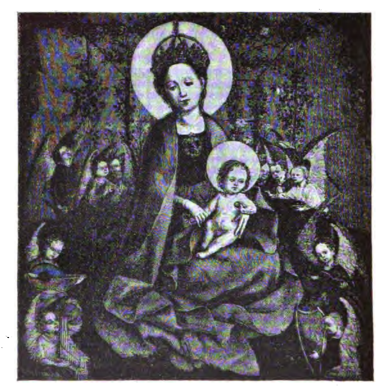


Рис. 52. Стефанъ Лохнеръ. Богоматерь съ Младенцемъ.

состоить въ ихъ драматической живости и выраженіи страсти, страданія. Мы часто поражены, какъ рисунокъ, при всемъ несовершенствѣ пропорцій тѣла, движеніемъ рукъ умѣетъ выразить чувства, въ извѣстный моментъ совершенно понятно и ясно.

Прежніе сюжеты изъ св. исторіи обрабатываются теперь глубже, полнѣе, къ нимъ присоединяются новые, до сихъ поръ не изображавшіеся, и здѣсь внутренняя жизнь начинаетъ сильнѣе себя заявлять, начинаетъ сильнѣс отражаться дъйствительность.

Табл. VI.



Фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ

### РАТУША ВЪ ВРЮССЕЛЪ.

Digitized by Google



•

•

Въ библіотекъ во Франкфуртъ на Майнъ есть маленькая икона начала XV въка, которая наглядно представляетъ переходъ, совершившійся къ этому времени отъ прежнихъ типичныхъ церковныхъ воззръний къ новымъ, инымъ. На этой иконъ представленъ райскій садъ. Богоматерь сидить возл'в каменного стола и читаеть; на столъ стоятъ стаканъ и плоды. Передъ Нею сидитъ одътый младенецъ Інсусъ посреди цвътовъ и играетъ на гусляхъ, которыя передъ нимъ держитъ святая. Другая святая черпаетъ воду изъ родника, третья собираетъ вишни въ большую корзину. Съ другой стороны сидять архангель Михаиль, покойно опершись на руку, и св. Георгій. Подлѣ перваго — маленькая обезьяна, подлѣ второго лежитъ опрокинутый навзничь пораженный драконъ. Позади стоитъ, прислонившись къ дереву ухомъ, святой, весь отдавшійся слуху. Наполненный цвѣтами и птицами этоть райскій садъ отдъленъ отъ внъшняго міра стъною. То же измѣненіе настроенія прекрасно показываеть съ менте сложнымъ сюжетомъ икона Кёльнскаго Музея, приписываемая Стефану Лохнеру, выдающемуся кельнскому художнику первой половины ХУ в., --- Божія Матерь съ младенцемъ Христомъ (рис. 52).

Но не одни только грандіозные соборы съ стремящимися въ Овітская высь башнями характерны для эпохи готическаго стиля. Сознавшие городская свою силу и значение горожане на площади рядомъ съ соборомъ арантектура сооружають ратушу-думу, и скоро башня ратуши начинаеть со- готическаго перничать съ башней собора. Энергично и гордо она поднимается OTELS. надъ городомъ, свидътельствуя о выросшемъ въ горожанахъ чувствъ собственнаго достоинства, благосостоянии и силъ. Роскошныя ратуши готическаго стиля сохранились до нашего времени въ Брюгге, Брюсселѣ, Лёвенѣ и многихъ другихъ городахъ (см. таблицу VI).

Такова архитектура, скульптура и живопись эпохи готическаго стиля. Нельзя, конечно, думать, чтобы созданное въ теченіе трехъ стольтій на всемъ пространствъ Европы было совершенно похоже готяческаго одно на другое: можно встрѣтить массу отклоненій въ нѣкоторыхъ частяхъ, то въ силу мъстныхъ привычекъ, то въ силу слагающихся національныхъ особенностей, историческихъ преданій, то въ силу условій обработки матеріала, особеннаго назначенія зданія, стремленія къ необычайности или желанія сдълать архитектурную попытку. Особенно большимъ разнообразіемъ отличаются зданія той переходной эпохи, когда готическій стиль, образуясь постепенно, смънялъ прежній романскій. Но въ большей или меньшей степени

TROBAR **OBES** CTHES OF живнью.

Digitized by Google

.

основныя характерныя черты стиля остаются повсюду— въ зданіяхъ гражданскихъ, религіозныхъ, частныхъ, общественныхъ; мы встрѣчаемъ ихъ даже въ оружін, одеждѣ, мебели и другихъ принадлежностяхъ обиходной жизни, однимъ словомъ, во всемъ томъ, чего хотъ слегка коснулось искусство. Эта общность стиля, охватывающая всѣ стороны художественной жизни, ясно свидѣтельствуетъ, что этотъ стиль былъ какъ бы завершеніемъ и цвѣтомъ жизни, вышедшимъ непосредственно изъ нея самой и поэтому отразившимъ наиболѣе ясно, пластически ея главныя теченія.

Н. Тарасовъ.





Рис. 53. Орианонть ваз Альганбры.

## МАВРИТАНСКІЙ СТИЛЬ.

(Боткинъ, В. П., Письма объ Испаніи).

...Давно кочевали арабы въ Азіи бродячими племенами, зани-Восточные маясь скотоводствомъ, земледѣліемъ и разбоемъ или нанимаясь на и античные службу у азіатскихъ и африканскихъ владѣтелей. Въ 610 г. по элементы Р. Х. вдругъ просыпаются они на голосъ Магомета. Неслыханный мавритандоселѣ энтузіазмъ потрясъ дикія племена пустынь; до того времени скаго отняя. неподвижныя, они встаютъ, какъ неотразимый вихрь, разносить по всей землѣ слово пророка. Въ нѣсколько лѣтъ исламизмъ владѣетъ уже отъ береговъ Атлантическаго океана до Гангеса.

Новая религія принесла съ собой особый родъ богопочитанія, а оно создало новую форму искусства. Но тогда арабы, какъ и германцы, нахлынувшіе на римскую имперію, не имѣли никакой самостоятельной образованности и, слѣдовательно, невольно должны были взять въ образецъ тѣ формы искусства, которыя нашли въ завоеванныхъ ими странахъ. То были большею частію зданія временъ упадка римскаго зодчества; ихъ-то преимущественно исламизмъ и долженъ былъ взять себѣ въ образецъ: — онъ, также какъ и христіанство, былъ врагомъ языческаго богослуженія. Къ этому присоединился еще и собственно восточный художественный элементъ. Даже на римскихъ постройкахъ въ Азіи и Африкѣ лежалъ всегда болѣе или менѣе ощутительный восточный колорить, и весьма естественно, что этотъ восточный элементъ еще болѣе развился у арабовъ въ завоеваніяхъ при соприкосновеніи ихъ съ старыми образованными народами Азіи. А такъ какъ потомъ арабы начали уже развиваться самостоятельно, то изъ всѣхъ этихъ разнородныхъ элементовъ, наконецъ, образовалось то, что теперь обыкновенно зовется *мавританскимъ* стилемъ.

По своему источнику, искусство магометанское находится въ Особенности мавритан- близкой связи съ древнехристіанскимъ. Но, вмѣстѣ съ тѣмъ, оно окаго отная отличается въ одномъ, а это одно такъ важно, что черезъ него въ окульп- именно задушено было въ самомъ зернѣ своемъ все дальнѣйшее турѣ в ар- совершенствованіе мусульманскаго искусства. Магометъ до такой хитектуры. степени боялся, чтобы арабы не воротились къ своему прежнему идолопоклонству, что непремѣннымъ догматомъ корана запретилъ правовърнымъ представлять въ живописи и ваяніи людей и животныхъ. Воть причина, почему эти оба искусства были пренебрежены арабами. Ихъ искусство самое любимое, самое залушевное, была поэзія. Изъ пластическихъ искусствъ оставалась имъ одна архитектура; въ ней одной принуждена была во внѣшнихъ формахъ разыгрываться пламенная фантазія ихъ. Но архитектура неразрывно связана съ религіозными идеями. Религіозныя же идеи арабовъ кружились около: "нътъ Бога, вромъ Бога, и Магометъ пророкъ Его; Богъ единъ, Богъ всемогущъ, накажетъ злыхъ, наградитъ добрыхъ". При такомъ одинокомъ догматв негдв было разыгрываться религіозному воображенію; при этомъ ни мисовъ, ни религіозныхъ преданій-одно голое сухое единство. Вотъ отчего архитектурные памятники арабовъ далеко не соотвѣтствуютъ ихъ образованности. Архитектура имѣетъ характеръ однообразный и совершенно чужда развитія.

> Впрочемъ, навсегда оставшись при однѣхъ формахъ древнехристіанскаго зодчества, арабская архитектура запечатлѣла ихъ своимъ особеннымъ характеромъ. Я имѣю здѣсь въ виду высшее выраженіе мусульманской архитектуры—ея религіозные памятники мечети. Въ нихъ особенно замѣтны два стиля: одинъ принадлежитъ древнехристіанской базиликѣ, другой болѣе приближается въ стилю византійскому. Памятники перваго находятся въ Европѣ; второй, сдѣлавшійся потомъ общимъ мусульманскимъ, принадлежить Востоку. Но этимъ первообразамъ своей архитектуры арабская фантазія слѣдовала не рабски, она преобразила ихъ по-своему, примѣшавъ еще къ нимъ нѣкоторыя формы архитектуры индѣйской. Всего болѣе оригинальность арабской фантазіи выразилась въ украшеніяхъ, въ подробностяхъ, гдѣ надобно было избѣгать всякихъ опредѣленныхъ формъ и образовъ, находящихся въ природѣ. То была задача, достойная арабской фантазіи, и она чудно разрѣшила

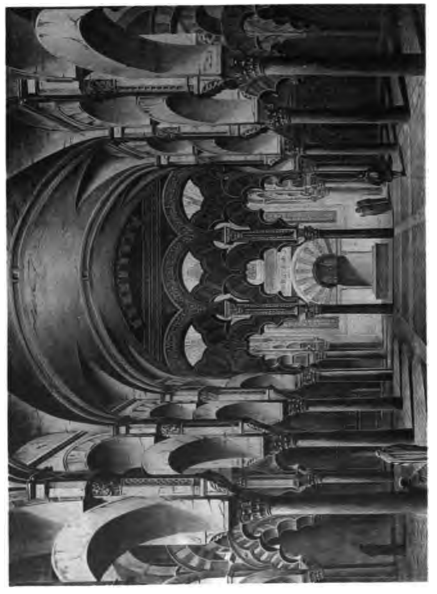


.

.

# МЕЧЕТЬ ВЪ КОРДОВЪ.

фотот. К. Фишерь, въ Москић.





ее, создавъ свои безконечно клубящіяся и перевивающіяся вереницы линій и фигуръ, извъстныхъ теперь полъ названіемъ арабесковъ.

Мечеть съ Кордост принадлежитъ къ самымъ древнъйшимъ Мечеть въ постройкамъ арабовъ: она начата была въ концѣ VIII вѣка, вскорѣ послѣ завоеванія Кордовы. Первымъ дѣломъ арабовъ при завоеваніи всякаго города было тотчасъ же построить мечеть и завести школу.

Въ противоположность другимъ народамъ, арабы какъ въ своихъ колоссальныхъ памятникахъ, такъ и въ простыхъ домахъ не только пренебрегали наружностью, но словно съ намъреніемъ дълали ее какъ можно проще, какъ можно обыкновеннъе, сосредоточивая всю роскошь украшеній на одну внутренность зданія. Такъ, наружность мечети нисколько не приготовляеть къ тому поразительному впечатленію, которое испытываешь, войдя въ нее. Вдругъ вступаешь въ льсь мраморныхъ колоннъ: глаза разбъгаются въ безчисленныхъ рядахъ ихъ, теряющихся въ сумрачной дали; ръдкія маленькія окна едва пропускають свѣть, такъ что полусумракъ, царствующій здѣсь, еще болѣе увеличиваетъ необыкновенность впечатлѣнія (см. табл. VII).

Верхъ этого огромнъйшаго храма состоить изъ полукруглыхъ, подковою, арокъ, опирающихся на колонны изъ бълаго, желтаго, зеленаго мрамора, яшмы, порфира. Самымъ любимымъ украшеніемъ испанскихъ мавровъ была эта арка подковою, они расточали ее всюду. Спокойная и мягкая форма полукруга, употребляемая антвчнымъ и древнехристіанскимъ искусствомъ, словно не удовлетворяла ихъ: тревожный духъ восточныхъ племенъ требовалъ формы. которая представляла бы глазамъ живую игру силы, и, действительно, въ арабской аркв есть что-то смелое, игривое. Не стану говорить о прежнихъ украшеніяхъ мечети. Довольно сказать, что и теперь еще, несмотря на христіанскую передѣлку средины ея, эдъсь осталось болъе 900 колониъ! При арабахъ храмъ днемъ и ночью освѣщался висячими лампадами; ихъ было нъсколько тысячъ. Ходишь словно по густому лъсу колоннъ, разросшихся въ безчисленные, переплетающіеся своды. Онъ не очень высоки, но чрезвычайно легки, изящны и безъ пьедесталовъ, -- кажется, словно растуть изъ земли. Колонны большею частью взяты изъ античныхъ зданій, частью сдъланы по ихъ образцу, но съ примъсью арабской фантазіи. Надъ ними и подъ навъсомъ главныхъ арокъ находятся еще небольшія четырехугольныя колонки, соединенныя между собою полукруглыми маленькими дугами, и сверхъ того плоская дубовая крыша, нъкогда украшенная роскошными ръзными и золочеными

Кордовѣ.

арабесками.... И теперь видны нёкоторые слёды богослуженія мечети: три или четыре фонтана, служившіе для омовенія и шігіваю, часовня созерцанія—довольно большая ниша, означавшая во всёхъ мечетяхъ ту сторону, гдё находится Мекка; сюда должны были обращаться правов'ёрные въ своихъ молитвахъ. Надобно видёть, съ какою изящною роскошью украсила ее арабская фантазія! Вся она изъ самаго чистаго бёлаго мрамора, съ маленькими колонками, окруженными мозаикою изъ цвётныхъ кристалловъ; всюду разбросаны изреченія Корана; буквы—изъ золоченыхъ кристалловъ, и около всего этого вьются самые роскошные, самые капризные арабески.

Въ Севильт уцълълъ Алькасаръ, дворецъ мъстныхъ арабскихъ

Алькасаръ

въ Севилъв. владътелей: снаружи--высокая стъна съ узкими воротами, внутри-изящныя, фантастически-легкія залы. Нельзя себ'в представить, до какой степени легкости арабы преобразовывали камень: въ ихъ постройкахъ онъ теряетъ всю свою массивную плотность. Это кружевная ткань, самая тонкая филигранная работа. Основной характеръ мавританской нередигіозной архитектуры есть изобиліе, расточительность мелкихъ украшеній, или точнѣе, вся эта архитектура ихъ есть одно только украшение. Правда, что къ ней скоро присматриваешься, но первое впечалление мило, увлекательно: точно всь эти комнаты слъланы изъ кисеи. Комнаты обыкновенно выходять на внутренніе дворы, съ колоннами, галлереею и фонтаномъ. Въ нѣкоторыхъ потолки сдъланы куполами, на подобіе сталактитовъ, въ иныхъ дубовые съ ръзными арабесками и золоченые Надобно замытить, что у арабовъ всъ эти стъны, выдъланныя фантастическими узорами, были съ необыкновенною тщательностью расписаны разноцвѣтными красками съ позолотою. Къ Алькасару примыкаль садь въ восточномъ вкусв съ апельсинами, пальмами и кипарисами.

Альгамбра Третій замѣчательный памятникъ мавританскаго стиля—это двовъ Гренадѣ. рецъ Альгамбра въ Гренадъ. Нѣсколько массивныхъ бевъ всякаго порядка стѣснившихся башенъ, соединенныхъ высокою стѣною съ узкими отверстіями вмѣсто оконъ: это мавританскій дворецъ. Маленькая, дрянная дверь ведетъ внутрь этихъ стѣнъ, потомъ темный корридоръ и вдругъ входитъ на открытый внутренній дворъ мавританскаго дворца.

> Этотъ первый дворъ мавританскаго дворца называется двояко дворомъ миртъ и дворомъ купанья. Полъ устланъ гладкимъ бѣлымъ мраморомъ; вокругъ — галлерся съ легкими подковообразными арками, упирающимися на тонкія мраморныя колонки по двѣ въ рядъ. Пье

десталы у нихъ низенькіе и гладкіе, а капители четырехугольныя и покрыты узорчатыми арабесками (рис. 54). Вдоль карниза галлереи идеть арабская надпись. Въ надписи повторяются только слова Корана: "Единъ Богъ повелитель". Среди двора – бассейнъ съ чистѣйшей водой, саженей въ 10 длины. Вьющіяся арки на тоненькихъ колонкахъ имѣютъ необыкновенный характеръ легкости, а отраженіе ихъ въ водѣ еще болѣе увеличиваетъ воздушность впечатлѣнія. По обѣимъ сторонамъ бассейна фонтаны; вокругъ онъ густо обсаженъ миртами. Предполагаютъ, что бассейнъ этотъ служилъ для омовенія гранадскимъ владѣтелямъ и присутствовавшимъ при молитвѣ во внутренней мечети дворца (теперь уже не существующей). Отъ этого "двора миртъ" по обѣимъ сторонамъ идутъ комнаты; налѣво—башня, извѣстная подъ именемъ "Комаресъ" отъ украшеній



Рис. 54. Канители колониъ язъ Альганбры.

ея въ персидскомъ вкусѣ, называвшихся у арабовъ комараки. Залы этой башни отдѣлывали нарочно выписанные персидскіе мастера. Самая большая и великолѣпная изъ нихъ называется "залою аудіенцій". На стѣнахъ вылѣплены уже не одни изреченія изъ Корана, а цѣлыя стихотворенія, въ которыхъ восхваляется строитель этого дворца. Арабскія буквы надписей, сами похожія на арабески, совсѣмъ слиты съ украшеніями, такъ что нужно особенное вниманіе, чтобы отличить ихъ (рис. 53). Одна изъ главныхъ особенностей мавританскаго стиля—нигдѣ не поражать глаза рѣзкостью: только всмотрѣвшись хорошенько въ эти украшенія, вы увидите всю отчетливую тонкость этой миніатюрной работы. Съ перваго взгляда ка жется, будто потолокъ и стѣны обтянуты персидскими коврами или вышитыми по канвѣ обоями съ мельчайшимъ рисункомъ. Изъ

полусумрака залы видъ въ окна на сверкающія всею яркостью южныхъ красокъ природу, городъ и окрестности удивительно эффектенъ. Справа отъ "двора миртъ" — изящивишій порталъ со множествомъ тоненькихъ, точно изъ бѣлѣйшаго воска, колонокъ ведетъ въ знаменитый "дворъ львовъ", главный внутренній дворъ дворца (см. табл. VIII). Это общирный и продолговатый четырехугольникъ, окруженный галлереею съ частыми подковообразно согнутыми арками, опирающимися на тонкія мраморныя колонки (ихъ 168). По объимъ противоположнымъ сторонамъ въ длину сдъланы два портала, гат колонки сгруппированы и покрыты широкимъ фризомъ съ необыкновенною самою градіозною оригинальностью. Колонки, разсыпанныя въ какомъ-то симметрическомъ безпорядкъ то по 4, то по 3, то по 2 вмѣстѣ, производятъ необыкновенный эффектъ игрою свѣта и теней подъ арками. Капители колонокъ и наружная сторона галлерен покрыты мельчайшими арабесками изъ гипса, на которыхъ еще сохранились слѣды красокъ. Мавры такъ искусно умѣли составлять этоть гипсъ, что онъ теперь крѣпче мрамора и лоснится, какъ онъ. Едва ли востокъ произвелъ что-нибудь лучше этого "двора львовъ" по легкости, граціи и деликатности вкуса. Въ воздушности впечатленія целаго чувствуется характерь подвижныхъ жилищъ пустыни, и тоненькія колонки эти по своей формъ намеваютъ на шесты, на которыхъ укрѣпляютъ кочевые шатры. Между арабесками по фронтону галлереи идуть арабскія надписи: "хвала Богу", "слава нашему Повелителю", "хвала Богу за ниспосланіе ислама". Посреди двора (онъ 17-ти саженъ въ длину и десяти въ ширину) стоитъ "фонтанъ львовъ" — большая чаша бълаго, прозрачнаго мрамора, покрытая арабесками и поддерживаемая 12-ю мраморными львами; надъ ней другая, поменьше, изъ средины которой бьетъ фонтанъ, такъ что струя его падаетъ сначала въ меньшую чашу; наполнивъ ее, вода бъжитъ въ большую и потомъ черезъ пасти львовъ падаетъ въ нижній, обширный бассейнъ (см. табл. VIII). Львы сдъланы очень дурно и не похожи ни на какихъ звърей, можеть быть, отъ того, что исламизмъ запрещалъ арабамъ представленіе живыхъ существъ. Вокругъ большой чаши выръзаны арабскіе стихи (которые мѣстами постерлись, отчего произошли пропуски и разногласія переводчиковъ). Вотъ ихъ смыслъ. "Да будетъ благословенъ давшій Магомету-повелителю жилище это, по красотъ своей — украшеніе всъмъ жилищамъ человъческимъ. Если же ты сомнѣваешься въ этомъ, то взгляни на все, тебя окружающее; ты увидишь такія чудеса, что Богъ не дозволилъ, чтобы существо-

Digitized by Google

•

•

1



Фотот. К. Фишеръ, въ Москвъ.

## львиный дворъ въ альгамвръ.



вали равныя имъ даже и въ самихъ храмахъ. Эта масса прозрачныхъ перловъ блеститъ и сіяетъ въ паденьи своемъ. Посмотри на воду и посмотри на чащу: невозможно отличить, вода ли стоитъ неподвижно, или то струится мраморъ...".

Внутри одной изъ галлерей сзади портика, на потолкъ есть картина, въ которой на позолоченномъ фонъ представлена битва 4-хъ мавританскихъ рыцарей съ 4-мя кастильскими. Въ смежной комнать есть еще 2 картины тоже на потолкь: на одной нарисованы мавры, сидящіе кружкомъ, на другой-сцена охоты за кабанами. Въроятно, онъ писаны какимъ-нибудь христіанскимъ художникомъ, потому что Коранъ строго запрещалъ изображать людей, угрожая, что на томъ свътъ написанные люди будутъ себъ требовать душъ у писавшихъ ихъ. По рисунку картины, кажется, надобно отнести къ XIV въку, и замъчательны онъ только въ томъ отношении, что андалузские мавры, несмотря на запрещение Корана, имъли однакожъ у себя картины. По объимъ сторонамъ "двора львовъ" находятся двв большія комнаты, называемыя: одна -- "залою сестеръ", другая-залою Абенсерраховъ. Полъ въ "залѣ сестеръ" состоитъ изъ двухъ огромныхъ мраморныхъ плитъ, которыя почему-то вздумалось назвать "сестрами". Нижняя часть ея четырехугольная; по ствнамъ-мозаики, между которыми въ медальонахъ сдвланы гербы гренадскихъ владътелей. Верхъ восьмиугольный, оканчивающійся изящнъйшимъ куполомъ, покрытымъ самою фантастическою лъпною работой въ родъ сталактитовъ и углубленій, какін бываютъ въ пчелиныхъ ульяхъ <sup>1</sup>). Все это было тщательно раскрашено синею и пундовою красками съ позолотою... Свътъ проходитъ въ 8 маленькихъ оконъ, сдъланныхъ въ куполъ между углубленіями лъпныхъ украшеній и проходить такъ эффектно, придаеть такую необычайную воздушность куполу и ствинымъ арабескамъ, что вся комната кажется сотканною изъ разнодвътныхъ кружевъ. Отсюда крытая галлерея ведеть въ женскую половину дворца-во внутреннія комнаты гарема и спальни его, сдъланныя въ землъ, съ мраморными ванными, альковами для постелей и неразлучными фонтанами. Свътъ сюда проникаетъ сквозь маленькія отверстія сверху, такъ что въ нихъ была постоянная прохлада и сумракъ, столь любимый восточною нѣгой... Въ мраморномъ полу бельведера одной изъ башенъ продъланы маленькія скважинки, сквозь которыя проходиль дымъ сожигаемыхъ внизу ароматныхъ куреній: ясно, что обита-

1) Подобный потоловъ см. на табл. VIII.

тели такихъ комнатъ жили только для сладкихъ чувственныхъ ощущеній.

Мавританская архитектура совершенно чужда того характера Характеръ мавритан- величія, какой отличаеть античное искусство; вся прелесть ся въ ской архи- капризной изящности формъ, въ эффектномъ освъщении, въ обили тектуры. и нъжности украшеній, всегда заключенныхъ въ самой грубой оболочкъ, какова обыкновенно наружность ихъ зданій. Мавританскую архитектуру обыкновенно называють подражаніемъ римской и византійской. Дъйствительно, внутреннее расположеніе мавританскихъ домовъ отчасти сходно съ римскими, где также внутренніе дворики играли главную роль. Свои арки съ колонками могли они заимствовать у византійцевъ. Но у арабовъ арка имъетъ совсъмъ другое назначение, и, кажется, въ этомъ-то всего больше является особенность мавританской архитектуры; а въ архитектуръ всего больше отражается народный характеръ. У византійцевъ арка несеть на себѣ верхнюю часть зданія, у арабовъ она служитъ только однимъ украшеніемъ, потому что у нихъ верхъ зданія держится не на аркахъ, а на однъхъ колоннахъ (см. табл. VII и VIII). Арка у арабовъ только для красоты, для ласканья глазъ. По самой своей подковообразной формъ, эта арка безсильна что-нибудь держать на себъ. У архитекторовъ арабскихъ, кажется, была только одна цъль-придать всему характеръ легкости и какъ бы безпрестанно напоминать о кочевоиъ шатръ пустынь. Въ этомъ именно и состоить величайшая оригинальность мавританской архитектуры, ея коренное отличіе отъ всъхъ другихъ архитектурныхъ стилей. Существенный характеръ ея - необыкновенная легкость и капризъ, пренебрегающій всьми законами и правилами зодчества. Въроятно, отсюда происходить и такая непрочность ихъ зданій. Въ самомъ дълъ, ни малъйшаго чувства долговъчности, даже прочности не пробуждаютъ зданія арабовъ: это легко, это воздушно, это удивительно изящно, но все это, кажется, тотчасъ разлетится, какъ миражъ.

Digitized by Google

## XLVIII.

## Волгарская письменность.

Въ 862 г. прибыло въ Царьградъ посольство князей Моравіи Начало и Панноніи Ростислава, Святополка и Коцела съ просьбой къ славянской императору и патріарху о присылкѣ въ эти земли учителя хри- пкокменстіанской вѣры, который на славянскомъ языкѣ, понятномъ народу, HOOTH. проповъдывалъ бы христіанское ученіе. Императоръ и патріархъ избрали для этой цёли славнаго ученаго миссіонера Константина Философа съ братомъ его Мееодіемъ, какъ людей, знавшихъ славянскій языкъ, ибо они были родомъ изъ Солуни, гдѣ тогда всѣ умъли говорить по-славянски. Принимая на себя это порученіе, Константинъ Философъ заявилъ, что невозможно проповъдывать и утверждать христіанство только путемъ устной проповъди; для этого необходима письменность на томъ языкъ, на которомъ происходить проповѣдь. Съ этимъ согласилось и византійское правительство, но такъ какъ по справкамъ оказалось, что у славянъ письменности нътъ, то Константинъ Философъ получилъ новое порученіе-составить славянскую азбуку и примѣнить ее къ дѣлу. Константинъ Философъ тогда же взялся за осуществление этого порученія вмѣстѣ со своими сотрудниками, удачно его выполнилъ и уже въ Царьградъ приступилъ къ переводу на славянскій языкъ Евангелія: "Искони бъ Слово и Слово бъ къ Богу"-вотъ первыя слова, написанныя на славянскомъ языкъ. Такъ положено было начало славянской письменности, по разсказу біографа Константина Философа, принадлежавшаго, въроятно, къ числу непосредственныхъ его учениковъ.

хрестом. по ист. сред. въковъ. в. н.

58

Въ Моравіи и Панноніи Константинъ и Мееодій, вмѣстѣ со своими сотрудниками, какъ взятыми изъ Константинополя, такъ и набранными на мѣстѣ своей новой дѣятельности, успѣли многос перевести съ греческаго языка на славянскій. Переведены были необходимыя для богослуженія части Ветхаго и Новаго завѣта, суточное богослуженіе, молитвы при совершеніи таинствъ и важнѣйшихъ обрядовъ, "книги отечныя", или собраніе повѣстей о христіанскихъ подвижникахъ. Были переведены и нѣкоторыя другія книги, напр., Мееодій переводилъ общирное сочиненіе брата сво его Константина Философа, содержавшее его полемическія бесѣды съ еретиками, магометанами и іудеями при его прежнихъ миссіонерскихъ хожденіяхъ.

Олавянское Въ періодъ времени отъ 862 г. до 885 г. — года смерти Мееодія, богоолуженіе возникла такимъ образомъ на славянскомъ языкъ весьма значивъ Волгарія. тельная церковная литература, и образовался литературный сла-

вянскій языкъ, которые на много в'ековъ сділались достояніемъ встхъ славянъ, усвоившихъ христіанство отъ греческихъ миссіонеровъ и сохранившихъ его, т. е. у всъхъ православныхъ славянъ. Но это сдълалось возможнымъ только потому, что продолжатели авла Константина и Мееодія нашли радушный пріемъ и благопріятную почву въ Болгаріи. По смерти Константина Философа, принявшаго въ монашествъ имя Кирилла, а особенно по смерти Мееодія, вслѣдствіе измѣнившихся внутреннихъ и внѣшнихъ политическихъ обстоятельствъ, введенное славянскими просвѣтителями на общирномъ пространствъ земель, входившихъ тогда въ составъ Моравскаго государства, славянское богослужение подверглось гоне нію, его стало вытёснять богослуженіе на латинскомъ языкѣ, за которое стояло нъмецкое духовенство, находившее сочувствіе у князя Святополка и поддерживаемое нъмецкими королями. Многіе ученики и сотрудники Мееодія должны были удалиться за предблы Моравскаго государства и разойтись по сосѣднимъ славянскимъ землямъ. Важнъйшіе изъ учениковъ славянскихъ первоучителей ушли за Дунай въ Болгарію и были радушно приняты болгарскимъ княземъ Борисомъ.

Болгарія тогда была самымъ сильнымъ изъ всѣхъ принявшихъ христіанство славянскихъ государствъ. Русское и Польское племена были еще въ язычествѣ, сербы не имѣли государственнаго единства и самостоятельности и только-что приняли христіанство, Моравское государство подверглось сильному политическому и церковному влілнію нѣмцевъ и вскорѣ было разрушено вторженіемъ мадьяръ.

Болгаре приняли христіанство отъ грековъ во главѣ со своимъ княземъ Борисомъ въ 865 году. Богослужение сначало совершалось, по всей въроятности, на греческомъ языкъ, такъ какъ объ употребленіи славянскаго языка въ богослуженіи извъстій нѣтъ, да и духовенство въ началѣ было изъ грековъ. Но болгаре, какъ и славяне Моравіи и Панноніи, конечно, должны были предпочесть богослуженіе на славянскомъ языкъ. Прибывшіе изъ Моравіи ученики Меводія: Климентъ, Гораздъ, Ангеларій, Савва и Наумъ нашли радушный пріемъ и стали въ Болгаріи делать то же самое, что и въ Моравіи, т. е. вводить славянское богослужение и обучать славянской грамоть болгарь. Въ Болгаріи легче, чьмъ въ какой-либо другой славянской странъ, могли найтись хорошіе сотрудники и преемники въ дълъ распространения и утверждения славянскаго богослужения и письменности. Изъ греческаго пространнаго житія епископа Климента знаемъ, что онъ, а по другимъ извъстіямъ, и его сотрудники развивали свою дъятельность въ теперешней Македоніи и южной Албаніи, въ мъстахъ, которыя находились неподалеку отъ родины Кирилла и Меводія, значить, въ такой области, гдв славянскій языкъ въ употребленіи былъ тотъ самый, которымъ говорили Кириллъ и Мееодій и который составилъ, конечно, основной элементь церковно-славянскаго литературнаго языка. Здъсь всего легче можно было распространять славянскую грамоту и письменность. Здъсь же легче, чъмъ гдъ-либо въ другихъ мъстахъ Болгаріи, могли найтись ревностные послѣдователи христіанства, такъ какъ эти области незадолго передъ тѣмъ пріобрѣтены были болгарами, а ранѣе входили въ составъ Византійской имперіи, и, несомнѣнно, христіанство существовало здѣсь и до формальнаго крещенія Болгаріи при Борисъ. Населеніе Болгаріи, особенно тъхъ областей, которыя находились въ непосредственномъ сосёдстве съ византійскими владеніями, несомпенно было более развито, чемъ какое-либо другое славянское племя; среди этого населенія могло найтись не мало такихъ славянъ, которые знали по-гречески, а, можеть быть, и такихъ, которые могли получить и греческое образованіе. Этимъ объясняется то важное обстоятельство, что славянская письменность, литература, основанная образованнъйшимъ среди тогдашнихъ грековъ Константиномъ Философомъ, не только не заглохла въ Болгаріи, но получила быстрое и сильное развитіе. Нужно также имъть въ виду и то обстоятельство, что примъръ и поощреніе въ литературныхъ трудахъ подавали представители власти. Преемникъ Бориса, сынъ его Симеонъ, былъ человъкъ обра-

58\*

зованный. Въ молодости онъ долго жилъ при византійскомъ дворѣ въ качествѣ заложника и получилъ тамъ и литературное образованіе. Впослѣдствіи онъ переписывался съ византійскими министрами на греческомъ языкѣ и состязался съ ними въ риторическомъ искусствѣ. Славянскіе современники прославляютъ его, какъ великаго книголюбца, который собиралъ библіотеку, поощрялъ литературные труды и самъ принималъ въ нихъ участіе, какъ, напр., въ составленіи сборника "Златоструй", содержащаго выборку нравоучительныхъ словъ преимущественно изъ сочиненій Іоанна Златоуста.

Упадокъ

Водгарія.

Въкъ болгарскаго царя Симеона (893 - 927) - золотой въкъ болгарской письменности. Но, къ сожальнію, онъ быль непродолжителенъ. Развитіе болгарской литературы стояло въ тесной связи съ политической исторіей Болгаріи, которая испытала миого превратностей. Между Болгаріей и Византіей происходила ожесточенная борьба. Болгарское государство образовалось на территоріи, составлявшей часть Византійской имперія. Хотя Византія и признавала независимость Болгаріи, но никогда не отказывалась отъ своихъ прежнихъ правъ на нее. Съ другой стороны, болгарскій князь Симеонъ, производя новыя завоеванія въ предълахъ Византійской имперіи, заявлялъ притязаніе на титулъ царя, но не только болгаръ, но и грековъ; онъ стремился даже утвердиться въ Константинополѣ и занять престолъ византійскихъ императоровъ. Такія притязанія, конечно, были не подъ силу болгарскому народу и только ожесточали грековъ, которые, превосходя болгаръ въ культурномъ отношении, имъли на нихъ сильное вліяніе, какъ это обнаружилось при преемникъ Симеона Петръ (927 - 968). Ослабленная войнами съ греками, внутренними несогласіями и походами русскаго князя Святослава Игоревича, Болгарія въ началѣ XI вѣка въ борьбъ съ греками лишилась своей политической независимости и династіи; окончательное пораженіе нанесено было императоромъ, Василіемъ, получившимъ прозваніе Болгаробойцы, въ 1019 году.

Потеря политической независимости повлекла за собой упадокъ славянской церкви и литературы. Хотя самостоятельность (автокефальность) болгарской церкви съ архіепископомъ въ Охридъ (въ Македоніи) сохранилась, но высшее духовенство назначалось изъ грековъ. Такимъ образомъ, славянская литература не могла найти поддержки ни у высшаго духовенства, ни у династіи, которая была уничтожена.

Нѣкоторое возрожденіе болгарской литературы совершилось

только съ возстановленіемъ политической независимости, что произощло черезъ полтора слишкомъ столѣтія (1185 г.) вслѣдствіе возстанія болгаръ подъ предводительствомъ братьевъ Петра и Асеня. Благодаря послѣдовавшему вскорѣ (1204 г.) завоеванію Константинополя западными крестоносцами, династія Асеней не только укрѣпия политическую независимость Болгаріи, но и снова добилась полной церковной самостоятельности, вступивши въ родственныя и договорныя отношенія съ никейскими греческими императорами; возстановленъ былъ болгарский патріархать (въ Терновъ, въ 1234 г.). Но хотя и теперь болгарские государи титуловали себя дарями "всъхъ болгаръ и грековъ", соперничать съ греками болгаре, конечно, не могли, второе болгарское царство просуществовало не болѣе двухсотъ лѣтъ. Недостатокъ внутренняго единства, набъги татаръ и усиление сербовъ подорвали могущество и прочность Болгаріи. Когда въ ХІУ въкъ появились на Балканскомъ полуостровѣ турки, то Болгарія не могла оказать имъ сильнаго софративленія и была завоевана къ 1393 году, на полв'вка слишкомъ ранѣе паденія Византіи отъ тѣхъ же турокъ. Съ потерей политической независимости вновь прекращается въ ней и духовная діятельность. Болгарія была страшно опустошена и разорена; въ ея предълахъ расположились турки, чтобы отсюда нанести окончательный ударъ Константинополю. Съ утвержденіемъ турокъ на всемъ Балканскомъ полуостровѣ, болгаре не могли оказаться важнымъ и вліятельнымъ элементомъ въ составѣ Турецкой имперіи, ихъ превосходили сербы, а въ культурномъ отношеніи оказались выше тахъ и другихъ, конечно, греки, которые въ духовномъ отношении снова забрали въ свои руки Болгарію.

Итакъ, географическія условія и историческія обстоятельства были причиною того, что болгарская литература не въ состояни была стать долгов'вчною и органически развиваться, но все-таки въ своемъ первоначальномъ періодѣ она достигла замѣчательнаго расцвъта, и нажитое ею духовное богатство сдълалось достояніемъ шедшихъ за нею вслёдъ литературъ сербской и русской, пользовавшихся до нов'вйшаго времени (до XVIII в.) однимъ и тѣмъ же общимъ литературнымъ славянскимъ языкомъ съ нѣкоторыми отличіями въ подборѣ словъ (лексиконѣ), выговорѣ (фонетикѣ) и правописания.

Хронологическое обозрвніе болгарской письменности встрвчаеть болгарокой большія затрудненія, потому что во многихъ случаяхъ нѣтъ данныхъ для опредѣленія времени появленія какъ оригинальныхъ,

Положеніе ПROPMOH-HOOTH.

такъ и переводныхъ памятниковъ; по большей части неизвъстны также и имена трудившихся надъ ними лицъ. При общности основного литературнаго языка для болгаръ, сербовъ и русскихъ иногда не легко опредълить, гдъ появился тотъ или другой памятникъ первоначально. Многія произведенія, появившіяся въ Болгаріи, сохранились только въ сербскихъ или русскихъ впискахъ. Возможны и такіе случаи, когда дошедшій до насъ памятникъ въ ру-

кописи болгарской есть позднъйшая копія съ русскаго или сербскаго памятника. Поэтому затруднительнымъ является и точное распредъленіе памятпиковъ въ ихъ происхожденіи по народностямъ. Впрочемъ, это и не представляетъ иногда большой важности въ виду однородности и даже тожественности культурныхъ началъ у всъхъ православныхъ славянъ.

Вызванная потребностями христіанства славянская письменность. естественно вся носить христіанско-религіозный характерь и въ своемъ содержании не можетъ поэтому представлять оригинальности. Христіанство пришло къ славянамъ изъ Византіи, гдѣ существовала уже огромнъйшая многовъковая христіанская литература. явившаяся теперь непосредственнымъ источникомъ и образцомъ литературы славянской. Нужно было для славянъ умёнье выбрать на этомъ обширномъ полѣ, гдѣ посреди пшеницы немало было и плевель, наиболье необходимое и наиболье ценное для новообращеннаго народа. Болгарская письменность въ этомъ смыслі; представляетъ замѣчательное явленіе: изъ обзора ся увидимъ, что среди болгаръ нашлись люди, которые довольно удачно выбирали матеріалъ и предлагали его въ хорошо обработанномъ видъ. Конечно, не могло быть выдержанной системы и равномърности, но въ общемъ замѣтно стремленіе дать наиболѣе цѣнное и необхолимое.

Килти рели- Прежде всего нужно и важно было имъть на славянскомъ языкъ riosнаго со- Священное Писаніе. Дъло это въ значительнъйшей мъръ исполнено

держанія. было уже при Кириллё и Меводіи, но продолжалось и потомъ: дѣлались дополненія и исправленія перевода библейскихъ книгъ. Дѣлались переводы не только одного текста книгъ Священнаго Писанія, но и толкованій на нихъ отцовъ церкви. Продолжали пополняться переводы богослужебныхъ книгъ, содержащихъ молитвы, пѣснопѣнія и чтенія. Переводилось очень много житій святыхъ, сказаній о мученикахъ христіанскихъ и духовныхъ легендъ какъ въ видѣ отдѣльныхъ памятниковъ, такъ и въ составѣ спеціальныхъ сборниковъ, напр., миней-четьихъ, патериковъ. Эта литература, проникнутая неръдко истинной поэзіей, доставляла обильный матеріалъ не только для церковнаго, но и для домашняго чтенія.

Для церковной проповѣди византійская литература представляла неисчерпаемый источникъ; мы встръчаемъ переводы произведений этого рода въ большомъ изобиліи, рано появляются и самостоятельные опыты. Такъ еп. Климентъ составляетъ торжественныя и похвальныя слова на важивите христіанскіе праздники, пресвитеръ и потомъ епископъ Константинъ выбираетъ изъ сочиненій I. Златоуста и другихъ отцовъ церкви бесъды на евангельскія чтенія въ церкви въ воскресные дни на цвлый годъ, приспособляя этоть матеріаль къ потребностямъ новообращенныхъ. При участіи даря Симеона составляется зам'вчательный сборникъ "Златоструй", содержащій по преимуществу выборку нравоучительныхъ отдѣловъ изъ бесѣдъ І. Златоуста. Переводится не мало и другихъ словъ Златоуста, напр., сборникъ "Андріатисъ", содержащій собраніе словъ знаменитаго пропов'вдника къ антіохійскому народу по поводу низверженія статуй Өеодосія. Дошло немало поученій безыменныхъ, которыя несомнѣнно переведены были въ Болгаріи въ очень раннее время.

Однимъ изъ замѣчательнъйшихъ литературныхъ дѣятелей вѣка царя Симеона былъ пресвитеръ Іоаннъ, экзархъ болгарскій (т. е. уполномоченный отъ болгарскаго патріарха-наблюдатель за духов- болгарскій. ными дѣлами). Онъ оставилъ нѣсколько обширныхъ трудовъ, въ предисловіяхъ къ которымъ объясняетъ ихъ задачи и характеръ. Зная, что трудами Кирилла и Мееодія переведено на славянскій языкъ Священное Писаніе, Іоаннъ экзархъ рѣшился заняться переводомъ "учительскихъ сказаній", поощряемый въ этомъ дѣлѣ однимъ знатнымъ чернориздемъ Дуксомъ, который указывалъ на то, что первая обязанность священника есть учительство. "Учительскими сказаніями" экзархъ называетъ руководства по наукамъ. Онъ прежде всего и перевелъ руководство по догматическому богословію, лучшее изъ существовавшихъ въ греческой литературѣ, именно знаменитую книгу св. Іоанна Дамаскина "О правъй въръ"--богословскую систему, послужившую образцомъ для всего позднъйшаго христіанскаго богословія. Іоаннъ экзархъ вполнв сознавалъ трудность перевода глубокаго и отвлеченнаго по содержанію своему сочиненія, - перевода на языкъ, не имѣвшій еще никакой литературы. Но помимо содержанія книги, трудности перевода происходили и отъ свойствъ языка. Вотъ какъ Іоаннъ экзархъ въ предисловіи излагаетъ свой взглядъ на трудъ переводчика: "Молю и прошу

Іоаннъ, SESSDIT

Digitized by Google

васъ... извинять меня, гдѣ, по вашему мнѣнію, окажется, что я различно переводилъ одни и тѣ же слова, ибо не можетъ греческій языкъ переводиться на другой всегда одинаково; то же бываетъ при переводѣ и со всякаго другого языка. Слово, красивое въ одномъ языкъ, въ другомъ не красиво, страшное въ одномъ, въ другомъ не страшно, имѣющее въ одномъ языкѣ хорошій смыслъ, въ другомъ имѣетъ дурной. Въ одномъ языкѣ слово мужескаго рода, въ другомъ-женскаго, напр., греческія слова "ватрахосъ" и "потамосъ" мужескаго рода, а славянскія слова "жаба" и "рѣка"--женскаго и т. д. Нельзя вездъ обращать внимание только на греческое слово, но нужно наблюдать смысло; если случится иногда по гречески имя муж. рода, а по-славянски женскаго рода, и при этомъ перевести словомъ мужескаго же рода, какъ въ греческомъ, то переводъ обратится въ великое искажение. Вслъдствие этого и мы, отказываясь иногда отъ тожества въ словахъ, наблюдали тожество смысла, ибо ради смысла переводимъ эти книги, а не ради тожества въ словахъ". Сознательное и разумное отношение Іоанна экзарха къ дѣлу перевода сказалось и въ томъ, что онъ не сполна перевелъ сочинение Дамаскина (изъ 100 главъ только 48), выпустивъ ть главы, въ которыхъ излагаются тонкости разногласій монофизитовъ и монооелитовъ.

Кромѣ "Богословія", въ рукописяхъ приписывается Іоанну экзарху переводъ "Философскихъ главъ" или "Діалектики" Іоанна Дамаскина (составленной по Аристотелю) и книги "Объ осмихъ частѣхъ слова", или "Грамматики", приписываемой тому же Іоанну Дамаскину. Такимъ образомъ, Іоаннъ экзархъ въ этихъ своихъ переводахъ далъ руководства по тремъ важнѣйшимъ наукамъ--богословію, философіи и грамматикь.

Тому же Іоанну экзарху принадлежить обширное сочиненіе "Шестодневъ", или объясненіе библейскаго разсказа о шести дняхъ творенія міра, при чемъ сообщаются разнообразныя свъдънія и мнънія о Божествъ, ангелахъ, міръ и человъкъ. Іоаннъ экзархъ воспользовался однородными трудами на греческомъ языкъ Василія Великаго, Северіана Гевальскаго и другихъ христіанскихъ писателей, а также сочиненіями Аристотеля, преимущественно по естественной исторіи, при чемъ полемизируетъ съ послъднимъ по нъкоторымъ вопросамъ. Это сочиненіе Іоанна экзарха, основанное на авторитетныхъ греческихъ писателяхъ и содержащее много интересныхъ свъдъній о Божествъ, природъ и человъкъ, проникнуто все одной мыслью--прославленія величія Божія, обнаруживающагося въ твореніи. Въ рукописяхъ есть указанія, что Іоанну экзарху принадлежитъ переводъ обширныхъ и интересныхъ житій св. Антонія Великаго и св. мученика Панкратія. Съ именемъ Іоанна экзарха извъстно также церковное "Слово на Преображеніе Господне".

Трудамъ Іоанна экзарха принадлежитъ весьма важное значеніе: по своему содержанію, они доставили общирный образовательный матеріалъ, а по изложенію много содъйствовали выработкъ славянскаго литературнаго языка; благодаря хорошему знанію греческаго языка и здравымъ воззръніямъ на задачи переводчика, многіе, употребленные экзархомъ научные термины и слова для выраженія отвлеченныхъ повятій, не только вошли въ церковно-славянскій литературный языкъ, но сохранились и до настоящаго времени въ литературномъ языкъ русскомъ.

Подобное же значеніе въ выработкъ славянскаго литературнаго языка имъютъ и другіе переводы глубокихъ по содержанію сочиненій греческихъ отцовъ церкви, появившіеся въ то время; таковы, напр., переводы огласительныхъ поученій Кирилла Іерусалимскаго и четырехъ словъ Аеанасія Александрійскаго противъ аріанъ, переводъ послъднихъ принадлежитъ упомянутому уже Константину Пресвитеру и отличается замъчательною ясностью языка, несмотря на отвлеченность содержанія, требовавшаго составленія и примъненія множества новыхъ словъ.

Тому же Константину Пресвитеру принадлежить опыть сочиненія стиховъ на славянскомъ языкѣ по образцу греческихъ, именео въ стихахъ написанъ имъ "Прологъ" къ его "Учительному Евангелію". Греки того времени въ теоріи стихотворства держались старой метрической системы, но на дълъ должны были ее видоизмънять и искажать, такъ какъ греческій языкъ къ тому времени утратилъ количество, т. е. долготу или краткость гласныхъ звуковъ, принимались въ расчетъ не звуки, а буквы; размѣръ стиховъ сводился къ извѣстному числу слоговъ въ стихѣ, особенно употребителенъ былъ шестистопный ямбъ или двѣнадцатисложный стихъ. Такимъ стихомъ написанъ и "Прологъ" Константина Пресвитера. Начальные буквы стиховъ представляютъ акростихъ славянскій алфавить; въ счеть слоговъ входять буквы ъ, ь и й, впослъдствии утратившія значеніе гласныхъ звуковъ. Свойства славянскаго языка въ расчетъ приняты не были, какъ не были они приняты и въ переводъ греческой грамматики Іоанна Дамаскина. Этимъ объясняется, что искусственное стихотворство въ славянской литературѣ не привилось, хотя извѣстны опыты и помимо

Отихотворные опыты.

"Пролога" Константина Пресвитера, напр., похвала болгарскому царю Симеону, принадлежащая неизвъстному автору и помъщенная въ видъ послъсловія къ переводному энциклопедическому сборнику, извъстному подъ названіемъ "Святославова сборника 1073 года". Эта русская рукопись XI въка представляетъ, однако, лишь копію съ переводнаго труда, появившагося въ Болгаріи при парѣ Симеонѣ. Сборникъ этотъ принадлежитъ къ числу весьма замѣчательныхъ памятниковъ древнъйшаго періода болгарской письменности, содержа большое число цёльныхъ статей и отрывковъ догнатическаго, дидактическаго, философско - схоластическаго и историческаго содержанія, принадлежащихъ разнымъ византійскимъ писателямъ.

Иотори-RIZOOF

Видное мѣсто занимаютъ въ болгарской письменности переводныя историческія сочиненія. Переводились византійскія хроники, сочивовія. излагавшія исторію челов'ячества оть Адама до позднійшихъ временъ по четыремъ великимъ монархіямъ. Сюда относятся хроники Іоанна Малалы, Георгія Амартола (переведенная вторично въ Сербіи) и Симеона Метафраста, а также краткій перечень византійскихъ императоровъ патріарха Никифора. Въ періодъ второго болгарскаго царства въ XIV въкъ была переведена хроника Манассіи, снабженная интересными замътками болгарскаго переводчика. Извъстенъ еще переводъ "Паралипоменона Зонары", но онъ былъ сдѣланъ въ Сербіи. Изъ этихъ сочиненій славянскіе читателя могли почерпать довольно обильныя свъдънія по всеобщей исторіи, но въ Болгаріи историческая литература не развилась. Переводными трудами по исторіи обильно воспользовались составители русскихъ льтописей и разнообразныхъ компиляцій по всеобщей исторіи, извѣстныхъ подъ именемъ "хронографовъ".

> На ряду съ сочиненіями историческими въ собственномъ смыслѣ переводились и историческія пов'єсти. Важн'вйшія между ними повъсть о Троянской войнъ и Александрія, или повъсть объ Александръ Македонскомъ. Повъсть о Троянской войнъ основана не на поэмахъ Гомера, а на позднъйшихъ сухихъ компиляціяхъ, извъстныхъ съ именами Дактиса – грека съ острова Крита – и Дарета — троянца. Сказанія о Троѣ входять въ составъ содержанія хроникъ Малалы и Манассіи, но въ послѣдней помѣщается, сверхъ того, особая, совершенно отличная повъсть, въ языкъ которой есть указанія на ея западное происхожденіе. Повъсть о Троъ при перепискъ не вызвала значительныхъ переработокъ. – Древнъйшіе списки сказанія объ Александр' Македонскомъ встр'вчаются въ рукописяхъ хроники Малалы. Повъсть эта есть переводъ съ гре

ческаго сочиненія, ложно приписываемаго сподвижнику Александра Каллисоену и потому извъстна подъ именемъ Псевдокаллисоена. Первоначальный славянский переводъ впослѣдствіи, въ Россіи, подвергался не разъ переработкамъ, что свидѣтельствуетъ о популярности этой повъсти. Она интересовала читателя не только личностью героя, обрисованной симпатичными чертами въ христіанскомъ духѣ, но и разсказами о диковинкахъ и чудесахъ Востока, встрѣчающихся на пути Александру, который все хочетъ узнать, все изслѣдовать. У сербовъ появился впослѣдствіи переводъ сказанія объ Александръ Македонскомъ въ другой редакціи, которая сдѣлалась еще болѣе популярною среди русскихъ читателей и стала вытёснять первую.

Какъ въ византійской литературъ, такъ и въ старо-славянской Дидактибылъ чрезвычайно богатъ отдълъ дидактическихъ сочиненій въ самыхъ разнообразныхъ формахъ. Переводились сочинения, напи- сочинения. санныя въ формѣ "поученій" и "наставленій" отца къ сыну, какъ безымянныя, такъ и принадлежащія извъстнымъ 'лицамъ, систематическіе сборники наставленій и разсужденій о добродътеляхъ и порокахъ (напр., Пандектъ Антіоха, Лѣствица Іоанна Синайскаго), сборники афоризмовъ и изреченій такого же характера (съ именами Соломона, Інсуса-сына Сирахова, Исихія, Геннадія), и не только библейскихъ и христіанскихъ лицъ, но и языческихъ, напр., Менандра Мудраго.

Въ большомъ ходу былъ сборникъ (извъстный въ различныхъ редакціяхъ) подъ названіемъ "Пчела, рвчи и мудрости отъ евангелія, апостола, святыхъ мужей и внѣшнихъ философовъ". Дидактическій характеръ имѣли также нѣкоторыя повѣсти восточнаго происхожденія; таковы: Стефанить и Ихнилать, Варлаамь и Іоасафъ, Акиръ Премудрый. Первая изъ этихъ повъстей есть сборникъ восточныхъ басенъ, восходящій къ знаменитому индійскому сборнику Панчатантра или Пятикнижіе. Названіе свое сборникъ получилъ отъ имени двухъ дъйствующихъ лицъ-Стефанита, т. е. Увѣнчаннаго, и Ихнилата, т. е. слѣдящаго, являющихся въ греческомъ тексть, съ котораго былъ сдъланъ переводъ славянскій; въ арабскомъ оригиналѣ греческаго перевода они называются Калила и Димна, т. е. Прямодушный и Лукавый, въ Панчатантръ играютъ видную роль два шакала Karataka и Damanaka. Рамку повъсти составляетъ разсказъ объ интригахъ Ихнилата при дворъ царя Льва, который сов'туется съ нъкіимъ философомъ по разнымъ вопросамъ нравственно-практической жизни. Философъ отвѣ-

носкія

чаеть въ формѣ примѣровъ и разсказовъ, въ которые вводятся новые разсказы и басни. Дѣйствующими лицами являются различныя животныя, которыя и высказываютъ разныя нравственныя правила и мнѣнія, нисколько не соотвѣтствующія ихъ естественнымъ качествамъ.

Духовный романъ о Варлаамъ и Іоасафъ по сюжету также восточнаго происхожденія: овъ признается христіанскою переработкою одного эпизода изъ жизни Будды. Въ немъ разсказывается объ обращеніи индійскаго царевича Іоасафа пустынникомъ Варлаамомъ въ истинную въру. Въ формъ апологовъ Варлаамъ излагаетъ христіанское ученіе, заимствуя матеріалъ для нихъ какъ изъ евангельскихъ притчъ, такъ особенно изъ восточныхъ разсказовъ, сопровождая ихъ нравоучительными иносказательными толкованіями. Это одно изъ самыхъ поэтическихъ произведеній, развивающихъ аскетическій идеалъ. На славянскій языкъ оно переведено съ греческаго.

Повъсть объ Акиръ Премудромъ также переведена съ греческаго оригинала, который, однако, не отысканъ; по происхожденію же своему она принадлежитъ Востоку и находится въ ближайшемъ родствъ съ арабской сказкой (въ сборникъ "Тысяча и одна ночь") о Санхерибъ и его мудромъ совътникъ Гейкаръ. Въ славянской редакціи повъсть носитъ христіанско-поучительный характеръ. Наставленія Акира (Гейкара) племяннику его Анадану (Надану) напоминаютъ многочисленныя христіанскія поученія въ формъ нравственно-практическихъ поученій отца къ сыну.

Апокрифы.

Особевное богатство въ старо-славянской письменности представляетъ апокрифическая литература. Сюда относятся не только апокрифическия сказанія о ветхозавѣтныхъ и новозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ, но также статьи и книги суевѣрнаго характера, напр., книги астрологическія и гадательныя. Нѣкоторыя изъ апокрифическихъ сочиненій возникли среди еретиковъ и преслѣдовались церковью, другія же, притомъ огромное большинство, ничего еретическаго не представляютъ и свободно распространялись какъ въ Византіи, такъ и у славянъ. Къ числу апокрифовъ такія сочиненія относятся лишь потому, что сообщаютъ о библейскихъ лицахъ такія подробности, которыхъ нѣтъ въ каноническихъ книгахъ, но предлагаютъ ихъ иногда въ художественной, поэтической обработкѣ, что и дѣлало ихъ особенно популярными. Апокрифы давали поэтому нерѣдко матеріалъ для церковной проповѣди, поэзіи (пѣснопѣній) и живописи. Славянская апокрифическая литера-

тура почти исключительно переводная. Но значение си состоить не только въ томъ, что она была любимымъ чтеніемъ и вліяла на образование народныхъ воззръний на различные предметы природы и жизни человѣческой, а также на содержаніе народной устной словесности, но и въ томъ, что въ славянскихъ текстахъ нервако сохранились древніе и важные памятники, оригиналы которыхъ утрачены или извъстны въ другихъ редакціяхъ. Изъ ветхозавѣтныхъ апокрифовъ особенно замечательны сказанія объ Адамь, Енохѣ, Мелхиседекѣ, Авраамѣ, Моисеѣ, Давидѣ и Соломонѣ. Такъ славянская "Книга святыхъ тайнъ Еноховыхъ" представляетъ собою особую редакцію древней (до христіанской) книги Еноха, отъ которой дошли на греческомъ языкѣ лишь отрывки, а болѣе полный тексть сохранился на зейопскомъ языкѣ. Въ славянской редакціи разсказывается о путешествіи Еноха по семи сферамъ небеснымъ, при чемъ сообщается своеобразная космографія, ученіе объ ангелахъ стихій, о паденіи ангеловъ; на седьмомъ небѣ Еноху самъ Богъ разсказываетъ о твореніи міра, и этотъ разсказъ сильно отличается отъ библейскаго. Находясь на седьмомъ небѣ, Енохъ подъ диктовку ангела въ 366 книгахъ описалъ все, что было, есть и будетъ какъ относительно природы, такъ и каждаго человѣка, и во всемъ нашелъ строго предустановленный порядокъ. Сошедши на землю, Енохъ поучаетъ своихъ дътей строгой нравственной жизни. Возвышенное нравственное ученіе книги Еноха очень близко къ ученію евангельскому. Продолженіе книги Еноха составляеть замвчательный разсказъ о рождени Мелхиседека оть мертвой жены Нира Софонимы, неизвёстный изъ другихъ источниковъ. Равнымъ образомъ неизвъстны греческие оригиналы для такихъ апокрифовъ, какъ "Откровеніе Авраама", "Исходъ Моисеевъ", "О Соломонъ и Китоврасъ" и мн. др. Изъ новозавътныхъ апокрифовъ извъстно нъсколько апокрифическихъ евангелій: очень популярное протоевангеліе Іакова, Никодимово Евангеліе, Евангеліе Өомы (еретическаго происхожденія и потому довольно рѣдко попадающееся въ рукописяхъ), апокрифическія сказанія о хожденіяхъ апостоловъ на проповѣдь. Особенно много извѣстно апокрифическихъ сочиненій, трактующихъ о кончинѣ міра, страшномъ судѣ и загробной участи праведныхъ и гръшныхъ; таковы: апокрифический апокалипсисъ Іоанна Богослова, Видѣніе апостола Павла, Хожденіе Богородицы по мукамъ и др. Разнаго рода бидствія, особенно опустошенія христіанскихъ земель мусульманами, внутреннія смуты и физическія бъдствія какъ въ Византін, такъ и у славянъ внушали мысль о наступленіи послѣд-

нихъ временъ и давали поводъ въ современныхъ событіяхъ видеть ть бъдствія, которыя предсказывались въ сочиненіяхъ эсхатологическаго характера. Это вызвало переработку старыхъ сочиненій и составление новыхъ въ формъ историческихъ пророчествъ post factum съ именами пророковъ, напр., Исаін, Данінла; особенною популярностью пользовались "Слово Мееодія Патарскаго о царствін языкъ послѣднихъ временъ", а также хризмы или прореченія съ именемъ Льва Мудраго. Такія сочиненія, изображавшія преимущественно борьбу Византіи съ восточнымъ мусульманскимъ міромъ и западнымъ-латинскимъ, охотно переводились болгарами, у которыхъ историческая литература въ собственномъ смыслѣ почти совсѣмъ не привилась, равно какъ и сербами, и подвергались вставкамъ и переработкамъ примѣнительно къ событіямъ своей исторін. Въ одномъ изъ такого рода сочиненій, въ "Пандеховомъ пророческомъ сказании", между прочимъ, находится такая характеристика положенія Византіи и состанихъ народовъ и государствъ: "Византія градъ есть; приде Костадинъ изъ Рима и развали и созда градъ и нарече имя ему по своему созданію Константинь градъ; и царствоваща въ немъ Ромѣи (т. е. греки) до киръ Мануила царя, и потомъ не царствуютъ, дондеже придетъ число гитва льтоиъ". "Тарта ръка есть велія..., тъмъ же халдънсци языци наричются Тартаріе, два меча...; дважды бо имъ изыти на землю гнъвомъ". "Кумани (т. е. половцы) нигдъ же речени будутъ и погибнутъ". "Руси волчки (т. е. по-волчьи) повыютъ и розыдутся, люту казнь примуть, истають аки воскъ отъ лица огна". "Угры маловременны будутъ". "Сербинъ маломъренъ и паки воззвенитъ; перво смирится съ великимъ царемъ (т. е. византійскимъ) и потомъ воздвигнетъ оружіе на него и побѣдитъ его, яко Іисусъ Амалика и Гаваониты, и вознесется имя его въ живущихъ окрестъ его". "Болгаринъ младъ; и двумъ віющимся третій будеть первый; младость же есть премѣненіе дарства". Очевидно, что эта характеристика составлена около половины XIII въка, и довольно върно рисуетъ положение юго-востока Европы вскоръ послъ нашествія татаръ, но еще во время занятія Константинополя латенянами. Подобнаго рода памятники, вращавшиеся въ народной средъ, представляють интересь, главнымь образомь, въ томъ отношени, что въ нихъ выражается настроеніе народныхъ массъ подъ гнетомъ тяжелыхъ событій. Такое же значеніе имѣють и другія сочиненія апокрифическаго характера, особенно разнаго рода гадательныя и астрологическія книги, напр., громники, въ которыхъ по

явленію грома въ томъ или другомъ мѣсяцѣ и числѣ предсказываются разныя событія и, главнымъ образомъ—бѣдствія отъ враговъ христіанства—измаилитянъ, а также внутреннія смуты, насилія вельможъ, разбои на морѣ и сушѣ, землетрясенія, голодъ, моровое повѣтріе и т. д.; очень рѣдко предсказываются явленія благопріятныя; это показываетъ, что тяжелое настоящее мало сулило утѣшенія и въ будущемъ.

Распространенію апокрифическихъ сочиненій между болгарами Вогонильи сербами содъйствовало весьма раннее (около половины Х в.) oria появленіе и продолжительное существованіе ереси богомильской, CHEFE. получившей свое название отъ имени ея основателя, болгарскаго попа Богумила. Ученіе богомиловъ признавало себя христіанскимъ, но въ своемъ основаніи имѣло принципъ дуализма, или признаніс двухъ началъ, добраго (Бога) и злого (діавола), изъ которыхъ злому началу приписывалось твореніе видимаго міра и безраздѣльное господство надъ людьми до пришествія Христа; богомилы однако, и воплощение Христа признавали не дъйствительнымъ, а призрачнымъ, отрицательно относясь ко всему матеріальному міру, какъ произведенію діавола, отвергали учрежденія христіанской церкви: таинства, обряды, јерархію, и пропов'вдывали крайній аскетизмъ. Среди богомиловъ пользовались поэтому извъстностью такія сочиненія древнихъ еретиковъ, въ которыхъ развивалась та или другая черта ихъ ученія. Такъ очень популярно было апокрифическое "Видъніе Исаін", въ которомъ разсказывается о сошествін Христа на землю съ плотію, не дъйствительною, а призрачною, и "Преніе діавола съ Господомъ", развивающее ученіе о силъ и власти діавола. Собственно богомильскихъ сочиненій на славянскомъ языкъ въ подлинномъ видъ до насъ не дошло, но сохранились апокрифические памятники съ богомильскими вставками, или же богомильскія сочиненія, передъланныя православными, но удержавшія нікоторыя черты богомильскихъ представленій. Таковы "Сказаніе о созданіи твари Божіей на морѣ Тиверіадскомъ", извъстное во многихъ варіантахъ, "Видъніе Варуха", нъкоторыя редакція апокрифической "Бесѣды трехъ святителей". Во всѣхъ этихъ произведеніяхъ отразились преимущественно космогоническія богомильскія воззрѣнія, приписывающія твореніе матеріальнаго міра діаволу. Въ латинскомъ переводъ, сдъланномъ со славянскаго, въроятно, болгарскаго оригинала для западныхъ еретиковъ дуалистическаго толка - катаровъ или патаренъ, дошла "Книга св. Іоанна" (Liber sancti Iohannis), по своему содержанію

оказывающаяся, несомнѣнно, богомильскимъ сочиненіемъ. Въ формѣ бесѣды Іоанна Богослова съ І. Христомъ на Тайной вечери разсказывается въ этой книгѣ исторія творенія міра и человѣка, явленія Христа для избавленія рода человѣческаго отъ власти діавола, и дается откровеніе о кончинѣ міра. Богомильскій авторъ воспользовался апокрифическимъ откровеніемъ Іоанна Богослова, извѣстнымъ въ греческихъ и славянскихъ текстахъ, книгой Еноха въ славянской ея редакціи, крестными легендами, "Видѣніемъ Исаіи", и при помощи этого матеріала изложилъ основные пункты богомильскаго ученія.

Попъ

Iepenia.

Апокрифы распространялись въ Болгаріи и не только проповъдниками богомильскаго ученія. Такъ, извъстенъ болгарскій попъ Іеремія, какъ усердный распространитель апокрифическихъ сочиненій, но нътъ прямыхъ указаній на то, чтобы онъ принадлежаль къ богомильской секть; содержание распространявшихся имъ апокрифовъ не развиваетъ богомильскаго ученія и даже прямо противор'вчить ему. Индексомъ апокрифическихъ книгъ, или "статьей о книгахъ истинныхъ и ложныхъ", lepemia, болгарский попъ, выдъляется спеціально, какъ распространитель ложныхъ книгъ. Такъ, ему приписывается распространение лживыхъ молитвъ противъ болѣзней-трясавицъ и нежита, олицетворенныхъ въ образѣ демоническихъ существъ, причиняющихъ разнородныя болѣзни; такого рода молитвы до сихъ поръ находятся въ употребленіи среди болгаръ, сербовъ и русскихъ; подобныя же молитвы-заговоры извѣстны на Западъ, да и приписываемыя Іереміи не представляють ничего оригинальнаго: это простые переводы съ греческаго. Гораздо важнѣе приписываемое индексомъ болгарскому попу Іереміи "Слово о древ'ь крестнемъ-извѣщеніе св. Троицы". Это довольно обширное сочиненіе, въ которомъ по канвѣ крестной легенды, т. е. исторіи происхожденія и сохраненія древа, изъ котораго сдъланъ былъ крестъ для распятія Спасителя и двухъ разбойниковъ, пересказано нъсколько интересныхъ легендъ, отчасти извъстныхъ по другимъ памятникамъ, а отчасти встръчаемыхъ только здъсь. Большая часть этихъ легендъ извъстны на греческомъ языкъ, но для нъкоторыхъ греческихъ оригиналовъ не отыскано. Исторія крестнаго древа въ этомъ сочинении начинается отъ того древа, которое выросло изъ посаженныхъ Моисеемъ для услажденія горькой воды въ Мерръ крестообразно сплетенныхъ трехъ вътвей (обозначавшихъ Св. Троицу): кедра, певги и кипариса. Моисей пророчески предсказалъ назначеніе этого древа, какъ древа спасенія, и оно съ тѣхъ поръ

охранялось разбойниками, искавшими покалнія въ своихъ грахахъ ИЗЪ ЭТНХЪ и пропов'ядывавшими другъ другу о назначении древия; разбойниковъ одинъ, Амвросій, быль при Монсев, другой, Есромъ, при Давидв. Въ "Словв" Іеремін разсказаны интеросныя легенды о сообщении Давидомъ Соломону модели іерусалимскато трама, сдвланной изъ восковыхъ св'вчей, и о построеним храма Соломономъ, надинсью получившимъ черезъ ангела перстень съ тамиствениото постройкъ (для покоренія демоновъ и привлеченія ихъ къ работь п иныхр 16храма, -- какъ разсказывается въ другихъ кростныхъ ня гендахъ). Собирая рёдкіе и дорогіе матеріалы для построе нія храма, удивился Соломонъ узналъ о древъ при Мерръ, воторомъ . 0 какъ его красоть, такъ еще болье тому назначению, пророчески предупреждаль его разбойникъ Есромъ; съ вс личайшими трудностями доставлено было древо въ Ісрусалимъ, гдв те озбуждало всеобщее удивленіе своею красотою и "навитіемь"; вс-Тв попытки употребнть его для постройки храма былен напрасны, так въ какъ, несмотря на тщательныя изм'вренія, ОНО ОКАЗЫВАЮСЬ неснотря на платования, подожено подале в храна для Он жохновения то коротко; древо онао полония приниелть вслёдь за теревой и проходящихъ; разоонныкъ соронь при нело жили при дре ве другіе остался при немъ до смерти; поста в назначения дре ва; саное ва; саное разбойники и продолжали проповидывать вываться "разбойники и продолжали проповидывать на разбор ва; самое ибото, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ибото, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ва; самое ибото, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ва; самое исто, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ва; самое исто, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ва; самое исто, гдв находилось древо, стало на вываться "разбор ва; самое ва; ивото, гдв находилось древо, стало на получаль имя разбойника, и всякій, остававшійся служить при древ в, получаль имя разбойника, всякій, остававшійся служить при древ в, кратко о преем збойника, хотя таковымъ и не быть. Упомянувъ кратко о преем збойника, котя таковымъ и не былъ. Упомянувъ при изкоторит какъ Со. ломона до Ирода, авторъ снова сообщаетъ нъкоторит и какъ Со. легенды, хотя таковы и пода, авторь снова соос в разсказываеть с легенды, относящияся въ жизни Христа. Такъ, он ть разсказываеть с легенды, относящияся въ жизни Христа. Такъ, он то разна, о спорть находения относящіяся къжизни Христа. Такъ, он в родана, о спор-в Захожденій Христомъ главы Адамовой на берегу Іордана, о спор-в Двулъ цаотносящияся на Алановой на берегу 10 ромными раз Авухъ ца-Христомъ главы Алановой на берегу 10 ромными раз Авухъ ца-рей изъ-за этой главы, отличавшейся огроть своего в рами, такъ Христонъ (дана главы, отличавшейся от рами, такъ рей изъ-за этой главы, отличавшейся от ротъ своего что одинъ изъ царей положилъ ее у воротъ своего что одинъ изъ царей положилъ ее у воротъ своего у въ ней себъ у воротъ своего и в воротъ своего у воротъ своего и воротъ своего у воротъ своето у воротъ своето у воротъ своротъ своето у воротъ своротъ своротъ свотъ свотъ свотъ свотъ своротъ свотъ свотъ свотъ свотъ рей наъ-за отон и положнать ее у вороти ней себъ усьщальницу, что одинть изъ царей положнать ее у воротонъ во усьщальницу, въ нее для отдыха и хотъгъ сдъдатъ въ ней себъ усьщальницу, что однав но чина и хотъгъ сдъдатъ ва городонъ на Същањиниу, но Христосъ приказатъ похоронить со Здъсь же разбить, прозванномъ съ твхъ поръ Краніевымъ. Здвсь же разсказывается но Аристось сраны поръ Краніевымъ. вванномъ съ твхъ поръ Краніевымъ. особо отмвчаемая въ индексв легенда о томъ, са въ Христось и поръ краніевымъ. особо отивчаемая въ индексв легенда особо отивчаемая въ индексв легенда плугоиъ оралъ": при Августв пли общиреныя работы по постройкв плугоиъ оралъ": при Августв пли общиреныя работы по постройкв осооо опавлют: при Августь пли общить дала; тогла и постройкь городовь и дорогь, никто не быль безть дала плуть и Христось, породовъ и дорогъ, никто не былъ осо взялъ плутъ и Христосъ, встрътивъ человъка, орущаго волами, взялъ плутъ и провелъ три встрѣтнвъ человѣка, орущаго волами, встрѣтнвъ человѣка, орущаго волами, борозды и тѣмъ освятняъ ручной трудъ. Далье и провель тря борозды и тѣмъ освятняъ ручной трудъ. Съвдуеть очень вограние и твих освятных ручной тру- царя Следуеть очень нитересная легенда, какъ Провъ, сынъ Провъ Солевка, назвалъ интересная легенда, какъ Провъ, сынъ Провъ Селевка, назвалъ Христа братомъ во время купанья, какъ Слъпого Отво и утробой Христа братомъ во время купанья, кано Следиого Селчью и утробой пойманной Христомъ рыбы исцъднать следиого Отца и бъсноватую ХРЕСТОМ. ПО ИСТ. СРЕД. ВЪКОВЪ. ВЫП. II. 59

жону свою (разсказъ близко напоминаетъ библейскую исторію Товита и Товіи), какъ Христосъ помогалъ Прову въ сборѣ дани. Далию въ "Слови" излагаются извистныя легенды о сношеніяхъ со Христомъ Авгаря и о поставлении Інсуса въ јерейство при јеруоллимскомъ храмъ. Въ концъ "Слова" передъ враткимъ разсвазомъ о распятія передается исторія послідняго разбойника, стерегшаго крестное древо, по имени Спутника, который, по завещанию отца, и быль распять со Христомъ, какъ разбойникъ благоразумный. Всв эти легенды, ничего не имъющія общаго съ библейскими и онангольскими пов'вствованіями в потому отвергавшіяся церковью, какъ видно изъ индокса, однако не проводять никакихъ еретическихъ мыслой и ничего не содержать такого, что свидътельствонало бы объ ихъ богомильскомъ происхождении. Извъстны другія кростныя догонды съ именами свв. Соверіана и Григорія; въ нихъ вотричаются отчасти тв же мотивы, но исторія древа ведется не отъ древа при Мерръ, а отъ райскихъ древъ, въ насаждени во-

Крестныя легенды были извъстны богомиламъ, но онъ передълывали ихъ по - своему: такъ, въ "Книгъ св. Іоанна" (датинской) иручаетъ Монсею три вътви для насажденія древа креста діаволъ; онъ самъ изобрълъ крестъ, какъ орудіе своей мести.

торыхъ участвовалъ Сатананлъ.

Полени ва Распространение дожныхъ сочинений и мизний не оставалось безъ протизь протоста, который выражался не только въ формѣ запрета, изданія офиціальнаго индекса, но и въ формѣ полемическихъ сочиненій. epecel. Иль этихь последнихь особенно замечательны: одно-посланіе ісрусалимскаго монаха Асанасія къ нъкоему Панку, начитавшенуся басень попа leponiu и распространявшему ихъ; другое, болъе превисе и кажное, именно "Слово Козьмы пресвитера на новольных чеся ересь сульных. Кольма пресвитеръ жилъ во 2-й половить Х въза, какъ кидно изъ его укваданія къ дудовенству, изъ котораго инсте знали значенитаго Іолина экзарха, современника Симеона. Слове Кольны просватеры принациежить къ числу заятьчательныйшить CAMOUNDALISSAINS CONFEED OF DEEL OF BEECHDER ATTREATURE. Оно ехиренционные не полько о корошение знановнитие съ бого-NARSANNA VIENANA E CRASOLASSOÉ LOTNATEROÉ, DO E CE LYRODER nytenana netentikat orposepital yrenie operaties. antops, of mane ROOM (SAMOR REFERENCESE), COMPARING TOLESO BE TE FRICE SETрачеть котерских признавала и постазальни. Вторая часть саны "NASALOSA POPSKONY NAJ SES DI DOPOBORS COLIR DOBOCIARIENTS, IDому достветко дото верства и можа дества, что сообенно было выжн

въ виду строгой жизни еретиковъ. Сочиненіе Козьмы просвитера пріобрёло большое значеніе: изъ него дёлались выписки отдёльныхъ мёстъ въ сборникахъ и заимствованія какъ въ полеми «Скихъ, такъ и обличительныхъ сочиненіяхъ; особое вниманіе обраницали на него у насъ на Руси въ XV вёкѣ, когда приходилось полеми «Скихъ, такъ и обличительныхъ сочиненіяхъ; особое вниманіе обраницали на него у насъ на Руси въ XV вёкѣ, когда приходилось полемия «Скихъ, такъ и обличительныхъ сочиненіяхъ; особое вниманіе обраницали на него у насъ на Руси въ XV вёкѣ, когда приходилось полемия со впадали съ богомильскими, хотя выходили изъ другихъ началиъ, которъя совпадали съ богомильскими, хотя выходили изъ другихъ началиъ, напримёръ, о церковной іерархіи, иконопочитаніи, почитаніи своят тыхъ, обрядахъ и пр. Вообще, на Руси обильно пользовались котославянскою письменностью, которая здёсь принесла не меньшу ко, есла не большую пользу, чѣмъ на своей родинѣ.

59

## XLIX. ·

## Водонскій университеть и римское право въ средніе вѣка.

Рименов Ко промени наденія Западной Римской имперія населеніе ся провов провинцій было вполить романизовано. Тузомцы Африки, Испанія, отк У но Галліи, часткю Британіи, всть равно усвоили торговопромышлен-XI в. пую и ломлед бльческую технику римлянъ, переняли говоръ Италія народную, пультарную датынь, и воспринали римскія юрицическія восарбноя, въ частности римскія понятія о гражданскихъ стълкахъ, поредкіє ихъ совершенія и осъ отношеніяхъ, изъ нихъ зытехняющихъ Тахово отправное подоженіе средвевѣковой встісня Запада

> Рамская ріски рамся зе сразо не калерын и посл'я вторжены нармарови. Германця - посл'яциени инстолько отличались посл'я кольту чески разки ски оти часелени, среди котораго они отъщтаки коно осохазнит это отричко, что не поличился пале налена к тех тех состаки "рокатаки», свотик волер зай, своет права-

> Record of the accordence of the term of the original information back of the second of

Само собою <sup>1</sup>), какъ естественный исходъ изъ конфликте двухъ тосударцивнанзацій, въ основанныхъ варварами на римской почв 🔼 REC CNOTDS ствахъ, установилось такъ называемое "личное начало": общими на объединение населения одною государственною властью для всёхъ административными и судебными учреждентями, 🛲 🖚 области гражданскихъ отношений каждая національность продолжала жить и судиться согласно своему природному праву. Таки на ть образомъ, знаніе римскаго права или его облонковъ. у цълъвни жи жъ при общемъ понижении культуры, сохранялось среди провинціаль на Сго населенія. Оно, правда, слабо, поддерживалось также народни 🔿 🖬 школой, которая, будучи преемницей древне-римской инколы, в вс лючала въ свою программу, какъ часть риторики, ars dictaminis -HCKVCство составлять дъловыя бумаги, въ особенности применяя то во юридическія формулы. Містами, въ Римів, напримівръ, сохрания в спеціальныя, какъ бы высшія, юридическія школы.

Со временемъ, однако, примънять "личное начало" станаст взилось все трудневе. Разноплеменные подланные одного государства. жили въ перемежку, въ невольномъ экономическомъ общения, Сближались, сибшивались. Многое перенимали у вкрваровъ римля та с (на. примъръ, институть соприсяжниковъ, conjuratores), но горы эночительние было вліяніе на германцевъ все еще бол ве культ у римкъ римлянъ. Когда у германдевъ назръла потребность записа. полосанкцію СО стоженія ихъ обычнаго права и придать ему новую роны организованной государственной власти, они прибытан EC' 10сосълый PENCRI товымъ формуламъ, какими могъ снабдить ихъ нотаріусь: рядъ варварскихъ Правдъ быль редактированъ на. JEATHHнотаріусь: рядъ варварскихъ проводо она о родоности Зачато стин-скоиъ языкѣ. Такой кодификаторскій пріемъ придаль зачато с нымъ, неуклюжинъ еще юридическимъ представлениямъ германцевъ неуклюжимъ еще юридическимъ продотовления понятіямъ, ото. рыя были приравнены къ отчетливымъ римскимъ понятіямъ, отве KOTOустойчивое, но видоизмъненное значение. Не довольствуясь ЭТИМЪ, устончивое, но видоизминенное значение. По доловить, исказывание, варвары заямствовали рядъ отдёльныхъ институтовъ, исказывана, правда, и приноравливая ихъ къ своимъ потребностямъ. Первен. 38HMCTBOBBHie ствующее, громадное значение имъло, напримъръ, письменной формы для сдѣлокъ между живыми (договоровъ, дарений передачи имущества) и распоряжений на случай смерти (завъщаній). Послѣднія раньше были совершенно чужды германскому праву и введены уже подъ вліяніемъ церкви.

1) Была сдёлана только одна попытка-въ обратномъ направлени. Те. одоряхъ подчинилъ готовъ рамскому праву.

Первые въка послъ вторженія варваровъ были эпохой разложенія твхъ культурныхъ центровъ, которые римская цивилизація создала въ провинціи: городовъ-муниципій-и помъстій - виллъ. Когда въ X и XI въкахъ, благодаря ряду внъшнихъ толчковъ (походы норманновъ), этотъ процессъ быстро завершился, когда старый, римскій въ своей основь, строй окончательно рушился, пали уцълъвшія еще перегородки между различными группами населенія. Онъ слились и выработали для каждой отдъльной мъстности общій говоръ и рядъ общихъ, несложныхъ обычаевъ. Обравовалось новое, территоріальное, обычное право, особенности котораго, какъ и мъстнаго говора, обусловливались привычками численно преобладавшей въ округв національности. Во Франціи, напримъръ, преобладание германскихъ началъ на съверъ и римскихъ на югъ почти совпадаеть съ распространениемъ нарѣчий langue d'oil и langue d'oc-въ зависимости отъ племеннаго состава населенія по объ стороны пограничной линіи этихъ областей.

Рояь

церкви.

L

Римское право, тъмъ не менъе, сохранило практическое значеніе. При наступившемъ смятеніи, пока еще только нарождавшійся феодальный строй медленно стягиваль новые узлы культурной жизни, пока вырабатывался новый укладъ народной жизни и хозяйственнаго быта, среди общаго хаоса окончательно сложилась могущественная и стройная общественная организація --- католическая церковь. По ея ученію, церковь есть societas perfecta, т. е., по современной терминологіи, суверенное государство. Какъ таковое, она имфетъ свое особое право и только римскимъ и весьма близкимъ къ нему каноническимъ могло быть право этого римскаго по происхожденію, строю и духу учрежденія. "Secundum legein Romanam quam ecclesia vivit", говорить уже Рипуарская Правда. При господствъ такъ называемаго "личнаго начала" римское право стало какъ бы національнымъ правомъ церкви и ея служителей. Оно примънялось притомъ не только по отношенію къ этимъ послъднимъ, но всегда, когда въ дълъ затрогивались ихъ интересы. Церковь даже расширила примѣненіе римскаго права, постепенно увеличивая, особенно въ XII в., кругъ вѣдомства своихъ судовъ и подчиняя имъ рядъ свътскихъ отношеній.

Юридическія познанія духовенства были, однако, ничтожны. Уровень образованія его глубоко палъ, и научное возрожденіе и воз-Возрождевіе становленіе авторитета римскаго права въ св'єтскихъ судахъ не римскаго было вызвано имъ.

права. Первые слъды изученія римскаго права мы можемъ прослъдить

Digitized by Google

въ Италіи, въ XI столітіи. Къ тому времени города сіверной Италіи, ближайтіе преемники античной культуры, первые на Запаль, достигли болье высокой степени общественнаго развитія. Политическій строй ихъ пріобрѣлъ нѣкоторую устойчивость и, вмѣсть съ тъмъ, стало изумительно быстро увеличиваться народное благосостояние. Отдѣльныя отрасли торговли и промышленности, получая самостоятельное значение, обособлялись и распредѣлялись между различными хозяйствами; послъднія, чаще чъмъ прежде, обывнивались своими произведеніями, и торговыя сношенія между ними росли и осложнялись. Возобновились также сношенія съ высококультурной еще Византіей и съ Востокомъ. Благодаря всему этому поднялся общій уровень образованія, и сказалась потребность въ болѣе совершенномъ и развитомъ правѣ. Въ многочисленныхъ вновь возникавшихъ городскихъ школахъ преподавание его оживилось. Въ Павіи, напримъръ, въ Х стольтіи рядъ юристовъ занялся истолкованиемъ мъстныхъ лангобардскихъ обычаевъ и законовъ.

Въ съверо-восточной Италіи, въ Равенской области, гдъ населеніе, во время продолжительнаго господства Византіи, успъло нъсколько освоиться съ сборниками Юстиніана, введенными имъ въ 554 году, — вновь обратились къ изученію уцълъвшихъ частей этихъ сборниковъ. Работы равенскихъ юристовъ возбудили, однако, и за предълами Равенны общій интересъ къ заброшеннымъ памятникамъ римскаго права, о высокихъ достоинствахъ котораго въ обществъ сохранилось смутное преданіе, среди образованнаго духовенства, быть можетъ, даже ясное представленіе. Этого было достаточно. Среда была подготовлена хозяйственнымъ строемъ и общимъ умственнымъ развитіемъ, и ознакомленіе съ древней юридической мыслью быстро вызвало широкое научное движеніе.

Уже въ концѣ XI вѣка въ сосѣдней съ Равенной Болоньѣ Глоссаторы. возникла школа "глоссаторовъ", которая произвела рѣшительный переворотъ въ пріемахъ изученія права. Основатель этой школы Ирнерій былъ сначала преподавателемъ риторики; но по почину маркграфини Матильды Тосканской, союзницы папы Григорія VII, онъ около 1088 года сталъ читать въ Болоньѣ римское право, какъ самостоятельный предметъ, отдѣльно отъ риторики, въ связи съ которой оно преподавалось раньше. Сохранилось преданіе, что Ирнерію первому удалось по частямъ вновь собрать полный текстъ Юстиніановыхъ сборниковъ. Но допуская даже, что это преданіе невѣрно, что у него были неизвѣстные намъ предшественники, всеже за Ирнеріемъ и его учениками мы должны признать великую

Digitized by Google

заслугу возрожденія посл'в в'вкового перерыва общирной и плодотворной отрасли знанія <sup>1</sup>).

По словамъ одного изъ преемниковъ его. Ирнерій былъ знатокъ логики (logicus fuit) и человѣкъ тонкаго ума (vir subtilis). Онъ быстро занялъ вліятельное положеніе, какъ судья и какъ преподаватель. Число его слушателей было, въроятно, весьма значительно: уже въ 1159 году папа Александръ III, преподававший въ молодости римское право въ Болоньъ, шлетъ извъщение о своемъ избраніи цізлому ряду болонскихъ ученыхъ. Не зная, однако, какъ долго преподавалъ Ирнерій, --- повидимому до 1125 года, --- мы не можемъ рѣшить, его ли учениками были тѣ четыре глоссатора, которые, опираясь на римское учение о неограниченности государственной власти, отстаивали въ 1158 году на Ронкальскомъ сеймъ права императора Фридриха I, какъ законнаго преемника римскихъ кесарей. Цѣня поддержку со стороны преподавателей римскаго права, императоры оказывали школѣ особое покровительство, которое много содъйствовало быстрому ея росту. Съ этого времени извъстные изслъдователи и преподаватели непрерывно смѣняли другъ друга въ теченіе полутора стольтій. Изъ нихъ наиболѣе прославился Адо, юристь начала XIII вѣка. При немъ въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ въ Болонью со всѣхъ концовъ Европы собиралось до 10,000 слушателей ежегодно. Тольованія Ацо пользовались общепризнаннымъ, рѣшающимъ значеніемъ въ судахъ, примѣнявшихъ римское право. Ученикомъ его Аккурсіемъ († 1260 году) заканчивается рядъ глоссаторовъ. Какъ бы подводя итогъ дѣятельности своихъ предшественниковъ, Аккурсій составиль полный сводь ихъ толкованій, и этимъ сводомъ, "glossa ordinaria", почти исключительно пользовались всъ позднъйшіе юристы.

Своимъ названіемъ глоссаторы обязаны внѣшнему пріему работы, привычкѣ заносить свои объясненія межлу строкъ или на поляхъ рукописи памятника въ формѣ "глоссъ"<sup>9</sup>). Но быстрый и прочный успѣхъ ихъ объясняется новыми, для той эпохи, пріе-

<sup>1)</sup> Въ 1894 году нъмецкій ученый Фиттингъ издалъ нъсколько юридическихъ сборниковъ, составленныхъ около XI въка, замъчательныхъ по своему высокому совершенству, которые онъ приписываетъ Ирперію. Вопросъ этотъ споренъ, по сборники, во всякомъ случаъ, доказываютъ, что изученіе римскаго права стало сразу на значительную высоту.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Glossa — на средневъковой латыни — иностранное, непонятное слово, а также его истолкование.

мами изся вдованія права. Въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ, они стали изучать римское право во всемъ его объемъ, какъ одно цълое. Они подыскивали съ изумительной и понынъ едва ли превзойденной тщательностью сродные по содержанію отрывки и обнаружили, при истолковании ихъ, много находчивости и остроумія. Значеніе ихъ работь умаляется, правда, тьмъ, что они, подобно встить средневтьковымъ ученымъ, какъ и художникамъ 1), были лишены всякаго представленія объ историческомъ развитіи и, ничемъ не смущаясь, отыскивали въ законахъ римскихъ императоровъ постановленія о ленномъ владѣніи или находили въ нихъ оправданіе родовой мести. Но сознательно они не ръшались отступать отъ положений римскаго права. Они съ набожною почтительностью усвоивали его, какъ воплощенный разумъ, какъ ratio scripta. Увъренные въ предстоящемъ возрождении Римской имперіи, глоссаторы дунали и учили, что всв христіанскіе народы обязаны вновь подчиниться римскому праву. Поэтому они не ограничивались попытками найти въ немъ отвѣтъ на запросы мѣстной жизни, разрѣшеніе отдѣльныхъ, случайно возникавшихъ юридическихъ задачъ; съ самаго же начала они излагали римское право, какъ право единое и общее для всего латинскаго Запада. И въ ихъ аудиторіяхъ стали собираться ученики со всего Запада.

Не связанное болѣе узкими рамками мѣстныхъ интересовъ, тщательное изученіе римской юридической литературы, которая, къ тому же, сохранилась почти полностью въ отличіе отъ литературы другихъ наукъ <sup>3</sup>), — изумительно быстро подняло уровень юридическаго мышленія. Въ короткое время юристы перешли отъ примѣненія отрывочныхъ, скудныхъ положеній средневѣковаго права къ послѣдовательному, подчасъ тонкому, разбору сложныхъ (юридическихъ) понятій. Глоссаторы, наряду съ парижскими схоластиками, ознаменовали возрожденіе научнаго мышленія, переходъ отъ механическаго усвоенія безсвязныхъ отрывковъ къ сознательному,

1) Одинъ итальянскій художникъ, современникъ постъ-глоссаторовъ, о которыхъ будетъ рѣчь пиже, изобразилъ Сципіона Младшаго, въ доспѣхахъ, рядомъ съ пушкою, направленной противъ готическихъ башенъ Кароагена,--не смотря на то, что, какъ не могъ не знать и художникъ, пушки вощли въ употребленіе за нѣсколько десятковъ лѣтъ всего. Подобно втой картинъ разсужденія глоссаторовъ рисуютъ памъ иногда бытъ средневѣковой Италіи, а не древняго Рима.

<sup>2</sup>) Чтобы оцвнить значение этого обстоятельства, стоитъ вспомнить о вліяния, которое оказало на развитие (схоластической) философія, появление на Западъ, коти плохого, но полнаго перевода Аристотеля.

Первое увлеченіе римокимъ правомъ.

Digitized by Google

систематическому сопоставленію и согласованію унаслѣдованныхъ ученій <sup>1</sup>). То была первая, еще непосильная ихъ уму, но смѣлая попытка варваровъ самостоятельно разобраться въ богатомъ наслѣдіи древняго міра.

Подобную задачу первыми поставили себѣ юристы-глоссаторы. Благодаря ихъ трудамъ, изученіе права получило характеръ научной работы раньше, чѣмъ изученіе другихъ отраслей знанія. Въ средніе вѣка, пока философія считалась какъ бы введеніемъ къ богословію и изучалась только богословами, а естествознанія, какъ науки, не существовало, право было единственной свѣтской наукой, способной сообщить уму изслѣдователя научную выправку и широкое развитіе. Поразительные успѣхи юристовъ, столь же блестящіе и болѣе прочные, чѣмъ успѣхи парижскихъ схоластиковъ, не могли не придать особаго обаянія римскому праву и не вызвать увлеченія имъ въ обществѣ, среди котораго съ необычайной силой пробудилась жажда научнаго знанія <sup>2</sup>).

Движеніе, возникшее въ Болоньѣ, быстро охватило всю Западную Европу потому, конечно, что воззрѣнія глоссаторовъ были послѣдовательнымъ выраженіемъ настроенія средневѣковаго общества, которое смотрѣло на свой міръ, какъ на непосредственное продолженіе міра римскаго. Обязанные Риму почти всѣмъ своимъ культурнымъ багажомъ, своей литературной рѣчью, письменностью, естествознаніемъ и техникой, своими нравственными и религіозными идеалами, средніе вѣка, подчиняясь во всемъ вліянію Рима, не могли, очевидно, не подчиниться и его праву. Для нихъ римское

1) Мы привыкли обвинять глоссаторовъ и ихъ учениковъ въ слипомъ подчинения авторитетамъ. Этотъ упрекъ дилами имъ уже въ эпоху Возрождения (Рабля жестоко потишался надъ ними за это). Не то думяли въ XII столити. Стефанъ, епископъ Турнейскій, въ письми къ папъ, какъ водится, обличаетъ новое направление въ науки и жалуется, что-де "ныни въ церковныхъ судахъ простыя, установленныя издревле правила презираются новыми учеными; стали они противополагать имъ, къ немалому смущенію вирующихъ, непроходимый люсъ декретовъ, папскихъ посланій и тому подобныхъ документовъ, выбирая изъ нихъ, по своему усмотривню, то, что имъ кажется болие подходящимъ".

<sup>9</sup>) Пусть читатель вспомнить туть значеніе и роль отвлеченныхъ богословскихъ споровъ въ ту эпоху, готовность многотысячной толпы, напримъръ, учениковъ Абеляра, съ напряженнымъ вниманіемъ, при самыхъ неудобныхъ впѣшнихъ условіяхъ, слѣдить за сложными схоластическими разсужденіями. Ничего подобнаго никогда больше не наблюдалось. Въ 1228 г. доминиканцы включили въ свои орденскія правила обътъ воздержанія отъ изучепія права. право имѣло значеніе не одной изъ юридическихъ системъ, между которыми возможенъ выборъ; то было высшее, даже единственное культурное право, имъ доступное. Можно ли еще спрашивать, почему оно было редипировано?

Уже при первомъ ознакомленіи съ правомъ, изложеннымъ въ сборникахъ Юстиніана, глоссатора поражало превосходство его надъ средневъковыми обычаями; онъ угадывалъ тъ высокія достоинства его, которыя понынѣ заставляють юристовъ обращаться къ этимъ сборникамъ, чтобы овладъть мастерствомъ римлянъ въ разработкъ юридическихъ задачъ. На рядъ вопросовъ и правовыхъ задачъ, которые ставилъ впервые общественный или частный бытъ въ своемъ поступательномъ развитія, средневъковый юристъ находилъ тутъ готовые отвѣты, находилъ ихъ по двумъ причинамъ. Въ основу средневѣковой культуры легла та античная культура, которую нѣкогда регулировало римское право, и привитая варварамъ античная гражданственность не могла не приводить къ аналогичнымъ отчасти результатамъ. Второю причиною былъ универсальный характеръ римскаго права. Въ эпоху Имперіи оно лишилось своихъ узко-національныхъ особенностей: развиваясь на почвъ твснаго общенія ряда высоко-культурныхъ народностей, связанныхъ господствоиъ Рима, воспринимая лучшія черты ихъ права, оно, по мѣрѣ разработки смѣнявшимися поколѣніями юристовъ-философовъ, выростало въ право "общенародное", т. е. въ право, общее для встхъ народовъ римской имперіи и ттямъ самымъ для всего цивилизованнаго міра. Въ лучшую его эпоху оно регулировало отношенія, основанныя на товарномъ производствѣ и денежномъ хозяйствѣ, сложности и многообразія которыхъ средніе вѣка стали достигать лишь весьма медленно и неравном врио въ разныхъ странахъ Европы.

По сборникамъ Юстиніана средневѣковые юристы знакомились и съ основами римскаго государственнаго строя временъ Имперіи, такъ успѣшно обезпечившаго ея мирное развитіе, ту Рах Romana, символъ имперіи, которой многочисленныя области ея были обязаны цвѣтущимъ состояніемъ въ теченіе первыхъ вѣковъ нашей эры. Преданіе объ этомъ сохранилось среди варваровъ, и долго государственные дѣятели ихъ мечтали о возрожденіи искусно и крѣпко слаженнаго правительственнаго механизма Рима. Германскій императоръ, французсвій король, сотрудники ихъ по осуществленію нелегкой для того времени задачи— усиленія государственной власти и обезпеченія политическаго и нравственнаго объединенія народа,— всѣ они поэтому неуклонно стремились поднять значеніе римскаго права.

Итакъ, научный интересъ къ римскому праву, нравственное обаяніе его, практическая польза, подлержка свыше, — все это, дъйствуя одновременно, побуждало лучшія силы того времени, какъ н'ікогда въ Римъ, посвящать себя изученію права. XII въкъ, въ особенности, когда интересы общества еще не сосредоточились на богословскихъ спорахъ, какъ въ XIII и слъдующихъ стольтіяхъ, сталъ въкомъ юриспруденціи; на немъ отозвалось первое, страстное увлеченіе римскимъ правомъ. Большинство папъ—наиболѣе даровитыхъ личностей своей эпохи—вышло тогда изъ рядовъ юристовъ <sup>1</sup>).

BOROHOKAS Въ эту именно эпоху увлеченія римскимъ правомъ одни только болонскіе глоссаторы преподавали его какъ самостоятельную отрасль TEOFS. знанія, какъ науку, систематически и въ полномъ объемъ; только болонская юридическая школа могла получить обще-европейское значеніе — и получила его. Съ самаго же основанія школы, въ Болонью стали стекаться ученики не только изъ Италін, но также изъ-за Альпъ, изъ романскихъ и славянскихъ земель, -- всъхъ тъхъ странъ, умственная жизнь которыхъ находилась подъ вліяніемъ римской культуры. Число иностранцевъ быстро превысило во много разъчисло мъстныхъ учениковъ. Иностранцы получили ръшительное преобладание. Подъ ихъ вліяниемъ болонская школа изъ вородской, какой она была первоначально, превратилась въ шкоду общую для всёхъ народовъ, въ "Studium generale". Эта первая перемъна въ характеръ и значени школы повлекла за собою рядъ другихъ. Постараемся прослёдить теперь важнёйшія изъ нихъ, тё, которыя оказали замѣтное вліяніе на развитіе школы и, вмѣстѣ съ тъмъ, на судьбы римскаго права.

Ея покро-

вители.

Значеніе новой, высшей школы скоро было сознано свътской и духовной властью. Нуждаясь въ поддержкъ людей съ научнымъ образованіемъ, императоръ и папа даровали школъ рядъ "привилегій", т. е. преимуществъ въ правовомъ ся положеніи.

Чтобы обезпечить, по возможности, безопасность учениковъиностранцевъ, почти безправныхъ, императоръ Фридрихъ I издалъ въ 1158 году законъ, извъстный подъ названіемъ "Authentcia Habita", въ силу котораго ученики и преподаватели школы ставились подъ особое покровительство императора на пути въ школу

1) Напримъръ: Александръ III, Иннокентій III, Григорій IX, Иннокентій IV. и обратно и за все время ученія. Слушатели получили также право требовать, чтобы возбуждавшіеся противъ нихъ иски и обвиненія разбирались передъ містнымъ епископомъ или тімъ преподавателемъ, у котораго каждый изъ нихъ занимался.

Еще серьезите было значеніе поддержки, оказанной высшей школт папскою властью. У папы, могущественнаго покровителя научныхъ занятій, университетъ искалъ защиты отъ притъсненій со стороны города. Не разъ папы прибъгали къ суровымъ (духовнымъ) карамъ, чтобы заставить городскую общину отказаться отъ враждебныхъ университету мъръ, и спасали его отъ грозившей ему гибели. Къ папъ обращались за ръшеніемъ споровъ, возникавшихъ между преподавателями и слушателями, среди которыхъ долго преобладали клирики. Рядомъ мъръ папы облегчали послъднимъ доступъ въ высшую школу <sup>1</sup>). Университету оказывалась, наконецъ, широкая помощь изъ церковныхъ средствъ. Для бъдныхъ студентовъ былъ основанъ рядъ общежитій (collegia или bursae), а преподавателямъ, плохо обезпеченнымъ взносами слушателей, часто предоставлялись бенефиціи, т. е. извъстные доходы съ церковнаго имущества.

Заботливое попеченіе о высшей школы дало возможность папамъ упорядочить многое въ ея быту— въ особенности же значеніе такъ называемыхъ "ученыхъ степеней".

Болонскій университеть развился на почвь городской, свътской школы, и во главь его не стояль особый духовный сановникь, какимъ быль, напримърь, въ Парижъ канцлеръ университета. Но съ 1215 года аналогичное положеніе заняль архидіаконъ (затъмъ епископъ) болонскій. Папа предоставиль ему исключительное право сообщать "licentiam docendi", т. е. разръшать чтеніе лекцій лицу, признанному преподавателями достойнымъ соотвътствующаго ученаго званія. Мъра эта не вызвала возраженій, и подобныя полномочія стали передаваться затъмъ мъстному епископу всюду, гдъ возникали высшія школы по образцу болонской, — въ Падуъ по просьбъ самихъ слушателей. Тъмъ самымъ представители духовной власти получили во всъхъ университетахъ извъстное вліяніе на

1) Папы двлали исключение въ пользу Болонья. Вообще же они предупреждели богослововъ не увлекаться римскимъ правомъ, нвогда воспрещели слушать его. Въ буллъ Dolentur (1254 г.) папа съ укоризною говоритъ: tota clericorum multitudo ad audiendas seculares leges concurrit, но признаетъ, что-nunc in plerisque mundi climatibus ad ecclesiasticas dignitates nullus assumitur, nisi qui secularis scientiae professor vel advocatus existat.

Пронсхожденіе ученыхъ отепеней. присужденіе ученыхъ степеней. Обычай этотъ установился рано. По прим'тру цеховыхъ мастеровъ – ремесленниковъ, преподаватели отдѣльныхъ наукъ стали принимать въ свою среду новыхъ лицъ только послѣ предварительнаго испытанія ихъ познаній. Ученикамъ, успѣшно выдержавшимъ искусъ, они торжественно присуждали затѣмъ "ученое званіе". Ихъ было нъсколько и онѣ пріобрѣтались въ извѣстной послѣдовательности, по степенямъ. Высшей степенью было званіе "доктора" т. е. "ученаго". Оно соотвѣтствовало званію "мастера" и сообщало право преподавать вполнѣ самостоятельно, въ свою очередь брать въ ученіе другихъ.

Необходимость, сверхъ одобренія товарищей, получить особое разрѣшеніе отъ духовенства ограничивала права преподавателей, но это стѣсненіе окупалось тѣмъ, что, благодаря участію въ ихъ присужденіи духовной власти, ученыя степени получили обще-европейское значеніе.

Прежде всего было признано право преподавать всюду за богословомъ, получившимъ разрѣшеніе отъ канцлера въ Парижѣ: докторъ парижскаго университета былъ doctor universalis ecclesiae, докторомъ всей церкви. Съ начала XIII столѣтія, папы <sup>1</sup>), подтвердивъ аналогичный обычай, установившійся въ пользу болонскихъ юристовъ, даровали всѣмъ вновь возникавшимъ университетамъ привилегіи, въ силу которыхъ присужденная ими степень сообщала право преподавать и въ другихъ высшихъ школахъ (jus ubique docendi).

Впослѣдствіи, когда возникъ рядъ новыхъ университетовъ, указанное право очень много содъйствовало установленію тѣсной связи между ними. Лучшіе университеты Запада стали привлекать еще большее число слушателей—безъ различія подданства. Установился даже обычай посѣщать, въ теченіе многолѣтнихъ иногда занятій, по нѣсколько университетовъ, въ разныхъ странахъ. Часто, впрочемъ, безпечная и разгульная молодежь среднихъ вѣковъ увлекалась не ученіемъ, а веселой бродячей жизнью во время этихъ кочевокъ. Сохранились свѣдѣнія о "странствующихъ студентахъ", перебывавшихъ въ 15 и болѣе университетахъ.

Одновременно и преподаватели, по особому приглашенію или по своему почину, стали нерѣдко переходить изъ университета въ университетъ. Какъ и слушатели, они понимали, что работа ка-

<sup>1)</sup> Подобныя привилегія давались иногда и світскою властью; но оніз получили обще-европейское значевіе только тогда, когда ихъ подтверждали папы.

бинетная, надъ рукописью, не могла тогда дать уединенному изслвдователю того богатства познаній, какъ перевзды изъ одного центра научной дъятельности въ другой.

Послъдствіемъ всего этого было постоянное, живое общеніе между университетами, установление общеевропейской respublica litterarum. Средневъковая наука, тъсно связанная еще со школой, не знала національнаго обособленія, и мы увидимъ на примъръ римскаго права, что новыя познанія и пріемы изсл'ядованія, несмотря на отсутствіе печати, поразительно быстро распространялись по всей Западной Европъ.

Папы оказали также замътное вліяніе на общее развитіе строя болонской школы. Они первые приняли подъ свое покровительство возникшія при ней товарищества, общества преподавателей и слу- органивація шателей. Въ XII стольти въ Западной Европъ, на развалинахъ прежняго строя, среди общаго хаоса, зародилось настойчивое стремленіе къ сплоченію, къ объединенію вновь нарождавшихся корпорацій. политическихъ и общественныхъ группъ. Возникали одни за другими городскія коммуны (общины), купеческія ганзы (союзы), торгово-промышленные цехи и гильдіи. Это движеніе сказалось также среди преподавателей и слушателей высшихъ школъ. Почти одновременно, притомъ независимо другъ отъ друга, на исходъ ХІІ столітія, какъ въ Парижів, такъ и въ Болоньів, они стали соединяться въ рядъ "обществъ" или "товариществъ". Подобно упомянутымъ выше политическимъ и торгово-промышленнымъ союзамъ, эти товарищества разсматривались какъ самостоятельные носители гражданскихъ и публичныхъ правъ, отличныхъ отъ правъ отдъльныхъ участниковъ. Они были, слъдовательно, "корпораціями" или "universitates", по терминологіи римскихъ юристовъ.

Въ Болоньъ особое значение получили союзы слушателей. Въ составъ этихъ союзовъ долго входили одни лишь студенты-юристы, которые пользовались рядомъ привилегій на томъ основаніи, что болонская школа первоначально была исключительно юридическою школой 1). Такой составъ долженъ былъ возвысить значение болонскихъ корпорацій сравнительно съ парижскими націями, гдѣ преобладали студенты-артисты, - уже потому, что къ изученію права переходили, пройдя предварительно курсъ свободныхъ искусствъ (artes). Юристы были людьми сравнительно пожилыми, и болонское студенчество отличалось гораздо менње безпокойнымъ нравомъ,

Пронохожденіе н VHEBODCE-TOTORETS

<sup>1)</sup> Преподавание богословія было введено только съ 1360 года.

чёмъ парижское. Оно, наконецъ, могло свободнёе развиваться въ вольномъ итальянскомъ городѣ, чёмъ подъ суровою властью парижскаго канцлера, занимавшаго по отношенію къ корпораціямъ положеніе сюзерена <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, рядъ причинъ содъйствовалъ тому, что въ Болоньѣ, въ отличіе отъ Парижа, вся власть со временемъ перешла въ руки корпораціи слушателей. Въ предълахъ университета повторился процессъ, который можно прослѣдить въ исторіи городской общины: къ концу среднихъ въковъ власть переходитъ къ одной изъ группъ союзовъ, изъ которыхъ слагалась община, къ цехамъ.

Первое товарищество было образовано, въроятно, слушателяминъмцами, по образцу "ганзъ" (союзовъ, гильдій) нъмецкихъ купцовъ, торговавшихъ за предълами отечества. Ихъ примъру вскоръ послѣдовали представители другихъ сѣверныхъ націй, а затѣмъ уроженцы Ломбардіи и средней Италіи (Toschi), такъ что всего возникло не менъе четырехъ товариществъ. Но около 1250 года, по неизвъстнымъ намъ побужденіямъ, онъ слились въ двъ большія "корпорапіи". Въ составъ одной, корпораціи "ультрамонтановъ", вошли студенты, родомъ изъ-за Альпійской цепи. Они делились на 14 націй, группъ, сохранявшихъ, повидимому, нѣкоторую самостоятельность. То были: Gallici, Picardi, Burgundiones, Pictavenses ct Vascones, Turonenses et Cenomanenses, Normanni, Catelani, Ungari, Poloni, Theotonici, Ispani, Provinciales, Anglici – словомъ, представители встахъ областей средневтвковой Европы. Другая, корпорація "цитрамонтановъ", объединяла всъхъ уроженцевъ Италіи, за исключеніемъ слушателей изъ самой Болоньи. Какъ граждане родного города, они не нуждались въ защить и помощи, которую оказывала корпорація, и поэтому совствить не входили въ составъ обществъ.

Наиболѣе древній уставъ болонской корпораціи (націи), дошедшій до насъ полностью, относится къ 1497 году. Но постановленія его носять явный отпечатокъ эпохи происхожденія корпорацій. Общество студентовъ именуетъ себя братствомъ (fraternitas). Оно избираетъ изъ своей среды двухъ прокураторовъ, для представительства во внѣ и для управленія ся дѣлами. Этимъ прокураторамъ поручается также судебная власть надъ товарищами и,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По терминологіи нѣмецкаго права, парижскія корпораціи были hofrechtliche Genossenschaften, а болонскія—stadtrechtliche.

подъ страхомъ высокаго денежнаго штрафа, воспрещается привлекать товарища къ общему суду, помимо своего корпоративнаго суда. Уставъ обязываетъ товарищей питать другъ ко другу братскую любовь (fraterna caritas), ухаживать за больными, оказывать поддержку нуждающимся товарищамъ, сопровождать ихъ къ докторскому испытанію и затівмъ домой, складываться, чтобы справлять достойно похороны умершихъ товарищей, наконецъ, сообща праздновать торжественные въ жизни общества дни. Каждый вновь поступающій членъ общества долженъ привести присягу строго соблюдать уставъ. Эта черта, въ связи со всёмъ вышеизложеннымъ, доказываеть, что корпораціи были не чёмъ инымъ, какъ древнегерманскими Schwurbrüderschaften (присяжными братствами), обычной формой соединенія сръдневъковыхъ купцовъ и ремесленниковъ.

Не такъ рано и легко, какъ внутренній распорядокъ корпорадія, слушателямъ удалось упрочить внѣшнее положеніе ихъ и вліяніе на общеуниверситетскія дъла. Этого вліянія они добились только посль продолжительной и упорной борьбы съ городскою общиной и съ обществомъ (цехомъ) преподавателей.

Воръба HIS 05 городомъ.

Городскія власти считали себя въ правѣ вмѣшиваться въ управленіе университетомъ на томъ основаніи, что онъ первоначально былъ городскою школой. Къ студенческимъ же обществамъ онъ относились враждебно преимущественно изъ опасенія, что, сплотившись, слушатели легче могуть исполнить обычную во время нерѣдкихъ столкновеній съ гражданами города угрозу-выселиться и перенести всю школу въ другое мѣсто, къ немалому ущербу доходовъ Болоньи и ея домовладъльцевъ въ особенности. Эти опасенія не были лишены основанія. Студенты на самомъ дълѣ нѣсколько разъ уходили и торжественно клялись, что уже не вернутся болѣе. Въ такихъ случаяхъ въ дѣло вмѣшивался постоянный покровитель студентовъ-папа. Онъ заставлялъ городъ уступать, а студентовъ разрѣшалъ отъ данной клятвы. Не всѣ, однако, соглашались на компромиссъ, и нѣкоторые оставались въ сосѣднихъ городахъ, образуя тамъ ядро новаго университета. Такъ возникли первые послѣ Болоныи итальянские университеты — въ Виченцъ (1204 г.) и въ Падуѣ (1222 г.). Послѣ того какъ было улажено особенно рѣзкое столкновение въ 1321 г., долго угрожавшее окончательнымъ закрытіемъ болонскаго университета, студенты-юристы построили въ память этого событія церковь S. Maria della Pace (Маріи Миротворицы). Въ этой церкви былъ поставленъ сохранившийся понынъ памятникъ, на которомъ рельефомъ изображено поклоненіе студентовъ 60

**ХРЕСТОН. ПО ИСТ. СРЕД, ВЪКОВЪ. В.** II.

Digitized by Google

Богоматери. По правую сторону стоять ректорь ультрамонтановь, nobilis vir dominus Bartholomaeus Lambertus, каноникъ изъ Фамагусты, на островѣ Кипрѣ '), и помощники его—Jaroslaus de Polonia et Petrus Revorii de Burgundia По лѣвую сторону изображены ректоръ цитрамонтановъ, dominus Bernardus Catenacius, каноникъ церкви св. Антонія въ Плаценціи, и два помощника его. Этотъ памятникъ свидѣтельствуетъ, между прочимъ, о томъ значеніи, которое клирики и въ XIV столѣтіи сохранили среди студентовъюристовъ.

Опоры Преподаватели, которыхъ слушателямъ къ концу среднихъ вѣковъ удалось даже подчинить власти избраннаго изъ своей среды между преподава- ректора, имѣли, конечно, еще больше поводовъ бороться противъ возраставшаго вліянія обществъ слушателей. Они опирались при N HMRLOT этомъ, главнымъ образомъ, на постановленія римскихъ императоодушатеровъ. Императоры, говорили глоссаторы, даровали право суда и JANE. власть надъ своими членами только обществамъ, состоящимъ изъ лицъ, занятыхъ какой-либо профессіей. Такими являются однако не ученики, а только преподаватели, "доктора", и только ихъ корпорація можеть пользоваться всёми правами цеха. Въ началѣ XIII стольтія глоссаторъ Ацо напоминаеть слушателямъ, что "ни у скорняковъ, ни у другихъ ремесленниковъ ученики (подмастерья) не составляють товариществъ, а цехи состоятъ изъ ихъ мастеровъ". На какомъ же основания, спрашиваетъ онъ, наши ученики считаютъ себя въ правѣ основывать особыя общества? Но къ концу XIV вѣка начинаютъ признавать законность общества студентовъ. Постъ-глоссаторъ Бальдо, считая ихъ вполнѣ законными, лишь убъждаеть слушателей, что не следовало бы избирать ректора всего университета (rector studii) исключительно изъ своей среды. Выборъ общаго главы, думаетъ Бальдо, долженъ быть предоставленъ слушателямъ совмъстно съ преподавателями, ибо они всв части одного твла—ad universitatem studentium, id est doctorum et scolarium, id est ad caput cum membris.

Образованіе Только что приведенная цитата указываеть, между прочимъ, единаго унверовтета и значеніе корпоративнаго ративнаго ративнаго ративнаго разовали не только слушателей, но также самостоятельныхъ уже

отроя.

1) Кипръ былъ въ это время самостоятельнымъ государствомъ, основаннымъ съвержыми врестоносцами.

изслъдователей-преподавателей, одно общество съ однимъ ректоромъ во главѣ. Это охватывающее весь составъ школы общеуниверситетское общество-universitas totius studii-и привыкли тогда короче называть "universitas" (studentium), пока, къ концу среднихъ въковъ, это название не вытъснило прежняго "studium generale". Не случайно, конечно, произошла эта смъна названий. Въ ней отразилась и мътко указана наиболъе характерная и цънная особенность средневъковой школы. Корпоративныя права учащихъ и учениковъ были основной причиной и единственнымъ залогомъ ея процвътанія и культурнаго вліянія. И раньше, до возникновенія университетовъ, въ школахъ нерѣдко вокругъ даровитаго преподавателя или извъстнаго ученаго собирались многочисленные ученики. Но когда такой преподаватель смѣнялся или когда наступали неблагопріятныя визшнія условія, большинство ихъ уходило, а школа, послѣ непродолжительнаго расцвѣта, приходила въ упадокъ и въ забвеніе. Подобная же участь грозила школь, основанной глоссаторами, пока она не превратилась въ самостоятельный и независимый общественный союзъ, съ своей особой жизнью, особыми обычаями и преданіемъ, связывавшими послъдовательныя покольнія преподавателей и слушателей. Тогда только было обезпечено, на многіе вѣка, преемство научной работы и непрерывное существование школы среди смутъ и борьбы среднихъ въковъ. Университетские города въ Итали много разъ переходили отъ одного завоевателя къ другому и нерѣдко при этомъ опустошались; но университеты въ нихъ развивались почти безостановочно.

Эта организація высшей школы, одновременно и независимо другь ото друга возникшая въ Болоньъ и въ Парижъ, настолько соотвътствовала потребностямъ эпохи, что немедленно вызвала подражаніе. До конца XIV в'вка в разных странах Западной Ев- овтетовъ. ропы возникло около 50 университетовъ-и вствони были основаны по образцу первыхъ двухъ. Благодаря этому самая организація болонской школы оказала значительное вліяніе на распространеніе римскаго права.

На югъ, въ Италіи и въ Испаніи, повсюду былъ заимствованъ строй болонскаго университета целикомъ. Виесте съ нимъ получало преобладающее значеніе, какъ въ Болоньъ, преподаваніе римскаго права. Особенно наглядно это вліяніе сказалось при основаніи въ 1300 г. университета въ Леридѣ Яковомъ II, королемъ Арагонскимъ, который пожелалъ избавить отъ далекаго и опаснаго

Распро. страненіе VEEBOD-

Digitized by Google

60\*

путешествія многочисленныхъ подданныхъ своихъ, стремившихся получить высшее образованіе. Въ Арагоніи въ то время воспрещалось ссылаться въ судахъ на римское право; дѣла рѣшались на основаніи мѣстныхъ обычаевъ, fueros. Тѣмъ не менѣе въ Леридѣ основнымъ предметомъ преподаванія было римское право и членами университетскихъ корпорацій могли быть только студентыюристы была, словомъ, создана точная копія знаменитой болонской школы. И вотъ, со временемъ увлеченіе римскимъ правомъ привело въ Арагоніи къ полной его рецепціи.

Менње значительно было вліяніе Болоньи на съверь <sup>1</sup>), гдъ образцомъ служилъ строй парижской школы. Но и тамъ юридическіе факультеты всъхъ университетовъ еще долго находились подъ сильнымъ вліяніемъ Болоньи, которой они слъдовали въ пріемахъ какъ научной работы, такъ и преподаванія.

Комментаторы и

ределдія.

- Болонскій университеть, такимъ образомъ, ознакомилъ средневѣковое общество съ римскимъ правомъ; онъ подготовилъ почву къ воспріятію его; онъ же воспиталъ липъ, которыя должны были провести его въ жизнь.

Эти лица, по крайней мъръ главная масса ихъ, вышли уже не изъ школы глоссаторовъ. Последнихъ сменили къ концу XIII века пость-глоссаторы или "комментаторы" <sup>в</sup>); ихъ учениками были французскіе "легисты" и нѣмецкіе "юристы", дѣятельные поборники господства римскаго права на своей родинъ. Этою активною, практическою ролью ея опредъляется историческое значеніе школы комментаторовъ. Они нерѣдко, безспорно гораздо чаще даже глоссаторовъ, искажали и перетолковывали постановленія римскаго права. Но они дълали это, удовлетворяя назръвшей потребности примвнить его къ жизни. Эту трудную задачу комментаторы въ общемъ разрѣшили успѣшно, благодаря обширнымъ знаніямъ и, несомивнию, блестящимъ способностямъ отдельныхъ представителей школы. Поэтому лучшіе изъ нихъ-назовемъ Бартола († 1357 г.) и Бальдо (1400 г.)-пользовались небывалымъ почетомъ и какъ юристы практики. Къ нимъ обращались за ръшеніемъ не только споровъ въ области частнаго права, но неръдко также международныхъ, даже церковныхъ вопросовъ, и такъ велико было ихъ вліяніе на общественное митие, что ихъ ришеніямъ приходилось

1) Только въ Оксоордъ и Кембриджъ университеты развились до извъстной степени самостоятельно.

\*) Это названіе объясняется обычнымъ пріемомъ литературнаго изложенія ихъ ученій — въ безчисленныхъ "комментаріяхъ". подчиняться, хотя никто не облекаль ихъ судебною властью. Теперь только наступила эпоха, когда римское право получило внѣшній авторитеть дѣйствующаго права, когда его старались "реципировать", принять и, по возможности, цѣликомъ примѣнить къ жизни. Суды стали слѣпо преклоняться передъ нимъ—даже тамъ, гдѣ государственная власть не предписывала этого. Въ эту эпоху поэтъ, чтобы какъ можно ярче изобразить полную безпомощность грѣшника на Страшномъ судѣ, могъ воскликнуть: ему не помогутъ даже ссылки на Кодексъ и Дигесты—

> ibi nihil proderit allegare, ubi nullus Codici locus aut Digestis!

Но всюду равномърное, теоретическое увлечение римскимъ правомъ не привело къ столь же равномърному практическому примънению его. Время и ходъ рецепци были весьма различны въ зависимости, прежде всего, отъ степени развития хозяйственнаго быта отдъльныхъ странъ.

Остановимся нъсколько на судьбахъ римскаго права во Франціи.

На югѣ Галліи послѣ вторженія варваровъ старое провинціальное, римское населеніе сохранило преобладающее значеніе. Сложившіеся здѣсь къ XI вѣку обычаи воспроизводили основныя черты привычнаго населенію римскаго права. Когда возродилось научное изученіе его, то подъ вліяніемъ всеобщаго увлеченія сборники Юстиніана, силою того же обычнаго права и вопреки волѣ королей <sup>1</sup>), получили значеніе дѣйствующаго закона — и южную Францію стали называть "рауз de droit écrit". Тамъ, напротивъ, гдѣ сплошными массами осѣли франки, образовалось обычное право германскаго типа, и за областью къ сѣверу отъ Луары (приблизительно) сохранилось названіе "рауз de droit coutumier", такъ какъ эти обычаи примѣнялись до самаго паденія "стараго порядка". Впослѣдствіи, однако, римское право оказало и на нихъ сильное вліяніе, а въ XIX столѣтіи удалось уже объединить обычаи сѣвера и юга въ одно общефранцузское право.

Французскіе короли признавали за римскимъ правомъ въ судѣ только силу мѣстнаго обычая южныхъ областей; но они желали, чтобы оно преподавалось во всемъ королевствѣ: и имъ оно казалось "raison écrite", идеальнымъ правомъ. Въ указѣ 1312 года

Римокое право во Францін.

<sup>1)</sup> Они опасались, какъ бы это обстоятельство не было истолковано въ смыслъ доказательства принадлежности Прованса Римской имперіи.

Филиппъ Красивый говоритъ: "Подобно тому какъ свободныя исскуства служатъ необходимой подготовкой къ занятіямъ богословіемъ, такъ ученія римскаго права подготовляютъ къ познанію того, что разумно, развиваютъ добрые нравы, указуютъ путь къ достиженію справедливости и подгототовляютъ къ пониманію обычнаго права (ad consuetudinem intellectum propriant)".

Несмотря на ограниченное практическое примѣненіе его, интересъ къ римскому праву быстро возрасталъ во Франціи. Какъ только первые ученики болонскихъ глоссаторовъ стали читать его въ Парижѣ, въ XII столѣтіи, послышались жалобы на то, что имъ увлекаются всѣ студенты - богословы. Въ 1219 году папа буллою "Super speculam" долженъ былъ закрыть юридическій факультетъ парижскаго университета, чтобы устранить соблазнъ и заставить слушателей возвратиться къ изученію богословія. Немедленно, однако, преподаваніе римскаго права оживилось въ Орлеанѣ, расположенномъ, подобно Парижу, въ области кутюмнаго права. Одновременно на югѣ процвѣтало нѣсколько университетовъ (въ Монпелье, Тулузѣ, Кагорѣ и др.), которые сохраняли тѣсное общеніе съ итальянскими юридическими школами.

Многочисленные воспитанные на римскомъ правѣ "легисты", Легисты и ихъ влі- какъ назывались во Франціи и въ Англіи ученые юристы, въ свояніе на емъ увлечении были склонны придавать ему еще большее значеніе, чъмъ сами короли. Многіе изъ нихъ думали, что всякій вообще passatie пробълъ въ обычномъ правъ долженъ быть дополненъ изъ римгражданскаго права. Часть легистовъ признавала, однако, за римскимъ CKAPO правомъ лишь значение ratio scripta, наиболъе разумнаго права, права. постановленія котораго нуждались для практическаго примѣневія въ особой санкціи. Но какъ тѣ, такъ и другіе на дѣлѣ широко черпали изъ богатыхъ сокровищницъ Юстиніановыхъ сборниковъ. Особенно много и успѣшно они заимствовали при составленіи сборниковъ обычнаго права, которые въ разное время, съ XIII по XVI въкъ, были составлены почти для всъхъ судебныхъ округовъ съверной Франціи. Первые составители ограничивались простою вставкой, наряду съ обычаями и королевскими указами, отдъльныхъ постановленій римскаго и близкаго ему каноническаго права. Такъ поступили авторы древнъйшихъ сборниковъ, напримъръ, такъ называемыхъ Etablissements de St. Louis (сборника, составленнаго частнымъ лицомъ около 1272 года). Обходя трудный вопросъ объ основании дъйствія римскаго права, авторъ другого сборника-Livre de Jostice et de Plet (Книги о правдѣ и судѣ)-прямо приписываеть Людовику Святому рескрипть императора Адріана. Но уровень научныхъ знаній французскихъ легистовъ быстро возрасталъ подъ вліяніемъ университетскаго преподаванія. Бомануаръ, славный юристъ и поэть, уже въ концѣ XIII вѣка пользовался римскимъ правомъ при разработкѣ обычаевъ округа города Бовэ, гдѣ онъ былъ намѣстникомъ (бальи), съ замѣчательнымъ искусствомъ заимствуя не отрывки, а основныя иден римскихъ юристовъ и духъ ихъ твореній.

Особенно много римскихъ понятій заимствовалъ сборникъ "Соцtumes de Beauvoisis" (1283 года) въ области обязательственнаго права, въ частности по вопросу о порядкв заключенія и исполненія договоровъ. Воть прим'тръ. Въ теченіе тысячельтней исторіи своей римское право выработало весьма простыя, целесообразныя формы заключенія сділокъ, которыя теперь, но только теперь, когда онъ усвоены всъми цивилизованными народами, кажутся намъ какъ бы естественными, почти неизбъжными. Виъстъ съ тёмъ, римское право давало возможность въ извёстныхъ случаяхъ оспаривать сделку, когда исполнение ся оскорбляло чувство справедливости, -- но не жертвовало также, какъ древне-греческое право, прочностью гражданскаго оборота: оно разрѣшало, напримъръ, просить объ уничтожении договора, заключеннаго подъ вліяніемъ страха, возбужденнаго угрозами, если послѣднія были противозаконны и серьезны. Древне-французские кутюмы, какъ всякое неразвитое право, были менње гибки и не содержали соотвѣтствующихъ постановленій. Договоры, которые они знали, требовали торжественной формы заключенія, т. е. произнесенія опредѣленныхъ формуль при извъстной обстановкъ, и подлежали исполнению во всякомъ случаѣ. Но Бомануаръ уже держится римскихъ на. чалъ и говоритъ въ своемъ сборникъ: "Сдълки, заключенной подъ вліяніемъ принужденія или страха, можно не исполнять. Но принужденіе и страхъ бывають различвы. Говоря: "я сдълалъ это по принужденію", слѣдуеть указать принужденіе и, въ чемъ оно состояло, и доказать, если противная сторона будеть отрицать его. Тогда надлежить разсмотръть, таково ли было принуждение, чтобы можно было уничтожить сдёлку. То же-если кто заключить договоръ подъ вліяніемъ страха" ').

Позже стали видоизмивняться, подъ вліяніемъ римскихъ взгля-

<sup>1)</sup> Besum. 34, 26: Convenence, qui est fete par force ou par peur n'est pas à tenir. Mais force et peur si sont de manieres car en dire "je le fis par force", il convient dire le force et quele et prover.

довъ, и другія постановленія обычнаго права, напримъръ, порядокъ наслъдованія. Кутюмы, какъ всъ средневъковые обычан, при раздълъ наслъдства, въ особенности недвижимаго имущества, отдавали предпочтеніе сыновьямъ передъ дочерьми (ср. такъ называемый Салическій законъ), а иногда еще старшему сыну въ ущербъ младшимъ. Въ сборникахъ Юстиніана указывалось другое болѣе справедливое начало равнаго надъленія всѣхъ дѣтей безъ различія пола. По мъръ культурнаго роста страны эти постановленія пріобрѣтали все большія симпатіи населенія. Примѣненіе ихъ вмѣстѣ съ другими, тѣсно съ ними связанными постановленіями, постоянно расширялось, пока онъ, съ конца прошлаго столѣтія, не легли въ основу общефранцузскаго права.

Во Франціи легистовъ вывелъ на почву практической дъятель-**NOINTRAG**ности Людовикъ Святой. Онъ искалъ ихъ содъйствія, думая, что окая роль легнотовъ, они болѣе способны водворить правду и справедливость на судь, чъмъ невъжественные феодалы; но онъ не предвидълъ еще той политической роли, которую имъ суждено было сыграть. При преемникахъ Людовика почти всъ отрасли государственнаго управленія перешли въ ихъ руки. Они засъдали въ королевскомъ совътъ (conseil) и въ верховномъ судъ (parlement). Они же занимали обыкновенно должности бальи и прево, которымъ поручалось мѣстное управление, сборъ податей и отправление суда. Постепенно легисты составили какъ бы особый классъ-многочисленное и сомкнутое чиновничество, сильное своимъ знаніемъ права и дъловымъ навывомъ. Опираясь на авторитетъ римскаго права, легисты упорно проводили почерпнутые въ немъ идеалы, враждебные средневъковымъ идеямъ и формамъ, но отвѣчавшіе потребностямъ новаго времени, стремленіямъ того класса (tiers état), который шелъ на см'вну феодальному барону.

> Такъ, вопреки средневѣковому представленію, что и въ области частныхъ, гражданскихъ отношеній лица разныхъ состояній должны имѣть различныя права, дворянинъ—одни, мужикъ—другія, легисты стремились создать, по образцу римскаго, равное для всѣхъ, общее право Франціи. Они послѣдовательно старались освободить личность и собственность отъ стѣснительныхъ оковъ феодальной или общинной зависимости. Въ области государственнаго управленія легисты ставили себѣ задачей возвышеніе королевской власти, которая одна могла побороть феодальную смуту и обезпечить Франціи внутренній миръ и общую безопасность, необходимыя для роста народнаго благосостоянія. Строй Римской имперіи, такъ

удачно и крѣпко сочлененный, казался имъ идеаломъ и служилъ образцомъ, по которому они созидали строй французской монархіи. Король не только верховный сюзеренъ – онъ императоръ своихъ владъній, источникъ и блюститель всего права, -- таково основное положеніе легистовъ. Бомануаръ говоритъ: "ce qui li plest à fere doit estre tenu por a loi" (Beaum. 30, 29). Отсюда стремленіе послѣдовательно ограничивать встми средствами кругъ въдомства феодальныхъ судовъ и подрывать самостоятельность какъ феодальныхъ бароновъ, такъ и городскихъ общинъ (коммунъ). На смѣну средневѣковому разновластію создавалось "централизованное" управленіе. Исподоволь подготовляя монархію Людовика XIV, они хотъли, чтобы король, при помощи своихъ органовъ, изъ одного центра могъ направлять и согласовать жизнь отдѣльныхъ частей государства. Легисты отважились даже на столь опасную тогда открытую войну съ церковною властью. Они оспаривали и послѣдовательно суживали свѣтскія полномочія духовенства; они рѣшились даже засудить своимъ свътскимъ судомъ духовный орденъ тампліеровъ и папу Бонифапія VIII. Правда, къ насильственнымъ пріемамъ, какъ въ этихъ случаяхъ, они прибъгали только въ дарствованіе Филиппа Красиваго. Но всегда они были неразборчивы на средства въ борьбъ съ церковью и феодализмомъ и вызывали въ своихъ противникахъ сильное озлобленіе. Ненависти ихъ могущественныхъ враговъ каждый почти король долженъ былъ жертвовать помощниками своего предшественника. Ликовалъ и народъ при видъ казни легистовъ, такъ какъ онъ винилъ ихъ въ возрастани налоговъ. Но легисты упорно продолжали свою работу. "Сынъ казненнаго смѣло садился на мѣсто отца и дѣйствовалъ въ томъ же духѣ и направленіи, не заботясь, повидимому, о предстоящей ему участи". Увлечение идеалами римской древности внушало этимъ жесткимъ представителямъ закона непоколебимую увъренность въ правотъ своего дъла. И они дъйствительно способствовали прогрессу своего отечества.

Въ Германіи римское право стало оказывать замѣтное вліяніе "Теоретина общественный и частный быть страны позже, чъмъ во Франціи.

Правда, убъжденіе, что Германская имперія есть продолженіе рецепція въ имперіи Римской, уже рано, еще до возникновенія болонской школы, Герианія. заставляло императоровъ пользоваться римскимъ правомъ для обоснованія и расширенія своихъ правъ. Эти стремленія ясно сказались въ дъятельности, напримъръ, Фридриха II въ его сицилійскихъ владъніяхъ и въ попыткъ Карла IV дать Богеміи граждан-

"BAROBE

ское уложеніе по римскимъ образцамъ. Вполнѣ опредъленно они изложены Фридрихомъ III въ указѣ 1484 года: "Наша воля и самыя энергичныя усилія наши направлены къ тому, чтобы безконечно мудрые законы и указы нашихъ предковъ, священной памяти римскихъ императоровъ, все болѣе усвоивались нашими подданными, такъ какъ мы убѣждены, что только при послѣдовательномъ примѣненіи ихъ наше государство будетъ крѣпнуть и расти. Только могущественная королевская власть, опирающаяся на это право, можетъ укротить необузданныя страсти подданныхъ и обезпечить будущность государства". Но долго условія экономическаго развитія не создавали въ Германіи почвы для примѣненія римскаго права—и когда они наступили, ими воспользовалась не имперская власть.

Въ Болоньъ студенты изъ Германіи стали заниматься, какъ мы видели, съ самаго основанія школы. Тогда итальянцы называли нъмцевъ еще gens agrestis et indomita, народомъ деревенскимъ и дикимъ, который на родинъ всюду еще довольствовался своими стародавними обычаями. Эти обычаи тогда еще не вполнъ даже сложились. Они только въ XIII столѣтіи были собраны, причемъ, напримъръ, авторъ наиболъе цъннаго изъ сборниковъ, "Саксонскаго Зерцала" (Spigel der Saxen), зналь о римскомъ правѣ только по наслышкъ. Въ позднъйшемъ "Швабскомъ Зерцалъ" 1275 г. еле замътны слъды знакомства съ нимъ. Какимъ значительнымъ не казалось бы число студентовъ, ежегодно отправлявшихся въ болонскую школу, посл'єдняя не могла зам'єнить своихъ м'єстныхъ школь, не могла воспитать, какъ многочисленные французскіе университеты, цълаго сословія юристовъ. Тъ сравнительно немногіе юристы, которые кончали курсъ въ Болоньѣ, всѣ поглощались ди пломатической и канцелярской службой при императорскомъ дворъ. Да и такъ мало настоятельна была еще потребность въ нихъ, что первые н'ымецкие университеты, въ ХІУ стольти, были основаны по образцу парижскаго, и римское право, исключенное изъ программы послѣдняго буллою 1219 года, не преподавалось въ нихъ до половины XV вѣка.

Практичеокое уовоеніе римокаго права въ Германіи.

Лишь около этого времени произошель ръшительный перевороть въ хозяйственномъ быту Германии <sup>1</sup>). На югъ ея, въ особенности, горное дъло и обрабатывающая промышленность достигли высокаго.



<sup>1)</sup> См. книгу *Инсена*: Экономическое... состояние германскаго народа наканунъ реформации (Спб. 1898). Авторъ-ревностный католикъ и сгущаетъ краски, чтобы доказать гибельныя послъдствия реформация.

развитія. Выдѣлка домашней утвари того времени, напримѣръ, и понынѣ не превзойдена въ Германіи по роскоши и художественности исполненія. Города въ Баваріи, по Дунаю, на Рейнѣ приняли широкое участіе въ международной торговлѣ, служа посредниками между Венепіей на югѣ и Брюгге и Антверпеномъ на сѣверѣ и сосредоточивая въ своихъ рукахъ значительную часть торговли съ Востокомъ и Новымъ Свѣтомъ. По свидѣтельству француза Фруассара и итальянца Макіавелли, западная Германія временно превзошла уровень культуры Франціи и Италіи.

Этоть переходъ совершился поразительно быстро. Старое, обычное право сразу оказалось совершенно непригоднымъ для новыхъ отношеній, возникавшихъ на почвѣ торгово-промышленнаго оборота, техника котораго (формы кредита и т. д.) была заимствована у итальянцевъ. Почти не пытались даже пополнить его пробълы или развить его, а пренебрежительно отбрасывали его совствить. Горожане нерѣдко добровольно, минуя суды, прибѣгали къ посредничеству юристовъ, чтобы регулировать взаимныя права и обязанности согласно римскому праву. Теперь наступила дъйствительная потребность въ немъ и въ его истолкователяхъ. Послѣдніе могли опереться теперь на могущественный, сочувствовавшій имъ классъ горожанъ, которые нуждались не только въ болѣе совершенномъ гражданскомъ правѣ, но также въ объединенной, сильной государ. ственной власти, которая обезпечила бы имъ миръ и безопасность. Аналогичное движеніе, какъ мы видъли, усилило во Франціи власть центральнаго правительства; но въ Германіи имперія уже не могла или не сумѣла воспользоваться имъ. Напротивъ того, оно выдвинуло и укрѣпило въ XV и XVI столѣтіяхъ власть областныхъ владътелей (Territorialfürsten). Послъдніе взяли на себя задачу образовать на германской почвъ государство новаго времени, они создали новое управление, новые суды и воспитали умълое чиновничество. При помощи и участи "юристовъ" областные владътельные князья побороли какъ феодально-общинный міръ, такъ и самостоятельность куховенства <sup>2</sup>). По условіямъ развитія Германіи эта борьба была особенно жестока. Не было сильной единой верховной власти, и никъмъ не уравновъшиваемое развитіе Германіи

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Германіи духовенство въ ту впоху пустило въ оборотъ поговорку: "Juristen—böse Christen" (юристы—плохіе христіане). Этого убъжденія держится понынѣ только что цитированный авторъ. Но, какъ мы видѣли раньше, о какой-либо принципіальной, постоянной враждѣ католической церкви къ римскому праву въ средніе вѣка не можетъ быть рѣчи.

шло чрезвычайно неравномърно. Деревня, иногда цълыя области продолжали жить прежнею жизнью, вести хозяйство постарому. Дворянство и крестьянство съ трудомъ примѣнялись къ новому строю. Вотъ основаніе тѣхъ рѣзкихъ протестовъ противъ введенія римскаго права, которые раздавались со встахъ сторонъ въ Германіи въ теченіе XVI стольтія. Непрерывной целью тянутся онии до нашихъ дней находятъ себъ отзвукъ въ литературъ-со времени учрежденія имперскаго суда (Reichskammergericht) въ 1495 г. и окончательнаго при этомъ признанія римскаго права д'вйствующимъ "des Reichs gemaines Recht". Продолжительность процесса рецепции объясняется твмъ, что, послѣ кратковременнаго ея процвътанія, культурный уровень Германіи опять понизился, и она возвратилась къ простъйшему натуральному хозяйству, объднъла. Рецепція частью пріостановилась, частью приняла характеръ простого подражанія. Окончательное, полное усвоеніе Германіей римскаго права было дѣломъ лишь новаго времени.

## А. Ворисъ.



## оглавление.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cmp.                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <ol> <li>Подготовка феодализма. Павель Винопрадовъ</li> <li>Европа I в. и Европа XI в. 1. Двъ стороны рожанизаціи.<br/>Регрессивное движеніе въ имперія. 3. Перерожденіе языка.<br/>Искусство. 5. Хозяйство. 6. Аристократія поздней имперія.<br/>Военный строй. 9. Коммендація и вассалитетъ. 10. Иммунитет<br/>11. Бенефицій. 12. Секуляризація и рыдарская служба. 13.</li> </ol> | <b>4</b> .<br>8.                              |
| 20. Альфредъ Великій. Павель Виноградово                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 19.<br>ръ<br>ея-                              |
| <ol> <li>Набѣги викинговъ. Б. Гольденаейзерь</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ro-                                           |
| 22. Феодъ и сеньёрія. Ест. Щепкинъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ель<br>51.<br>56.<br>5я-<br>52.<br>цо-<br>76. |
| 23. Сельское населеніе Германіи въ XI и XII вв. Алекси<br>Кедровъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 85<br>10e<br>87.                            |

## 24. Французскіе города въ средніе вѣка. С. Моравскій.

Упадокъ городовъ въ варварскихъ государствахъ. 92. Положеніе виллановъ. 94. Визшній видъ города. 95. Возрожденіе промышленности и торговля. 96. Городскія корпорація. 99. Возстанія городского населенія. 101. Ланская коммуна. 102. Уничтоженіе коммуны. 103. Бунтъ въ Ланъ. 105. Разграбленіе Лана. 106. Послѣдующая исторія Лана. 108. Значеніе коммунальнаго движенія. 111. Коммуна. 113. Сеньёръ города. 116. Городской совътъ. 117. Мэръ. 118. Участіе народа въ управленія. 119. Финансы. 120. Финацсовый упадокъ коммунъ. 123. Политическое вырожденіе коммунъ. 124. Ville de bourgeoisie. 126. Орлевнъ. 128. Грамота Лоррв. 129. Villes ueuves. 131.

25. Свв. Кириллъ и Мееодій, первоучители славянскіе. П.

Лавров. • • · • • • • • • • • • I. Паннонское житіе св. Кирила. Вступленіе. 133. Происхожденіе Константива. 136. Дитскіе годы. 137. Годы ученья въ Царьградъ. 138. Диспутъ Константина съ патріархомъ Аннісмъ (иконоборцемъ). 140. Сарацинская миссія. 141. Хазарская миссія. 145. Обрътевіе мощей св. Климента. 146. Бесъды съ хазарами. 147. Пренія съ іудеями. 149. Пропов'ядь у народа сулльскаго. 156. Призывъ въ Моравію и изобрътеніе славянскихъ письменъ. 158. Установление богослужения на славянскомъ языкъ. 161. Лиспутъ въ Венеціи. 162. Встрвча въ Римъ съ папой Адріаномъ П. Пребывание въ Римъ. 165. Болъзнь и кончина св. Кирилла. 166. II. Паннонское житіе св. Меводія. Вступленіе. 168. Происхожденіе Меводія. 170. Меводій у хазаръ и въ Моравіи. 171. Меводій поставляется епископомъ въ Паннонін. 173. Нёмецкое духовенство пресладуетъ Меводія. 175. Меводій архієпископъ въ Моравія. 175. Путешествіе Меводія въ Царьградъ. 177. Труды по переводу Священнаго Писанія. 178. Послёдніе дни в кончина Меводія. 179. III. Житіе Климента, епископа болгарскаго (болгарская дегенда). Вступленіе. 180. Изобрътеніе письменъ и переводъ Священнаго Писанія. 182. Путешествіе въ Рямъ. 183. Кончина Кирилла. 184. Мессий спископъ въ Моравія. 185. Обращеніе въ христівнство Бориса, князя болгарскаго. 186. Борьба съ нъмецкимъ духовенствомъ противъ filioque. 187. Кончина Меводія. Гораздъ, его преемникъ въ Моравін. 189. Борьба учениковъ Меводія противъ filioque. 191. Преслъдованіе учениковъ Меводія въ Моравін. 196. Удаленіе наъ въ Болгарію. 198. Ученики Меводія у Бориса и его сановниковъ. 200. Климентъ въ Кутмичевицъ. 202. Пастырская и учительская дъятельность Климента. 202. Смерть Бориса. 204. Климентъ поставляется епископомъ Велицы. 204. Пастырскіе труды Климента. 205. Литературные труды Климента. Поученія на праздничные дни. 205. Переводъ Цвътной Тріоди. 209. Кончина Климента. 210. Заключеніе. 211. І. Житіе и перенесеніе мощей св. Климента. Константинъ

133

Cmp. 92

Cmp.

и хазары. 213. Константинъ въ Херсонесв. 214. Обрътеніе мощей. 214. Проповъдь въ Хазарів. 216. Посольство Ростислава. 216. Путешествіе въ Римъ. 217. Кончина Константина. 218.

#### 

Славяне и Византія. 221. Первыя поселенія славянъ на Балканскомъ полуостровъ. 223. Болгаре. 224. Бытъ болгаръ. 225. Война съ Никифоромъ. 227. Романское и греческое вліяніе. 228. Проповъдь христіанства. 229. Крещеніе кн. Бораса. 230. Молодость Симеона. 232. Война съ Львомъ VI и мадьярами. 233. Первая война съ Константиномъ VII. 235. Значеніе Анатоліи. 239. Значеніе Константинополя. 240. Нападеніе хоркатовъ. 242. Смерть Симеона. 243.

Задачи Византін. 247. Реакція противъ Исдама. 248. Разграбленіе Өессалоники. 249. Фамидія Фока. 251. Характеристика Никифора. 251. Состояніе мусульманскаго міра. 252. Составъ византійскаго войска. 253. Флотъ. 254. Высадка въ Критъ. 255. Осада Хандакса. 257. Падевіе Хандакса. 259. Малоазіатскій походъ. 260. Походы въ Киликію и Сирію. 263. Отношенія къ западной имперія. 264. Цутеществіе Ліутпранда. 265. Пріемъ у императора. 266. Пиръ. 267. Переговоры грековъ съ Ліутпрандомъ. 269. Обратное путеществіе Ліутпранда. 271. Убійство Никифора. 273.

Духовная и свътская власть въ половниъ IX въка. 275. Исндоровы декреталін. 276. Папа Николай I. 277. Столяновеніе съ Равенной. 277. Столяновеніе съ Реймсомъ. 278. Споръ съ Кельномъ и Триромъ. 278. Столяновеніе съ Фотіемъ. 280. Заключеніе. 281.

#### 

Характеристика Оттона. 284. Избраніе Оттона въ короди. 284. Коронація Оттона. 285. Борьба Оттона съ герцогами. 286. Ограниченіе власти герцоговъ. 288. Кородевская власть и содализмъ. 289. Возстаніе Ліудолься и Конрада. Усиденіе кородевской власти и упроченіе германскаго единства. 290. Правленіе Оттона. 292. Отношеніе Оттона въ церкви. 292. Война Оттона съ славянами. 296. Начало онъмеченія балтійскихъ славянъ. 297. Заботы Оттона о распространеніи христіанства среди славянъ. 297. Возстаніе Стоинъва. 298. Подчиненіе Польши и сношенія съ Русью. 299. Датская марка. 299. Борьба Оттона съ венграми. 299. Битва при Лехъ и ся значеніе. 300. Отношенія Оттона въ Бургундіи, Франціи и Италія. 302. Оттонъ и Адельгейда. 302. Первые переговоры о принятіи императорскаго титуда. 304. Избраніе

Оттона II въ короли. 304. Оттонъ, Беренгарій в Іоаннъ XII. 304. Положеніе Италів въ половинъ X в. 305. Второй походъ Оттона въ Италію и принятіе императорскаго титула. 307. Отношеніе Оттона къ папъ. 308. Имперія Оттона. 309. Отношенія къ арабамъ. 310. Третій походъ въ Италію. 311. Отношенія къ Византіи. 311. Кончина Оттона. 312.

## 30. Религіозно-общественный идеаль папы Григорія VII-го.

Кн. Е. Трубецкой.... Грагорій-преемникъ Августина. 316. Августинъ-родоначальникъ теократическаго идеала среднихъ въковъ. 318. Бракъ духовенства. 320. Свионія. 321. Расхищеніе церковныхъ имуществъ женатыми духовными и симонистами. 322. Свътская инвеститура. 323. Мірообъемлющій планъ Григорія. 325. Настроеніе Григорія. 326. Отвътственность папы за гръжи міра. 328. Разнообразіе двятельности папы. 329. Двоякаго рода задачи теократія. 330. Планъ крестоваго похода. 330. Политика Григорія. 331. Заботы о скандинавскихъ государствахъ. 332. Идея международнаго царства церкви. 332. Папа, какъ всемірный законодатель, учитель и воспитатель народовъ. 333. Борьба противъ неурядицы есодальнаго быта. 335. Папа, какъ всемірный сюзеренъ. 336. Теоретическое оправдание ленныхъ притязаний папы. 337. Оригиналенъ ли Григорій, какъ дъятель церковной реформы? 338. Идея безбрачія у предшественниковъ Григорія. Петръ Даміани. 339. Идея безбрачія у Григорія. 340. Григорій о симоніи. 341. Насильственныя изры противъ брака духовенства и симонія. 342. Борьба противъ свътской инвеституры. 344. Значеніе инвеституры въ германскомъ королевствъ и имперіи. 346. Доводы защитниковъ свътской власти въ пользу инвеституры. 347. Цъли Григорія въ борьбъ противъ инвеституры. 348. Значение св. Петра въ теократической систем'в Григорія. 350. "Благодать св. Петра". 350. Непогръшвность в святость папы. 351. Замъна Христа св. Петромъ у Григорія. 352. Значеніе св. Петра въ жизни мірского общества. 352. Вопросъ о правъ папы отлучать царей. 354. Аргументь a fortiori. 355. Причины партійнаго ослъпленія Григорія и его сторонниковъ. 355. Сліяніе церкви и государства въ теократической системъ Григорія. 357. Борьба Григорія противъ владычества вадъ церковью свътской власти. 357. Противоръчія въ отношения Григорія къ свътской власти. 358.

## 31. Ломбардские города въ XII въкъ. С. Рашковъ . .

Города и епископы въ Ломбардіи. 361. Устройство городовъ. 362. Фридрихъ Барбарусса. 364. Первый походъ Фридриха. 367. Второй походъ и взятіе Милана. 368. Опредвленіе правъ императора. 369. Новая борьба съ Миланомъ. 372. Александръ III. 375. Союзъ ломбардскихъ городовъ съ папой. 376. Пораженіе при Леньяпо. 378. Миръ въ Венеціи. 380. Cmp.

314

t

i

ţ

Ľ,

360

Cmp.

32. Папа Иннокентій III. Составлено по стать В. И. Герьс,

"Вѣстникъ Европы", 1892 г., № 1—2 . . . . .

Трактать о презръни къ міру. 383. Регистръ Иннокентія III. 387. Каноническое право. 389. Курія, какъ высшая судеблая инстанція. 392. "Викарій Христа". 393. Положеніе папства при вступленіи Иннокентія на престоль. 395. Римъ и папская область. 397. Императорская корона. 398. Борьба между Оттономъ IV и Филиппомъ Швабскимъ. 402. Священство и царство. 405. Личность Иннокентія. 408.

Положеніе Фридриха II въ исторіи. 410. Дътство Фридриха. 411. Образованіе Фридриха. 413. Отношеніе къ церкви. 415. Пріобрътеніе императорской короны. 417. Крестовый походъ. 419. Политика императора въ Сициліи. 423. Политика въ Германіи. 426. Ломбардія. 429. Участіе папы въ борьбъ. 432. Иннокентій IV. 433. Кончина Фридриха. 437. Паденіе Гогенштауфеновъ. 437.

34. Подготовка перваго крестоваго похода. Н. Шамонинъ. 440

Анархія во Франція. 440. Естественныя бъдствія. 441. Ожиданіе конца кіра. 442. Усиленіе религіознаго настроенія. 444. Вліяніе аскетизма. 445. Паломинчество. 447. Положеніе Востока. 448. Главенство пацъ. 451. Родь норманновъ. 453. Первыя попытки похода. 455. Клермонскій соборъ. 455.

#### 35. Вожди перваго крестоваго похода. Н. Шамонинъ . . . . 457

Народное движеніе. 457. Петръ Амьенскій. 459. Рыцарское ополченіе. 461. Его вожди. 461. Организація. 463. Планы Комнена. 464. Споръ изъ-зи Антіохіи. 467. Осада и взятіе Іерусалима. 472. Правленіе Готорида Бульонскаго. 475.

#### 

І. Страна, населеніе, земледъліе, торговля, колонія, образонанность: населеніе Іерусалимскаго королевства. 480. Земледъліе. 483. Сельское населеніе. 485. Городское населеніе. 487. Торговля. 488. Монета. 491. Итальянскія колонія. 493. Смъшанная культура. 494. П. Учрежденія в право. Іерусалимскія ассязы.— Составъ Іерусалимскаго королевства. 497. Престолонаслъдіе. 498. Преданіе о "Письмахъ Гроба Господня". 501. Ассязы, какъ позднъйшія запяси обычаевъ. 502. Дъйствительныя "Письма Гроба Господня". 505. Общій характеръ ассязъ. 506. Принудительныя средства противъ сеньёра. 508. Ассязы короля Амальряха. 509. III. Духовно-рыцарскіе орлена. Процессъ тампльеровъ.—Іоанняты. 512. Владънія іоаннятовъ. 516. Нъмецкій орденъ. 518. Возникновеніе ордена тампльеровъ. 520. Возвышеніе хрестом, по ист. сред. въковъ. в. п.

тампльеровъ. 522. Булла Александра III. 525. Управленіе ордена. 526. Обособленность ордена. 527. Уклоненія отъ хрыстіанства. 529. Филиппъ Красивый и орденъ. 531. Начало процесса тампльеровъ инквизиціей. 532. Вывшательство папы. 535. Уничтожевіе ордена. 540.

#### 

I. Задачи Византійской имперія въ XI въкъ. 543. Алексъй Комнинъ. 545. Іоаннъ. 547. Мануилъ. 548. Пристрастіе Мануила къ Западу. 549. Венеціанцы. 550. Война съ Килиджъ-Арсланомъ. 553. Алексви II. 554. II. Исвакъ Комнинъ. 555. Андроникъ. 557. Павиъ Андроника у турокъ. 559. Андроникъ въ Киликіи и Сербін. 560. Тюрьма и бъгство изъ нен. 561. Второе командованіе въ Киликів. 563. Андроникъ на чужбинъ. 564. III. Національная. политика. 566. Возстаніе Маріи. 568. Походъ Андроника на Константинополь. 570. Избіеніе латинянъ. 572. Партія Андроника. 574. Преслъдование знати. 576. Заговоръ противъ Андроника. 579. Вънчаніе на царство. 580. ІУ. Возстаніе въ Малой Азін. 581. Цъли Андроника. 583. Отношение къ чиновничеству. 585. Отмъна берегового права. 588. Подъемъ благосостоянія. 589. Война съ сицидійскими норманнами, 589. Возставіе Исвака Ангела. 593. Гибель Андроника. 596. Причины неудачи Андроника. 598.

## 38. Четвертый крестовый походъ и Латинская имперія. М.

Разложеніе Византій въ концъ XII въка. 600. Крестовый походъ. 603. Шланъ похода. 604. Договоръ съ Венеціей. 604. Филиппъ Швабскій. 605. Бонифацій. 606. Политика Венеція. 607. Крестоносцы и Византія. 608. Венеція и папа. 608. Бунтъ и пожаръ Константинополя. 609. Второе взятіе Византія. 612. Бониоацій Монферратскій. 613. Балдуннъ Фландрскій. 614. Война съ болгарами. 615. Владънія крестоносцевъ. 616. Никейская имперія. 617. Значеніе Латинской имперіи. 618.

39. Цезарій Гейстербахскій. (Черты средневѣковаго настроенія и міровоззрѣнія). П. Ардашев. . . . . 620

Личность Цезарія. 620. Аскетическое направленіе. 622. Матеріализація христіанскихъ представленій. 626.

Cmp.

600

41. Средневѣковыя ереси и инквизиція. М. Покровскій. 6

Аскетическіе идеалы. 644. Жизненная практика. 646. Отрицательное отношеніе къ церкви. 648. Катары. 650. Ученіе Мани. 650. Богомилы. 651. Сотвореніе міра и человъка. 654. Судьба богомильства. 656. Переходъ ереси на Западъ. 658. Благопріятныя условія для распространенія ереси. 660. Совершенные и върующіе. 661. Послъдствія "утъшенія". 663. Альбигойство. Борьба католиковъ противъ ереси. 668. Крестовый походъ противъ альбигойцевъ. 670. Пораженіе еретиковъ. 672. Конецъ врестоваго похода. 674. Происхожденіе инквизиція. 676. Инквизиція и аскетизиъ. 678. Организація "инквизиціоннаго трибу нала". 682. Инквизиціонный допросъ. 684.

42. Мистика и схоластика XI—XII въковъ. (Ансельмъ Кэнтерберійскій, Абеляръ и Бернардъ Клервальскій). В. Ивановскій.

Ансельмъ Кънтерберійскій. 688. Онтологическое доказательство. 691. Средневѣковая и древняя философія. 692. Схоластика. 692. Вопросъ о природъ универсалій. Реализмъ (Платонъ). 694. Номинализмъ. Росцелинъ. 696. Абеляръ. 697. Бернардъ Клервальскій. 700. Схоластика и мистика. 702. Соборъ въ Сансъ. Смерть Абеляра. 704.

43. Народное образованіе и университеты въ средніе вѣка. В. Ивановскій....

Клирики. 706. Школа, какъ хозяйственное предпріятіе. 707. Низшія школы. 708. Учителя. 711. Курсъ начальной школы. 712. Грамматика. 713. Реторика и діалектика. 715. Ариемстика и астрономія. 715. Ученики. 716. Университетъ. 717. Парижскій университетъ. 719. Факультеты. 721. Націи. Ректоръ. 722. Корпоративныя права. 724. Жизнь студентовъ. 726. Коллегіи. 727. Нищенствующіе монахи въ университетъ. 728. Ученыя степени. 729. Лекціи и диспуты. 730. Намецкіе университеты. 732.

I. Рыцарская поэзія: Кантилены, 734. Павцы. 736. Сhanson de geste. 736. Жонглеры. 738. II. Происхожденіе рыцарства: Вяглядъ церкви на войну. 740. Германскіе обычан. 742. Дикость нравовъ. 743. III. Заповади рыцарства: Христіане и безбожники. 745. Охрана церкви. 748. Защита слабыхъ. 748. Любовь къ родина. 748. Вассальная варность. 749. Щедрость. 750. Заповади сатаны. 751. IV. Датство барона: Младенчество барона. 751. Доонъ Майнцскій. 752. Ученье. 754. Охота. 756. Духовное воспитаніе. 758. V. Юность барона: Пажи и оруженосцы. 759. Испытанія. 760. Скитанія молодого рыцаря. 761. VI. Посвященіе въ рыцари: Древнайшее посвященіе. 764. Посвященіе Готорида Плантагенета. 765. Соlée. 766. Религіозное посвященіе. 767. VII. Бракъ ры Cmp. 644

706

734

688

царя: Феодализиъ и браки. 770. Женскіе типы. 771. VIII. Рыцарскій замокъ: Замокъ IX въка. 774. Замокъ XII въка. 775. Рыцари - грабители. 778. IX. Домашням жизнь рыцаря: Одежда. 779. Забавы. 779. Объдъ. 780. Х. Военная жизнь рыцаря: Турниры. 782. Смерть рыцаря. 786. XI. Культъ женщинъ. Утонченное рыцарство XIII в. и упадокъ стараго содальнаго рыцарства: Любовь. 788. Вліяніе Юга и Востока. 791. Культъ дамы. 793. Упадокъ рыцарства. 794. XII. Рыцарство въ эпоху Столътней войны и его конецъ: Фруассаръ. 796. Гастонъ де-Фуа – идеатъ рыцаря XIV в. 798. Трактатъ Жосоруа де-Шарни. 800. Столътняя войска. 801. XIII. Войско и тактика рыцарской эпохи: Составъ войска. 802. Вооруженіе. 804. Строй. 805. Битва при Бувинъ. 806. Англійскій строй. 810. Битва при Креси. 814.

Югъ Франція 820. Виды ларическихъ стихотвореній. 821. Бертранъ де-Бориъ. 823. Тибо Шампанскій. 825. Миниезингеры. 826. Вальтеръ фонъ-деръ-Фогельвейде. 828. Вольфрамъ фонъ-Эшенбахъ. 829.

#### 

Условія, при которыхъ зароднось византійской некусство. 853. Формы архитектуры: базнанка и центрально - купольный храмъ. 854. Св. Софія. 856. Дальнъйшее развитіе формъ византійской архитектуры. 860. Византійская живопись. 861. Монументальный характеръ изображеній и христіанскіе типы. 862. Скульптура. 864. Влінніе паденія скульптуры и аскетическо-богословскиго направленія на живопись. 866. Положеніе византійскаго искусства въ Европѣ X—XI вѣка. 868. Историческое значеніе византійскаго искусства. 869.

Cmp.

Готическій стиль.

Характеръ впохи. Значеніе городскихъ общинъ. Цехи. 885.

Ходъ развитія готическаго стиля. 887. Архитектурныя особенности готическаго храма, а) внутри. 887. б) снаружи. 894. Скульптура. 896. Иден и настроевія, отразившіяся въ храмовой готической скульптуръ. 898. Живопись готическаго стиля. 900. Свътская городская архитектура готическаго стиля. 903. Тъсная связь готическаго стиля съ жизнью. 903.

Восточные и античные элементы мавританскаго стиля. 905. Особенности мавританскаго стиля въ скульптуръ и архитектуръ. 906. Мечеть въ Кордовъ. 907. Алькасаръ въ Севилъв. 908. Альгамбра въ Гренадъ. 908. Характеръ мавританской архитектуры. 912.

Римское право отъ V по XI в. 932. Роль церния. 934. Возрожденіе римскаго права. 934. Глоссаторы, 935. Первое увлеченіе римскимъ правомъ. 937. Болонская школа. 940. Ея покровители. 940. Происхожденіе ученыхъ степеней 941. Происхожденіе и организація университетсяниъ корпорацій. 943. Борьба мхъ съ городомъ. 945. Споры между преподавателями и слушателями. 946. Обравованіе единаго университета и значеніе корпоративнаго строя. 946. Распространеніе университетовъ. 947. Комментиторы и рецепція. 948. Римское право во Франціи. 949. Легисты и ихъ вліяніе на развитіе гражданскаго права. 950. Политическая роль легистовъ. 952. "Теоретическая" рецепція въ Германія. 953. Практическое усвоевіе римского права въ Германія. 954.

# важнъйшія опечатки.

|             | Строка |           | Напечатано:                       | Сањдуетъ читать:             |
|-------------|--------|-----------|-----------------------------------|------------------------------|
| Cmp.        | сверху | снизу     |                                   |                              |
| 49          |        | 6         | съ                                | въ                           |
| <b>54</b>   | 45     |           | ни вредить                        | вредить                      |
| 63          | _      | 3         | въ руки                           | въ рукахъ                    |
| 80          | -      | 13        | освобожгать                       | освобождать                  |
| 91          |        | 3         | DORATP                            | понятіе                      |
| 117         | 14     |           | seabini                           | scabini                      |
| 152         |        | 14        | всепркедсвавнное                  | все предсказанное            |
| 166         | 3      |           | объясненія.                       | объясвенія <sup>87</sup> ).  |
| 167         |        | 3         | Анастасій                         | 87) Анастасій                |
| 177         |        | 4         | 'Уюу, или 'Уюб                    | Yiov, или Yiov               |
| 204         | _      | 8         | Борисъ, Миханлъ                   | Борисъ-Миханлъ               |
| 226         | -      | 5         | βοιλϊάδες                         | βοϊλάδες                     |
| 230         |        | 18        | переданной                        | отъ переданной               |
| 237         | 8      |           | δρουγγιάριος                      | <b>δφου</b> γγά <b>φιο</b> ς |
| 257         | 7.     | <b></b> . | прочно                            | прочное                      |
| 260         | -      | 3         | венеціанамъ. Венеціане            | венеціанцамъ. Венеціанцы     |
| 284         | _      | 10        | отзывчивостя,                     | отзывчивости,                |
| 294         | 17     |           | каноновъ церковныхъ,              | канонамъ церковнымъ,         |
| 299         | 48     |           | съ Россіей въ Россію              | съ Русью на Русь             |
| 314         |        | 4         | библіографич.                     | біографическая               |
| 322         |        | 3         | разсчитываетъ продава             | разсчитываетъ продавца       |
| <b>32</b> 3 | 5      | —         | пастыры                           | пастыри                      |
| <b>3</b> 55 |        | 19        | нисшей, .                         | низшей,                      |
| 366         | 11     |           | ствленоп                          | н <b>алагал</b> ъ            |
| 371         |        | 4         | CEOILEO RC                        | CEOTPEO                      |
| 374         | 4      |           | долна .                           | должна                       |
| 379         |        | 14—13     | Леньяло                           | Леньяно                      |
| <b>41</b> 0 | 11     | —         | отсюда                            | и отсюда                     |
| <b>422</b>  | 18     | _         | которыхъ                          | которыя                      |
| 425         | 16—17  | -         | компетенціальнаго ха-<br>рактера, | о компетенція учрежденій,    |
| <b>4</b> 32 | 11     |           | Богенскій,                        | Бегамскій,                   |
| 443         |        | 5         | доджна была имъть своею           | должно было имъть свою       |

|      | Строка     |       | Hanevamano:            | Сльдуеть читать:          |
|------|------------|-------|------------------------|---------------------------|
| Cmp. | сверху     | снизу |                        |                           |
| 491  | 19         | —     | рабыма-го-             | р <b>абы маго-</b>        |
| 501  | <b>2</b> 0 | _     | Court                  | Cour                      |
| 508  | 19         | _     | servise                | service                   |
| 529  | 1          |       | свою власть            | о своей власти            |
| —    | 2          | —     | всъ благодъянія        | о всвять благодвяніяять   |
| 544  | 11-12      |       | совершавшіяся перемъны | , совершавшихся перемънъ, |
| 556  | 13         |       | внутрен-               | внутреннимъ               |
| 591  |            | 6     | школъ                  | сколъ                     |
| 612  | 17         | ·     | Букеліонъ              | Буколеонъ                 |
| 613  | —          | 4     | Букеліонскій           | Буколеонскій              |
| 631  | _          | 2     | льбигойцы,             | альбигойцы,               |
| `747 | 18         | —     | свящевника,            | священника.               |
| 751  | 6          |       | царитъ                 | царить                    |
| 806  |            | 10    | въ огругъ              | въ округъ                 |
| 807  | 14         | —     | Іоннита                | іоаннит <b>а</b>          |
| 814  | 621        |       | Кресси                 | Креси                     |
| 864  | —          | 7     | саин                   | Свин                      |
| 915  | 2          |       | снач <b>ал</b> о       | сначала                   |
| 919  | 22         | —     | отъ болгарскаго        | константинопольскаго      |
| 922  |            | 8     | Дактиса                | Диктиса                   |
| 942  | 6          | —     | онъ                    | OHR                       |

Digitized by Google



.

•

•

ł