
ИНСТИТУТ ФИЛОСОФИИ ИМ. АКАДЕМИКА А.А.АЛТМЫШБАЕВА 
АКАДЕМИЯ ТРУДА И СОЦИАЛЬНЫХ ОТНОШЕНИЙ 

 
 
 
 
 
 

Аскар Абдыкадыр 
 
 
 

АДАМ и ИСКУССТВЕННЫЙ 
ИНТЕЛЛЕКТ 

 
(в двух разделах) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Алматы 
2024 



2 

УДК 1/14 
ББК:87.25 
Б 42 
 

Книга рекомендована к печати решениями Ученых советов  
Института философии имени академика А. А. Алтмышбаева НАН КР 

 и Академии Труда и Социальных Отношений КР. 
 

Специальный редактор:  
Ж.А. Алтаев, д.филос. н., профессор 

 
Тех.редактор: Т.Эргешова 

 
Рецензенты: 

Н.К. Саралаев, доктор философских наук, профессор 
Ө. К. Козубаев, доктор философских наук, профессор 

М. М. Амердинова, доктор философских наук, профессор 
 
Бекбоев А.А.  

Б 42 Адам и Искусственный интеллект (в двух разделах) / 
А.А.Бекбоев. – Алматы: Дарын, 2024. – 350 с. 

ISBN 978-9967-9361-6-4 
 
В первом разделе данной книги Адам рассматривается как философ-

ская проблема и символ человека. Автор интерпретирует «Адама» как 
архетип, воплощающий универсальные аспекты человеческой природы – 
разум, интуицию, чувства и духовность. Этот образ не только раскрывает 
ключевые качества человека, но и подчёркивает его экзистенциальные 
поиски смысла жизни и стремление осознать своё место в мире. Человек 
предстаёт как целостная загадка, обладающая внутренней способностью 
к самопознанию и пониманию окружающего мира. Во втором разделе, 
посвящённом философским дискуссиям об искусственном интеллекте, 
исследуется природа человеческого стремления к познанию и 
смыслообразованию. «Адам» символизирует обобщённый человеческий 
опыт и сущность, которые сопоставляются с современными вызовами 
технологий и философии. Автор подчёркивает многогранность 
человеческой природы, её адаптацию и развитие в условиях 
взаимодействия с искусственным интеллектом, открывая новые 
горизонты для осмысления роли человека в меняющемся мире. 

Книга адресована специалистам и широкому кругу читателей. 
 

УДК 1/14 
ББК:87.25 

 
© А.Бекбоев, 2024 

ISBN 978-9967-9361-6-4   © Издательство «Дарын», 2024 
   



3 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

 
Раздел 1. “Адам: герменевтичекий круг понимнания” .................................. 4 
Предисловие ...................................................................................................... 4 
ПРЕАМБУЛА. Вводный аспект преамбулы ................................................... 5 
Историко-филосософский аспект преамбулы ................................................ 9 
Герменевтический круг в контексте парадигмы АДАМ ................................ 15 
 
Глава 1. АДАМ как философский феномен ................................................... 27 
Глава 2. АДАМ: историко-философская репрезентация ............................... 43 
Глава 3. Античный АДАМ: констатационная репрезентация ................... 55 
Глава 4. АДАМ и Общество в трактовке средневековых восточных 
мыслителей ................................................................................................. 89 
Глава 5. АДАМ: доклассическая репрезентация ....................................... 116 
Глава 6. Генезис АДАМА: понятийная репрезентация ............................. 134 
Глава 7. АДАМ: классическая интерпретация ............................................... 142 
Глава 8. АДАМ в контексте современной философии .................................. 154 
 
Приложение  ..................................................................................................... 221 
Человек вечная загадка: изречении известных философов ........................... 221 
 
Раздел 2. Искусственный интеллект: философский дискурс ........................ 232 
Введение ............................................................................................................ 232 
Дискурс 1. Жизнь вообще и жизнь человека в частности ............................. 239 
Дискурс 2. Интеллект: аналитический, эмоциональный и творческий  
формы ................................................................................................................ 259 
Дискурс 3. Тезаурус искусственного интеллекта .......................................... 266 
Дискурс 4. О понятий “естественное” и “искусственное” ............................ 274 
Дискурс 5. Искусственный интеллект и человеческая природа.  
Искусственный интеллект и мозг: общее и различие .................................... 284 
Дискурс 6. Искусственный интеллект: социально-этические аспекты ........ 297 
Дискурс 7. Проблемный подход к ИИ ............................................................ 309 
Дискурс 8. Философия ИИ: тезаурусная констатация .................................. 325 
Заключение ....................................................................................................... 342 
Список литературы ........................................................................................... 345 

 
 
 
 
 
 
 



4 

РАЗДЕЛ 1 
АДАМ: герменевтический круг понимания 
 

 
ПРЕДИСЛОВИЕ 

 
Человек – это не просто фрагмент мира; в его сущности 

заложены как целостная загадка, так и ключ к пониманию мира. 
Факт, что человек одновременно является объектом познания и 
субъектом познания, имеет огромное значение не только для 
теории познания, но и для антропологии. Исследование 
человека представляет собой столь многогранный вопрос, что 
любые попытки его осмысления порождают больше вопросов, 
чем ответов. Современный человек оказывается на пересечении 
методов, дискурсов и фактов, оказывается в центре сложной 
сети взаимосвязей. 

В своей работе мы стремились рассмотреть понятие "Адам" 
как символ человека в самом его основании – как архетип, 
представляющий универсальные аспекты человеческой 
природы. Этот символ отражает как фундаментальные чело-
веческие качества – разум, интуиция, чувства и духовность, так 
и общие человеческие опыты и страдания. В религиозных или 
мифологических контекстах "Адам" символизирует челове-
чество в его изначальном состоянии или его создание, а также 
идею о человеке как обладателе разума, осознанного бытия и 
способности к моральному выбору. 

"Адам" также символизирует единство человеческого рода, 
объединяя разнообразие индивидуальных опытов и лич-ностей. 
Это выражается в идеях о солидарности, сопереживании и 
общности человеческого опыта. Этот символ также побуждает к 
поиску истинного единства в разнообразии и способствует 
укреплению связей между людьми, созданию более гармонич-
ного общества и развитию уважения к правам и достоинству 
каждого индивида. Отсюда, исходя из общего концептуального 
контекста всей работы, можно сделать вывод, что "Адам" 
рассматривается нами как символ, отражающий различные 
аспекты человеческой природы и опыта. В этом смысле "Адам" 



5 

интерпретируется как представление об общем человеческом 
опыте и сущности. В данном контексте "Адам" действительно 
может быть понят как человек, символизирующий человечес-
кую природу в ее многообразии и универсальности. 

 
*** 

ПРЕАМБУЛА  
Вводный аспект преамбулы 

 
Человек – удивительное и сложное существо. В его основе 

лежит не только физиология, но и ум, эмоции, социальные связи 
и культурный контекст. Он, с одной стороны, обладает спо-
собностью к рациональному мышлению, с другой – подвержен 
влиянию эмоций. Эти два компонента взаимодействуют, фор-
мируя поведение и принятие решений. Человек, также существо 
– общественное, он способен к общению, сотрудничеству и 
формированию социальных связей является важным аспектом 
человеческой природы. Он обладает уникальной способностью 
к творчеству, что отчетливо выражаться в искусстве, науке, 
инновациях и других проявлениях творческого потенциала. 
Кроме того, люди стремятся к поиску смысла в своей жизни. 
Эта потребность может находить отражение в религии, 
философии, личных целях и убеждениях.  

Что есть "человек"? Этот вопрос далеко не прост и требует 
глубокого анализа. Каждый индивидиум – это загадка, что 
подчеркивает их уникальность и сложность. Поведение, мысли 
и действия людей могут быть неочевидными и непредска-
зуемыми. Несмотря на то, что мы можем знать человека долго, 
всегда есть возможность узнать о нем что-то новое. У каждого 
человека есть свои собственные интересы, цели и жизненные 
обстоятельства, которые могут влиять на его поведение. 

Но что именно представляет собой "человек"? Этот вопрос 
не имеет простого ответа, как кажется на первый взгляд. 
Заметный русский философ А. А. Богданов подмечал: "Для 
обывателя "человек" – это не загадка, не "проклятый вопрос", а 
просто живой факт его обывательского опыта: "человек" – это 
он сам, другие обыватели и все, кто обладает достаточным 
сходством с ними... Для философа-метафизика "человек" – это 



6 

великая загадка... – существо, одаренное разумом, "нравствен-
ной свободой", "стремлением к абсолютному" и аналогичными 
высокими качествами...". 

Философское понимание человека связано с определен-
ными трудностями. Исследователи ограничены уровнем науч-
ных знаний своего времени, условиями исторической или 
житейской ситуации, а также собственными политическими 
убеждениями, что непосредственно или косвенно влияет на 
философское толкование человека. Поэтому современная 
социальная философия, изучая проблемы человека, 
интересуется не только самими вопросами, касающимися 
человеческого бытия, но и другой важной проблемой, которую 
В. С. Барулин назвал "сопряженностью человека и философии". 

Сопряженность человека и философии отражает сущность 
философской культуры. Философская культура является 
формой самопознания человека, его ценностной ориентации в 
мире. Поэтому человек всегда является основой философской 
ориен-тации: он выступает как ее естественно-гуманитарная 
пред-посылка и также естественная цель, сверхзадача 
философии. Таким образом, как субъект и объект философского 
познания, человек остается центром внимания. Независимо от 
конкретных вопросов, занимаемых философией на разных 
этапах своего развития, она всегда пронизана реальной 
человеческой жизнью и стремлением к решению актуальных 
человеческих проблем. Эта связь философии с человеком, его 
потребностями и интересами постоянна и неизменна. 

Связь между философией и человеком отражает сущность 
философской культуры. Философская культура представляет 
собой форму самопознания человека, его ориентации в мире и 
ценностных установок. В этом контексте человек выступает как 
естественно-гуманитарная предпосылка и естественная цель 
философии, ибо он является как субъектом, так и объектом 
философского познания. Независимо от конкретных тем иссле-
дования, на разных этапах своего развития, философия всегда 
пронизана реальной человеческой жизнью и стремлением к 
решению актуальных человеческих проблем. Эта взаимосвязь 
философии с человеком и его потребностями неизменна и 
постоянна. 



7 

Социально-философская проблема в целом и ее взаимо-связь 
с человеком имели историческое развитие и эволюцию. В 
истории философии можно выделить два ключевых параметра 
этой эволюции. Во-первых, это степень осознания проблемы 
человека как методологического начала философствования, что 
указывает на важность признания человека как центра, критерия 
и высшей цели философии. Во-вторых, это степень философ-
ского анализа самого человека, его бытия, смысла существо-
вания, интересов и целей. Иными словами, это показатель того, 
насколько человек становится объектом глубокой философской 
рефлексии, насколько он исследуется с теоретической глубиной 
и широтой философского анализа. 

Современный немецкий ученый Э. Кассирер выделяет в 
истории изучения человека четыре основных периода: изучение 
человека метафизикой в античность, теологией в средневековье, 
математикой и механикой в Новое время, и биологией. Эти 
периоды отражают различные философские подходы к 
пониманию человека и его места в мире. 

Взаимосвязь философии и человека, как и социально-
философская проблема в целом, имела историческое развитие и 
изменения. 

Первые представления о человеке возникают задолго до 
появления философии в мифологическом и религиозном созна-
нии. Древние верования видели человека как часть природного 
мира, "младшего родственника" природных объектов. Это 
проявляется, например, в тотемизме, где поклонение растениям 
и животным сопровождается верой в кровное родство с ними. 

Первые философские взгляды на проблему человека можно 
обнаружить в древневосточной философии. Однако следует 
помнить, что в Древнем Египте, Древней Индии и Древнем 
Китае философия была еще неотделима от мифологии и 
религии, и лишь частично выделялась в отдельную область 
знания. 

Итак, человек в целом, как одна из самых глубоких и 
многогранных загадок возвратно-поступательного истори-
ческого развития, представляет собой единство сущности и 
существования: Сущность (или эссенция) человека выражается 
в его определении, в понятии, которое мы постигаем разумом. 



8 

Это то, что делает человека тем, чем он является. Сущность 
человека включает в себя общие характеристики, такие как 
разум, нравственность, способность к творчеству и стремление к 
абсолютному. Однако каждый индивидуум уникален, и его 
сущность может проявляться по-разному; Существование – это 
факт реального существования человека. Оно возникает из 
прямого контакта с миром, из опыта. Человек существует во 
времени и пространстве, взаимодействуя с другими людьми, 
природой и обществом. Существование человека связано с его 
жизненными обстоятельствами, интересами, целями и 
выборами. 

Таким образом, философское определение человека пред-
ставляет собой широкий и глубокий взгляд на природу 
человека, его сущность и место в мире. В разных философских 
традициях и школах существуют различные подходы к 
определению человека. Многие философы, начиная от 
античности (например, Аристотель), выделяли рациональность 
как ключевую харак-теристику человека. Способность к 
разумному мышлению, логике и рефлексии рассматривается как 
то, что отличает чело-века от других форм жизни. Философы-
мыслители, такие как Жан-Жак Руссо и Зигмунд Фрейд, 
обращают внимание на свободу воли как основополагающий 
элемент человеческой природы. Способность к выбору и само-
определению играет важную роль в понимании человеческой 
сущности. Жан-Жак Руссо, а также Томас Гоббс, выделяют 
социальную природу человека. Человек рассматривается как 
создание, которое формируется и развивается в обществе, 
взаимодействуя с другими. Религиозные и метафизические фи-
лософии подчеркивают духовный аспект человеческой сущнос-
ти. Вера, моральные принципы, стрем-ление к духовному 
совершенствованию и поиск смысла в жизни – это ключевые 
аспекты. Фридрих Ницше, акцентируют эмо-циональные и 
эстетические аспекты человека. Чувства, страсти и творческие 
стремления рассматриваются как неотъемлемые составляющие 
человеческой природы. Гегель, рассматривают человека в 
контексте его исторического развития. История человечества и 
его культуры воспринимаются как неотъемлемая часть его 
определения. Философское определение человека остается 



9 

сложным и многогранным, отражая богатство и разнообразие 
человеческой природы. Разные школы и философские традиции 
предлагают свои уникальные взгляды на то, что делает человека 
человеком. 

 
Историко-филосософский аспект преамбулы 

 
Древневосточная философия отличалась особым подходом к 

личности, который выражался в ее "безликости" и подчинен-
ности всеобщему. В этом контексте универсальное "Я" имело 
преимущество перед индивидуальным "Я". В отличие от 
латинской концепции "я и ты" ("ego et tu"), в древних культурах 
Индии и Китая предпочитали говорить "мы", поскольку каждое 
"я" рассматривалось как часть более обширного целого. 
Философия древнего Востока стремилась объединить человека с 
природными процессами, подчеркивая, что ценность каждого 
индивида проистекает из его составной части в этом единстве. 
Целью жизни считалось достижение высшей мудрости, которая 
связывалась с истиной Всевышнего. Как отражено в древ-
неиндийской философии: "Как зеркало, очищенное от пыли, 
сияет ярко, так и телесное существо, узрев истинную природу 
Атмана, становится единым, достигает цели и избавляется от 
печали" (Древнеиндийская философия, М., 1972, с. 250). 

В древневосточной философии характерно слияние с 
вечностью, что отражает тягу к статичности и уподоблению 
неизменному абсолюту. Этот подход не предполагает активной 
реализации личностного начала. Вместо этого фокус делается на 
подчеркивании важности соблюдения традиции и уважи-
тельного отношения к внешнему миру, будь то природный или 
социальный. Особое внимание уделяется развитию внутреннего 
мира человека. Уже в древности заложены основы восточного 
образа жизни, где акцент делается на приспособлении человека 
к обществу, государству, а также к старшим по званию или 
возрасту. 

Античная философия заложила основы западно-евро-
пейских подходов к рассмотрению человека как отдельной и 
уникальной философской проблемы. Начало западной фило-
софии берется из Древней Греции и Древнего Рима. Уже в 



10 

ионийской натурфилософии (6-5 века до н. э.) была предпринята 
попытка определить место человека в мире. Алкмеон из 
Кротона сформулировал первое определение человека как 
существа, отличающегося от других животных тем, что только 
он способен понимать, в то время как другие могут лишь 
воспринимать, но не понимать. 

Согласно взглядам Протагора (5 век до н. э.), человек по 
природе своей является нагим, разутым, безоружным. Его 
способность к выживанию зависит от умения использовать 
прометеевский огонь – символ искусной мудрости, дарованной 
Афиной, и от общественного устройства, основанного на 
стыдливости и справедливости, переданного Зевсом. Протагор 
указывает на стремление человека преодолевать нужду 
(Ксенофан) и достигать изобилия (Демокрит). 

Еще одной важной чертой античной философии является 
сформулированный принцип разумного миропонимания. Она 
признала человека самостоятельной ценностью и предоставила 
ему право на активность и инициативу. Этот подход позволил 
людям углубиться в свою личность и сделать второстепенными 
вопросы объективного миропорядка. Софисты, эпикурейцы, и, 
прежде всего, Сократ, ярко иллюстрируют эту тенденцию, 
развивая свое внутреннее самосознание и уделяя внимание 
личностному развитию. Это дало возможность, говоря словами 
А. Ф. Лосева, "развернуть свое внутреннее самочувствие, 
углубиться в свою собственную личность и сделать для себя 
второстепенными все вопросы объективного миропорядка" 
(Лосев А.Ф. История античной эстетики: Ранний эллинизм. М., 
1979. С.12), что наглядно демонстрируют софисты, эпикурейцы, 
но прежде всего – Сократ. 

Сократ считается основоположником западноевропейской 
философии человека и этики. Его интересовало в первую 
очередь внутреннее состояние человека, его душа и добро-
детели. Он утверждал, что "добродетель есть знание", поэтому 
для того чтобы человек избегал дурных поступков, ему 
необходимо познать природу добра и справедливости. Учение о 
человеческой душе и разуме занимает важное место в 
сократовской философии, а самопознание человека становится 
ее главной целью. 



11 

Великому ученику Сократа, Платону, приписывается идея о 
том, что человек состоит не только из тела, но и из души, 
причем именно душа делает его истинно человеком. Он 
предложил концепцию "иерархии душ", в которой душа 
философа занимает первое место, а душа тирана – последнее. По 
мнению Платона, это связано с тем, что душа философа ближе 
всего к мудрости и наиболее восприимчива к знанию, что 
является существенным отличием человека от животного. 

Относительно определения человека как "двуногого 
животного без перьев", его приписывают Платону, но скорее 
всего, это является последующей молвой, не относящейся 
напрямую к его учениям. 

Аристотель продвинул философское понимание человека, 
объединив этику и политику в единый комплекс "философии о 
человеческом", который занимался изучением практической 
деятельности и поведения людей. Его важным вкладом в эту 
область было обоснование социальных характеристик человека. 
Ставшая знаменитой фраза античного мыслителя, "Человек есть 
общественное животное", выражает идею о том, что человек, 
как живое существо, предназначен для жизни в обществе и 
государстве. Аристотель утверждал, что человек способен 
направлять свой разум как на добро, так и на зло, и его жизнь в 
обществе регулируется законами. 

Западноевропейское средневековье оказалося глубоко 
проникнутым христианским мировоззрением, которое пронизы-
вало все сферы жизни, включая духовную. Одной из основных 
черт философии этого периода был теоцентризм, согласно кото-
рому Бог стоял в центре всего сущего. Философия функцио-
нировала как "служанка богословия" и служила обоснованию 
идеи о греховной сущности человека. 

Августин Блаженный, один из выдающихся представи-телей 
раннего христианства, выразил важные концепции относительно 
человеческой природы. Он утверждал, что подражание дьяволу 
заключается не в наличии у человека плоти, как у дьявола, а в 
стремлении жить независимо от Бога, как это делает дьявол. 
Отсюда вытекает вывод, что человек должен жить по Богу, а не 
по своим собственным желаниям, иначе он рискует отдаться во 
власть дьявола. Августин утверждал: "Не тем человек сделался 



12 

похожим на дьявола, что имеет плоть, которую дьявол не имеет, 
а тем, что живет сам по себе, то есть по человеку. Ибо дьявол 
захотел жить сам по себе, когда не устоял во истине. . . Итак, 
когда человек живет по человеку, а не по богу, он подобен 
дьяволу" (Антология мировой философии: В 4-х т. Т. 1. Ч. 2. М. 
, 1969. С. 600. ). 

Несмотря на темные стороны средневековья, такие как 
крепостная зависимость и инквизиция, стоит отметить, что 
религиозно-философский взгляд на человека поднял его на 
высокий уровень оценки. В этом контексте, Бог рассматривался 
как источник глубоких нравственных истин, эталон добродетели 
и созидания. Таким образом, средневековая философия 
поставила проблему человека в новый ракурс, включив в себя 
духовность и возвышенность человеческой жизни, а также 
важность веры и надежды перед рациональностью и знанием. 

Эпоха Возрождения отличалась антропоцентризмом, при-
давая центральное значение человеку во всех областях знания и 
искусства. Философия этого периода перешла от натуралисти-
ческой и религиозной направленности к антропоцентрической. 
Вместо изучения природы или божественных вопросов, акцент 
делался на понимании человека и его места в мире. 

Философия Нового времени, сформировавшаяся под 
влиянием развития капитализма и научных открытий, особенно 
в области механики, физики и математики, предложила 
рациональное истолкование человеческой сущности. Открытия 
в точных науках вдохновили философов видеть человеческий 
организм как своего рода машину, подобную часовому 
механизму. Французские философы XVIII века, такие как Ж. О. 
Ламетри, П. Гольбах, К. А. Гельвеций и Д. Дидро, выражали эту 
концепцию, представляя человека как сложную машину, 
которая подчиняется законам природы. 

Иммануил Кант внес огромный вклад в философское 
понимание человека, предложив одну из первых антропологи-
ческих программ в истории философии. Он рассматривал чело-
века как существо, принадлежащее двум мирам одновременно – 
миру природной необходимости и миру нравственной свободы. 

Кант различал два аспекта антропологии: "физиологи-
ческий" и "прагматический". Физиологический аспект изучал 



13 

то, что делает человека природой, в то время как прагмати-
ческий аспект исследовал то, что человек, как свободное 
существо, делает или может и должен делать из себя сам. 

Определяя основные вопросы философии, Кант сводил их к 
вопросу: "Что есть человек?" По его мнению, именно этот 
вопрос стоит в центре философии и объединяет в себе все 
остальные основные вопросы этой науки. 

В XIX веке философия человека претерпела значительные 
изменения и развитие, отражая различные тенденции и 
направления в общественной мысли. С. Кьеркегор, В. Дильтей и 
Ф. Ницше, уделяли большое внимание внутреннему миру 
человека, его чувствам и переживаниям. Они стремились понять 
глубинные аспекты человеческой сущности и духовной 
природы. О. Конта, Г. Спенсера и К. Маркса, рассматривали 
человека в контексте общества. Они анализировали отношения 
между человеком и обществом, а также рассматривали социаль-
ные условия и факторы, определяющие человеческую жизнь. 

С середины XIX века появились концепции, отрицающие 
метафизические подходы к пониманию человеческой сущности. 
Философы отмечали, что традиционные философские проблемы 
становятся излишними и устаревшими, поскольку новые 
научные открытия и практические исследования предлагают 
более рациональные объяснения человеческой природы. 

В XX веке разработка философских и социологических 
проблем человека стала еще более интенсивной и разно-
образной. Экзистенциализм, фрейдизм, неофрейдизм и 
философ-ская антропология стали одними из важнейших 
направлений в изучении человека и его судьбы. 

В целом, философия человека в XIX-XX веках отражает 
богатство и разнообразие мысли, а также стремление к 
глубокому пониманию сущности человека и его роли в мире. 

Философская антропология, зародившаяся в XX веке, стала 
одним из важнейших направлений в изучении челове-ческой 
сущности. Она была основана Максом Шелером, который 
выдвинул программу философского познания человека во всей 
его полноте и разнообразии. Шелер стремился объединить 
конкретно-научное изучение различных аспектов человеческого 
бытия с философским постижением его сущ-ности. Он видел 



14 

философскую антропологию как науку о метафизическом 
происхождении человека, его физических, духовных и 
психических началах, а также о силах и потенциях, движущих 
человеком. М. Шелер отмечал: "Вопросы: "Что есть человек и 
каково его положение в бытии?" – занимали меня с момента 
пробуждения моего философского сознания и казались более 
существенными и центральными, чем любой другой 
философский вопрос" (Шелер М. Положение человека в космосе 
// Избранные произведения. М. , 1994. С. 194. 

Основные идеи философской антропологии Макса Шелера 
были вдохновлены общими догадками Фридриха Ницше о 
человеческой природе. Ницше указывал на то, что человек не 
является биологически совершенным существом, а скорее нечто 
несостоявшееся, биологически ущербное. Шелер развивал эту 
идею, придавая ей философское содержание и методоло-
гическую основу. 

Философская антропология XX века стала сложным и 
противоречивым явлением, включающим множество школ и 
направлений. В ее рамках представлены различные подходы к 
пониманию человеческой сущности, которые часто конку-
рируют друг с другом. Тем не менее, она остается важным 
инструментом для изучения человека в его разнообразии и 
многообразии проявлений. 

Отдельно стоит отметить вклад марксизма в философию 
человека. Карл Маркс выступил против метафизического 
подхода к исследованию человеческой природы и предложил 
новый взгляд на человека в контексте его общественной жизни. 
Марксистская социальная философия расширила горизонты 
понимания человека в его социальной реальности, но одно-
временно установила границы этого понимания, связанные с 
общественными отношениями и экономическими структурами. 
"В чем-то, – пишет В.С. Барулин, – методологическое влияние 
социальной философии марксизма на понимание человека 
аналогично влиянию христианской доктрины. Там так же 
одновременно открывались и новые ориентиры, горизонты 
постижения человека и его связи с Богом и тут же 
устанавливались границы – опять же в связи с Богом. Так и 
социальная философия марксизма, открыв новые горизонты 



15 

понимания человека в его общественной жизни, эти же гори-
зонты объявила их пределами" (Барулин В. С. Социально-
философская антропология. Общие начала социально-
философской антропологии. М. , 1994. С. 23-24. ). 

XVIII Всемирный философский конгресс, проведенный в 
1988 году в Великобритании, имел огромное значение для 
современного изучения философских проблем, включая 
вопросы о человеке. На этом конгрессе была высказана мысль о 
необхо-димости критического анализа традиционных 
представлений о природе человека. Это свидетельствует о 
стремлении фило-софского сообщества к осмыслению новых 
аспектов человеческой сущности и изменяющегося мира. 

Сложность задачи определения сущности человека также 
была подчеркнута на конгрессе. Несмотря на многочисленные 
попытки исследователей дать исчерпывающее определение 
природы человека, это оказалось сложной задачей из-за много-
образия аспектов и сложности человеческого существования. 

В современной литературе, как вы отметили, существует 
стремление к комплексному анализу человека как социоприрод-
ного, космопланетарного существа. Такой подход предполагает 
рассмотрение человека как взаимодействующего с космосом, 
биосферой, обществом и культурой. В этом контексте анали-
зируются различные аспекты индивидуальности, включая 
биологические, психологические, социальные и культурные 
факторы, определяющие человеческое существование. Такой 
подход позволяет более глубоко понять и описать человека в его 
многообразии и сложности. 

 
*** 

Герменевтический круг  
в контексте парадигмы АДАМ 

(герменевтический круг понимания АДАМа) 
 
Герменевтический круг – это концепция, разработанная в 

области философии и литературной теории, которая объясняет 
процесс толкования текста или любого другого объекта исследо-
вания. Основной идеей герменевтического круга является 



16 

взаимодействие между частью и целым, между пониманием 
частного элемента и его контекстом. 

В сущности, герменевтический круг предполагает, что для 
понимания отдельного элемента (например, фразы в тексте) 
необходимо учитывать контекст, в котором он находится, а для 
понимания контекста – уже иметь представление о смысле 
отдельных элементов. Таким образом, понимание происходит в 
процессе непрерывного взаимодействия между частями и 
целым, при этом каждое новое понимание части вносит 
изменения в понимание целого, и наоборот. 

Эта концепция часто применяется в литературной 
аналитике, философии, юриспруденции и других областях, где 
важно правильно и глубоко понимать тексты или иные объекты 
исследования. Герменевтический круг помогает понять, что 
истинное понимание не является статическим, а скорее 
процессом, который развивается и совершенствуется по мере 
того, как мы расширяем наши знания и контексты. 

 
*** 

Стало быть, герменевтический круг представляет собой 
фундаментальную концепцию в области философии и методо-
логии исследований, играющую ключевую роль в процессе 
толкования текстов, культурных явлений и различных форм 
искусства. Этот термин происходит от немецкого слова 
"Hermeneutischer Kreis", который в переводе означает 
"герменевтический круг". В своей сущности, герменевтический 
круг представляет собой метод, который позволяет понимать и 
интерпретировать тексты и явления, включая их контексты и 
взаимосвязи. 

Герменевтический круг не только является теоретическим 
конструктом, но и представляет собой методологический 
подход, используемый в различных дисциплинах для анализа, 
интерпретации и понимания текстов и культурных явлений. 
Важным аспектом метода является понимание взаимосвязей 
между частным и общим, между элементом и целым. 
Герменевтический круг предполагает, что для правильного 
понимания отдельной части текста необходимо учитывать его 
контекст, а для понимания контекста – части, что создает 



17 

взаимосвязь между пониманием и понятым, между толкованием 
и толком. 

Главным результатом применения герменевти-ческого круга 
как метода исследования является возможность дости-жения 
более глубокого и полного понимания текста или явления, 
раскрытие его смысла и значимости в контексте конкретной 
культуры, исторического периода или социо-культурной среды. 

 
*** 

Герменевтика имеет древние корни, которые уходят в 
философскую и культурную историю. Основоположниками 
герменевтики как философской дисциплины являются Гераклит 
Эфесский, Платон и Аристотель, которые размышляли о 
природе языка, смысла и интерпретации. В древнегреческой 
философии существовали различные школы мысли, такие как 
стоики, сократики и платоники, которые занимались 
интерпретацией текстов и пониманием смысла. 

Однако герменевтика как систематическая дисциплина 
начала развиваться в Европе в средние века и в период 
Возрождения, когда возникла потребность в правильном 
толковании священных текстов и античных произведений. К 
примеру, работа Августина Аврелия "О христианском учении" и 
толкования Священного Писания уже содержат элементы 
герменевтического подхода. 

С развитием науки и культуры герменевтика расширяла свои 
границы и применялась в различных областях знания. В XIX 
веке философы и литературоведы, такие как Фридрих 
Шлейермахер и Вильгельм Дильтеи, активно разрабатывали 
методы герменевтики в контексте исследования текстов и 
истории. Этот период также связан с развитием библейской 
исторической критики, которая внесла важный вклад в 
методологию герменевтики. 

В XX веке герменевтика стала широко применяться в 
различных областях науки, включая философию, лингвистику, 
литературоведение, социологию, психологию и даже право. 
Развитие феноменологии и герменевтической философии, 
представленное, например, в работах Мартина Хайдеггера и 
Ханса-Георга Гадамера, привнесло новые аспекты в понимание 



18 

герменевтики как метода, подчеркивая важность предвари-
тельных представлений и контекстуальности интерпретации. 

Этот процесс привел к тому, что герменевтика стала 
неотъемлемой частью научного и культурного дискурса, 
предоставляя методологический инструмент для анализа и 
понимания разнообразных текстов и явлений. 

 
*** 

Основные принципы герменевтического круга 
1. Модус: взаимосвязь между частью и целым 
Герменевтический круг основан на предположении о тесной 

взаимосвязи между частями и целым объекта исследования. 
Согласно этому принципу, понимание отдельного элемента 
текста или явления зависит от его взаимодействия с общим 
контекстом, а также от понимания этого контекста через анализ 
отдельных частей. Иными словами, понимание части помогает 
понять целое, а понимание целого – части, создавая 
непрерывную взаимосвязь между ними. 

2. Модус: роль контекста в процессе толкования 
Вторым ключевым принципом герменевтического круга 

является признание роли контекста в процессе толкования. 
Контекст включает в себя широкий спектр факторов, таких как 
исторический, культурный, социальный и личный, которые 
оказывают влияние на смысл и значение текста или явления. 
Герменевтический подход предполагает, что для полного 
понимания объекта исследования необходимо учитывать его 
контекст и взаимосвязи с ним. 

3. Модус: непрерывный характер процесса понимания 
Герменевтический круг также выделяется своим подходом к 

пониманию как непрерывному процессу. Вместо того чтобы 
рассматривать понимание как статический и окончательный 
результат, герменевтика подчеркивает его динамический и 
итеративный характер. Это означает, что понимание текста или 
явления постоянно изменяется и развивается в процессе диалога 
между исследователем и объектом, а также между отдельными 
частями и целым. 

Эти модусы (свойства) являются основой герменевти-
ческого подхода к исследованию и предоставляют методо-



19 

логический каркас для анализа и интерпретации текстов, 
культурных явлений и различных форм искусства. 

Применение герменевтического круга 
В литературной критике 
Герменевтический круг является важным инструментом для 

литературных критиков при анализе и интерпретации текстов. 
Он помогает разбираться в многослойности смысла произве-
дения, выявлять скрытые символы и мотивы, а также понимать 
текст в контексте культуры и исторического периода. 
Применение герменевтического круга позволяет литературным 
критикам проводить глубокий анализ произведений и 
раскрывать их истинное значение. 

В философии 
В философии герменевтический круг используется для 

анализа текстов классических философских произведений, а 
также для разработки собственных философских концепций. 
Понимание философских текстов в контексте их исторического 
и культурного окружения помогает исследователям оценить 
вклад автора в развитие философии и выявить смысловые 
тенденции. 

В юриспруденции 
Герменевтический круг применяется в юриспруденции для 

интерпретации законов, правовых текстов и прецедентов. 
Юристы используют герменевтический подход для понимания 
намерений законодателя, выявления смысла законодательных 
актов и адаптации правовых норм к конкретным ситуациям. 

В социальных науках 
В социальных науках герменевтический круг используется 

для анализа текстов и интерпретации социокультурных явлений. 
Социологи, антропологи и другие специалисты применяют 
герменевтический метод для понимания культурных практик, 
обычаев, символов и социальных взаимодействий. 

В теологии 
В теологии герменевтический круг применяется для 

интерпретации религиозных текстов и традиций. Теологи 
используют герменевтический подход для понимания 
Священного Писания, теологических догм и традиций церкви, а 
также для разработки собственных теологических концепций. 



20 

В искусстве и культуре 
Герменевтический круг применяется в искусстве и культуре 

для анализа и интерпретации различных художествен-ных 
произведений, архитектурных сооружений, культурных 
традиций и обычаев. Исследователи используют герменевти-
ческий подход для понимания исторического и культурного 
контекста, в котором возникают и развиваются искусство и 
культура, а также для раскрытия смысла и значимости 
культурных проявлений. 

В качестве примера применения герменевтического круга в 
литературной критике можно рассмотреть анализ романа 
"Мастер и Маргарита" Михаила Булгакова. 

При использовании герменевтического круга литератур-ный 
критик сначала анализирует отдельные части текста, такие как 
диалоги персонажей, описания событий и мотивы. Затем он 
рассматривает эти части в контексте всего произведения, 
обращая внимание на общую структуру и тематику романа. 
Важно также учитывать исторический и культурный контекст, в 
котором было создано произведение, а также личные 
представления автора и его цели при написании. 

Применение герменевтического круга позволяет литера-
турному критику раскрыть многослойность смысла романа 
"Мастер и Маргарита". Он может выявить скрытые символы и 
мотивы, а также проанализировать их значение в контексте 
произведения. Такой глубокий анализ позволяет понять 
истинное значение романа, его значимость для культуры и 
литературы, а  

В философии герменевтический круг представляет собой 
мощный инструмент для анализа как классических философских 
текстов, так и современных работ в этой области. Рассмотрим 
его применение на примере анализа "Феноменологии духа" 
Гегеля. 

При использовании герменевтического круга фило-софский 
исследователь начинает с анализа отдельных пассажей и 
понятий, выделенных в тексте. Он исследует взаимосвязи между 
этими понятиями, их развитие в контексте произведения и 
взаимодействие с другими идеями. Затем исследователь 
рассматривает эти понятия в широком контексте философской 



21 

системы Гегеля, включая его другие работы и влияние 
предшествующих философов. 

Применение герменевтического круга позволяет 
исследователю не только понять смысл отдельных понятий, но и 
увидеть общую философскую концепцию, заложенную в 
"Феноменологии духа". Анализ в контексте исторического и 
культурного окружения помогает раскрыть мотивацию и цели 
Гегеля при создании данной работы, а также выявить его вклад 
в развитие философии. Это также может помочь исследователю 
обнаружить смысловые тенденции, проследить эволюцию 
философских идей и их влияние на современное мышление. 

Таким образом, герменевтический круг не только помогает 
анализировать классические философские произве-дения, но и 
способствует разработке собственных философских концепций, 
путем внимательного и глубокого понимания текстов и 
контекстов их создания. 

Критика герменевтического круга 
Ограничения и проблемы метода 
Хотя герменевтический круг является мощным инстру-

ментом для анализа и понимания текстов и явлений, у него есть 
свои ограничения и проблемы. 

Например, одним из основных критических замечаний к 
герменевтическому кругу является его цикличность и потен-
циальная зачарованность в круговороте интерпретации. Это 
означает, что, стремясь понять текст или явление, исследователь 
может зациклиться на повторяющемся процессе пересмотра и 
интерпретации, не достигая окончательного вывода или 
сходимости в толкованиях. 

Другим ограничением герменевтического круга является его 
субъективность. Поскольку процесс толкования зависит от 
предварительных представлений и опыта исследователя, это 
может привести к различным интерпретациям одного и того же 
текста или явления. 

Также следует отметить, что герменевтический круг может 
оказаться неэффективным в случаях, когда текст или явление 
слишком сложны или малоизучены, а также в ситуациях, когда 
отсутствует доступ к контексту истории или культуры, в 
которой они возникли. 



22 

Альтернативные подходы к пониманию текстов и явлений 
Несмотря на распространенность герменевти-ческого круга, 

существуют альтернативные подходы к пониманию текстов и 
явлений. 

Например, структурализм и постструктурализм предла-гают 
анализ текстов на основе структурных элементов и языковых 
знаков, игнорируя контекст и историю. 

Другой альтернативный подход – это эмпирический метод, 
основанный на наблюдении, эксперименте и повторяемости 
результатов. В этом случае интерпретация текстов и явлений 
основывается на объективных фактах и доказательствах, а не на 
субъективном понимании и контексте. 

Также существуют феноменологический подход, семиотика, 
критическая теория и др., которые предлагают свои 
собственные методы анализа и понимания текстов и явлений, 
учитывая различные аспекты их природы и структуры. 

В конечном счете выбор подхода зависит от конкретной 
задачи и предмета исследования, а также от того, какие аспекты 
текста или явления требуют освещения и анализа. 

 
*** 

Герменевтический круг может быть весьма полезным 
методом для понимания сущности человека, его мыслей, 
действий и культурного контекста. В этом контексте, герме-
невтический круг представляет собой методологию, которая 
позволяет исследователям проникнуть в глубину человеческой 
природы через анализ текстов, исторических документов, 
искусства, религиозных текстов и других культурных 
артефактов.  

Изучение философских трактатов, литературных произве-
дений, религиозных текстов и исторических записей может 
помочь понять различные аспекты человеческого бытия, такие 
как его духовные стремления, эмоции, ценности и социальные 
роли. Применение герменевтического круга позволяет исследо-
вателям анализировать тексты в контексте их создания и 
культурной среды, что помогает раскрыть глубокие уровни 
смысла и значимости. 



23 

Осмысление художественных произведений, музыки, 
кинематографа, архитектуры и других форм искусства и 
культурных выражений может дать представление о том, как 
человек воспринимает и интерпретирует мир в разные 
исторические периоды и культурные контексты. Герменевти-
ческий круг позволяет анализировать эти произведения в 
контексте их происхождения и рассматривать их как отражение 
человеческой природы и культурных ценностей. 

Религиозные тексты и доктрины представляют собой 
важный аспект человеческой культуры и мировоззрения. 
Применение герменевтического круга позволяет исследователям 
понять религиозные верования, их этические нормы, ритуалы и 
мировоззренческие установки, а также их влияние на 
человеческое поведение и мышление. 

Изучение социокультурных практик, обычаев и традиций 
различных обществ и культур позволяет понять, как чело-
веческая природа формируется и проявляется в различных 
социальных и исторических контекстах. Герменевтический круг 
помогает исследователям анализировать эти практики в 
контексте их культурной значимости и исторических корней. 

Таким образом, применение герменевтического круга для 
понимания сущности человека позволяет исследователям 
глубоко проникнуть в различные аспекты человеческого бытия, 
его культурные и духовные измерения, а также эволюцию этих 
аспектов в разные исторические периоды и культурные среды. 

В контексте истории философии герменевтический круг 
представляет собой ценный метод для понимания сущности 
человека через анализ текстов философских произведений и 
рефлексии о философских идеях.  

Герменевтический круг позволяет исследователям 
анализировать тексты философских произведений в их истори-
ческом контексте. Это позволяет понять, какие концепции и 
идеи были важны для философов определенной эпохи, как они 
интерпретировали их и какие выводы они делали о человеке, его 
природе и месте в мире. 

Применение герменевтического круга позволяет иссле-
дователям проследить эволюцию философских представлений о 
человеке в течение времени. Анализ философских текстов 



24 

разных эпох помогает выявить изменения в трактовке чело-
веческой природы, смысла жизни, свободы воли и других 
ключевых аспектов, а также понять, какие факторы 
способствовали этому изменению. 

Герменевтический круг учитывает контекст, в котором 
создавались философские тексты. Это позволяет исследова-
телям понять влияние социальных, политических, религиозных 
и культурных факторов на формирование философских идей о 
человеке. Например, анализ философских трактатов эпохи 
Просвещения помогает понять идеи о свободе и разуме, которые 
были широко обсуждаемы в то время. 

Герменевтический круг позволяет исследователям 
проводить глубокую рефлексию о смысле человеческого 
существования на основе анализа философских текстов. Это 
включает в себя рассмотрение вопросов о цели жизни, морали, 
справедливости, страдании и смысле бессмертия, которые часто 
поднимаются в философии. 

Таким образом, герменевтический круг представляет собой 
важный метод для понимания сущности человека в контексте 
истории философии, позволяя исследователям анализировать 
тексты, рассматривать их в социокультурном контексте и 
проводить глубокую рефлексию о философских идеях и их 
значениях для человечества. 

 
*** 

Герменевтический круг понимания 
Герменевтический круг понимания – это концепция, 

развитая в области философии и гуманитарных наук, которая 
описывает процесс интерпретации текстов или явлений. Этот 
метод понимания подчеркивает взаимосвязь между частным и 
общим, частью и целым, а также взаимодействие между 
исследователем и объектом его исследования. Введенный 
Георгом Вильгельмом Фридрихом Гегелем и развитый позднее 
Германом-Генрихом Гадамером, герменевтический круг стал 
одним из фундаментальных понятий герменевтики. 

Суть герменевтического круга заключается в том, что 
понимание текста или явления начинается с анализа его 
отдельных частей. Понимание этих частей помогает воспринять 



25 

целое, а понимание целого – части. Этот процесс взаимного 
освещения частей и целого называется "кругом" потому, что 
понимание движется в циклическом порядке, постепенно 
углубляясь и расширяясь. 

Главные аспекты герменевтического круга понимания: 
1. Взаимосвязь между частью и целым: Понимание 

отдельного элемента текста или явления зависит от его 
взаимосвязи с общим контекстом. Понимание контекста, в свою 
очередь, углубляет понимание отдельных частей. 

2. Роль контекста в процессе толкования: Контекст включает 
в себя широкий спектр факторов, таких как исторический, 
культурный, социальный и личный. Эти факторы оказывают 
влияние на смысл и значение текста или явления. 

3. Непрерывный характер процесса понимания: Пони-мание 
не является статическим и окончательным результатом, а скорее 
динамичным и итеративным процессом. Понимание постоянно 
изменяется и развивается в процессе диалога между 
исследователем и объектом исследования. 

Герменевтический круг понимания широко используется в 
различных областях, таких как лингвистика, литературная 
критика, философия, религиоведение, искусствоведение и 
другие гуманитарные науки. Этот метод помогает исследо-
вателям раскрыть глубинные смыслы текстов и явлений, а также 
учитывать их контекст и взаимосвязь между частями и целым. 

 
*** 

"АДАМ: герменевтический круг понимания" можно 
интерпретировать следующим образом: 

Человек воспринимается как объект понимания, который 
может быть исследован и понят с помощью герменевтического 
круга. Этот круг представляет собой методологический подход, 
основанный на взаимосвязи между частным и общим, частью и 
целым, который позволяет глубоко исследовать различные 
аспекты человеческой природы, поведения, мышления и 
культурного контекста. 

Интерпретация человека через герменевтический круг 
подразумевает, что понимание его сущности начинается с 
анализа его отдельных аспектов: физических, психологических, 



26 

социальных, культурных и духовных. Понимание каждого из 
этих аспектов помогает лучше понять человека в целом. 

Кроме того, контекст играет важную роль в процессе 
понимания человека. Это включает в себя исторический, 
культурный, социальный и личный контексты, которые оказы-
вают влияние на формирование индивидуальности и представ-
лений о мире. Понимание человека в рамках герменевтического 
круга также подразумевает признание его непрерывного 
развития и изменения в процессе времени. 

Таким образом, тезис-формулировка "Человек: герме-
невтический круг понимания" подчеркивает важность исполь-
зования герменевтики для более глубокого исследования 
человеческой природы и понимания его места в мироздании. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



27 

ГЛАВА 1 
АДАМ КАК ФИЛОСОФСКИЙ 

 ФЕНОМЕН 
 
 
История о создании пророка Адама присутствует в 

священных текстах иудаизма, христианства и ислама. В 
иудейских и христианских источниках описание этого события 
в значительной мере схоже. Согласно Книге Бытия, Адам был 
создан из "праха земного", в то время как Талмуд говорит о том, 
что Господь вымесил его тело из грязи. В Коране же говорится: 
"Вот, ваш Господь сказал ангелам: 'Я установлю на земле 
наместника'. Они сказали: 'Неужели Ты поселишь там того, кто 
будет распространять нечестие и проливать кровь, тогда как мы 
прославляем Тебя хвалой и освящаем Тебя?' Он сказал: 
'Воистину, Я знаю то, чего вы не знаете'" (Коран 2:30). 

Рассказ об Адаме, первом человеке на Земле, начинается с 
воли Господа. По Его повелению ангелы спустились на землю, 
чтобы собрать все виды почвы, существующие на ней: красную, 
белую, коричневую, черную; мягкую и податливую, твердую и 
песчаную... Затем из собранной горсти почвы Господь сотворил 
Адама. Его потомкам было суждено стать такими же 
разнообразными, как горстка почвы со всех уголков света, из 
которой он был создан. 

В соответствии с текстами, Адам был создан Всевышним в 
шестой день Творения. В этот день, как гласит Библия, и день 
(светлое время суток), и ночь (темное время суток) содержали 
по 12 часов. В третий час этого дня Всевышний "изготовил 
человека из земного праха" (Берешит 2:7), формируя его 
соответствующие органы, полости и конечности (согласно 
Санхедрин 38б; Седер адорот). А на четвертом часу Творец 
"вдохнул в его ноздри животворящую душу, и человек ожил" 
(Берешит 2:7; согласно Санхедрин 38б). 

Тело Адама было "изготовлено" из тех же природных 
элементов, что и тела животных, что делает его похожим на них 
по строению органов. Однако высшая душа (нешама), которая 
придает человеку способность мышления и речи, подобна 



28 

обитателям высших миров, не обладающим материальным 
телом и не подверженным смерти (согласно Рамбану, Берешит 
1:26). В высшей душе заключается сущность человека, и именно 
к ней относится слово "сотворил" (бара) и выражение "по 
Своему образу" (Берешит 1:27). Однако тело называется лишь 
"плотью человека", а не самим "человеком" (согласно 
Виленскому Гаону, Адерет Элияу 1:27). 

Адам был сотворен на горе Мория, на месте, где позже был 
возведен Иерусалимский Храм (согласно Пиркей дераби 
Элиэзер 11:20). По преданию, он появился на свет уже 
взрослым, примерно в возрасте двадцати лет (согласно Берешит 
раба 14:7), и был обрезан (согласно Авот дераби Натан 2:5). Его 
кожные покровы описывались как состоящие из "тонкой 
материи", подобной свету, а его лицо излучало сияние (согласно 
Зоар 1, 36б, 3:261б; Эц Йосеф, Берешит раба 8:10). 

Адам (арабский: مدآ) в исламском богословии считается 
первым человеком на Земле и первым пророком (арабский: يبن, 
наби) ислама. Мусульмане придерживаются уважительного 
отношения к роли Адама как отца всего человечества. Его жена, 
в исламской традиции, называется Хавва (арабский: ءاوح), что 
переводится как "матерь человечества". Мусульмане считают 
Адама первым мусульманином, так как в Коране утверждается, 
что все Пророки проповедовали единую веру ислама (арабский: 
 .(مالسإ

Согласно исламской вере, Адам был создан из материала 
земли и оживлен Богом. Бог поместил Адама в райский сад. 
Однако, после того как Адам согрешил, пробыв от плода 
запретного дерева (Древа Бессмертия), ему было запрещено 
пребывание в раю. Вернуться в рай ему могло быть возможно, 
если бы он раскаялся в своем грехе. Эта история 
воспринимается как буквальная и как аллегория человеческих 
отношений с Богом. В исламе не обязательно придерживаться 
креационизма молодой Земли, и обычно считается, что жизнь на 
Земле предшествовала Адаму. 

Согласно аргументам ряда лингвистов, буквальный перевод 
имени "Адам" (Adam) с еврейского языка означает "красный", 
при этом "Adamah" переводится как "земля" (вначале, видимо, 
как "красноземье"). В Библии слово "Адам" используется не 



29 

только как имя собственное, но и как обозначение "человека" 
(Быт.5:2; сравните с греческим текстом). Оно входит в 
выражение "сыны Адамовы", что не ограничивается только 
первым поколением потомков Адама и Евы. Таким образом, 
"люди" могут быть названы "сынами человеческими" 
(Притч.8:31; Пс.44:3). Фраза "сын человеческий", употребленная 
в единственном числе, может обозначать конкретного человека 
(Иез.2:1) или любого человека (Иер.49:18). 

Согласно Священному Писанию, создание первого человека 
описывается следующим образом: "И создал Господь Бог 
человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, 
и стал человек душою живою" (Быт. 2:7). Поскольку Адам был 
сотворен из праха земного, его называют "перстным" (1Кор. 
15:47). Однако из Писания ясно следует, что наряду с 
материальным телом, у Адама была также нематериальная 
душа. Таким образом, Адам был создан в двойственности. 

Библейский текст также указывает, что Адам был создан по 
образу и подобию Божию. С одной стороны, в нем были черты, 
отражающие божественные качества. С другой стороны, пока он 
оставался в первозданном состоянии, он не был подвержен 
склонности к злу и был чист и невинен. Согласно Божьему 
творческому замыслу, если бы он последовал пути доброволь-
ного подчинения Богу, то постепенно стал бы все более упо-
добляться своему Создателю, становясь более божественным по 
благодати. 

Далее для объективности рассмотрим изложенные выше 
доктрины с точки зрения научного подхода. С научной точки 
зрения, человек образовался в результате эволюции жизни на 
Земле. Процесс эволюции включает в себя постепенное 
развитие организмов из более простых форм к более сложным. 
Хотя химические элементы, составляющие организмы, включая 
человека, действительно происходят из материи, которая в 
конечном итоге пришла с Земли, они не создавались "из праха" 
в буквальном смысле, как это описывается в религиозных 
текстах. Происхождение человека, согласно науки, связано с 
процессами эволюции жизни на Земле. Организмы 
эволюционируют благодаря накоплению изменений в их 
генетическом материале, которые происходят под воздействием 



30 

естественного отбора, мутаций, генетической дрейфа и других 
факторов. 

Однако, в научном понимании, эволюция не предполагает 
прямого формирования человека из праха земного или какого-
либо другого неорганического материала. Вместо этого, 
человек, как и все живые организмы, формировался из 
предшествующих живых форм посредством эволюционных 
изменений. Процесс формирования человека включал в себя 
миллионы лет эволюции, в результате которой появились 
различные промежуточные формы и предки современного 
человека, такие как приматы и ранние гоминиды. 

Химические элементы, составляющие организмы, включая 
человека, действительно происходят из материи, которая в 
конечном итоге пришла с Земли. Это объясняется тем, что 
элементы, необходимые для образования живых организмов, 
такие как углерод, кислород, азот и другие, образовались в 
процессе ядерного синтеза в звездах и были распределены по 
вселенной через космические процессы, включая формирование 
Солнечной системы и Земли. 

Таким образом, хотя существует научное понимание 
происхождения человека и его органического состава из 
материи, пришедшей с Земли, концепция буквального создания 
человека из праха земного, как описывается в религиозных 
текстах, не соответствует научным представлениям об 
эволюции и происхождении жизни. 

С точки зрения науки, человек действительно представляет 
собой сложную систему, включающую материальное тело и 
ментальные процессы. Материальное тело состоит из органов, 
тканей, клеток и химических веществ, которые обеспечивают 
его функционирование. В то же время, ментальные процессы, 
такие как мышление, эмоции и сознание, происходят в мозге и 
связаны с его активностью. 

Сознание и ментальные процессы исследуются в рамках 
нейронауки, которая изучает связь между мозгом, его 
структурой и функциями, и психическими процессами. 
Множество исследований показывают, что активность мозга 
коррелирует с определенными аспектами мышления, эмоций и 
сознания. Например, электроэнцефалограмма (ЭЭГ) может 



31 

регистрировать электрическую активность мозга, которая 
связана с различными психическими состояниями, включая сон, 
бодрствование и концентрацию внимания. 

Однако концепция души как нематериальной сущности не 
имеет научного доказательства. Душа обычно ассоциируется с 
религиозными учениями и верованиями и трактуется как некая 
нематериальная или духовная сущность, отличная от 
материального тела. Однако существует отсутствие научных 
доказательств существования души как независимой от мозга 
сущности, которая остается после смерти тела. 

Таким образом, с точки зрения науки, человек является 
двойственным в том смысле, что он состоит из материального 
тела и ментальных процессов, но концепция души как 
нематериальной сущности не имеет научного обоснования. 

С точки зрения науки, человек эволюционировал в 
результате действия природных процессов и законов физики, а 
не как создание по образу и подобию Божию в религиозном 
смысле. Процесс эволюции объясняет, как жизнь на Земле 
развивалась со временем от простых форм до более сложных 
организмов, включая человека. 

Эволюция человека описывается научными исследованиями 
в области палеонтологии, археологии, генетики и других 
дисциплин. На основе археологических находок и исследований 
исследователи выяснили, какие виды предков человека 
существовали и какие изменения претерпела их анатомия и 
поведение в процессе эволюции. 

Концепция того, что человек постепенно становится более 
божественным через подчинение Богу, является характерной 
для религиозных верований и доктрин, но не имеет научного 
обоснования. Научный метод не может подтвердить или 
опровергнуть существование Бога или духовного мира, так как 
эти вопросы лежат за пределами области компетенции науки. 

Таким образом, с точки зрения науки, человек не является 
созданием по образу и подобию Божию, а является продуктом 
эволюционного процесса, который объясняется природными 
законами и процессами. Понятие о божественности и 
духовности остается в сфере религиозных убеждений и не 
подлежит научной верификации. 



32 

1. Филогенезная (эволюционная) репрезентация 
Человек, в целом: способен адаптироваться к различным 

условиям и изменениям окружающей среды и это позволяет ему 
выживать в разнообразных условиях; обладает способностью к 
обучению и накоплению знаний, что позволяет ему передавать 
опыт и культуру из поколения в поколение; он создает систему 
ценностей, моральных и этических норм, которые регулируют 
его поведение в обществе; он стремится к выражению своей 
индивидуальности и уникальности через творчество, стиль 
жизни, и другие формы самовыражения. Уникальная способ-
ность человека общаться с использованием сложных языков и 
создавать культурные артефакты (язык, искусство, музыку, 
религию) позволяет передавать знания и опыт между 
поколениями. 

Человек обладает способностью к разуму, что означает 
способность к абстрактному и логическому мышлению. Это 
включает в себя способность к анализу, синтезу, принятию 
решений и решению проблем. Человек выражает свои мысли, 
чувства и идеи с использованием сложной системы знаков и 
символов. Разум человека также проявляется в его способности 
к самопознанию. Человек может осознавать свои мысли, 
чувства, цели и стремления, что позволяет ему лучше понимать 
самого себя и свое место в мире. Разум человека направляет его 
в принятии этических решений и размышлении о моральных 
ценностях. Изложенные выше аспекты человеческой природы 
создают богатый и разнообразный опыт, который формирует 
уникальность каждого индивида. 

Таким образом, человек – существо, которое является наи-
более знакомым самому себе в своей эмпирической реальности 
и одновременно наиболее трудно определяемым в своей 
сущности. Способность существования человека во Вселенной 
настолько уникальна, а структура настолько разнообразна и 
противоречива, что это представляет собой почти 
непреодолимый барьер для создания краткого, нетривиального и 
общепринятого определения таких понятий, как "человек", 
"природа человека", "сущность человека". Тем не менее можно 
выделить по меньшей мере четыре подхода к определению 
человека: 1) человек в естественной системе животных, 2) 



33 

человек как существо, выходящее за пределы живого мира и в 
некотором смысле противостоящее ему, 3) человек в контексте 
"человеческого рода" и, наконец, 4) человек как индивидуаль-
ность, личность. Опыт показывает, что существует по крайней 
мере три способа ответа на вопрос о том, что такое человек, 
каковы его отличительные особенности. Эти способы можно 
условно обозначить как дескриптивный, атрибутивный и 
сущностный. 

В дескриптивном подходе исследователи фокусируются на 
тщательном выделении и описании всех морфологических, 
физиологических, поведенческих и других признаков, которые 
выделяют человека среди других видов живых организмов. 
Например, в естественно-научной антропологии подробно 
перечисляются признаки, отличающие homo sapiens от других 
представителей рода homo. Однако, встречаясь с необходи-
мостью регулирования экспериментов с человеком, ученые-
естественники вынуждены признать такие уникальные черты, 
как способность мыслить, свобода выбора и ответственность за 
действия. 

Атрибутивный подход стремится выделить основной 
атрибут, который определяет человека, и, возможно, детерми-
нирует все остальные. Разумность и homo faber (создатель) 
являются широко принятыми атрибутивными определениями. 
Еще одним атрибутом является homo symbolicus, 
представляющий человека как существо, создающее символы, 
особенно язык, для более эффективного общения. 

Сущностный подход представляет собой попытку создания 
всеохватывающей концепции природы человека, учитывая как 
эмпирические данные, так и будущие перспективы развития. 
История философской мысли отражает поиск такого сущност-
ного определения, начиная с интуиции о человеке как ключе к 
разгадке тайн универсума и его неразрывной связи с природой, 
до более сложных концепций в различных мифологиях и 
философиях. 

В Средние века впервые возникла гипотеза о том, что 
человек может быть включен в царство животных, поддержи-
ваемая определенными доказательствами, указывающими на 
возможное животное происхождение человека. Тем не менее, на 



34 

тот момент доминировали идеалистическое мировоззрение и 
религиозные догмы как в сфере науки, так и в обществе, что 
препятствовало широкому распространению этой гипотезы. 
Научное сообщество и общество того времени в целом 
предпочитали придерживаться идеологии, которая возвышала 
человека над животным миром и подчеркивала его особенное 
место в творении. 

Первую научную гипотезу о биологическом происхож-дении 
человека сформулировал Жан-Батист Ламарк, который пред-
положил, что древние обезьяны, переходившие к двуногому 
прямохождению, могли быть предками человека. В последую-
щем Чарльз Дарвин развил и расширил идеи Ламарка в своей 
теории эволюции. С применением методов сравнительной 
анатомии и эмбриологии Дарвин подкрепил представление о 
схожести человека и человекообразных обезьян, предоставляя 
тем самым дополнительные доказательства об их общем 
происхождении. Этот виток в развитии научных идей сделал 
значительный вклад в понимание эволюционных связей между 
человеком и другими видами, внося новые аспекты в изучение 
происхождения человека и его эволюционного развития. 

Современная система классификации включает человека в 
разряд Хордовых, в подтип Позвоночные, класс Млекопи-
тающие и отряд Приматы. Эта классификация отражает 
естественные биологические связи человека с другими 
организмами на Земле. Как и все живые существа, организм 
человека построен из клеток и содержит те же химические 
элементы и соединения, что и другие формы жизни. 

Общие черты подчеркивают общее происхождение человека 
как биологического вида и служат важными доказательствами 
его эволюции от представителей животного мира. Эта 
перспектива подчеркивает не только близкие родственные связи 
человека с другими животными, но и общность биохимических 
и структурных особенностей, что поддерживает идею об едином 
происхождении всех форм жизни на Земле. Такой анализ не 
только расширяет наше понимание эволюции, но и 
подчеркивает уникальность и в то же время встроенность 
человека в биологический контекст планеты. 



35 

Между человеком и животным миром, таким образом, 
существует ряд общих черт и фунламентальное различие. Во-
первых, человек обладает высокоразвитым разумом и 
интеллектом, что позволяет ему абстрагироваться, планировать 
для будущего, решать сложные проблемы и создавать сложные 
общества; у животных тоже есть некоторые формы интеллекта, 
но они, как правило, ограничены и зависят от вида. Во-вторых, 
человек обладает уникальной способностью к обучению и 
передаче знаний через язык и культуру; животные тоже могут 
обучаться, но их способности к обучению часто ограничены ин-
стинктами и простыми формами обучения. В-третьих, человек 
способен к абстрактному мышлению, созданию символов, 
идеализации и формированию абстрактных концепций, таких 
как время, пространство и справедливость; животные, как 
правило, не обладают такой же степенью абстрактного 
мышления, хотя некоторые виды могут проявлять определенные 
формы обобщенного мышления. В-четвертых, человек обладает 
развитой этикой и моралью, способностью различать добро и 
зло, иметь социальные стандарты и создавать закон; животные 
действуют в основном в соответствии с инстинктами, и хотя 
некоторые виды могут проявлять элементарные формы 
социального поведения, они не обладают развитой этикой и 
моралью в том виде, как это понимается у человека. В-пятых, 
человек широко использует инструменты для решения задач и 
улучшения своей среды обитания; некоторые виды животных 
также могут использовать инструменты, но их способности в 
этом отношении часто ограничены. 

Необходимо отметить, что существует огромное разнооб-
разие в мире животных, и различия между человеком и 
животным могут быть менее явными в некоторых случаях. 
Однако эти общие характеристики могут служить отправной 
точкой для обсуждения тождества и различия между человеком 
и животным. 

Несмотря на многочисленные различия, существуют и 
сходства между человеком и животными, особенно в плане 
биологии, поведения и социальных аспектов. Ниже приводим 
некоторые общие черты: 



36 

• человек и животные являются многоклеточными 
организмами и имеют множество общих биологических 
характеристик, таких как клеточное строение, общие 
молекулярные процессы, системы органов и т.д.; 

• как и у людей, у животных есть базовые потребности, 
такие как пища, вода, убежище и размножение. Животные также 
могут испытывать чувства голода, жажды, усталости и радости; 

• животные тоже проявляют эмоции, такие как страх, 
радость, гнев и любовь. Уровень эмоциональности может 
различаться в зависимости от вида; 

• животные также живут в социальных группах и 
взаимодействуют с другими членами своего вида. Это может 
включать в себя совместную охоту, уход за потомством и обмен 
сигналами об опасности. 

• многие животные обучаются определенным поведен-
ческим навыкам от опыта, а также передают знания между 
поколениями. Это может включать в себя обучение охоте, 
строительству убежищ и другим навыкам. 

• некоторые виды животных также способны использовать 
инструменты для выполнения определенных задач, что ранее 
считалось характерным только для человека. 

• как и человек, многие виды животных проявляют адап-
тации к изменяющейся окружающей среде. Это может включать 
в себя эволюционные изменения или поведенческие стратегии. 

Существует многообразие в мире животных, и сходства и 
различия могут зависеть от конкретных видов. Однако эти 
общие черты указывают на то, что у человека и животных есть 
некоторые общие основы в биологии, поведении и социальных 
взаимодействиях. 

Существует ряд основных отличий между человеком и 
животными, включая следующие аспекты: 

• человек обладает высокоразвитым разумом и 
интеллектом, что позволяет ему абстрагироваться, решать 
сложные проблемы, планировать для будущего и создавать 
сложные общества. В то время как у животных есть интеллект, 
уровень его развития может быть ограничен, и зависит от вида; 

• человек использует сложные системы языка и обладает 
культурой, которая передается поколениями. Язык и культура 



37 

позволяют человеку обмениваться и передавать знания, 
формировать идеи и создавать абстрактные концепции. У 
животных не развиты подобные формы общения и культуры; 

• человек обладает развитой этикой и моралью, способ-
ностью различать добро и зло, иметь социальные стандарты и 
создавать законы. Животные, как правило, действуют в 
соответствии с инстинктами, и их поведение обусловлено в 
первую очередь выживанием; 

• человек способен к абстрактному мышлению, созданию 
символов и обобщению. У животных формы абстрактного 
мышления могут быть ограничены; 

• человек создает и использует сложные технологии для 
улучшения своей жизни. Уровень технологического развития 
человека далеко превосходит способности животных в этой 
области; 

• человек обладает способностью к самосознанию, 
осознанию своего существования в пространстве и времени, а 
также к рефлексии над своими мыслями и чувствами. Эта черта 
является менее выраженной у животных; 

• человек способен принимать моральные решения и со-
блюдать этические нормы. У животных поведение в боль-
шинстве случаев определяется инстинктами и не оценивается в 
моральном аспекте. 

Эти отличия вытекают из сложной структуры человеческого 
разума, социальных структур и культурных особенностей, 
которые являются уникальными для человека в мире живых 
существ. 

В последствии, благодаря труду человек выделился из 
животного мира, сумел обеспечивать себя необходимыми 
продуктами и вещами и стал постепенно приобретать полезные 
навыки, включая речь. Да, именно труд и развитие навыков 
являются ключевыми факторами, которые позволили человеку 
выделиться из животного мира и достичь высокой ступени 
развития. Можно привести некоторые факторы, которые 
подчеркивают роль труда и навыков в этом процессе: 

• Человек использовал свои руки для создания и 
использования инструментов. Использование инструментов 
стало одним из первых проявлений творческой деятельности 



38 

человека и позволило ему более успешно охотиться, строить 
убежища и приспосабливаться к различным условиям 
окружающей среды. 

• Развитие сельского хозяйства и скотоводства позволило 
человеку перейти от номадского образа жизни к постоянным 
поселениям. Выращивание растений и разведение животных 
обеспечивали стабильные источники пищи, что было ключевым 
шагом в обеспечении себя необходимыми продуктами. 

• Трудности в совместной деятельности требовали от 
человека эффективных способов коммуникации. Развитие речи 
и языка стало средством передачи знаний, опыта и обеспечения 
согласованного взаимодействия в группах. 

• Труд помог человеку приспосабливаться к разнообразным 
условиям окружающей среды. Работа с природными ресурсами 
позволяла обеспечивать себя пищей, одеждой и материалами 
для построения. 

• Развитие трудовых навыков привело к специализации, где 
люди могли становиться опытными в определенных областях. 
Это, в свою очередь, стимулировало обмен товарами и 
услугами, что способствовало развитию торговли и экономики. 

• Труд также является источником творческой деятельности 
и инноваций. Человек разрабатывает новые технологии, создает 
искусство и науку, что дополнительно усиливает различие 
между человеком и другими видами. Таким образом, труд и 
приобретение навыков стали фундаментальными элементами, 
позволяющими человеку эффективно выделяться и преуспевать 
в животном мире. 

 
*** 

Фридрих Энгельс считал, что освобождение рук от функции 
опоры было необходимым условием для их дальнейшего 
развития. Рука стала уникальным органом, способным 
воздействовать на окружающие предметы на расстоянии. Кроме 
того, она начала использоваться для создания инструментов 
труда, что требовало длительного времени и практики для 
овладения этим навыком. 

Процесс создания и использования инструментов привел к 
функциональному и морфологическому совер-шенствованию 



39 

руки, оказывая влияние на всё тело. Некоторые исследователи 
отмечают связь между разви-тием определенных участков мозга 
и функцией руки. Интенсификация естественного отбора за 
крайне короткий период времени привела к значительному 
увеличению размеров мозга у предков человека. В течение 
приблизи-тельно 1 миллиона лет средний объем черепной 
коробки почти удвоился. Предположительно, интенсив-ность 
отбора в этом направлении определялась необходи-мостью 
эффективного использования инструментов и потреб-ностью в 
эффективной коммуникации, включая речь. 

Таким образом, вертикальная походка освободила переднюю 
конечность для использования её в трудовой деятельности. 
Растущий объем воспринимаемой информа-ции в сочетании с 
трудом способствовал быстрому развитию головного мозга и 
способности к коллективному адаптивному поведению. 

Переход предков гоминид к наземному образу жизни 
сопровождался трудностями выживания в условиях жесткой 
конкуренции за существование, что еще более усложнялось 
низкой плодовитостью. Группам было проще противостоять 
хищникам, чем отдельным индивидам. Недостатки 
естественных органов предков человека компенсировались 
использованием искусственных орудий, что делало труд 
общественным уже на ранних этапах развития. 

Труд способствовал объединению древних людей в 
коллективы, где стали распространенными случаи взаимной 
поддержки и совместной деятельности. Старшие члены 
коллектива передавали свои знания и навыки молодым, учили 
их находить природные материалы для создания инструментов и 
использовать их. 

Общественный труд оказал значительное влияние на 
развитие мозга и органов чувств. Совместная трудовая 
деятельность требовала согласования действий, а это в свою 
очередь стимулировало необходимость в обмене информацией. 
В результате эволюции у предков современного человека 
произошли изменения в строении голосового аппарата и мозга, 
что стимулировало появление речи. Взаимосвязанное развитие 
общественного труда, речи и сознания привело к улучшению 



40 

всего человеческого организма и прогрессу человечества в 
целом. 

Эволюционные изменения, подчиненные естествен-ному 
отбору, явились биологическим фундаментом для развития 
социальных взаимоотношений. Улучшение навыков создания и 
использования орудий для защиты и добычи пищи стало 
ключевым фактором успешной борьбы за выживание и 
значительно отличило человека от животного мира. Вместе с 
тем, это не исключало воздействия на человека общих законов 
развития живой природы. Биологические и социальные факторы 
в процессе эволюции действуют параллельно, но с разной 
скоростью: первые – с замедлением, вторые – с ускорением. 

На ранних стадиях антропогенеза решающее значение имел 
естественный отбор. Сначала отбирались особи, наиболее 
способные к изготовлению простых орудий для добычи пищи и 
защиты от врагов. Со временем объектом отбора становилось 
характерное для гоминид стадное поведение и связанные с ним 
формы общения. Индивидуальный отбор формировал преиму-
щественно морфологические особенности организации челове-
ческого типа (прямохождение, развитая кисть руки, крупный 
мозг), в то время как групповой отбор совершенствовал 
социальную организацию (формы взаимодействия в стаде). 

Одним из важных аспектов антропогенеза стала одно-
направленность эволюционных изменений, связанных с посте-
пенным развитием прямохождения, увеличением способности к 
усвоению и практическому использованию информации о окру-
жающей среде (развитие мозга и руки), а также улучшением 
коллективного образа жизни. Овладение культурой про-
изводства более сложных орудий труда, приготовлением пищи, 
постройкой жилищ позволило человеку снизить воздействие 
неблагоприятных климатических условий и в значительной мере 
выйти из-под строгого контроля естественного отбора, став 
более зависимым от социальных условий и воспитания. 

Труд часто рассматривается как осознанная деятель-ность 
человека, требующая интеллектуальных и физи-ческих усилий. 
В некоторых контекстах подчеркивается его направленность на 
создание как материальных, так и духовных ценностей, что 
означает общественно полезную работу. Именно через труд 



41 

реализуются эволюционные изменения в обществе и самом 
человеке. 

Первого представителя рода Homo – человека умелого – 
выделяют из животного мира именно по признаку трудовой 
деятельности. Не просто использование палки или камня в 
качестве орудия, а именно производство различных 
инструментов стало переломным моментом, который разделил 
человека от его человекоподобных предков. 

Хотя обезьяны и другие животные часто используют палки и 
камни для добычи пищи, эти действия либо случайны, либо 
основаны на инстинктивных реакциях, либо являются 
результатом программированных поведен-ческих особенностей 
и не определяют их шансы на выживание. 

Общий план строения организма человека схож с 
организмом всех млекопитающих. Однако его отличия связаны 
с прямохождением, наличием речи и способностью к труду. 
Скелет человека отличается от скелета всех млекопитающих, 
включая человекообразных обезьян, формой позвоночника, 
грудной клетки и таза, а также особенностями конечностей и их 
пропорций. 

У человека, благодаря прямому ходьбе, позвоночник обрел 
четыре изгиба. Сбалансированность черепа на шейных 
позвонках обеспечивается перемещением затылочного 
отверстия ближе к центру основания черепа. 

Прямая ходьба и трудовая деятельность человека повлияли 
на пропорции его тела. Кости нижних конечностей у человека 
длиннее соответствующих костей верхних конечностей, а 
устойчивое положение туловища на длинных ногах 
обеспечивается укорочением позвоночного столба. Грудная 
клетка уплощена в спинно-брюшном направлении, а кости таза 
имеют форму чаши, что является следствием давления органов 
грудной и брюшной полости. Хватательная стопа обезьян 
приобрела сводчатое строение. Рука человека отличается 
небольшими размерами, тонкостью и подвижностью, а также 
способностью к разнообразным движениям. Большой палец 
отставлен в сторону и может противопоставляться всем 
остальным, что позволяет человеку не только захватывать 



42 

предмет, как это делают обезьяны, но и обхватывать его, что 
имеет большое значение при работе. 

В связи с развитием головного мозга мозговая часть черепа 
человека достигла наибольших размеров (до 1500 куб. см). По 
объему она превосходит лицевую часть в 4 раза (в то время как 
у приматов это соотношение равно 1:1). Нижняя челюсть имеет 
подковообразную форму с выступающим подбородком, что 
связано с речевой деятельностью и развитием мускулатуры 
языка. 

Отличительной чертой высшей нервной деятельности 
человека является наличие второй сигнальной системы, которую 
И. П. Павлов определял как слово, а также связан-ное с ней 
абстрактное мышление, построение логических цепочек и 
обобщений. Для человека характерно особое, не связанное с 
генетическими механизмами, передача инфор-мации через 
поколения – преемственность культуры, знаний и традиций. 
Опыт, приобретенный человеком в течение жизни, не исчезает 
вместе с ним, а становится частью общечеловеческой культуры. 
Все это стало возможным благодаря развитию речи, а затем и 
письменности. 

Морфологические и физиологические особенности чело-
века передаются по наследству. Однако человеческий организм 
– это еще не человек в социальном смысле. Способности к 
труду, мышлению и речи формируются в процессе 
индивидуального развития на основе воспитания и образования. 
Вне общества человеческое качество не может сформироваться.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



43 

ГЛАВА 2 
АДАМ: ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКАЯ 

РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ 
 
 

Мифологическая трактовка адама (человека) 
 
Мифологическая трактовка человека часто включает 

символические и мифические элементы, представляющие собой 
попытку объяснения его происхождения, сущности и места в 
мире. Различные культуры создают свои мифы и легенды, чтобы 
передать особенности человеческой природы и дать ответы на 
фундаментальные вопросы.  

1. Греческая мифология: 
• Прометей и создание человека: согласно мифу, Прометей 

создал человека из глины и воды. Этот акт дарования жизни и 
разума символизирует тесную связь человека с божественным и 
заботу богов о людях. 

• Миф о Пандоре: Пандора, созданная Зевсом, была послана 
для мести людям. Она открыла ящик, из которого вырвались все 
беды мира, оставив только надежду внутри. Этот миф отражает 
сложность и двусмысленность человеческой судьбы. 

2. Египетская мифология: 
• Миф о создании человека: Многие мифы включают в себя 

богов, таких как Ра, создающих человека из глины или крови. 
Эти мифы отражают веру в божественное происхождение и 
контроль над судьбой человека. 

3. Славянская мифология: 
• Миф о Леля и Перуне: В ряде мифов Леля считается 

матерью человечества, а Перун – защитником. Эти символы 
представляют женские и мужские аспекты человеческой 
природы, а также естественные силы. 

4. Индийская мифология: 
• Миф о Пуруше: По Ригведе, Пуруша является перво-

основой, из которой был создан мир и человек. Этот миф 
отражает космическую природу человека и его связь с 
божественным. 



44 

5. Норвежская мифология: 
• Миф о создании человека из дерева: Согласно мифам, 

Один и его братья создали первых людей из двух деревьев – аш 
и эмблы. Этот миф подчеркивает связь человека с природой. 

Мифологические трактовки человека помогают культурам 
объяснить его происхождение, связь с божественным и 
окружающим миром, а также обосновать моральные и 
социальные ценности. 

Религиозная трактовка человека 
Религиозные традиции предлагают уникальные и глубокие 

взгляды на человека, его происхождение, природу, цель и 
отношение к сверхъестественному. В различных религиях 
существуют разные концепции о том, что делает человека 
особенным и какую роль он играет в космосе.  

1. Христианство: 
• Человек как создание Божие: В христианской традиции 

человек рассматривается как создание Бога по его образу и 
подобию (Бытие 1:26). Это подразумевает особую близость 
человека к Божественному и его способность к духовному 
совершенствованию. 

• Учение о грехопадении и искуплении: Христианство так-
же утверждает, что человек изначально создан в чистоте, но че-
рез грехопадение (по Евангелию от Римлян 5:12) потерял свою 
первоначальную связь с Богом. Учение о Христовом искупле-
нии предполагает возвращение человека к Божьей благодати. 

2. Ислам: 
• Человек как халиф: В исламе человек считается халифом 

Аллаха на Земле (Коран 2:30). Это подчеркивает ответствен-
ность человека за управление миром и соблюдение 
божественных наставлений. 

• Идея испытаний: Ислам утверждает, что жизнь человека 
на Земле – это испытание, и его судьба зависит от того, как он 
справляется с этим испытанием. 

3. Буддизм: 
• Человек как стражник своего собственного счастья: 

Буддизм учит, что человек сам отвечает за свою судьбу и свои 
страдания. Он призван освободиться от кармических оков и 
достичь просветления (Нирваны). 



45 

• Идея бессмертия души: В некоторых формах буддизма 
существует учение о переселении души, которое влияет на 
повторные рождения и карму. 

4. Индуизм: 
• Человек как часть божественной реальности: Индуизм 

утверждает, что человек является частью абсолютной духовной 
реальности (Брахмана) и должен стремиться к объединению с 
ней через духовные практики и самопознание. 

• Учение о карме и сансаре: Человек подвергается 
воздействию закона кармы, определяющего его будущие 
рождения и жизненные обстоятельства в цикле сансары. 

Религиозные трактовки человека предлагают ответы на 
фундаментальные вопросы смысла жизни, цели существования 
и морального поведения, а также определяют его отношение к 
духовному и сверхъестественному. 

 
*** 

 Понятие “человек” в древневосточной философии 
 
Древневосточная философия представляет собой богатую 

традицию мышления, включающую в себя философские учения 
из Китая, Индии, Японии и других регионов Востока. В этой 
философской традиции разработаны уникальные представления 
о человеке и его месте в мире. Рассмотрим несколько ключевых 
аспектов древневосточной философии в отношении человека. 

Конфуцианство... 
В учении Конфуция выделяется социальная природа 

человека. Человек считается социальным существом, и 
гармония в обществе достигается через правильные отношения 
между людьми, основанные на добродетели, уважении и этике. 

Конфуцианцы подчеркивают важность развития благо-
разумия (знания о правильных поступках) и следования мораль-
ным принципам для достижения гармонии и благополучия в 
обществе.  

В учении Конфуция ключевое значение придается 
социальной природе человека, и его философия направлена на 
установление гармоничных общественных отношений. 
Согласно учению Конфуция, человек обладает врожденной 



46 

социальной природой. Это означает, что основой его 
существования является взаимодействие с другими людьми и 
встраивание в общество. Конфуций считал, что гармония в 
обществе может быть достигнута только через установление 
правильных отношений между людьми. Это включает в себя не 
только формальные институты, но и личные, этические 
отношения, которые формируются на основе добродетели и 
этики. 

Центральным понятием в учении Конфуция являются "рен" 
(仁) и "ли" (礼). "Рен" обозначает доброту, человечность, 
искренность, а "ли" относится к правильным обычаям, этикету и 
социальному порядку. Конфуций утверждал, что правильные 
отношения строятся на основе этих ценностей. Чтобы 
установить правильные отношения, Конфуций подчеркивал 
важность развития добродетелей. Это включает в себя 
честность, человечность, уважение к старшим, преданность и 
другие качества. Эти добродетели должны быть в основе всех 
взаимодействий в обществе. Для Конфуция гармония в 
обществе была целью, к которой стремился каждый человек. 
Это включает в себя уважение к старшим, трудолюбие, 
этическое поведение и соблюдение социальных ролей. 
Конфуцианцы подчеркивают важность развития благоразумия 
(знания о правильных поступках) и следования моральным 
принципам для достижения гармонии и благополучия в 
обществе. Благоразумие в конфуцианстве означает знание о 
правильных поступках и умение принимать правильные 
решения в соответствии с моральными нормами. Это включает в 
себя способность различать добро и зло, правильное и 
неправильное, что помогает человеку ориентироваться в 
обществе. 

 Конфуцианцы подчеркивают значение моральных 
принципов в поведении человека. Эти принципы вклю-чают в 
себя доброту, уважение, преданность, справедли-вость и другие 
добродетели. Соблюдение этих моральных норм считается 
фундаментом гармоничных отношений в обществе. Важным 
элементом конфуцианской философии являются этические 
отношения между людьми. Эти отношения строятся на основе 



47 

моральных принципов и включают в себя уважение к старшим, 
заботу о младших, лояльность в семье и преданность в 
обществе. 

Конфуцианство придает большое значение образованию и 
личному развитию. Через обучение человек развивает свой ум, 
разумение моральных принципов и способность к благо-
разумию. Образование считается средством формирования 
правильного поведения и гармоничных отношений. Семья также 
играет важную роль в конфуцианской философии. Семейные 
ценности, такие как уважение к родителям, забота о детях и 
поддержка семейных уз, считаются основой стабильного и 
гармоничного общества. 

В конфуцианстве гармония в обществе достигается через 
соблюдение моральных и этических принципов каждым 
индивидом. Это создает социальный порядок, в котором люди 
сотрудничают, поддерживают друг друга и стремятся к общему 
благополучию. 

Даосизм... 
Даосизм утверждает, что человек должен жить в гармонии с 

природой, следовать потоку (дао) и избегать излишнего 
вмешательства. Это отражает идею о том, что человек в своей 
природе является частью единого космоса. Даосские учения 
подчеркивают важность самопознания, внутреннего покоя и 
уравновешенности для достижения гармонии в жизни.  

Одним из фундаментальных принципов даосизма является 
стремление к гармонии с природой. Человек рассматривается 
как часть единого космоса, и достижение гармонии пред-
полагает воссоединение с природными ритмами и законами. 
Понятие "Дао" обозначает неопределенный и необъятный 
космический порядок. Жизнь в гармонии с Дао означает 
подчинение себя естественному потоку вещей, несопротивление 
естественным процессам и избегание искусственного 
вмешательства. 

Не вмешательство (Ву Вэй)... Принцип "Ву Вэй" описывает 
идею не вмешательства или не действования по собственной 
воле. Человеку предлагается не мешать естествен-ному порядку 
и доверять естественному ходу событий. Это позволяет 
избежать создания излишних проблем и конфликтов. 



48 

Даосизм приветствует смирение перед природой и при-
зывает к принятию того, что не все в нашей власти контро-
лировать. Понимание своей малой роли в бесконечном потоке 
времени и событий помогает сохранять внутренний покой. 

Вместо активных усилий и контроля над событиями, 
даосизм подчеркивает ценность спонтанности и естественности. 
Человеку предлагается жить без избыточного напряжения, 
действуя естественно и в соответствии с силой Дао. 

Даосизм поддерживает идею обращения внимания на 
природу и созерцание ее красоты. В этом процессе человек 
может обрести внутренний покой и гармонию, осмыслив свое 
место в едином космосе. Даосизм призывает человека 
возвращаться к своей природе, подчиняться естественному 
порядку, и избегать излишнего вмешательства, стремясь к 
гармонии с космосом. Даосские учения подчеркивают важность 
самопознания, внутреннего покоя и уравновешенности для 
достижения гармонии в жизни. 

В даосизме выделяется важность самопознания, внутрен-
него покоя и уравновешенности как средство достижения 
гармонии в жизни. Самопознание в даосизме подразумевает не 
только знание о себе, но и осознание своего места в едином 
космосе. Этот процесс включает в себя размышления о своих 
ценностях, целях и взглядах, а также осознание своих сильных и 
слабых сторон. 

Внутренний покой (Цзинь)... Понятие внутреннего покоя в 
даосизме связано с тем, чтобы найти спокойствие и гармонию 
внутри себя, независимо от внешних обстоятельств. Это состоя-
ние умиротворенности и спокойствия, которое можно достичь 
через практику самопознания и уравновешенности. Даосизм 
подчеркивает значение уравновешенности в жизни. Это 
означает стремление к гармонии между противоположными 
силами, такими как свет и тьма, действие и покой, жизнь и 
смерть. Уравновешенность помогает человеку избегать 
крайностей и сохранять внутреннюю гармонию. 

Действие в гармонии с Дао (Уэй)... Вместо активного 
противостояния внешним событиям, даосисты предлагают 
действовать в гармонии с Дао, тем самым следуя естественному 



49 

порядку вещей. Это подразумевает уважение к потоку жизни, 
без лишних усилий и сопротивления. 

Отпускание (Ву Вэй)... Понятие "Ву Вэй" или "не дейст-
вовать" также является важной частью даосских учений. Это 
означает не оказывать излишнего воздействия и не вмешиваться 
в естественные процессы. Часто отпускание и невмешательство 
воспринимаются как способ достижения гармонии. 

Медитация и практики внутреннего ума... Медитация и 
другие практики внутреннего ума служат средством достижения 
внутреннего покоя и гармонии. Через эти практики человек 
обретает умение сосредотачивать внимание, успокаивать ум и 
достигать гармонии с внутренним миром. Внутренний покой и 
уравновешен-ность в даосизме рассматриваются как ключевые 
компоненты пути к гармоничной жизни и внутреннему 
совершенствованию. 

Индийская философия (индуизм и буддизм) 
В индуизме и буддизме приняты концепции сансары 

(бесконечного цикла рождений и смертей) и кармы (закон 
деяний и их последствий). Человек рассматривается как часть 
этого космического порядка. 

Идея духовного развития, освобождения от цикла 
перерождений и достижения высшего состояния (например, 
мокши в хиндуизме или нирваны в буддизме) является 
центральной для этих философий. 

Сансара... В хиндуизме и буддизме сансара обозначает 
бесконечный цикл рождений, смертей и перерождений. Человек 
рассматривается как существо, переживающее этот цикл в 
результате своих кармических деяний. Основной идеей сансары 
является тот факт, что живые существа подвержены постоян-
ному циклу перерождений до тех пор, пока они не достигнут 
освобождения (мокши в хиндуизме, нирвана в буддизме). 

Карма... Карма представляет собой закон деяний и их 
последствий. В соответствии с этой концепцией, каждое 
действие оставляет след в космической системе и влияет на 
будущую судьбу человека. Хорошие действия приводят к 
положительным результатам, а плохие – к негативным. Цель 
закона кармы состоит в том, чтобы подчинить свои действия 



50 

моральным принципам, таким образом, улучшив свою карму и 
продвигаясь к освобождению от сансары. 

Далее, в индуизме и буддизме человек рассматри-вается как 
часть космического порядка, вовлеченного в бесконечный цикл 
рождений и смертей. Жизнь человека определяется его кармой, 
и его судьба связана с законами сансары. Человек в этих 
религиозных традициях призван стремиться к духовному 
развитию и освобождению от цикла перерождений. В индуизме 
цель жизни часто связана с достижением освобождения от 
сансары и объединением с божественным (брахман). В 
буддизме основная цель – достижение нирваны, освобождение 
от страданий и завершение цикла перерождений. Упомянутые 
выше концепции в индуизме и буддизме помогают людям 
понимать свою судьбу, моральные обязанности и цель жизни в 
контексте космического порядка. 

Индуизм и Мокша... В индуизме одной из центральных целей 
жизни является достижение Мокши. Мокша представляет собой 
состояние освобождения от цикла сансары (бесконечного цикла 
рождений и смертей). Это высшее состояние, когда 
индивидуальная душа (атман) освобождается и объединяется с 
бесформенным космическим духом (брахман). Для достижения 
Мокши человек должен следовать моральным принципам, 
практиковать духовные упражнения и развиваться в своем 
духовном пути. 

Буддизм и Нирвана... В буддизме основной целью является 
достижение Нирваны. Нирвана означает освобождение от 
страданий, желания и цикла перерождений. Это состояние 
представляет собой окончательное освобождение от всех форм 
страдания и ощущения вечного покоя и умиротворения. Для 
достижения Нирваны, буддисты следуют Осьмиведическому 
Пути, который включает в себя моральные, этические и 
медитативные практики. 

И Мокша и Нирвана подчеркивают важность духовного 
развития и освобождения от ограничивающих условий цикла 
перерождений. Они также выделяют понятие страдания (дукха в 
буддизме), которое необходимо преодолеть для достижения 
освобождения. Ключевыми средствами достижения высшего 
состояния являются медитация, самоанализ, отречение от 



51 

материальных привязок, развитие моральных качеств и 
принятие духовного учения. Подобные практики направлены на 
усиление внутренней мудрости, сострадания и прозрения. Стало 
быть в индуизме и буддизме центральной является идея 
духовного развития и освобождения от цикла перерождений, 
ведущая к достижению высшего состояния – Мокши в 
хиндуизме и Нирваны в буддизме. 

Синтоизм (Япония)... 
В синтоизме человек рассматривается как часть природы, а 

природа считается священной. Поклонение предкам и богам 
также является важной частью этой религиозной системы. 

Синтоистская философия подчеркивает сакральность каж-
дого момента и важность проживания настоящего. В синтоизме 
природа рассматривается как священная и наполненная духами, 
называемыми ками. Горы, реки, деревья, камни – все эти 
элементы природы могут быть предметами поклонения и 
считаются обиталищем духов. Синтоисты выражают 
благоговение перед природой и стремятся сохранять гармонию с 
окружающим миром. Человек в синтоизме рассматривается как 
часть природы, неотъемлемо связанный с окружающей средой и 
духами природы. Эта концепция подчеркивает гармонию и 
взаимосвязь между человеком и природой, а также важность 
сохранения этой гармонии. 

Ками (духи)... Ками – это духи, которые пребывают в при-
родных объектах и являются объектами поклонения в синтоиз-
ме. Эти духи могут быть связаны с горами, реками, деревьями, 
животными, а также с духами предков. Поклонение ками 
выражается через ритуалы, церемонии и синтоистские храмы. 

Предки и боги... В синтоизме также важно поклонение 
предкам и богам. Существует понятие уважения к предкам и их 
душам, которые могут влиять на повседневную жизнь живых. 
Также существует культ богов, включая богов солнца, рода и 
дома. 

Ритуалы и церемонии... Ритуалы и церемонии в синтоизме 
играют важную роль. Они направлены на установление связи с 
духами природы и предков, а также на поддержание гармонии в 
обществе. Религиозные праздники, молитвы и обряды связаны с 
изменениями природы и важными событиями в жизни людей. 



52 

Контекст времени и пространства... Синтоизм уделяет 
внимание конкретным моментам в конкретном месте. Важность 
уникальности и сакральности места и времени выражается в 
поклонении духам природы, связанным с конкретными местами, 
а также в проведении церемоний и ритуалов, соответствующих 
времени года и природным циклам. 

Проживание настоящего... Синтоизм призывает людей 
проживать момент, в котором они находятся, с полной 
осознанностью и восприятием. Основываясь на идее, что 
каждый момент может быть священным, синтоисты стараются 
наслаждаться и уважать текущий момент, а не тратить слишком 
много времени на беспокойство о будущем или же воспо-
минания о прошлом. 

Ритуалы и молитвы... Ритуалы и молитвы в синтоизме, часто 
проводимые в связи с естественными явлениями и повседневной 
жизнью, помогают людям сосредотачиваться на текущем 
моменте и усиливают их связь с духами природы. Эти ритуалы 
направлены на увековечение сакральности каждого момента. 

Философия синтоизма подчеркивает гармонию и взаимо-
связь человека с природой. Проживание настоящего также 
включает в себя понимание и уважение естественных циклов и 
изменений в природе. Это может выражаться через участие в 
сезонных праздниках, посвященных природным явлениям. 

Древневосточная философия в целом предоставляет 
разнообразные и уникальные подходы к пониманию человека, 
его отношений с природой и обществом, а также к вопросам 
духовного развития. 

 
*** 

АДАМ: античная реконсрукция 
 

В античной философии, особенно в учениях натурфило-
софов, человек рассматривался как отражение космоса, как 
«малый мир», микрокосм. Эта концепция, с ее уникальным 
взглядом, сохраняется и сегодня. Действительно, человек 
является неотъемлемой частью космоса. Магнитные бури, 
например, могут причинять нам массу проблем, ведь мы, по 
сути, существа Солнца, и без его света и тепла нам будет не 



53 

комфортно. Однако, конечно, слишком близкое приближение 
Солнца может быть опасным. Современные ученые 
прогнозируют, что в процессе своего развития Солнце станет 
«красным гигантом» и поглотит Землю. Что же будет со всем 
человечеством в таком случае? 

С начала эпохи Сократа философы античности 
рассматривали человека как двойственное существо, состоящее 
из тела и души. Сократ считал, что познание себя является 
основой мудрости. Платон развивал идею души и различал мир 
чувственного восприятия и мира идей. Платон ассоциировал 
душу с миром идей, в то время как Аристотель рассматривал 
душу как форму. Он подчеркивал важность развития 
человеческого потенциала и счастья через разумное и 
нравственное поведение. 

 
Адам в античной философии: к постановке проблемы 
 
В античной философии человек рассматривался как 

существующий в контексте мира, обладающий разумом и 
способный к размышлениям о своем месте в космосе, обществе 
и собственной жизни. Различные философские школы антич-
ности выдвигали различные концепции о человеке и его 
природе.  

• Предсократики: Ранние греческие философы, такие как 
Фалес и Анаксимандр, искали единую первопричину мира 
(архе) в природе. Они стремились понять естественные законы и 
происхождение всего сущего, в том числе и человека. 

• Сократ: Сократ сосредотачивался на этике и морали. Его 
метод диалога предполагал, что истинное знание может быть 
обнаружено через размышления и общение. Он подчерки-вал 
важность самопознания и морального совершенствования для 
достижения благополучия. 

• Платон: Платон ввел понятие идеального мира форм 
(идей), включая идею человека. Его теория души делит 
человеческую природу на разум, волю и страсти. Он также 
предложил идею "философ-царя" – человека, обладающего 
знанием и мудростью, который должен управлять обществом. 



54 

• Аристотель: Аристотель разработал концепцию 
энтелехии, предполагая, что каждый объект имеет свое 
"совершенство" или цель. Он описывал человека как животное, 
обладающее рациональностью, и выделял важность развития 
виртуозности и знания для полной жизни. 

• Стоицизм и эпикурейство: Стоицизм и эпикурейство 
представляли два разных подхода к этике и смыслу жизни. 
Стоики, например, придавали важность разуму, добродетели и 
судьбе, в то время как эпикурейцы ставили в центр 
удовольствие и избегание страдания. 

• Римская философия: Римская философия, основанная в 
значительной степени на греческих идеях, также включала 
работы философов, таких как Сенека и Марк Аврелий. Их 
сочинения касались этики, управления жизнью и роли человека 
в обществе. 

В целом, в античной философии человек рассматривался как 
существо, способное к разумному мышлению, моральным 
выборам и стремлению к осмысленной жизни в контексте 
природы и общества. Различные философские течения 
предоставляли разные углы зрения на природу человека и его 
место в мире. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



55 

ГЛАВА 3 
АНТИЧНЫЙ АДАМ:  

КОНСТАТАЦИОННАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ 
 

 
Фалес из Милета был древнегреческим философом, жившим 

в VI веке до н. э. Он считается одним из первых представителей 
предсократиков, философов, чья деятельность предшествовала 
Сократу. Он искал единую первопричину (архе) мира. Его 
главной идеей было то, что эта первопричина – вода. Он 
утверждал, что вода является основным элементом, из которого 
происходит всё сущее. Фалес также стремился объяснить 
природные явления, такие как землетрясения и потопы, через 
водные процессы. 

Анаксимандр также был предсократиком и проживал в 
Милете. Его деятельность приходится на тот же период, что и 
Фалес. Анаксимандр перешел от концепции единой первопри-
чины в виде конкретного элемента к более абстрактной идее 
"безоговорочного" или "беспредела" (apeiron). Он представлял 
сущности мира как неопределенные и бесконечные, стремясь 
найти более общее и фундаментальное объяснение происхож-
дения всего сущего. Фалес и Анаксимандр были пионерами в 
поиске объяснения происхождения мира и природы через 
единую первопричину. Их усилия были направлены на обосно-
вание фундаментальных элементов вселенной, которые стали 
отправной точкой для последующих философских и научных 
размышлений. Идеи предсократиков были переданы другим 
предсократикам, таким как Анаксимен, Гераклит и Парменид, 
каждый из которых разрабатывал свои собственные теории 
относительно первопричин и природы реальности. Этот период 
философии отличался постоянным поиском фундаментальных 
принципов, лежащих в основе многообразия явлений в мире.  

Таким образом, поиск Фалеса и Анаксимандра представляют 
собой первые шаги в древнегреческой философии в 
направлении понимания первопричин мира и разработки 
естественных законов, включая происхождение человека и его 
место в этом мире. 



56 

АДАМ (человек) в трактовке Сократа. Сократ был одним 
из величайших древнегреческих философов, и его подход к 
человеку, этике и познанию оказали значительное влияние на 
западную философскую традицию. Одной из основных харак-
теристик сократовского подхода был метод диалога. Вместо 
того чтобы преподавать своим ученикам готовые истины, 
Сократ предпочитал задавать вопросы и проводить беседы. Этот 
метод, известный как "сократический метод", направлен на 
стимулиро-вание размышлений и самопознания у собеседников. 

Сократ считал, что основой для мудрости и счастья является 
самопознание. Он известен своим знаменитым утверждением: 
"Познай самого себя" (греч. "Γνῶθι σεαυτόν" – "Gnothi seauton"). 
Сократ призывал людей задуматься над своим характером, 
поступками и убеждениями, стремясь к лучшему пониманию 
самого себя. В центре сократовской этики стояли добродетели, 
такие как справедливость, мудрость, смелость и воздержание. 
Сократ верил, что, практикуя эти добродетели, человек может 
достичь наилучшего состояния и принести благо обществу. 
Более того он утверждал, что зло всегда исходит из невежества. 
Согласно его учению, человек, понимающий, что добро – это 
единственное долговечное благо, будет стремиться к нему. Он 
отрицал идею, что кто-то добровольно поступает злом, 
предпочитая добру. 

Утверждение "Познай самого себя" стало неотъемлемой 
частью учения Сократа и одной из его ключевых философских 
концепций. Это выражение принадлежит надписи, которая, 
согласно древнегреческой традиции, была высечена на фасаде 
храма Аполлона в Дельфах – священном месте древне-
греческого бога света и прозрения. Идея "Познай самого себя" 
играла важную роль в сократовском методе и философии по 
нескольким причинам: 

- истинная мудрость начинается с самопознания. Он 
утверждал, что человек, который понимает себя и свои ограни-
чения, обладает более высоким уровнем мудрости. Знание о 
самом себе помогает развивать личную ответственность и 
этическую осознанность. 

- метод диалога необходим, чтобы помочь людям 
задуматься над своими убеждениями, ценностями и поступками. 



57 

Путем задавания вопросов и проведения обсуждений он 
старался привести людей к осознанию собственных мыслей и 
убеждений. 

- основной проблемой в жизни человека является неве-
жество. Он считал, что большинство ошибок и недопониманий 
происходят из неосознанности. Таким образом, познание самого 
себя открывает путь к устранению невежества и достижению 
знания. 

Важная часть сократовской философии заключается в 
постоянном совершенствовании личности. Осознание своих 
недостатков и принятие ответственности за свои поступки 
предполагает стремление к улучшению, как морально, так и 
интеллектуально 

Для Сократа мудрость и счастье тесно связаны. Он верил, 
что человек, достигший высокой степени самопознания и 
мудрости, обретает внутреннее благополучие и способен 
преодолевать жизненные трудности. 

Таким образом, призыв "Познай самого себя" для Сократа 
выражает фундаментальную идею о важности самопознания как 
ключевого элемента философского и этического развития 
человека. 

В своих диалогах Сократ часто подчеркивал несовершен-
ство человека и важность постоянного улучшения. Он считал, 
что, осознав свои недостатки и ошибки, человек может 
двигаться к моральному совершенству. Он также высказывал 
идею, что граждане обязаны повиноваться законам государства, 
даже если они не всегда согласны с ними. Он считал, что 
подчинение законам – это обязанность каждого гражданина. 

Сократское учение о человеке подчеркивает значение 
размышлений, самопознания, этики и стремления к мудрости. 
Его философия имеет глубокое воздействие на мировую мысль 
и оказывает влияние на подход к этике и философии личности. 

Добродетели, такие как справедливость, мудрость, смелость 
и воздержание, играли важную роль в этике Сократа и были 
ключевыми элементами его философии.  

Справедливость (Дикайосύνη): для Сократа означала 
праведное и справедливое поведение. Он считал, что человек 
должен следовать законам и правилам общества, не нарушая их. 



58 

Справедливость также включала в себя уважение к правам 
других и равноправное обращение с окружающими. Мудрость 
9Σοφία) в сократовской этике связывалась со знанием и 
разумением. Сократ считал, что истинная мудрость заключается 
в признании своего невежества. Человек, осознавший свои 
ограничения и Смелость (Ανδρεία) в сократовском контексте 
означала не только физическую смелость, но и отвагу в защите 
справедливости и истины. Сократ призывал людей не бояться 
высказывать свое мнение и защищать справедливость даже в 
трудных ситуациях. Воздержание (Σωφροσύνη) относилось к 
умеренности и контролю над своими страстями и желаниями. 
Сократ считал, что человек, обладающий воздержанием, 
способен контролировать свои страсти, что способствует 
духовному и этическому развитию. Доброжелательность 
(Εὔνοια) : Это не всегда является прямой добродетелью, о 
которой говорил Сократ, но идея взаимного уважения, внимания 
к мнению других и стремление к сотрудничеству также были 
важными аспектами сократовской этики. 

Сократ считал, что практика этих добродетелей приводит к 
развитию моральной чистоты и ведет к достижению наилучшего 
состояния как индивида, так и общества. Он утверждал, что 
человек, живущий в соответствии с этими принципами, будет 
способствовать гармонии и благополучию общества. Таким 
образом, сократовская этика стремилась создать основу для 
благородной и справедливой жизни. 

Сократ верил, что зло всегда исходит из невежества, и что 
человек, осознавший свою истинную природу и понявший, что 
добро является единственным долговечным благом, будет 
стремиться к нему. Данная концепция имеет несколько 
ключевых аспектов: Невежество и зло: Сократ полагал, что зло 
является следствием невежества и недопонимания. Если человек 
осознает свою истинную природу и понимает, что истинное 
благо заключается в добродетелях и мудрости, то он будет 
стараться избегать зла и стремиться к доброте. Долговечность 
добра: Сократ утверждал, что добро является единственным 
долговечным благом. В отличие от мимолетных удовольствий и 
материальных вещей, добродетели и мудрость обеспечивают 
постоянное и стабильное благополучие. Стремление к добру: 



59 

согласно сократовской философии, если человек осознает свою 
цель – достижение добра, то он естественным образом будет 
стремиться к этой цели. В основе этой идеи лежит 
представление о том, что человек по своей природе стремится к 
собственному благополучию и счастью. Отрицание добро-
вольного зла: Сократ отрицал идею, что кто-то добровольно 
выбирает зло в ущерб добру. Его учение подчеркивает, что, если 
бы человек полностью осознавал истинную природу добра, он 
бы не совершал злых поступков, предпочитая добродетели и 
мудрости. 

Вышеупомянутые концепциии связывает этику и понимание 
природы человека в сократовской философии. По мнению 
Сократа, развитие мудрости и осознание добродетелей приводят 
к преодолению невежества и, как следствие, к избавлению зла в 
человеческом поведении. 

 Сократ подчеркивал несовершенство человека и видел 
важность осознания собственных недостатков и ошибок в 
стремлении к моральному совершенству. Некоторые основные 
аспекты даноной концепции: Невежества: Сократ считал, что 
многие ошибки и недостатки человека происходят из 
невежества. Он стремился привлекать людей к диалогу и 
задавать вопросы, чтобы помочь им осознавать свои 
заблуждения и недопонимания; Самопознание: основной акцент 
Сократа был сделан на познании самого себя. Он призывал к 
постоянному рефлексивному анализу и самопознанию, 
поскольку считал, что только через понимание собственных 
качеств и недостатков человек может добиваться морального 
совершенства; Принятие ответственности: Сократ утверждал, 
что человек, осознавший свои ошибки, должен принять 
ответственность за свои поступки. Вместо того чтобы винить 
других или внешние обстоятельства, важно признавать 
собственную роль в своих действиях и стремиться к лучшему; 
Диалог и обучение: метод диалога, применяемый Сократом, 
предоставлял возможность для обсуждения и обучения. Он 
считал, что через диалог и обмен идеями люди могут осознавать 
свои убеждения, а также видеть и исправлять свои ошибки; 
Несовершенство как двигатель развития: для Сократа 
несовершенство было неотъемлемой частью человеческой 



60 

природы. Он не рассматривал ошибки как что-то стыдное, а как 
возможность для улучшения и развития. Осознание своего 
несовершенства стимулирует человека росту и моральному 
развитию. 

Сократский подход к несовершенству и постоянному 
улучшению формировал основу для многих философских и 
этических традиций, акцентирующих важность самопознания, 
самокритики и стремления к совершенствованию личности. 

Сократ придавал большое значение подчинению законам 
государства и рассматривал это как обязанность каждого 
гражданина. Эта идея была связана с его философским взглядом 
на общество и гражданскую дисциплину. Сократ придерживался 
идеи общественного контракта, по которому граждане 
соглашаются подчиняться законам государства в обмен на 
защиту и порядок. Он считал, что каждый гражданин несет 
ответственность за соблюдение общественного порядка и 
поддержание гармонии; что законы формируются на основе 
демократического процесса, и, даже если индивид не всегда 
согласен с определенными законами, он обязан подчиняться им 
как выражению воли большинства и общественного договора. 
Вместо того чтобы поддерживать непоколебимое соблюдение 
любого закона, Сократ признавал, что граждане могут 
использовать демократические процессы для изменения или 
изменения законов, с которыми они не согласны. Подчинение 
законам виделось Сократом как обязанность, вытекающая из 
статуса гражданина. Он считал, что граждане должны 
действовать в соответствии с правилами, чтобы сохранять 
порядок и стабильность в обществе. Сократ подчеркивал 
важность избегания непоследовательности в соблюдении 
законов. Даже если гражданин не согласен с каким-то 
конкретным законом, он обязан следовать ему, пока не будет 
изменен в соответствии с законодательным процессом. Идея 
подчинения законам и уважения к гражданской дисциплине 
была важной частью сократовской этики и взгляда на общество. 

У Сократа не существует однозначного формального 
определения человека, как такового, в его философии. Однако 
через его диалоги и устные наставления можно выделить 
некоторые идеи и аспекты, касающиеся человеческой природы и 



61 

сущности. Разум и самопознание: Сократ уделял внимание 
разуму и умственным способностям человека. Он призывал к 
постоянному самопознанию и размышлению о себе, а также к 
развитию разума для достижения мудрости. Моральные 
качества и добродетели: в философии Сократа большое 
внимание уделялось моральным качествам и добродетелям. Он 
считал, что сущность человека заключается в поиске и развитии 
добродетелей, таких как справедливость, мудрость, смелость и 
воздержание. Невежество и постижение истины: Сократ 
подчеркивал роль невежества в жизни человека и считал, что 
истинное знание приходит через осознание своего невежества. 
Человек, который признает свою невежество, начинает путь к 
постижению истины. Духовное развитие и самосовершенство-
вание: Сократовская философия акцентирует важность 
духовного развития и постоянного улучшения. Человек, 
осознавший свои недостатки, должен стремиться к моральному 
совершенству, развивая добродетели и улучшая свою личность. 
Обязанность гражданства: в контексте обязанностей 
гражданства Сократ считал, что человек обязан подчиняться 
законам и участвовать в общественной жизни, соблюдая 
порядок и способствуя благосостоянию общества. В целом, хотя 
Сократ не формулировал жесткого определения человека, его 
философия вращается вокруг идей разума, моральности, 
самопознания и стремления к духовному развитию. Человек, 
согласно Сократу, находит свое истинное существо в поиске 
мудрости и добродетелей.  

Сократ подчеркивал важность постоянного размышления и 
самопознания для человека. Взгляд Сократа на человека как 
существа, ищущего смысл и истину в своей жизни, можно 
рассматривать в нескольких аспектах: Постоянный поиск: 
Сократ считал, что человек по своей природе стремится к 
истине и мудрости. В процессе поиска ответов на вопросы 
жизни и смысла человек развивается и находит свое истинное 
"я"; Разумное самопознание: центральная идея философии 
Сократа включает в себя признание своего невежества и 
стремление к разумному самопознанию. Через диалог и анализ 
своих убеждений человек может прийти к глубокому 
пониманию себя; Испытания как средство развития: жизнь 



62 

человека полна испытаний и вызовов, и именно в этих 
ситуациях человек проявляет свою сущность. Испытания 
служат катализатором для развития и мудрения; Разумный 
ответ на разумный вопрос: Сократ видел ценность вопросов и 
размышлений как средства для раскрытия истины. Человек, 
способный предоставить разумный ответ на разумный вопрос, 
демонстрирует свою способность к размышлению и анализу. 
Таким образом, согласно Сократу, человек выглядит как 
существо, постоянно стремящееся к познанию самого себя и 
окружающего мира, находящее свой смысл и ценность в 
процессе поиска истины и мудрости. 

Сократ видел свою основную задачу в воспитании людей, 
придавая большое значение дискуссиям и беседам. Он не 
стремился к систематическому изложению определенной 
области знаний, а скорее использовал диалог как средство 
поощрения критического мышления и самопознания. В отличие 
от предшествовавших материалистов, Сократ переносил фокус 
философских исследований с природы на человека. Его 
внимание сосредотачивалось на проблеме субъекта, 
рассматривая вопросы добродетели, совести и внутреннего 
голоса. Сократ придавал большое значение внутреннему голосу 
как гарантии постижения истины. Совесть, по его мнению, 
играла решающую роль в определении добродетели и 
моральных принципов. В своих диалогах и беседах Сократ 
уделял внимание познанию сути добродетели. Он стремился 
помочь людям понять, что составляет благо и как достичь 
истинной добродетели. В вашем изложении подчеркивается 
классовый характер религиозно-этического учения Сократа. Он 
делает различие между "неработающими" и теми, кто 
занимается физическим трудом, считая, что добродетель и 
знание являются привилегией первых. Вышеуказанные 
концепты демонстрируют, как Сократ вкладывал свои усилия в 
формирование моральных ценностей и развитие личности через 
диалог и внутренний поиск. 

Сократ в центре своих философских интересов ставил 
проблему субъекта, то есть человека. В отличие от 
предшествующих материалистов, которые искали ответы на 
вопросы, касающиеся человека, в первую очередь в его 



63 

отношении к природе, Сократ подчеркивал значение совести, 
"внутреннего голоса", рассматривая его как гарантию 
постижения подлинной истины. 

В ходе своих бесед и дискуссий Сократ уделял основное 
внимание познанию сути добродетели. По его убеждению, 
добродетели, то есть понимания того, что является благом, 
доступны только "благородным людям". В его рассуждениях 
прослеживается классовый характер религиозно-этического 
учения: добродетель и знание рассматриваются Сократом как 
привилегия "неработающих", в отличие, например, от 
земледельцев и других работников, которые, по его мнению, 
далеки от самопознания и понимания истинных ценностей из-за 
своей ориентации на телесные потребности. 

Сократ выделяет основные добродетели, считая их 
ключевыми аспектами человеческой морали: сдержанность (как 
укрощение страстей), мужество (как преодоление опасности) и 
справедливость (как соблюдение божественных и человеческих 
законов). Он утверждает, что человек приобретает эти 
добродетели через процесс познания и самопознания. 

Добродетели, моральные нормы и основанные на них 
законы, по взгляду Сократа, считаются вечными и неизмен-
ными. В его представлении добродетель тесно связана со 
знанием, которое человек должен освоить. Только обладая 
пониманием того, что представляет собой добро, и обретая 
добродетели, человек способен совершать благие поступки, 
которые, по своей сути, считаются прекрасными. Эта идея 
выражается в известном высказывании античного философа: 
"Истина – Добро – Знание". 

Согласно Сократу, люди совершают зло из-за невежества о 
добре. По его мнению, никто специально не стремится к 
заблуждениям, и если бы человек имел четкое представление о 
добре, то не поступал бы злом. Эти идеи также находят 
отражение в работах В. А. Васильевой о воспитании 
добродетели и Г. Гегеле о благе и воспитании добродетели. 

Согласно Сократу, человек лишен бы разума и знания, если 
бы в его составе не существовала бессмертная душа, 
сосредоточенная рядом со смертным телом. Благодаря этой 
божественной душе человек способен приобщиться к 



64 

божественному знанию, поскольку подобное познается 
подобным. Душа также выступает хранителем знаний, 
приобретенных ею в вечных странствиях в различных мирах, в 
то время как человеческое познание представляет собой, по 
сути, воспоминание души о ее прежних знаниях. 

Сократ придает ведущее значение положению о бессмертии 
души в своей моральной философии, что определяет смысл и 
цели человеческого существования в мире, а также его жизни и 
смерти. В сократовскую эпоху широко распространены были 
орфические и пифагорейские представления о бессмертии души, 
ее страданиях в темнице тела, освобождении при смерти и 
переселении, а также о возможном наказании или поощрении 
души на загробном суде за ее земной путь. В интерпретации 
Сократа подобные представления, подвергнутые демифологи-
зации и философской трансформации, служат для определения 
места и предназначения человека в телеологической цепи связей 
мировых событий. 

Взгляд на бессмертие души в сократовской философии явно 
показывает, что только разумная и добродетельная жизнь 
является разумной. В результате вопросы о человеческих 
аспектах, таких как добродетели и пороки, добро и зло, 
справедливость и несправедливость, становятся не только 
личными и общественными, но и общечеловеческими, 
всеобщими и вечными. Сознательное следование разуму бытия, 
несмотря на все трудности, становится четким, хотя и трудным, 
жизненным долгом перед самим собой, окружающим миром, 
полисом, предстоящими поколениями и богами.  

Философия Сократа основана на ясности и определенности 
того, как следует жить. В этой концепции человек не 
оказывается в сложном и мрачном положении этического 
выбора. Можно утверждать, что у Сократа нет места для 
морального выбора: он предопределяется знанием, поскольку 
добродетель считается знанием, а пороки и зло возникают из-за 
невежества. Отказ от признания объективных и общезначимых 
критериев умаляет смысл поисков истины и споров о ней. 
Каждый человек, будучи образованным или нет, становится 
мерой своей мудрости лишь благодаря своему пониманию, и все 
тогда подобны мудрецам. В словах Протагора, мерой всех 



65 

вещей является не человек, а бог. Исходя из этого, истинный 
путь человеческого познания, согласно Сократу, заключается в 
осознании божественной мудрости, управляющей всем миром. 
Таким образом, мерой всех вещей, по мнению Сократа, в 
конечном итоге оказывается человек, но в смысле разума и 
знания (человека как мыслящего существа). Разумность 
человека является высшим проявлением божественной заботы о 
людях, по словам самого Сократа: "Боги вложили в нас разум, 
через который мы судим о вещах, ощущаемых нами, и через 
который, обладая памятью, мы узнаем, что полезно и каким 
образом, изобретаем средства для получения пользы и 
избегания вреда" (Сократ, по редакции Л.С. Мамута). Именно 
начиная с эпохи софистов и Сократа проблема человека и 
человеческой личности становится одной из важнейших 
проблем философии (согласно А.А. Радугину). 

Моральная философия Сократа исходит из ясности и 
решенности в том, как следует жить. В этом контексте человек 
не оказывается в тяжелой этической ситуации выбора, 
поскольку Сократ считает, что моральный выбор предопределен 
знанием. Для него добродетель – это знание, в то время как 
пороки и зло являются результатом неведения и незнания. 
Отрицание объективных и общепринятых критериев 
добродетели уводит в сторону бессмысленности поисков и 
споров о истине. 

В философии Сократа каждый человек, будь то знающий 
или незнающий, становится мерой своей мудрости и оценки 
вещей, причем ощущения служат основой для этой оценки. 
Мерой всех вещей, в соответствии с языком Протагора, является 
не человек, а бог. Таким образом, истинный путь человеческого 
познания, по Сократу, заключается в осознании божественной 
мудрости, которая руководит всеми аспектами человеческой 
жизни. В конечном счете, мерой вещей оказывается человек, но 
Сократ подчеркивает, что речь идет о разуме и знании человека, 
выражающемся в способности мышления. Высшим 
проявлением божественной заботы о людях является разумность 
человека, ибо, по словам Сократа, боги наделили нас разумом, 
который позволяет судить об объектах чувств, запоминать их и 



66 

распознавать, что и как полезно, придумывая средства для 
наслаждения полезным и избегания вредного. 

Платон (427–347 до н.э.) – выдающийся древнегреческий 
мыслитель, основатель Академии и учитель Аристотеля. Его 
философия оказала огромное влияние на развитие западной 
мысли и культуры. Философия Платона пронизана глубокими 
размышлениями о человеке, его природе, целях и смысле жизни. 

Краткий обзор жизни Платона 
Платон родился около 427 года до нашей эры в 

аристократической афинской семье. Его настоящее имя было 
Аристокл. В детстве получил прозвище Платон (от греческого 
"platon", что означает "широкоплечий"), именно под этим 
именем он известен как философ. 

Платон был студентом Сократа, чья философия и методики 
обучения оказали глубокое влияние на его мышление. После 
смерти своего учителя в 399 году до н.э., Платон путешествовал 
по различным странам, включая Египет и Италию, где 
погрузился в изучение мистерий и философских традиций. 

Вернувшись в Афины, Платон основал Академию, одну из 
первых организаций высшего образования в западном мире, где 
проводились обсуждения философских и научных вопросов. 

Во время своей жизни Платон написал множество диалогов, 
которые оказали огромное влияние на развитие западной 
философии. К его наиболее известным произведениям относятся 
"Государство", "Федон", "Федр", "Политеи", "Парменид", 
"Тимей", "Филеб". По легенде, в свои последние годы Платон 
отправился в Сицилию в попытке внедрить свои идеи о 
государственном устройстве, однако его попытка провалилась. 
Платон оставил после себя огромное наследие, которое 
продолжает вдохновлять исследователей и философов по всему 
миру. 

Сократ был одним из самых важных источников 
вдохновения для Платона. Его методики диалога, основанные на 
поиске истины через вопросы и обсуждения, сильно повлияли 
на структуру и содержание платоновских диалогов. Платон 
также был глубоко знаком с пифагорейскими и орфическими 
мистериями, которые оказали значительное влияние на его 
философское мышление, особенно в отношении его учения о 



67 

душе, мире и справедливости. Влияние других философов, 
таких как Гераклит, Парменид и Эмпедокл, также ощутимо в его 
работах. Платон не только усваивал их идеи, но и критически 
разрабатывал и дополнял их в своих собственных трудах. 
Общаясь с учениками и коллегами в Академии, Платон 
формировал свою философию, которая стала фундаментальным 
вкладом в развитие западной мысли и философии. 

Некоторые диалоги Платона: 
"Федон" – диалог, в котором рассматривается тема смерти и 

бессмертия души, а также идеи о мире и идеальной форме. 
"Государство" (или "Политеи") – диалог, в котором Платон 

излагает свою концепцию идеального государства, основанного 
на принципах справедливости и гармонии. 

"Федр" – диалог о природе любви и духовном вознесении 
через философский поиск истины. 

"Парменид" – диалог, посвященный вопросам о бытии и 
небытии, идеи и реальности. 

"Тимей" – диалог, где Платон представляет свое учение о 
космосе и природе мира, включая идеи о демиурге и формах. 

Эти и другие диалоги Платона не только представляют 
собой основу его философических взглядов, но и служат 
источником вдохновения и объектом изучения для многих 
поколений философов и исследователей. 

Учение о человеке 
В центре философии Платона стоит учение о человеке, его 

душе и справедливости. Платон разрабатывает свое учение о 
человеке как о составном существе, обладающем духовными и 
моральными качествами. Его концепция души идеализирует 
человеческое существо, представляя его как носителя высших 
духовных начал, стремящихся к совершенству. Учение Платона 
о человеке не ограничивается лишь биологическими или 
психологическими аспектами. Оно включает в себя идею 
справедливости как фундаментальной ценности, определяющей 
идеальное состояние человека и общества. Человек, согласно 
Платону, достигает своего истинного счастья и благополучия 
только через следование справедливым принципам, которые 
утверждаются в его душе. 



68 

Платон видел сущность человека в его вечной и бессмертной 
душе, которая вступает в тело при рождении. Эта душа придает 
человеку способность к познанию, что отличает его от 
животных. Основное отличие между человеком и животным 
Платон видел в их общем характере, а не в внешних 
особенностях. В его учении душа человека изображена как 
колесница с возницей и двумя конями – белым и черным. 
Возница символизирует разум, а кони – благородные качества 
души и страсти. Когда человек пребывает в мире идей, его душа 
созерцает вечные истины вместе с богами, и когда он снова 
рождается в мире материальном, знание этих истин остается в 
его душе как воспоминание. Основываясь на этих различиях, 
Платон сформулировал одно из первых определений сущности 
человека: «Человек существо бескрылое, двуногое, с плоскими 
ногтями, восприимчивое к знанию, основанному на 
рассуждениях». Известна легенда о том, как Диоген Синопский, 
услышав определение Платона о человеке, принес в школу 
курицу без перьев и сказал: «Вот платоновский человек!», на 
что Платон был вынужден добавить к своему определению «...и 
с широкими ногтями». В этой фразе выражены ключевые 
аспекты платоновского учения о человеке. Платон считал, что 
сущность человека заключается в его душе, которая является 
вечной и бессмертной. Человек отличается от животного не 
только внешне, но и главным образом в способности к 
познанию истины. 

Платон глубоко анализирует сущность души человека, 
утверждая, что она не только едина, но и обладает внутренним 
движением. По его учению, все, что движется само по себе, 
является бессмертным, в то время как то, что движется 
внешними силами, обречено на смерть. Но возникает вопрос: 
если душа едина и неделима, зачем ей нужно тело? 

Платон разделяет душу на две "части": высшую – разумную, 
которая стремится к добру и созерцает вечные идеи, и низшую – 
чувственную, которая связана с миром материи и влечениями. 
Он использует аллегорию с возницем и двумя конями, где 
разумная душа представлена возницем, а чувственная – конями. 

Платон поддерживает теорию переселения душ, согласно 
которой душа после смерти тела отделяется от него и может 



69 

вновь воплотиться в другом теле в зависимости от ее моральных 
действий. Только самые совершенные души, по Платону, 
остаются в царстве идей. 

Тело в учении Платона рассматривается как темница души, 
из которой она должна освободиться. Это освобождение 
достигается через очищение души от чувственных влечений и 
стремлений к благу. Платон призывает к познанию идей, 
которые созерцает разумная душа, чтобы душа могла 
освободиться и достичь высшего состояния. 

В этой дуалистичности человек оказывается разделённым 
между тяготением к мирским, чувственным влечениям, пред-
ставленным телом, и стремлением к божественному, символи-
зированному душой. Такая внутренняя борьба становится 
источником вечного трагизма человеческого существования в 
понимании Платона. 

Учение Платона о человеке продолжает вызывать интерес и 
внимание философов и исследователей до сегодняшнего дня 
благодаря своей глубине, универсальности и актуальности. Оно 
стимулирует размышления о смысле жизни, природе челове-
ческой души и путях к духовному развитию. 

Платоновское учение о душе как основе человеческой 
природы: 

Платон рассматривает душу как центральную часть 
человеческой природы. В его философии душа представляет 
собой бессмертную, нематериальную сущность, которая 
существует независимо от тела и преодолевает временные 
ограничения. Для Платона душа является источником разума, 
воли и эмоций, определяющих поведение и характер человека. 

Трехчастное деление души: разум, воля и страсти 
В своем диалоге "Государство" Платон предлагает 

трехчастное деление души на разум (логос), волю (тимос) и 
страсти (эпитимия). Каждая из этих частей выполняет свою 
уникальную функцию: 

- Разум (логос): Это часть души, отвечающая за рацио-
нальное мышление, способность к анализу, рассудок и поиск 
истины. Разум стремится к знанию и мудрости, и он должен 
контролировать действия остальных частей души. 



70 

- Воля (тимос): Это часть души, которая связана с эмоциями, 
чувствами, желаниями и стремлениями. Воля направляет наши 
действия и амбиции, она воюет за честность, справедливость и 
самоуважение. 

- Страсти (эпитимия): Это часть души, связанная с 
физическими желаниями, чувственным удовольствием и 
влечениями. Страсти могут вести к безрассудным поступкам и 
соблазнам, если они не контролируются разумом и волей. 

Платон считает, что гармония между этими тремя частями 
души является ключом к справедливому и счастливому 
жизненному образу. Платон утверждает, что здоровое и 
сбалансированное функционирование человеческой души 
зависит от гармонии и взаимодействия между ее частями. Разум 
должен быть правителем, который направляет и контролирует 
волю и страсти, чтобы душа могла достичь своего истинного 
совершенства. В случае, если одна из частей души становится 
доминирующей и игнорирует другие, это может привести к 
дисбалансу, несчастью и духовной деградации человека. 

Таким образом, для Платона гармония души является 
основой морального и духовного развития человека, и целью 
философии и воспитания является достижение этой гармонии. 

Отношение между душой и справедливостью. В учении 
Платона о справедливости тесно связано с его учением о душе. 
Платон считает, что справедливость не только внешнее 
правильное поведение, но и состояние души. Когда каждая 
часть души выполняет свою уникальную функцию в гармонии с 
другими частями, это приводит к состоянию справедливости. 
Таким образом, справедливость представляет собой 
внутреннюю гармонию души, которая проявляется в действиях 
и отношениях человека с окружающим миром. 

Справедливость как гармония души. Для Платона 
справедливость – это не только достижение равновесия между 
различными частями души, но и следование принципам идеаль-
ной формы справедливости, которую он описывает в своем 
диалоге "Государство". В этом диалоге Платон представляет 
образ идеального государства, в котором справедливость 
является основой организации общества. Согласно Платону, в 
этом идеальном государстве каждый человек выполняет свою 



71 

естественную функцию в обществе в соответствии с его 
способностями и наклонностями. Это приводит к гармонии и 
балансу в обществе, что является условием для справедливости. 

Идеал справедливого человека по Платону: Справедливый 
человек по Платону – это тот, кто обладает гармоничной душой 
и следует принципам справедливости как в своей личной жизни, 
так и в отношениях с окружающим миром. Он стремится к 
познанию истины, поддерживает баланс между разумом, волей 
и страстями, и действует в соответствии с моральными 
принципами и идеалами. Справедливый человек также признает 
важность общественной справедливости и вносит свой вклад в 
создание гармоничного и справедливого общества. Согласно 
Платону идеал справедливого человека является высшей целью 
философии и воспитания, поскольку он верит, что только через 
развитие духовных и моральных качеств человек может достичь 
истинного счастья и гармонии. 

Роль теории идей в понимании человеческой природы. Для 
Платона теория идей играет ключевую роль в понимании 
человеческой природы. По его учению, мир материальных 
вещей является лишь отражением мира идей – более высоких, 
нематериальных форм, которые существуют вне пространства и 
времени. Человеческая душа, по Платону, имеет свои корни в 
мире идей, и ее целью является стремление к ним, к знанию 
истины, к совершенству. Идеи Платона, такие как Идея Добра, 
Идея Красоты, Идея Справедливости и т.д., определяют 
сущность и ценности человеческого бытия. Человек, стремя-
щийся к знанию идей и внутреннему совершенству, достигает 
более высокого уровня осознания и мудрости. Влияние идей на 
формирование человеческого характера. 

Идеи Платона оказывают глубокое влияние на формиро-
вание человеческого характера и моральных устремлений. 
Согласно его учению, человек, приближающийся к идеалам 
справедливости, добродетели и истины, становится более 
гармоничным и совершенным существом. 

Поэтому воспитание и образование, включая знакомство с 
идеями и принципами, играют важную роль в формировании 
человеческого характера и морального поведения. Чем больше 
человек осознает и стремится к идеалам, тем ближе он подходит 



72 

к идеальному образу справедливого и мудрого человека. Таким 
образом, теория идей Платона служит основой для понимания 
человеческой природы и определяет путь к духовному 
совершенству и моральному благополучию. 

Для Платона образование играет решающую роль в 
формировании справедливого и идеального человека. Он 
считает, что основная цель образования заключается не только в 
передаче знаний и навыков, но и в развитии души и 
формировании моральных качеств. Согласно Платону идеал 
образования направлен на то, чтобы воспитать гармоничного 
человека, обладающего как знаниями, так и мудростью, 
способного мыслить критически, действовать справедливо и 
принимать мудрые решения. Он придавал особое значение не 
только обучению разуму, но и развитию эмоциональной и 
духовной составляющей личности. Для Платона идеальное 
образование должно было формировать не только 
профессионалов в своих областях, но и граждан, способных 
служить обществу и вносить в него пользу своими знаниями и 
нравственностью. 

Формирование гармонии души. Платон считает, что 
воспитание должно стремиться к достижению гармонии между 
разумом, волей и страстями внутри человеческой души. Это 
достигается через развитие интеллекта, самоконтроля и мораль-
ного самосовершенствования. По учению Платона, философия 
не должна оставаться лишь теоретической дисциплиной, она 
должна применяться в повседневной жизни. Люди должны 
применять свои знания и мудрость для решения реальных 
проблем и ситуаций. 

В целом, подход Платона к воспитанию и образованию 
стремится к формированию гармоничной личности, способной к 
мышлению критически, действиям справедливо и принятию 
мудрых решений. Это позволяет создать основу для 
справедливого и идеального общества, в котором каждый 
человек может достигнуть своего потенциала и жить счастливо 
и гармонично. 

Таким образом, учение о человеке у Платона занимает 
центральное место в его философии и имеет глубокое значение 
для понимания человеческой природы. Платон рассматривает 



73 

человека как носителя духовных и моральных качеств, 
стремящегося к совершенству через познание истины, спра-
ведливости и добродетели. Его учение о душе, справедливости, 
образовании и воспитании формирует основу для создания 
идеального общества, где каждый человек может раскрыть свой 
потенциал и жить счастливо и гармонично. Согласно Платону 
человек – это существо, способное к рассуждению и познанию 
истины благодаря своей душе. Это уникальное и высшее 
создание, которое отличается от животных своим разумом и 
способностью к моральному развитию. 

Философия Платона продолжает оставаться актуальной и 
важной для современного мира. Его идеи о душе, 
справедливости, образовании и идеальном государстве 
вдохновляют исследователей, философов и практиков по всему 
миру. Они стимулируют размышления о нравственности, 
ценностях, образовании и политике, а также помогают людям 
находить пути к духовному развитию и гармонии. 

Аристотель (384-322 гг. до н.э.) был древне-греческим 
философом, учеником Платона и учителем Александра 
Македонского. Он родился в Стагире, малень-ком городе на 
севере Греции, и получил образование в Афинах в Академии 
Платона. Позднее он основал свою собственную школу, Ликей, 
где преподавал философию и науку. Аристотель был 
универсальным ученым, исследовавшим различные области 
знания, такие как логика, физика, биология, этика, политика и 
метафизика. 

 
Вклад Аристотеля в философию 
Логика: Аристотель развил систему формальной логики, 

основанную на силлогизмах, что стало основой для европейской 
логики до времен модальной и символической логики в средние 
века. 

Физика: Его работы в области физики содержат первые 
систематические исследования движения, места, времени и 
причины, что внесло значительный вклад в развитие 
естественных наук. 



74 

Этика: Аристотель разработал этику счастья, где счастье 
определяется как достижение полного потенциала человека 
через развитие добродетелей. 

Политика: В его политических трактатах он описал идеал 
государства, основанного на справедливости и законе, а также 
обсуждал различные формы правления. 

Метафизика: Аристотель разработал теорию о перво-
причинах и душе как движущей силе мира, создав основы для 
метафизики как отдельной области философии. 

Значение его работы для понимания человеческой природы 
Философия Стагирита (Аристотеля) включает глубокое 

понимание человеческой природы, которое продолжает 
оставаться актуальным и в наши дни. Его работы о человеке 
оставили наследие, которое помогает нам понять не только 
самих себя, но и мир вокруг нас. 

Анализ души и добродетелей. Аристотель развил теорию 
души и добродетелей, которая до сих пор используется для 
анализа человеческого характера и моральных ценностей. 

Этика счастья. Его концепция счастья как цели жизни через 
развитие добродетелей помогает людям строить смысло-вую 
жизнь и реализовывать свой потенциал. 

Политическая философия. Политическая философия 
Стагирита позволяет нам понять принципы организации 
общества, законности и права. Его использование логики и 
разума для изучения мира и человека подчеркивает важность 
разумного мышления и анализа. 

Таким образом, работы Аристотеля о человеке имеют 
важное значение для современного понимания челове-ческой 
природы, этики, политики и метафизики, оставаясь одними из 
ключевых текстов западной философии. 

Сущность человека в аристотелевской философии. В 
аристотелевской философии понятие "сущности" (ουσία) играет 
ключевую роль в понимании мира и вещей в нем, включая и 
человека. Сущность определяет то, что делает предмет 
уникальным и определяет его сущность. Для Аристотеля 
сущность была неотъемлемой частью реальности, она являлась 
тем, что делает предмет, то что он есть. 



75 

Человеческая сущность, согласно аристотелевской кон-
цепции, связана с душой и ее функциями. Душа, по Аристотелю, 
является сущностью человека и отличает его от других живых 
существ. Он разделяет душу на три части: разумную, 
эмоциональную и вегетативную, и предлагает, что именно 
функции этих частей определяют человеческую сущность. 

Роль "субстанции" в определении человеческой инди-
видуальности также является важным аспектом аристотелевской 
философии. "Субстанция" в аристотелевском контексте – это то, 
что существует само по себе, независимо от других вещей. В 
случае человека, "субстанция" определяет его как 
индивидуальное существо с уникальными свойствами и 
характеристиками. 

Таким образом, для Аристотеля сущность человека связана с 
его душой и функциями, а "субстанция" определяет его 
индивидуальность и уникальность как человеческого существа. 
Эти концепции играют важную роль в его философии, 
предоставляя основу для понимания человеческой природы и 
места человека в мире. 

Душа человека. В аристотелевской философии душа играет 
важную роль, определяя сущность человека и его функции. 
Аристотель представляет душу как форму живого тела, что 
означает, что она является принципом организации и жизнедея-
тельности организма. Душа придает телу его специфические 
качества и функции, обеспечивая его жизненную активность. 

Аристотель разделяет душу на три части, каждая из которых 
отвечает за определенные функции: 

Вегетативная душа (θετικόν), отвечающая за функции роста 
и размножения, а также за вегетативные процессы организма, 
такие как дыхание и пищеварение. Эта часть души присуща 
всем живым существам. 

Эмоциональная душа (θυμοειδές), контролирующая 
эмоциональные реакции и страсти, такие как гнев, страх, 
желание и радость. Эта часть души связана с чувствами и 
эмоциями, которые влияют на поведение человека. 

Разумная душа (νοερόν), отличающая человека от других 
животных и придает ему способность мыслить, рассуждать и 
понимать. Эта часть души является наивысшей и наиболее 



76 

ценной для Аристотеля, так как она обеспечивает способность 
человека к разуму и моральному выбору. 

Трехчастное деление души Аристотеля имеет глубокое 
значение для понимания человеческой природы. Он считает, что 
человеческая душа представляет собой уникальное сочетание 
этих трех частей, которые взаимодействуют друг с другом и 
определяют поведение и характер человека. Это деление души 
помогает понять разнообразные аспекты человеческой природы, 
включая инстинкты, эмоции, разум и моральные возможности. 

Цель и счастье 
Для Аристотеля концепция "цели" (τέλος) играет ключевую 

роль в его этике и понимании человеческой жизни. Он считает, 
что все в природе имеет свою цель или назначение, которое 
определяет его сущность и природу. Цель является тем, к чему 
стремится каждое существо и что определяет его полное 
развитие и совершенство. 

В аристотелевской этике понятие счастья (εὐδαιμονία) 
выступает как высшая цель человека. Счастье не понимается как 
простое чувство удовлетворения или удовольствия, а скорее как 
состояние полноты и совершенства, которое достигается через 
реализацию своей человеческой природы и потенциала. 
Аристотель считает, что каждый человек имеет специфическое 
назначение или цель, которая определяется его индиви-
дуальными способностями и природой. 

Чтобы достичь счастья, человек должен жить в соответствии 
с разумом и моральными добродетелями, развивая свои 
способности и внося вклад в общественное благосостояние. 
Счастье не является статическим состоянием, а скорее 
процессом постоянного самосовершенствования и стремления к 
моральной и интеллектуальной эволюции. 

Таким образом, концепция целей и счастья в аристотелев-
ской философии подчеркивает важность саморазвития, мораль-
ности и социальной активности как основных аспектов 
человеческой жизни. 

Добродетель и мораль Добродетели (ἀρετή) в 
аристотелевской этике играют ключевую роль в достижении 
счастья (εὐδαιμονία) и совершенствовании человеческой 
природы. Для Аристотеля добродетели – это характерные черты 



77 

или качества, которые позволяют человеку достигать счастья и 
благополучия. 

Взаимосвязь между добродетелями и счастьем состоит в 
том, что добродетели направляют человека к правильным 
поступкам и жизненным решениям, что в конечном итоге 
приводит к достижению счастья. Аристотель утверждает, что 
счастье не достигается случайно или внешними обстоятель-
ствами, а скорее является результатом постоянной практики 
добродетелей и разумного выбора. 

Добродетели включают в себя такие качества как мудрость, 
смелость, справедливость и умеренность. Эти качества 
помогают человеку находить баланс между различ-ными 
аспектами жизни и принимать решения, основанные на 
разумном суждении и моральных принципах. Важно отметить, 
что для Аристотеля добродетели не являются врожденными 
качествами, а скорее приобретаются через практику и 
обучение.Совершенствование человеческой природы через 
добродетели заключается в том, что они помогают развивать и 
улучшать характер человека, делая его более справедливым, 
разумным, умеренным и мудрым. 

Политическая теория Аристотеля и ее связь с пониманием 
человеческой природы. Аристотель считал, что человек – это 
общественное существо, предраспо-ложенное к жизни в 
обществе. Его политическая теория вытекает из его понимания 
человеческой природы, которая включает стремление к 
общению, сотрудничеству и справедливости. 

Человеческая природа, по Аристотелю, проявляется в стрем-
лении к совместной жизни, к политическому сообществу (поли-
су), где люди могут развивать свои способности и достигать 
счастья через активное участие в общественной жизни. 

Роль общества и государства в формировании чело-веческой 
личности. Аристотель утверждал, что общество и государство 
являются средой, в которой формируется личность человека. 
Взаимодействие с другими людьми, законами, обычаями и 
институтами формирует нравственные ценности, убеждения и 
качества личности. 

Государство, по мнению Аристотеля, обеспечивает условия 
для развития человеческой личности через обеспечение прав и 



78 

законов, образование, культуру и социальные институты. Это 
содействует формированию человека как активного и 
ответственного участника общественной жизни. В целом, 
политическая теория Аристотеля и его взгляды на роль 
общества и государства отражают его глубокое понимание 
человеческой природы и стремление к общественному 
благополучию через справедливость, самоопределение и 
активное участие в политической жизни. 

Критика аристотелевского подхода к пониманию чело-
веческой природы. Аристотельское учение часто критикуется за 
свое ограниченное представление о человеческой природе, 
которое сосредотачивается на существующих характеристиках и 
качествах, не оставляя места для динамичного развития и 
изменений. Ограниченное понимание социальных и культурных 
контекстов: Критики указывают на то, что Аристотельское 
учение о человеке недостаточно учитывает разнообразие 
социальных и культурных контекстов, в которых индивидуумы 
формируются, и не учитывает влияние этих контекстов на 
формирование человеческой личности. Критики считают, что 
учение Аристотеля о человеке слишком универсально и не 
учитывает индивидуальных различий, что приводит к 
упрощению понимания человеческой природы. Вклад в 
развитие политической философии: Несмотря на критику, 
учение Аристотеля о человеке остается важным источником для 
политической философии. Современные философы и поли-
тологи активно обращаются к его идеям при изучении 
социальной справедливости, роли государства и общества. 

Современные интерпретации учения Аристотеля пытаются 
найти баланс между уникальностью каждого индивидуума и его 
взаимодействием с обществом. Это помогает более полно 
понимать формирование челове-ческой личности в социальном 
контексте. Идеи Аристотеля о роли государства и общества в 
формиро-вании личности способствовали развитию концепций 
гражданского общества и социальной ответст-венности в 
современном обществе. В целом, учение Аристотеля о человеке 
продолжает оставаться предметом активного изучения и 
обсуждения в современной философии и политической науке, и 



79 

его вклад в понимание человеческой природы и общественных 
отношений остается значимым. 

Аристотель в своих философских воззрениях под-черкивал, 
что в человеке существуют два начала: биоло-гическое и 
общественное. Биологическое начало связано с физиологией, 
генетикой и эволюцией, определяя нашу структуру, функции 
органов и способность к выживанию, например, наша 
способность дышать, питаться и размножаться. Общественное 
начало, в свою очередь, связано с взаимодействием с другими 
людьми и куль-турой, включая язык, нормы поведения, 
религию, искусство, образование и многое другое, формируя 
наши ценности, убеждения и социальные роли. Интеллектуаль-
ная жизнь, по Аристотелю, отличает человека от животных, 
позволяя нам мыслить, анализировать, создавать и передавать 
знания. Однако интеллектуальная жизнь также предполагает 
ответственность и соблюдение нравственных установок, влияя 
на общество и нашу собственную жизнь. Аристотель считал, что 
справедли-вость является главной добродетелью человека. Он 
различал проявление справедливости среди равных и среди 
неравных. Справедливость в равенстве применяется не ко всем, 
а только к равным, а неравенство справедливо для неравных. 
Таким образом, справедливость, по Аристотелю, зависит от 
контекста и соотношения между людьми. 

Аристотелевское учение о сущности человека следует 
рассматривать в контексте его обширной философской системы. 
Для полной и последовательной интерпретации данной 
проблематики необходимо обращаться ко всем аспектам 
аристотелевского корпуса, включая «Органон», трактаты 
«Физика», «Метафизика», «О душе», «Никомахова этика», и 
«Политика». Понимание сущности человека у Аристотеля 
основано на его теории описания сущего с помощью десяти 
категорий, причем главной из них является категория 
"сущности". Он также разрабатывает учение о четырех 
причинах всего сущего: формальной, материальной, целевой и 
"первопричине движения". Особое внимание следует уделять 
специфи-ческому значению, которое Аристотель придает своим 
понятиям. Например, Томас Кун подчеркивал, что неправильное 
толкование понятия "движения" у Аристотеля может привести к 



80 

существенным искажениям в понимании его учения. 
Аристотель рассматривает "движение" как любое изменение, 
придавая ему телеологический характер, где цель предшествует 
изменению не хронологически, а логически. 

В философии Аристотеля трактат "О душе" играет 
ключевую роль в понимании сущности человека. Он проливает 
свет на особенности всех живых существ, вклю-чая человека, 
что делает его исследование необходимым стартовым пунктом 
для толкования человеческой природы. В этом трактате мы 
находим определение сущности как "формы вещи, выраженной 
в определении". 

Таким образом, при анализе сущности человека следует 
обращаться к его формальной причине. Однако важно понимать, 
что у Аристотеля понятие "формы" не ограничивается просто 
внешним обликом, как в случае с неживыми объектами. В 
контексте живых и высших существ форма в первую очередь 
означает определенную деятельность. Например, для высшей 
формы во вселенной, Перводвигателя, характерна постоянная 
деятельность, такая как мышление, которая не связана ни с 
какой материей. 

Трактат "О душе" предоставляет ясное определение живых 
существ с использованием четырех причин. Аристотель 
различает душу и тело в живых существах, признавая тело их 
материальной причиной. Он утверждает, что тело не является 
чем-то просто принадлежащим субстрату, а, скорее, само 
является субстратом и материей. В соответствии с трактатом 
"Физика", материей считается то, в чем формируются формы. 
Для живых существ формальной причиной является душа. 
Аристотель утверждает, что то, благодаря чему они живут, 
ощущают и размышляют, является их душой, что делает ее 
смыслом и формой, а не материей или субстратом. 
Следовательно, сущностью человека, как живого существа, 
также считается его душа. Однако определение души в 
философии Аристотеля отличается от аналогичных концепций 
платонизма и последующей христианской традиции. Аристотель 
отвергает возможность субстанцио-нального разделения души и 
тела, и, следовательно, возможность их раздельного 
существования. 



81 

В трактате "О душе", также человек истолковывается в 
качестве живого существа через концепцию "души" как 
совокупности определенных способностей, как потенциальных, 
так и актуальных. Однако в нем также содержатся сведения о 
некоторых уникальных аспектах именно человеческой души, 
таких как способность к мышлению и восприятию времени. Обе 
эти способности необходимы для формирования правильного 
мнения, которое стремится к высшему благу. 

Таким образом, антропологические взгляды Аристотеля 
представлены через понятие "разумной души", которая 
определяется наличием определенных способ-ностей, 
врожденных рациональной природой, и их активной 
реализацией в деятельности. Среди выдающихся способностей 
человеческой души выделяются мышление и чувство времени, с 
помощью которых человек осу-ществляет свою сущность через 
действия, соответствую-щие добродетелям. Добродетели, 
основанные на рассуж-дении, приобретаются через воспитание, 
образование и формирование полезных привычек. Все это 
находит свое воплощение в политической жизни человека, 
которая является необходимым условием его существования. 
Государство, по мнению Аристотеля, предшествует любому 
человеческому общению и формирует полноцен-ного человека. 
В правильном государстве каждый человек способен достигать 
своей целевой причинности, ведя счастливую жизнь в 
соответствии с добродетелями, основанными на разумном 
рассуждении. Однако не каждому дано наслаждаться этой 
жизнью, так как для существования человеку необходимо 
множество внешних благ. Некоторые люди, обладая меньшими 
способностями разумной части души, вынуждены заботиться о 
создании этих благ. К этой категории в философии Аристотеля 
относятся рабы, варвары, женщины и дети, которые находятся в 
подчиненном положении, что соответствует их природе. 

По учению Аристотеля, душа представляет собой 
энтелехию, то есть форму живого тела, его жизнь, деятельность, 
направленную энергию, характер и самоосуществление. Из 
общей концепции о форме следует, что нет души без тела. Душа 
не является субстанцией, но, скорее, функцией, которая делает 
множество частей тела единым целым. Можно даже сказать, что 



82 

душа и есть тело, если понимать "тело" как единство, 
объединяющее все его части в целостное существо. Однако у 
человека, по Аристотелю, есть часть души, которая не связана с 
телом – это разум, который он считает неизменным, 
неразрушимым и неиндивидуальным. 

Таким образом, душа не является "вещью", "субстанцией", 
неким "сущим" или "материей", а скорее формой или 
деятельностью. Только в Боге деятельность сама по себе 
является субстанцией. В конечных вещах, включая человеческое 
тело, деятельность (форма) предполагает действующее (тело). 
Поэтому неправильно говорить о "единстве" или "взаимосвязи" 
души и тела, так как такое выражение подразумевает, что они 
отдельны друг от друга. Суть проблемы заключается в том, что 
нужно различать душу от тела, но при этом они не являются 
двумя различными сущностями. Нет живого "тела" без души, 
как и души без живого тела. Душа и тело в живом существе в 
определенном смысле являются одним и тем же, двумя 
нераздельными аспектами одной сущности, как две стороны 
одного листа бумаги.  

Учение о человеке занимает центральное место в философии 
многих мыслителей, включая арабских фило-софов. Одним из 
выдающихся представителей арабской философии был Аль-
Фараби, чьи взгляды на человека имеют глубокие философские 
корни и оказали значительное влияние на развитие философии, 
науки и культуры. В данной книге мы рассмотрим учение о 
человеке в философии Аль-Фараби, его основные аспекты и 
значение как для его собственного времени, так и для 
современности. 

Абу Наср Мухаммад ибн Тархан ибн Амру аль-Фараби, 
известный просто как Аль-Фараби, родился в Центральной Азии 
(возможно, в современном Казахстане) в 872 году и умер около 
950 года. Он был выдающимся арабским философом, ученым и 
ученым, работавшим в различных областях, таких как 
философия, логика, музыка и астрономия. Аль-Фараби играл 
ключевую роль в передаче и интерпретации греческой 
философии и науки в арабский исламский мир. Его работы 
оказали глубокое влияние на средневековую европейскую 



83 

философию и влияли на таких мыслителей, как Авиценна и 
Аверроэс. 

Философская традиция в мусульманском мире в эпоху Аль-
Фараби. В эпоху, когда деятельность процве-тала Аль-Фараби, 
мусульманский мир был культурным и интеллек-туальным 
центром, где происходила активная философская деятельность. 
В это время богатое наследие античной философии, в 
особенности аристотелевское наследие, начало интегрироваться 
с исламской теологией и культурой. Это время, известное как 
Золотой век исламской науки и философии, характеризуется не 
только переводами и адаптацией греческих текстов, но и 
активной философской дискуссией и развитием собственных 
исламских философских традиций. 

Аль-Фараби был глубоко влиятельным философом, который 
стремился синтезировать и объединить идеи предшествующих 
философов, особенно аристотелизм, с исламской мыслью и 
теологией своего времени. Его работы отражают влияние 
античных философов, таких как Аристотель, Платон и 
Порфирий, а также персидских и индийских мыслителей. Аль-
Фараби уделял особое внимание идеям Аристотеля и стремился 
расширить их применение на исламский контекст. Его 
философские труды, такие как "Аль-Мадина аль-Фадила" и 
"Идеалное государство", являются яркими примерами его 
стремления к синтезу различных философских традиций. 

Понятие человека в контексте философии Аль-Фараби. Аль-
Фараби разработал оригинальное понимание человека, которое 
базировалось на его философских и теологических убеждениях. 
В его трудах человек рассматривается как часть космоса, 
обладающая разумом и душой. 

Роль разума. Важной характеристикой учения Аль-Фараби о 
человеке является уделение особого внимания разуму. Он 
рассматривал разум как ключевую часть человеческой природы, 
позволяющую человеку познавать мир и осуществлять 
моральный выбор. Для Аль-Фараби разум являлся 
способностью к абстрактному мышлению, благодаря которой 
человек способен к познанию истины и обладает способностью 
к разумному действию. 



84 

Душа и тело. Аль-Фараби также разделял понятия души и 
тела. Душа представляла собой нематериальный аспект 
человеческой природы, который связывался с разумом и 
интеллектом, в то время как тело – материальный аспект, 
обеспечивающий чувственный опыт и взаимодействие с 
внешним миром. 

Цель жизни. В философии Аль-Фараби человек 
рассматривается как стремящийся к достижению совершенства 
через развитие своего разума и моральных качеств. Он придавал 
большое значение этике и пониманию человеческой природы 
как основе для правильного поведения и счастья. 

Человек в философии Аль-Фараби предстает как существо, 
обладающее способностью к разумному мышлению и 
духовному совершенствованию, что делает его ключевым 
элементом в космическом порядке. 

Психология и этика Аль-Фараби: учение о душе и морали. 
Структура души: Аль-Фараби различал несколько аспектов 

души, включая чувственные способности и разум. Он считал, 
что разум является высшей частью души, способной к 
абстрактному мышлению и познанию мира, в то время как 
чувственные способности связаны с телесными функциями. 

Ценности и мораль: В учении Аль-Фараби моральные 
ценности играют важную роль в жизни человека. Он считал, что 
основной целью человеческой жизни является достижение 
совершенства путем развития разума и практики добродетелей. 
Для него справедливость, мудрость и благородство были 
ключевыми моральными качествами, которые необходимо 
развивать в себе. 

Этический идеал: Аль-Фараби придавал особое значение 
государственной жизни и общественной этике. Он считал, что 
идеальное общество должно быть организовано на основе ра-
зумной правовой системы и этических принципов, обеспечи-
вающих справедливость и благополучие для всех его членов. 

Путь к совершенству: Для Аль-Фараби путь к совершенству 
включает в себя не только интеллектуальное развитие, но и 
моральное совершенствование. Он считал, что человек должен 
стремиться к гармонии между разумом и душой, а также к 
достижению моральной чистоты и благочестия. 



85 

В целом, учение Аль-Фараби о психологии и этике отражает 
его стремление к пониманию природы человека и идеалу 
морального совершенства, который может быть достигнут через 
разумное мышление и практику добродетелей. 

Политическая философия Аль-Фараби и роль человека в 
обществе 

В политической философии Аль-Фараби прослежи-вается 
идея общественного контракта, согласно которому общество 
формируется на основе соглашения между правителями и 
подданными. Он считал, что идеальное общество должно быть 
организовано таким образом, чтобы каждый член общества мог 
жить справедливо и благополучно. 

Для Аль-Фараби правительство играет важную роль в обес-
печении справедливости и порядка в обществе. Он представлял 
собой правителя как мудрого и справедливого человека, кото-
рый обладает знанием и мудростью для управления государ-
ством в соответствии с идеалами справедливости и благопо-
лучия. 

Человек в обществе, согласно учению Аль-Фараби, должен 
стремиться к совершенству не только на индивидуальном 
уровне, но и в контексте общественной жизни. Он считал, что 
каждый член общества должен вносить свой вклад в общее 
благо и соблюдать моральные принципы, чтобы общество могло 
процветать. 

Аль-Фараби придавал особое значение гармонии и 
устойчивости в обществе. Он считал, что идеальное государство 
должно быть организовано таким образом, чтобы различные 
части общества сотрудничали друг с другом и стремились к 
достижению общих целей. 

В целом, политическая философия Аль-Фараби 
подчеркивает важность справедливости, мудрости и порядка в 
обществе, а также активную роль каждого человека в 
достижении общего блага и процветания. 

Современные интерпретации учения Аль-Фараби о человеке 
Современные философы и ученые интерпретируют учение 

Аль-Фараби о человеке в различных культурных и философских 
контекстах. Это позволяет углубить понимание человеческой 
природы, развить диалог между различными культурами и 



86 

традициями, а также применить его идеи к современным 
проблемам и вызовам. 

Учение Аль-Фараби о человеке может служить основой для 
межкультурного диалога и взаимопонимания между 
различными религиозными и философскими тради-циями. Его 
учение о разуме, морали и обществе может быть ценным 
ресурсом для преодоления культурных разногласий и создания 
основы для сотрудничества и взаимопонимания. 

Время, в котором мы живем, ставит перед челове-чеством 
множество вызовов, таких как глобализация, экологические 
проблемы, социальные неравенства и т. д. Учение Аль-Фараби о 
человеке может предложить ценные инсайты и решения для 
современных проблем, основанные на его идеях о 
справедливости, разуме и морали. 

Современные исследования в области философии, психоло-
гии, социологии и других гуманитарных наук могут вдохнов-
ляться учением Аль-Фараби о человеке. Его труды могут стать 
отправной точкой для новых исследований о природе человека, 
общества и морали. Современные интерпретации учения Аль-
Фараби о человеке важны для сохранения и развития его 
наследия в современном мире, а также для применения его идей 
к решению современных проблем и вызовов. 

Влияние учения Аль-Фараби на развитие философии и 
культуры. Учение Аль-Фараби оказало значительное влияние на 
развитие философии, науки и культуры не только в исламском 
мире, но и за его пределами. Аль-Фараби сыграл ключевую роль 
в переводе и интерпре-тации античных философских текстов, 
особенно работ Аристотеля, в мусульманский мир. Его 
комментарии и интерпретации аристотелевской философии 
стали основой для дальнейшего развития философии в 
мусульманском мире. 

Влияние учения Аль-Фараби проникло и в средневековую 
Европу через арабские переводы и комментарии к античным 
текстам. Его работы были известны ученым и философам 
Западной Европы, таким как Томас Аквинский, и оказали 
влияние на формирование средневековой философии и 
теологии. В эпоху арабского возрождения, которое пришлось на 
Золотой век исламской цивилизации, учение Аль-Фараби стало 



87 

ключевым компонентом интеллектуального и культурного 
развития. Его работы по логике, философии и политической 
мысли вдохновляли ученых и философов того времени. 

Современные исламские ученые и философы продолжают 
исследовать и интерпретировать учение Аль-Фараби в контексте 
современных вызовов и проблем. Его идеи о разуме, морали и 
обществе остаются актуальными и вдохновляют современных 
мыслителей в исламском и не только мире. 

Учение Аль-Фараби о человеке, обществе и культуре 
оказало огромное влияние на развитие философии и культуры в 
мусульманском мире и за его пределами, и его вклад 
продолжает вдохновлять ученых и мыслителей по сей день. 

Учение Аль-Фараби о человеке представляет собой ценный 
источник знаний о человеческой природе, обществе и морали, 
который оказал огромное влияние на философию, культуру и 
науку как в исламском мире, так и за его пределами. Его работы 
по философии, психологии, этике и политической философии не 
только синтезировали и развивали античное наследие, но и 
внесли значительный вклад в развитие мысли и культуры. 
Значимость учения Аль-Фараби заключается в следующем: Его 
работы стали ключевым компонентом интеллектуального 
наследия исламского Возрождения и оказали значительное 
влияние на развитие философии и науки как в исламском, так и 
в западном мире. 

Учение Аль-Фараби способствует межкультурному диалогу 
и взаимопониманию между различными культурами и 
религиозными традициями, предлагая ценные перспективы на 
понимание человеческой природы и общества. Его идеи о 
разуме, морали и обществе остаются актуальными и 
вдохновляют современных мыслителей в различных областях, 
от философии и политологии до социологии и психологии. 

Более глубокий сравнительный анализ учения Аль-Фараби с 
другими философскими традициями может расширить наше 
понимание его вклада и значимости. Применение идей Аль-
Фараби к современным вызовам и проблемам, таким как 
политическая нестабильность, этические дилеммы и 
межкультурное взаимопонимание, может быть продуктивным 
направлением для дальнейших исследований. 



88 

Продолжение интерпретации и пересмотра учения Аль-
Фараби в соответствии с современными теориями и методами 
философского исследования может привести к новым идеям и 
пониманию. В целом, учение Аль-Фараби о человеке 
представляет собой ценный источник знаний и идей, который 
продолжает вдохновлять и провоцировать мыслителей в 
различных областях исследования. Его идеи о разуме, морали и 
обществе остаются актуальными и вдохновляют на дальнейшие 
исследования и размышления о человеческой природе и 
обществе. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



89 

ГЛАВА 4 
АДАМ И ОБЩЕСТВО В ТРАКТОВКЕ 

СРЕДНЕВЕКОВЫХ ВОСТОЧНЫХ 
МЫСЛИТЕЛЕЙ 

 
 
Фараби о законах общества 
Фараби рассматривал общество как единство, состоящее из 

индивидов, и в своих трудах затрагивал вопросы государст-
венного устройства, законодательства и социальной 
организации. Он считал, что общество может функционировать 
только при условии соблюдения определенных законов и норм, 
и что законы должны быть справедливыми и обеспечивать благо 
всех членов общества. 

В своих сочинениях Фараби также высказывался о том, что 
главной задачей государства является обеспечение 
благополучия и процветания всех своих граждан. Он считал, что 
власть должна быть умеренной и справедливой, а правительство 
должно представлять интересы всех групп населения, а не 
только элиты. 

Также Фараби выделял роль образования в обществе. Он 
считал, что образование должно быть доступным для всех 
граждан, независимо от их социального статуса, и что 
образование должно быть направлено на развитие мышления и 
способностей человека. 

В целом, Фараби считал, что общество должно базироваться 
на справедливости и разумности, а государство должно служить 
интересам всех своих граждан, а не только узкому кругу элит. 

Фараби о власти 
В своих трудах Фараби обращал внимание на различные 

типы власти и считал, что власть должна быть основана на 
разуме и морали, а не на силе и насилии. Он считал, что 
общество должно быть управляемо в соответствии с общим 
благом и убеждал, что лучшая форма правления – это монархия, 
которая воплощает справедливость и защищает общественный 
порядок. 



90 

Фараби также подчеркивал важность образования и знаний 
для тех, кто управляет обществом, и убеждал, что 
государственные служащие должны быть высокообразо-
ванными и морально ответственными. Он считал, что наука и 
философия могут помочь правителям в управлении обществом и 
решении сложных проблем. 

Однако, Фараби также признавал, что власть может быть 
злоупотреблена и что правительство должно быть ограничено 
законами и контролируемо обществом. Он считал, что народ 
имеет право на свободу и справедливость, и что правительство 
должно быть ответственным перед народом за свои действия. 

Фараби о пороках общества 
Фараби уделял большое внимание в своих трудах вопросу о 

пороках общества. Он считал, что пороки общества 
проявляются в различных формах, таких как коррупция, 
тирания, несправедливость, нравственный упадок, неэффектив-
ность управления и другие. 

Одним из наиболее опасных пороков, по мнению Фараби, 
была тирания. Он считал, что тирания возникает тогда, когда 
правительство не придерживается законов и не заботится о 
благополучии народа. Тирания порождает несправедливость, 
угнетение и беспорядок, что может привести к разрушению 
общества. 

Фараби также обращал внимание на коррупцию как на один 
из главных пороков общества. Он считал, что коррупция 
приводит к нарушению справедливости, неравенству и 
ущемлению прав многих людей. 

Наконец, Фараби считал, что пороки общества могут быть 
преодолены благодаря укреплению этических и нравственных 
принципов в обществе. Он полагал, что только тогда, когда 
люди будут сознательно следовать этим принципам, можно 
создать справедливое и процветающее общество. 

Фараби о справедливости и несправедливости 
Согласно Фараби, справедливость – это добродетель, 

которая должна управлять обществом, а не отдельными людьми. 
Он считал, что каждый человек обязан выполнять свой долг и 
уважать права других людей. Справедливость требует от нас 



91 

действовать в соответствии с рациональ-ными и моральными 
принципами, даже если это не всегда приятно или выгодно. 

Несправедливость, с другой стороны, нарушает эти принци-
пы и ведет к конфликтам и напряженности в обществе. Фараби 
утверждал, что правительство должно быть справедливым и 
защищать права своих граждан, а люди должны быть готовы бо-
роться за справедливость и бороться против несправедливости. 

Он также отмечал, что справедливость должна быть 
основана на знании и разуме, а не на эмоциях или произволе. 
Справедливый человек должен уметь действо-вать в 
соответствии с моральными и рациональными принципами, а не 
просто следовать своим желаниям или интересам. 

Фараби о человеке 
Аль-Фараби рассматривал человека как часть общества и 

утверждал, что человек может достигнуть своего истинного 
потенциала только через взаимодействие с другими людьми. Он 
считал, что каждый человек обладает потенциалом для 
достижения мудрости и знания, и что эти качества могут быть 
развиты через образование и общение с другими людьми. 

Аль-Фараби также подчеркивал важность этики и морали в 
жизни человека. Он считал, что люди должны жить в гармонии 
друг с другом и с природой, и что они должны следовать высо-
ким моральным стандартам, чтобы общество могло процветать. 

Кроме того, Аль-Фараби верил, что каждый человек 
обладает уникальными талантами и способностями, и что 
общество должно обеспечивать равные возможности для всех 
людей, чтобы они могли развивать свой потенциал и вносить 
свой вклад в общее благо. Он также утверждал, что общество 
должно защищать права и свободы каждого человека, чтобы 
обеспечить его благополучие и счастье. 

Фараби о жизни 
"Жизнь" – это термин, который используется в трактатах 

Фараби для обозначения жизни или существования. Он был 
одним из важнейших философских понятий Фараби, и он 
рассматривал его с различных точек зрения, включая физи-
ческие, метафизические и этические. 

Согласно Фараби, жизнь – это нечто более, чем просто 
физическое существование. Он утверждал, что жизнь является 



92 

частью космического порядка, и что все живые существа имеют 
свое место в этом порядке. В своих работах Фараби часто 
обращал внимание на то, что жизнь имеет цель и направление, и 
что ее цель заключается в достижении совершенства. 

Кроме того, Фараби считал, что жизнь человека должна быть 
основана на знании и мудрости, и что эти качества помогают 
человеку достичь совершенства. Он также утверждал, что жизнь 
должна быть ориентирована на достижение блага и счастья, как 
для отдельного человека, так и для общества в целом. 

Аль-Фараби относился к жизни как к бесценному дару, 
который следует уважать и ценить. Он учил, что жизнь была 
дана человеку не только для того, чтобы он наслаждался ею, но 
и чтобы развивал свой разум и духовную природу. Фараби 
также подчеркивал важность здорового образа жизни, 
умеренности в пище и питье, а также упражнениях для тела и 
души. 

Он считал, что жизнь должна быть наполнена смыслом и 
целью, и что каждый человек должен стремиться к достижению 
высшей истины и духовного совершенства. Фараби учил, что 
человек должен постоянно развивать свои интеллектуальные и 
моральные качества, чтобы достичь состояния совершенства. 

В своих трактатах Фараби подчеркивал важность 
самосознания и самоанализа, которые могут помочь человеку 
понять свои слабости и сильные стороны, а также определить 
свою цель в жизни. Он считал, что каждый человек имеет 
потенциал для духовного роста и развития, и что важно 
использовать этот потенциал на полную мощность. 

Жизнь Фараби была ценностью сама по себе, но она также 
представляла собой возможность для духовного и интеллек-
туального роста, развития и самосовершенство-вания. Она была 
нечто более, чем просто биологическое существование, а скорее 
была связана с философскими, метафизическими и этическими 
вопросами. Он рассматривал жизнь как часть космического 
порядка, направленную на достижение совершенства и 
основанную на знании, мудрости и стремлении к благу и 
счастью. 

Фараби о душе 



93 

Фараби рассматривал душу как независимую субстанцию, 
обладающую различными способностями и функциями. Он 
разделял душу на три основных типа: душа растительного мира, 
душа животного мира и душа разумного существа. 

Душа растительного мира обладает способностью к росту, 
развитию и размножению, а также к восприятию внешней среды 
и ее изменениям. 

Душа животного мира имеет дополнительные способности, 
такие как движение, чувственное восприятие, желание и воля. 

Душа разумного существа, по Фараби, имеет три аспекта: 
низший аспект – анималистический, отвечающий за жизненные 
потребности, средний аспект – рациональный, отвечающий за 
мышление и разум, и высший аспект – ноуменальный, 
отвечающий за созерцание и связь с божественным. 

Фараби считал, что душа разумного существа способна к 
самопознанию и познанию мира, и что ее цель – достижение 
совершенства и объединение с божественным. 

В целом, концепция души у Фараби была важной частью его 
философской системы, которая объясняла многие аспекты 
человеческой природы и отношений с миром. 

Фараби о пороках человека 
Фараби считал, что пороки человека проистекают из его 

недостатков характера, которые могут быть устранены через 
воспитание и обучение. В своих трактатах он описывает 
несколько ключевых пороков, которые могут возникать у 
человека: 

Гнев. Фараби считал, что гнев может привести к насилию и 
разрушению общества, поэтому воспитание должно уделять 
особое внимание контролю этого порока. 

Жадность. Фараби считал, что жадность приводит к 
неравенству и эксплуатации бедных слоев общества. 

Лень. Фараби считал, что лень мешает человеку достигать 
своих целей и ведет к общественной неудаче. 

Зависть. Фараби считал, что зависть мешает людям 
достигать успеха, и воспитание должно учитывать этот порок. 

Невежество. Фараби считал, что невежество мешает людям 
понимать мир и принимать правильные решения, и воспитание 



94 

должно сосредоточиться на обучении и распространении 
знаний. 

Фараби утверждал, что пороки неизбежно возникают у 
людей, но они могут быть побеждены с помощью воспитания и 
образования. Он также подчеркивал важность создания 
правильных социальных условий, которые могут помочь людям 
преодолеть пороки и достичь благополучия. 

Фараби об этике  
Этика в философии Аль-Фараби играет важную роль и тесно 

связана с его концепцией государства и общества. 
Он считал, что этика базируется на знании и мудрости, и что 

основой мудрости является понимание законов природы. Он 
также верил, что этика не является чем-то статичным, а скорее 
должна быть адаптирована к конкретным обстоятельствам и 
потребностям общества. 

Аль-Фараби разработал концепцию морального действия, 
основанную на понятии "долженствования" (фарз). Он считал, 
что человек должен действовать в соответствии с фарзом, чтобы 
жить счастливо и спокойно, и что общество должно поощрять 
такое поведение. 

Он также утверждал, что счастье и благополучие общества 
зависят от того, насколько эффективно оно справляется со 
своими задачами и обязательствами, включая защиту прав и 
свобод каждого человека, обеспечение достатка и равных 
возможностей, а также создание условий для развития 
творческих способностей каждого человека. 

Таким образом, этика в философии Аль-Фараби является 
инструментом для создания гармоничного и справедливого 
общества, которое способно обеспечить благополучие и счастье 
каждого человека. 

Фараби о морали 
В философии Аль-Фараби мораль является одним из 

ключевых понятий. Он считал, что моральные ценности 
основываются на разумном понимании законов природы и 
социальной жизни. 

Он утверждал, что существуют всеобщие моральные 
ценности, которые должны быть приняты каждым человеком, 
независимо от его культурного и религиозного наследия. К 



95 

таким ценностям относятся: справедливость, благоразумие, 
умеренность, мужество и щедрость. 

Аль-Фараби также подчеркивал важность этики в обществе 
и считал, что любое общество должно стремиться к созданию 
гармоничного и справедливого устройства. Он считал, что это 
достигается путем обеспечения прав и свобод каждого человека, 
поддержания закона и порядка, обеспечения равных 
возможностей для всех и создания условий для развития 
творческих способностей каждого человека. 

Таким образом, для Аль-Фараби мораль является 
неотъемлемой частью жизни человека и общества, и тесно 
связана с их благополучием и счастьем. 

Аль-Фараби уделял большое внимание развитию личности и 
считал, что человек должен развиваться на протяжении всей 
своей жизни. Он считал, что человек должен стремиться к 
совершенствованию своих духовных и интеллектуальных 
способностей, что достигается путем образования, 
самообразования и постоянного поиска знаний. 

Кроме того, Аль-Фараби считал, что человек должен уметь 
управлять своими эмоциями и страстями, чтобы не поддаваться 
им и не допускать их контроля над своей жизнью. Он 
утверждал, что знание и понимание природы человека и мира, а 
также знание законов морали и этики помогут человеку достичь 
более высокой степени духовного и морального совершенства. 

Аль-Фараби также подчеркивал важность социальной 
ответственности и солидарности, считая, что человек должен 
заботиться не только о своих личных интересах, но и о 
благополучии общества в целом. Он утверждал, что любой 
успех и процветание индивидуума невозможны без социальной 
стабильности и благополучия общества в целом. 

Таким образом, этика Фараби направлена на создание 
гармоничного общества, основанного на уважении к моральным 
ценностям и социальной ответственности каждого человека. 

Фараби о нравственности 
Фараби считал, что человек должен стремиться к совер-

шенству своего характера и души, осуществляя это через 
моральные и духовные усилия. Он утверждал, что нравствен-
ность – это нечто объективное и существует независимо от 



96 

желаний и мнений людей. Фараби также полагал, что 
нравственность связана с религией и знанием о божественных 
законах, которые определяют, что является правильным и 
неправильным 

В своей этике Фараби выделял несколько основных понятий. 
Одно из них – это понятие «адаб», которое означает моральное 
воспитание и уважение к окружающим людям. Он считал, что 
воспитание должно начинаться с раннего детства и 
продолжаться на протяжении всей жизни. 

Другим важным понятием в этике Фараби является «ихсан» 
(совершенство), которое описывает путь к совершенству и 
близости к Богу. Он утверждал, что люди должны стремиться к 
истинному знанию и пониманию мира, а также к благочестивой 
жизни и мудрому поведению. 

Кроме того, Фараби выделял понятие «хубб аль-джамии», 
что означает любовь к обществу и стремление к общему благу. 
Он считал, что люди должны быть активными участниками 
общества и заботиться о его благополучии. 

В целом, этика Фараби базировалась на идее, что 
нравственность и духовность тесно связаны между собой, и что 
развитие одного не может происходить без развития другого. Он 
считал, что через совершенствование собственного характера и 
души человек может достичь высшей степени нравственности и 
близости к Богу. 

Фараби о долге 
Для Аль-Фараби долг – это связующее звено между моралью 

и правом. Долг связан с правами и обязанностями, которые 
устанавливаются законами. Он считал, что люди обязаны 
исполнять свои долги, так как это способствует гармонии и 
справедливости в обществе 

Для Аль-Фараби долг не только социальное, но и этическое 
понятие. Человек должен соблюдать свои обязанности не только 
потому, что это законно, но и потому, что это морально 
правильно. Долг помогает человеку жить в соответ-ствии с 
моральными принципами и приводит к установлению 
справедливых отношений в обществе. 

Аль-Фараби также полагал, что долг должен быть связан с 
благом общества. Человек должен исполнять свои обязанности, 



97 

чтобы помочь обществу достигать своих целей и сохранять 
свою стабильность. Если каждый человек будет выполнять свои 
обязанности, то общество будет функционировать гармонично и 
эффективно. 

Фараби о этическом понятии совести 
В философии Фараби совесть трактуется как внутреннее 

чувство правильности и неправильности своих поступков. Она 
является частью внутренней природы человека и помогает ему 
ориентироваться в мире нравственности. 

Совесть, по мнению Фараби, может быть развита путем 
обучения и упражнения, и это помогает человеку различать 
правильные и неправильные поступки. Она также является 
ключом к достижению совершенства и благодаря ей человек 
может приводить свои поступки в соответствие с высшими 
нравственными идеалами. 

Фараби считал, что совесть должна быть наставлена в 
соответствии с принципами истинной религии и философии. Он 
призывал людей стремиться к совершенству и подчинять свою 
волю высшей воле Бога. 

Фараби о честности 
Для Фараби честность является одним из важнейших 

нравственных качеств, которое обязательно должно присутство-
вать у человека, чтобы он считался духовно развитым и 
совершенным. Он считал, что честность – это не только важное 
качество в индивидуальной жизни человека, но также она 
является необходимым элементом в построении справедливого 
и гармоничного общества. 

Фараби полагал, что честность проистекает из внутренней 
духовной гармонии человека, которая приобретается путем 
развития ума и души. Человек, который обладает честностью, 
является человеком свободным от страстей и эмоций, которые 
могут исказить его восприятие реальности. Такой человек 
всегда готов следовать истине, даже если это противоречит его 
личным интересам. 

Фараби считал, что честность должна проявляться не только 
в словах, но и в поступках. Человек должен всегда быть готов 
выполнить свои обязательства и соблюдать свои обещания, 
даже если это связано с трудностями и неудобствами. 



98 

Однако Фараби также признавал, что честность может стать 
причиной конфликтов и противоречий в обществе, особенно 
если она противоречит существующим обычаям и традициям. 
Поэтому он считал, что человек должен быть готов к 
компромиссу, если это не нарушает его основных принципов и 
убеждений. 

Фараби о лжи 
Фараби считал, что ложь – это нарушение естественного 

порядка вещей. Он считал, что истину нужно всегда говорить, 
даже если это может привести к неприятностям или убыткам. 
По его мнению, человек, который лжет, подменяет реальность 
своими вымыслами и тем самым причиняет вред не только 
окружающим, но и самому себе, так как он теряет связь с 
реальностью. В то же время, Фараби понимал, что в жизни не 
всегда можно говорить только правду, и умение находить 
компромиссы и дипломатические решения также является 
важным навыком. 

Фараби о праве 
Аль-Фараби рассматривал право как неотъемлемую часть 

общественной жизни. Он считал, что законы и правила 
необходимы для того, чтобы обеспечить справедливость и 
упорядоченность в обществе 

Аль-Фараби также выделял два вида права: естественное и 
положительное. Естественное право относится к универсальным 
принципам морали и справедливости, которые лежат в основе 
человеческой природы. Положительное право же является 
законодательством, которое создается и регулируется 
государством. 

Он считал, что положительное право должно соответство-
вать естественному праву и принципам морали, иначе оно 
может стать причиной нарушения справедливости. В то же 
время, он признавал необходимость соблюдения положитель-
ного права, даже если оно не соответствует естественному 
праву. 

Для Аль-Фараби право должно быть основано на разуме и 
справедливости. Он считал, что законы должны быть объектив-
ными и одинаково применяться к каждому человеку, 



99 

независимо от его социального статуса или положения в 
обществе. 

Естественное право 
Естественное право – это правовая концепция, которая 

относится к универсальным принципам морали и справедли-
вости, лежащим в основе человеческой природы. Согласно этой 
концепции, некоторые права и обязанности существуют 
независимо от того, установлены ли они законом или нет 

Аль-Фараби считал, что естественное право не зависит от 
государственной власти и не создается человеком, а скорее 
вытекает из природы человека и его взаимодействия с миром. 
Он считал, что универсальные принципы морали и справедли-
вости должны быть основой для создания положительного 
права. 

В этом смысле, естественное право отличается от положи-
тельного права, которое создается и регулируется государством 
и может быть изменено в зависимости от социальных и 
политических обстоятельств. 

Одним из основных принципов естественного права, 
согласно Аль-Фараби, является справедливость. Он считал, что 
справедливость является необходимой основой для 
существования общества и государства, и что правовая система 
должна основываться на этом принципе. 

Положительное право 
Положительное право – это право, установленное 

государством, которое регулирует поведение людей в обществе. 
Оно включает в себя законы, указы, постановления, судебные 
решения и другие акты государственной власти. Положительное 
право определяет права и обязанности граждан, а также 
правовой статус организаций и государственных органов. 

Аль-Фараби считал, что положительное право является 
необходимым для существования государства и общества, но 
оно должно основываться на универсальных принципах морали 
и справедливости, которые вытекают из естественного права. 
Он считал, что законы и правовые нормы должны 
соответствовать этим принципам, и что справедливость должна 
быть основой для создания и применения права. 



100 

В этом смысле, положительное право является проявле-нием 
естественного права в конкретной правовой системе. Однако, 
Аль-Фараби считал, что положительное право не является 
абсолютным, и что оно может быть изменено или отменено в 
зависимости от социальных и политических обстоятельств, но 
только при соблюдении принципов морали и справедливости. 

Фараби о свободе 
Для Фараби свобода является важным понятием в этике и 

общественной философии. Он рассматривал свободу как спо-
собность человека выбирать между различными возможностями 
и поступать в соответствии с собственным разумом и волей. 

Фараби утверждал, что свобода может быть достигнута 
только путем освобождения от внешних принуждений и влия-
ний, а также через совершенствование собственной внутренней 
природы. Он считал, что только свободный человек способен 
достичь наивысшего уровня духовного развития и 
совершенства. 

Однако, Фараби также признавал, что свобода может быть 
ограничена в общественном контексте, где каждый человек 
должен учитывать права и интересы других людей. В этом 
случае, свобода должна быть ограничена законом и моральными 
нормами, которые регулируют поведение в обществе и 
защищают его членов от нарушения прав и свобод других. 

Далее мы сочли целесообразным эксплицировать 
философско-социологические взгляды отдельных мыслителей 
восточного ренессанса в контексте их антропологических 
воззрений. 

Ибн Халдун (Ibn Khaldun) – арабский историк, философ, 
социолог и политический мыслитель, родившийся в 1332 году в 
Тунисе и умерший в 1406 году в Каире. Он считается одним из 
наиболее влиятельных мыслителей средневековой и исламской 
философии. 

Ибн Халдун является автором "Muqaddimah" 
(Происхождение), работы, которая считается одной из самых 
важных книг в истории социологии и философии. В этой работе 
он представил свою концепцию истории и социологии, 
объясняющую, как группы людей создают и поддерживают 
государственные структуры, и как они могут быть уничтожены. 



101 

Теория эволюции власти  
Теория эволюции власти – одна из ключевых концепций Ибн 

Халдуна, изложенных в его книге "Tarikh al-Umam wa al-Muluk" 
(История народов и царств). Согласно этой теории, государства 
и цивилизации проходят через четыре основных стадии 
эволюции власти. 

Первая стадия – это стадия бедуинской (племенной) жизни. 
В этой стадии люди живут в племенах, не имеющих 
постоянного центра власти. Ибн Халдун считал, что бедуинский 
образ жизни был наиболее приближенным к естественному 
состоянию человека и что племенные группы были наиболее 
способны к выживанию в условиях жестких природных 
условий. 

Вторая стадия – это стадия формирования цивилизаций. На 
этой стадии появляются города, и люди начинают заниматься 
земледелием и ремеслом. В этой стадии, по мнению Ибн 
Халдуна, появляются первые государственные структуры, хотя 
они все еще не очень развиты и не сильны. 

Третья стадия – это стадия зрелости государственной власти. 
На этой стадии государственные структуры становятся более 
организованными и развитыми, и управление государством 
становится более централизо-ванным. В этой стадии Ибн 
Халдун считал, что государства становятся наиболее мощными 
и способными к расширению своей власти. 

Четвертая стадия – это стадия упадка и разложения 
государственной власти. На этой стадии государственные 
структуры становятся коррумпированными и неэффектив-ными, 
и государства теряют свою силу и влияние. Ибн Халдун считал, 
что это происходит из-за утраты ассабии (чувства солидарности 
и групповой принадлежности) и развития негативных влияний, 
таких как роскошь, жадность и алчность. 

Теорияй циклического развития 
Теория циклического развития, или "теория циклов", 

является одной из основных идей, выдвинутых Ибн Халдуном в 
его книге "Kitab al-Ibar". Он считал, что цивилизации проходят 
через несколько стадий развития, каждая из которых начинается 
с периода более простых форм социальной организации, а затем 
развивается в более сложные и высокоорганизованные системы. 



102 

Ибн Халдун описывал эти стадии развития как циклы, 
которые повторяются в истории человечества. Он считал, что 
каждый цикл начинается с "государства племенной органи-
зации", которое затем развивается в "империю" с помощью 
военных завоеваний и политических изменений. Однако, когда 
эта империя достигает своего расцвета, начинаются внутренние 
разногласия, коррупция и распад, что приводит к возникно-
вению нового цикла развития снова с племенной организации. 

Ибн Халдун считал, что эти циклы развития связаны с 
изменениями в культуре, менталитете и социальной 
организации общества, а также с изменениями в климате и 
экономических условиях. Он считал, что понимание этих 
циклов развития помогает понимать историю и предсказывать 
будущее, так как циклы развития повторяются снова и снова в 
истории человечества. 

Теория истории и социологии.  
Ибн Халдун был одним из первых ученых, которые 

разработали теорию истории и социологии. Его научные идеи и 
методы, изложенные в его книге "Kitab al-Ibar" и "Muqaddimah", 
стали основой для развития социологии, истории и полити-
ческих наук. 

Одной из ключевых идей Ибн Халдуна было то, что история 
– это наука, которая изучает изменения в социальной 
организации и культуре общества на протяжении времени. Он 
считал, что понимание причин этих изменений и их последствий 
является необходимым для понимания истории и предсказания 
будущего. 

Ибн Халдун также разработал понятие "ассабия", которое 
означает "социальную сплоченность" или "социальную солидар-
ность". Он считал, что ассабия – это ключевой фактор в 
общественной жизни, который позволяет людям жить вместе и 
справляться с общими задачами. Он считал, что ассабия может 
изменяться в зависимости от различных факторов, таких как 
экономические условия, политические изменения, религиозные 
убеждения и т.д. 

Одной из наиболее важных концепций Ибн Халдуна была 
его теория циклического развития, которая описывала, как 
цивилизации проходят через несколько стадий развития. Он 



103 

считал, что каждый цикл начинается с периода более простых 
форм социальной организации и заканчивается распадом, что 
приводит к возникновению нового цикла развития. 

Ибн Халдун также внес вклад в развитие методологии 
научного исследования, предложив использовать наблюдение, 
сравнение и анализ для получения научных выводов. Он также 
признавал важность анализа причинно-следственных связей и 
учитывал влияние культурных и социальных факторов на 
исторические процессы. 

В целом, теория Ибн Халдуна объединяет в себе историю, 
социологию, политические науки и экономику, и по-прежнему 
остается важным вкладом в развитие этих наук. 

Абу Бакр Мухаммад ибн Закарийя ар-Рази (865-925) был 
известным арабским ученым, который работал во многих 
областях, включая медицину, философию, химию, астрономию 
и математику. Как медик, ар-Рази считается одним из 
основателей исламской медицины. Он написал многочисленные 
работы по медицине, в том числе "Книга медицинских знаний", 
которая стала важным учебником в мусульманском мире на 
протяжении многих веков. 

Кроме того, ар-Рази был также известен как философ и 
лингвист. Его работы в области философии включали 
обширный анализ аристотелевской традиции, а также изучение 
различных мировых религий и их философских концепций. 

Этические мысли 
Абу Бакр Мухаммад ибн Закарийя ар-Рази также внес 

значительный вклад в этику, представляя свои мысли о том, что 
является морально добрым и правильным. Он считал, что целью 
жизни человека является духовное совершенствование, и что 
моральность является неотъемлемой частью этого процесса. Он 
придавал большое значение справедливости, и считал, что 
каждый должен быть обязан действовать в соответствии с этой 
важной моральной ценностью. 

Ар-Рази также уделял внимание понятию милосердия, и 
считал, что оно должно стать важным компонентом любой 
этики. Он утверждал, что люди должны проявлять сострадание 
к другим, особенно к бедным и нуждающимся, и что это должно 
быть важным аспектом в любой форме религии или этики. 



104 

Кроме того, ар-Рази считал, что человеческая жизнь ценна и 
должна быть защищена. Он утверждал, что человечество 
должно бороться против любой формы насилия и смерти, и что 
вся жизнь должна быть охраняема и защищена. В целом, 
этические мысли ар-Рази пронизаны идеями о справедливости, 
милосердии и уважении к человеческой жизни. Он считал, что 
эти важные моральные ценности должны быть основой для 
любой этики, и что они могут помочь человечеству добиться 
духовного совершенствования и достичь высших целей жизни. 

Ибн Сина, также известный как Авиценна, был персид-
ским ученым и философом, жившим в 10-11 веках. Он родился в 
семье медика и сам стал известным врачом и философом своего 
времени. Ибн Сина известен своими работами в области меди-
цины, логики, философии, математики, астрономии и химии. 
Его самой известной работой является "Канон медицины", 
который стал одним из наиболее влиятельных трудов в области 
медицины в Средние века. В своих философских работах Ибн 
Сина исследовал такие темы, как природа Бога, души, познания 
и справедливости. Он также считается одним из основополож-
ников средневековой арабской и исламской философии. 

Ибн Сина размышлял о природе человека и его отношении к 
миру. Он считал, что человек обладает разумом и свободой 
воли, и что его душа является бессмертной. Он также изучал 
вопросы о предопределении и свободе воли, и приходил к 
выводу, что свобода воли и предопределение не противоречат 
друг другу. 

Ибн Сина об обществе 
Ибн Сина также интересовался философией общества и 

правом. Он писал о том, что общество должно быть организо-
вано таким образом, чтобы люди могли жить счастливо и 
свободно, и утверждал, что законы должны быть справедли-
выми и основываться на религиозных и этических принципах. 

В своей работе "Книга науки о праве" Ибн Сина разрабо-тал 
концепцию государства, основанного на исламском праве, и 
предложил модель общественной организации, в которой 
государство играет роль регулятора общественной жизни. 

Он также обсуждал вопросы справедливости и равенства 
перед законом, считая, что все люди должны быть равны перед 



105 

законом, и что законы должны быть применяемы к каждому 
равным образом. 

Таким образом, Ибн Сина выступал за справедливость, 
свободу и равенство в обществе, и считал, что государство 
должно играть активную роль в поддержании этих ценностей. 

О "Книга науки о праве" 
"Книга науки о праве" (ينوناقلا ءافشلا) – это сочинение 

Авиценны, в котором он исследует различные аспекты права и 
правосудия. Он разделяет право на две категории: природное 
право и положительное право. 

Природное право – это законы, которые существуют в 
природе и которые люди могут обнаружить разумом. Эти 
законы справедливы и универсальны для всех людей, незави-
симо от времени, места и культуры. Авиценна утверждает, что 
эти законы в основном связаны с выживанием и благополучием 
человека, а также справедливостью и добродетелью. Он 
отмечает, что природное право не зависит от человеческих 
законов и может быть использовано для критики и 
корректировки законов, которые не соответствуют ему. 

Положительное право – это законы, которые создаются и 
налагаются человеком. Они могут быть справедливыми или 
несправедливыми, в зависимости от того, насколько они 
соответствуют природному праву. Авиценна утверждает, что 
положительное право должно быть основано на природном 
праве и должно преследовать благо общества в целом. 

В "Книге науки о праве" Авиценна также рассматривает 
различные аспекты правосудия, включая законы о 
преступлениях и наказаниях, судебные процессы и роль судей. 
Он обсуждает вопросы, связанные с презумпцией невиновности, 
свидетельствами и доказательствами, а также обязанностями 
судей в правосудии. 

В целом, "Книга науки о праве" Авиценны – это значимое 
сочинение в истории юриспруденции и философии права, 
которое внесло важный вклад в область правовой мысли и 
остается актуальным и сегодня. 

О законах развития общества 
Ибн Сина считал, что общество проходит через опреде-

ленные стадии развития, которые определяются естественными 



106 

законами. Он утверждал, что общество может развиваться 
только в соответствии с этими законами и что отступление от 
них может привести к социальным конфликтам и разрушению 

В "Книге науки о праве" Ибн Сина выделяет четыре 
основных закона развития общества: 

Закон сохранения общества. Он гласит, что общество 
должно сохранять свою организацию и структуру для того, 
чтобы существовать и развиваться. Если общество не сохраняет 
свою структуру, то оно может развалиться. 

Закон прогресса. Согласно этому закону, общество должно 
развиваться и усовершенствоваться. Ибн Сина считал, что 
развитие общества происходит благодаря научному и 
техническому прогрессу, образованию и воспитанию. 

Закон естественного отбора. Этот закон гласит, что в 
обществе должна существовать свободная конкуренция, где 
наилучшие и наиболее способные люди будут выбираться для 
руководящих должностей и должностей власти. Это позволит 
обществу достичь высшего уровня развития. 

Закон нравственности. Этот закон гласит, что общество 
должно быть основано на высоких моральных принципах, таких 
как справедливость, честность, трудолюбие, уважение к закону 
и др. Ибн Сина считал, что эти принципы являются основой 
успешного развития общества. 

Таким образом, Ибн Сина выделяет законы, которые 
определяют развитие общества. Он утверждает, что общество 
должно соблюдать эти законы, чтобы обеспечить свое 
существование и развитие. 

О человеке 
Философия Ибн Сины представляет собой комплексное 

учение, которое включает в себя не только метафизические, 
этические и логические аспекты, но и образ жизни человека и 
его место в обществе. 

Ибн Сина рассматривал человека как существа, обладаю-
щего телом и душой, которые взаимодействуют между собой. 
Душа, по мнению Ибн Сины, является высшей частью 
человеческого существа и обладает различными способностями, 
такими как интеллект, воля, память и воображение. 



107 

Одним из основных аспектов философии Ибн Сины является 
этика, которая рассматривает вопросы морали и правильного 
поведения. Ибн Сина утверждал, что человек должен 
стремиться к достижению совершенства и гармонии между 
душой и телом, а также между человеком и обществом. 

Ибн Сина выделял три вида счастья: физическое, духовное и 
интеллектуальное. Физическое счастье связано с удовлетво-
рением материальных потребностей, духовное – с развитием 
личности и совершенствованием души, а интеллектуальное – с 
познанием мира и узнаванием истины. 

Важным аспектом философии Ибн Сины является идея о 
социальной справедливости. Ибн Сина утверждал, что общество 
должно стремиться к созданию условий, в которых каждый 
человек может реализовать свой потенциал и достичь счастья. 
Он также подчеркивал важность знания и образования для 
развития личности и общества в целом. 

Таким образом, философия Ибн Сины представляет собой 
целостную систему учений, которая затрагивает различные 
аспекты человеческой жизни и общества. Он стремился к 
созданию гармоничного мира, основанного на знаниях, 
справедливости и морали. 

О душе  
Для Ибн Сины душа играет важную роль в его философии, и 

он разработал свою собственную концепцию души, влияя на 
последующие трактовки в исламской и европейской философии. 
Он считал душу непрерывным существом, которое не зависит от 
тела и существует даже после смерти. Вот некоторые основные 
идеи, связанные с его пониманием души: 

Три типа души: Ибн Сина различал три типа души – 
растительную, животную и рациональную. Растительная душа 
отвечает за жизненные процессы, животная душа – за чувства и 
желания, а рациональная душа – за мышление и разум. 

Движение души: Ибн Сина считал, что душа движется 
постоянно и находится в состоянии постоянного изменения. 

Бессмертие души: Ибн Сина утверждал, что душа 
бессмертна и продолжает существовать после смерти тела. Он 
считал, что после смерти душа переходит в другой мир и 
вступает в контакт с миром разума. 



108 

Разум: Ибн Сина считал, что разум является высшим 
аспектом души, который имеет связь с Богом. Разум может 
получать знания непосредственно от Бога и использовать их для 
познания мира и самосовершенствования. 

Гармония тела и души: Ибн Сина считал, что здоровье тела и 
души взаимосвязаны. Он утверждал, что для достижения 
полного здоровья необходимо удовлетворить и физические, и 
духовные потребности. 

Познание: Ибн Сина считал, что познание возможно 
благодаря разуму и интеллекту, и что душа может достичь 
истинного познания через разум. Он также утверждал, что душа 
может расширить свои способности познания, используя 
методы философии, науки и религии. 

В целом, для Ибн Сины душа является ключевым элементом 
его философской системы, которая объясняет многие аспекты 
человеческой ж 

Этическое учение Авиценны 
Этическое учение Авиценны в основном основано на его 

философии идеализма и метафизики. Он полагал, что 
существует высшее духовное начало, которое воплощается в 
различных формах, включая человеческую душу. 

В центре его этики стоит понятие счастья, которое он 
определял как состояние души, основанное на знании и духов-
ном развитии. Авиценна считал, что наивысшей целью человека 
является достижение истинного знания о Боге, что позволяет 
ему достичь идеального состояния. 

Он также различал между различными видами знания и 
считал, что только знание, основанное на рассудке, может 
привести к моральному совершенству. Он считал, что человек 
должен избегать пагубных привычек и следовать золотому 
среднему пути, который является балансом между избеганием 
чрезмерной роскоши и отречением от жизненных удовольствий. 

Авиценна также признавал значение общественной морали, 
считая, что законы и нравы должны способствовать 
благополучию общества и соответствовать высшему духовному 
закону. Он считал, что люди должны жить в гармонии друг с 
другом и с природой и стремиться к справедливости и 
равенству. 



109 

В целом, этическое учение Авиценны уделяет большое 
внимание духовному развитию и самопознанию, что, по его 
мнению, является ключевым для достижения счастья и 
морального совершенства. 

Добро и Зло 
Авиценна считал, что добро и зло являются качествами, 

которые имеют отношение к разуму и воле человека. Он пола-
гал, что в душе человека есть три типа желаний: низменные, 
промежуточные и благородные. Низменные желания связаны с 
физическими потребностями и удовлетворением желаний, 
связанных с чувственными удовольствиями. Промежуточные 
желания связаны с достижением богатства, славы, власти и 
престижа. Благородные желания, согласно Авиценне, связаны с 
поиском истины и божественности. 

Авиценна считал, что благородные желания являются более 
высокими, чем низменные и промежуточные желания, и что 
человек должен стремиться к удовлетворению своих благород-
ных желаний. Он учил, что человек должен развивать свои 
способности и достигать совершенства как личность, чтобы 
стать мудрым и духовно развитым человеком. Он также учил, 
что человек должен жить в соответствии с моральными 
принципами и заботиться о благе общества, а не только о своем 
личном благополучии. 

Одним из главных моральных принципов, выдвигаемых 
Авиценной, была золотая середина – умеренность во всем. Он 
считал, что человек должен избегать крайностей и находить 
баланс между различными аспектами жизни, чтобы достичь 
счастья и гармонии. 

Кроме того, Авиценна учил, что человек должен проявлять 
качества, такие как милосердие, справедливость, благочестие и 
терпимость, и что эти качества должны воплощаться в его 
поступках и поведении. Он считал, что этические принципы 
являются необходимыми для достижения благородной жизни и 
совершенства личности. 

О долге 
Долг (араб. ّحق, haqq) в этическом учении Авиценны 

представляет собой одну из ключевых категорий. Он связан с 
идеей права и справедливости и представляет собой 



110 

обязательство выполнять определенные действия или соблюдать 
определенные правила. 

Важно отметить, что Авиценна различает различные типы 
долгов, такие как долг перед Богом и перед обществом. Долг 
перед Богом связан с выполнением религиозных обязательств, 
таких как молитва и пост, а долг перед обществом связан с 
выполнением социальных обязательств, таких как помощь 
бедным и слабым. 

Авиценна утверждает, что долг не является просто юри-
дическим понятием, но также имеет моральное значение. Для 
него долг – это не только обязательство перед обществом, но и 
перед самим собой. Человек должен стремиться к совершенству 
и выполнять добровольные действия, которые приводят к благу 
других и к совершенствованию своей личности. 

Одним из важнейших долгов в этическом учении Авиценны 
является долг доброты (ربلا قح, haqq al-birr). Это обязательство 
помогать другим и проявлять милосердие к слабым и 
нуждающимся. Авиценна считает, что человек может достичь 
наивысшей степени духовного совершенства, только если он 
выполняет свой долг доброты. 

Кроме того, Авиценна утверждает, что долг справедливости 
 является не менее важным. Этот долг (haqq al-'adl ,لدعلا قح)
связан с обязательством соблюдать равенство и справедливость 
в отношениях с другими людьми. Человек должен уважать 
права других и действовать справедливо в своих отношениях с 
ними. 

Таким образом, в этическом учении Авиценны долг является 
важным моральным и юридическим понятием, которое связано 
с идеей права и справедливости. Долг перед обществом и перед 
самим собой является неотъемлемой часть 

О совести 
Совесть в учении Ибн Сины рассматривается как некое 

врожденное знание о моральных ценностях и обязательствах. 
Он утверждает, что каждый человек обладает врожденной спо-
собностью к пониманию моральных принципов и их примене-
нию в конкретных ситуациях. Эта способность проистекает из 
природы души, которая обладает рациональностью и 
моральностью. 



111 

Согласно учению Ибн Сины, совесть не является 
интуитивным ощущением, а скорее интеллектуальной 
способностью, которая дает человеку возможность определять, 
что является правильным и что является неправильным в его 
поступках. Он полагает, что правильное поведение и совесть 
являются неотъемлемыми частями духовной жизни человека и 
способствуют его благополучию и счастью. 

Ибн Сина утверждает, что человек обязан слушаться своей 
совести и поступать в соответствии с ее указаниями. Он 
подчеркивает, что совесть необходимо развивать и 
совершенствовать, чтобы она стала более точной и правильной. 
В то же время, он признает, что некоторые люди могут иметь 
слабую или искаженную совесть, которая не всегда указывает на 
правильное поведение. 

Таким образом, в учении Ибн Сины совесть играет важную 
роль в моральной жизни человека, предоставляя ему инструмент 
для определения правильных поступков и поведения. Он 
подчеркивает, что развитие и совершенствование совести 
является одним из важнейших аспектов духовной жизни 
человека, который способствует его личностному росту и 
счастью. 

Ибн Сина о счастье 
Ибн Сина, в своем тартатах, включая "Книгу исцеления 

души" («يسفنلا ءافشلا»), обсуждал многие аспекты счастья и 
его достижения. По его мнению счастье – это состояние ума, 
которое может быть достигнуто только путем достижения 
гармонии и баланса между телом, разумом и духом. Он 
утверждал, что счастье не может быть достигнуто путем 
удовлетворения желаний и наслаждений, а скорее должно быть 
найдено внутри себя путем духовного роста и 
самосовершенствования. Он описывал три вида счастья: 
физическое, психологическое и духовное. Он утверждал, что 
физическое счастье может быть достигнуто через здоровый 
образ жизни, а психологическое счастье – через удовлетворение 
жизненных потребностей. Однако настоящее и глубокое счастье 
может быть достигнуто только путем духовного развития и 
осознания смысла жизни. 



112 

Ибн Сина также считал, что счастье может быть достигнуто 
через умение контролировать свои мысли и эмоции, что, в свою 
очередь, может быть достигнуто путем медитации и рефлексии. 
Он считал, что медитация может помочь людям достичь 
глубокого внутреннего покоя и спокойствия, что в свою очередь 
приведет к улучшению их жизненных условий и увеличению их 
счастья. 

В целом, Ибн Сина считал, что счастье – это состояние, 
которое может быть достигнуто путем самосовершенствования 
и духовного роста. Он утверждал, что истинное счастье может 
быть найдено только внутри себя, а не в материальных благах 
или удовольствиях. 

Ибн Рушд (Averroes) – уеный-философ, перипатетик 
живший в XII веке, который сделал значительный вклад в 
развитие философии и науки. Он был одним из величайших 
арабских философов и был широко известен своими работами 
по аристотелевской философии. Ибн Рушд был известен как 
"комментатор" Аристотеля, то есть он написал комментарии к 
многим произведениям Аристотеля, которые были не только 
переведены на латынь и использовались в средневековой 
Европе, но и прямо влияли на средневековый аристотелизм. Он 
также написал множество работ по медицине, философии 
религии, логике, метафизике и этике. 

Ибн Рушд Рушд об обществе 
Ибн Рушд был известен своими взглядами на общество и 

государство. Он считал, что человек может достичь счастья и 
полного развития только в хорошо устроенном обществе, где 
есть свобода мысли, вероисповедания и выражения своих идей. 
Он также считал, что правительство должно быть умеренным и 
не ограничивать свободы граждан. 

Согласно Рушду, идеальное общество должно основы-ваться 
на разуме и науке. Он считал, что государство должно 
обеспечивать свободу мысли и выражения, чтобы каждый мог 
принимать собственные решения на основе рационального 
мышления. Он также считал, что образование должно быть 
доступно всем гражданам, чтобы они могли развивать свой 
потенциал и вносить свой вклад в развитие общества. 



113 

Кроме того, Рушд высказывался против деспотизма и 
тирании. Он считал, что правительство должно быть ограни-
ченным и не должно нарушать права и свободы граждан. Он 
также считал, что законы должны основываться на 
рациональном мышлении и научных исследованиях, а не на 
религиозных доктринах или традициях. 

Ибн Рушд считал, что человеческое общество должно 
стремиться к справедливости и равенству, чтобы каждый имел 
равные возможности для развития своих способностей и 
достижения своих целей. Он призывал к толерантности и 
уважению к различным культурам и вероисповеданиям, чтобы 
общество могло стать мирным и гармоничным. 

О разуме 
Ибн Рушд считал, что разум – это самое важное качество 

человека. Он считал, что человек должен использовать свой 
разум, чтобы понимать мир и самого себя, а также принимать 
рациональные решения в своей жизни. 

Рушд считал, что разум является единственным надежным 
источником знаний, который может привести к истине. Он 
придавал большое значение научному методу и рациональному 
мышлению, и считал, что только так можно достичь настоящего 
знания. 

Кроме того, Рушд считал, что разум может быть развит и 
совершенствован путем обучения и практики. Он подчеркивал 
значение образования и обучения в развитии человеческого 
разума и способности к критическому мышлению. 

Ибн Рушд также считал, что разум должен быть основой 
морали и этики. Он считал, что только рациональное мышление 
может привести к правильным нравственным решениям и 
поступкам, и что этика должна основываться на принципах 
разума, а не на религиозных доктринах или традициях. 

В целом, Рушд считал, что разум – это ключевой элемент 
человеческого существования и что его развитие и 
использование являются основой для достижения истинного 
знания, мудрости, справедливости и счастья. 

О мышлении 
Ибн Рушд был сторонником рационального мышления и 

подчеркивал важность использования разума в понимании мира. 



114 

Он считал, что разум – это способность человека к анализу, 
логическому мышлению и рассуждению. 

Рушд различал два вида мышления: интуитивное и 
дедуктивное. Интуитивное мышление, по его мнению, 
возникает без активного участия человеческого разума и 
основано на восприятии с помощью чувств. Дедуктивное 
мышление, в свою очередь, основывается на логике, 
рассуждении и анализе. 

Рушд считал, что для достижения истинного знания 
необходимо применять дедуктивное мышление и использовать 
научный метод. Он предлагал использовать логический анализ 
для изучения различных явлений и являлся сторонником 
экспериментального подхода к научным исследованиям. 

Кроме того, Аверроэс утверждал, что человек должен 
стремиться к общему знанию, а не только к знанию 
определенных фактов. Он считал, что только обладая широким 
кругозором и знаниями в различных областях, можно понимать 
мир в целом и принимать рациональные решения. По его 
мнению мышление и язык тесно связаны друг с другом, и что 
язык является не просто инструментом для выражения мыслей, 
но и средством для формирования мыслительных процессов. Он 
подчеркивал, что язык должен быть точным и ясным, чтобы 
передавать идеи и концепты без искажений и неопределенности. 

В целом, Рушд считал мышление ключевым элементом 
человеческой жизни, и утверждал, что только разумное и 
логическое мышление может привести к достижению истинного 
знания и мудрости. 

Морально-этические воззрении 
Морально-этические взгляды Ибн Рушда были основаны на 

рациональности и логике. Он считал, что нравственность 
должна основываться на рассуждениях и обоснованных 
аргументах, а не на догматических верованиях. Подчеркивая 
существенное значение справедливости и равенства перед 
законом, критиковал привилегированное положение некоторых 
слоев общества и выступал за равенство перед законом 
независимо от социального положения. По мнению мыслителя 
человек должен быть свободным в выборе своих действий и 
ответственен за свои поступки. Он утверждал, что человек 



115 

должен использовать свой разум для принятия рациональных 
решений и следовать своим собственным убеждениям, а не 
просто повторять традиции и обычаи. 

В своих трактатах мыслитель также обращал внимание на 
важность воспитания и образования для формирования 
нравственности. И считал, что образование должно включать не 
только учебные предметы, но и нравственное воспитание. В 
целом, морально-этические взгляды Ибн Рушда были основаны 
на рациональности, справедливости, свободе и толерантности. 
Он считал, что только такие ценности могут привести к 
гармоничному и справедливому обществу. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



116 

ГЛАВА 5 
АДАМ: ДОКЛАССИЧЕСКАЯ 

РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ 
 
 
В средневековой философии основное различие лежит не 

столько между телом и душой человека, сколько между 
"плотским человеком" и "духовным человеком". Человеческая 
природа понимается как трехчастная: тело, душа и дух. 
Духовность человека проявляется через его совесть, связь с 
Богом, и выражается в высоких чувствах Веры, Надежды и 
Любви. Св. Августин рассматривал человека как грешного, но 
через веру и милость человек может достичь божественного 
спасения. Томас Аквинский сочетая христианскую теологию с 
аристотелевской философией, он видел человека как разумное 
существо, стремящееся к божественному познанию. 

Впоследствии разработанная позиция в средневековой 
философии находит свое продолжение в православной, 
католической и протестантской концепциях человека, то есть в 
рамках основных вероисповеданий христианства. Важно 
отметить, что христианская церковь раскололась в 1054 году на 
православную и католическую, а затем в XVII веке выделилась 
протестантская. Мы не будем описывать многочисленные 
различия между ними, но отметим самое важное. 

Философский стиль православия исходит из учений Платона 
и Плотина, содержит много интуитивно-чувственных аспектов и 
подчеркивает единство истины, красоты и добра без 
установления каких-либо приоритетов в этом тройственном 
сочетании, так же как и в троице Бога – Отца, Сына и Святого 
Духа. 

Философский стиль католицизма связан с учениями 
Аристотеля, Августина и Фомы Аквинского. В отличие от 
православия здесь больше акцентируется на рациональном 
понимании, и человек рассматривается как субъект воли. 

Философский стиль протестантизма, в свою очередь, 
основывается преимущественно на ново временной философии, 
выделяя личностный аспект. В отличие от православия, где Бог 



117 

существует, протестантизм утверждает, что Бог существует, 
потому что без Него человеку плохо. Как сказал основатель 
протестантизма Мартин Лютер: "Во что веришь, то и имеешь". 

В эпоху Нового времени специфика человека усматри-вается 
в его разуме, мышлении и рациональности. Согласно Декарту, 
ясное содержание души состоит в сознании. Декарт 
сформулировал принцип "Cogito, ergo sum" ("Я мыслю, 
следовательно, я существую"), выделяя разум и самосознание 
человека. Кант вносит много новых элементов в эту концепцию, 
но также придает превосходство познавательным способностям 
человека, включая разум, рассудок и способность к суждению. 
Руссо рассматривал человека в своем естественном состоянии, 
утверждая, что общество и его институты исказили 
человеческую природу. 

В Новое время параллельно с уже рассмотренной 
концепцией "хомо сапиенс" (разумный человек) возникает 
концепция "хомо фабер" (деятельный человек). Здесь главное 
значение придается реализации способности к действию. Это 
может быть понимание каждого индивидуума через его дей-
ствия, как у Маркса, или это может быть действие в общест-
венном смысле, где труд (деятельность) играет ключевую роль, 
а отдельный человек представляет собой "атом" общества, в 
котором пересекаются всеобщественные отношения. 

"Сверхчеловек" Ницше является последним изобретением 
философии Нового времени. Здесь разум рассматривается как 
болезнь, омертвляющая человека. Вместо этого в центре 
внимания оказываются страсть, лидерство, а также буйство 
фантазии и импровизации, выражаемое через протест против 
послушания и общепринятых норм. Философия XX века 
продолжает исследование истинной природы человека. 
Феноменолог Гуссерль утверждает, что подлинная сущность 
человека проявляется через его опыт сознания – формирование 
эйдосов, понимание мира через них и осмысление жизни на 
этом фундаменте. 

Герменевты считают, что истинность человека проявляется в 
его взаимодействии с миром, в понимании окружающей 
реальности, в преодолении её загадочности и слиянии границ 



118 

между собой и миром. Эти границы выражаются через времен-
ность, заботу, страх и активность, реализуемую в этой связи. 

Философы-аналитики рассматривают человека как 
существо, активно использующее свои языковые способности. 
Через язык человек определяет что, почему и как должно 
происходить. 

Согласно постмодернистам, человек – это существо, 
стремящееся к возвышенному и стремящееся избавиться от 
ограничений однообразия, монотонности и тоталитаризма. 
Человек может понять существующие общественные нормы 
только путем постоянного отстранения от них, другими 
словами, деконструкции. 

Философия бессознательного, разработанная Зигмундом 
Фрейдом, представляет собой важное направление в психологии 
и психоанализе. Она основывается на предположении о том, что 
человек имеет скрытые, бессознательные мотивы и желания, 
которые влияют на его поведение и психическое состояние. 

Основные принципы фрейдовской теории бессознательного: 
-  Либидо: Главная идея Фрейда заключается в том, что у 

человека глубинная сущность, которая определяется сексуаль-
ным влечением, или либидо. Это влечение может быть направ-
лено на различные объекты и проявляться разнообразными 
способами. 

-  Конфликт с сознанием: Сексуальные желания и влечения, 
не соответствующие общественным нормам и запретам, могут 
стать источником конфликта с сознанием. Человек вынужден 
скрывать эти влечения, что приводит к их вытеснению в 
бессознательное. 

-  Вытеснение и проявление: Бессознательные мотивы и 
желания могут проявляться через сновидения, нерациональные 
поступки, неврозы и другие психические проявления. 

-  Психоанализ: Основным методом работы с бессознатель-
ным является психоанализ. Это процесс раскрытия и анализа 
скрытых мотивов и конфликтов с целью их осознания и 
разрешения. 

-  Невозможность полного избавления: Фрейд считал, что 
невозможно полностью избавиться от бессознательного, 
поскольку оно является неотъемлемой частью человеческой 



119 

психики. Однако осознание и признание его существования 
позволяют управлять его влиянием на поведение и жизнь. 

Хотя концепция бессознательного Фрейда вызывает 
дискуссии и критику, она оказала значительное влияние на 
развитие психологии и психотерапии, а также на понимание 
человеческой природы. 

Выводы, сделанные на основе рассмотрения различных 
концепций природы человека, отражают его сложность и 
многообразие. В частности в них отчетливо подчеркиваются 
следующие ключевые моменты: 

а) Уникальность и универсальность человека: Человек 
является уникальным существом, обладающим уникальными 
способностями и качествами. Однако он также универсален, 
способен воспринимать и взаимо-действовать с разнообразными 
аспектами окружающего мира. 

б)  Соотношение внутреннего и внешнего: Внутренний 
мир человека проявляется через его внешние действия и дея-
тельность. Человек является общественным существом, взаимо-
действуя с окружающими и создавая социальные отношения. 

в) Единство в многообразии: Человек представляет собой 
единое существо, объединяющее различные аспекты 
биологического, разумного, чувственного, этического и другие. 
В каждой личности эти аспекты сочетаются по-разному. 

г) Творчество духовного мира: Человек активно творит свой 
духовный мир, формируя ценности науки, искусства, морали и 
другие аспекты культуры. 

д) Человек как историческое существо: Человек проживает в 
историческом контексте и стремится влиять на будущее, 
преодолевая препятствия и кризисные ситуации. 

е) Ответственность и философская база: Человек несет 
ответственность перед собой и другими, и для этого ему нужна 
развитая философская база, позволяющая осознать и осмыслить 
свою жизнь и действия. 

ж) Роль философии: Философия играет важную роль в 
понимании человеческой природы и судьбы, а также в 
разработке программ и идей для развития общества. Без 
философского подхода к вопросам о человеке воззрения 
остаются неполными и малодейственными. 



120 

Жан-Поль Сартр подчеркивал свободу и ответственность 
человека за свои действия, а также отсутствие заранее заданного 
смысла в жизни. Альбер Камю выразил идею абсурда и 
бессмысленности жизни, предостерегая о необходимости 
создавать свой собственный смысл. 

Эти выводы подчеркивают сложность и многогран-ность 
человеческой природы, а также необходимость философского 
осмысления этой природы для полноценного понимания и 
развития человека и общества. 

 
*** 

В философии марксизма человек рассматривался как 
предметное существо: он всегда имеет дело с предметами, 
поэтому нельзя сводить деятельность человека лишь к 
мышлению (сознанию). Это лишь одно из способностей 
целостного человека. Человек, однако, не только природное 
предметное существо, ни общественное существо, живущее в 
обществе. Общество, с одно стороны, создается человеком, с 
другой – формирует человека, социализирует его. Не только сам 
человек, но и его чувства – зрение, слух, обоняние – культурно 
ориентированы. К тому же наряду с этими чувствами возникают 
принципиально новые чувства, к которым можно отнести волю 
и любовь.  

Марксизм отстаивал тезис о социальной природе человека, 
утверждая, что все, что делает человека человеком формируется 
социально. Например, такие качества человека, как способность 
к прямохождению, мышление и речь, не присущи человеку как 
представителю биологического вида, они являются социально 
заушными. Если ребенок волей случая вырастает вне людей, т. 
е. вне общества и культуры (так называемые маугли), то в своем 
развитии он остается на уровне психики высших животных: 
передвигается на четвереньках, не умеет говорить, не способен 
к абстрактному мышлению. Марксизм в своей трактовке 
человека во многом сохранил просветительский характер: 
человек мыслился как существо рациональное.  

Иррациональность его поведению придают «нечелове-
ческие» общественные условия, которые Маркс считал 
«предысторией человечества». Сторонники марксизма 



121 

надеялись, освободив общество от Частной собственности, 
эксплуатации и социального неравенства, изменить и самого 
человека, который должен был стать в будущем универсально 
развитым и гармоничным. В таком «проекте» человека сказался 
утопизм марксизма, как и всего просветительского подхода в 
целом.  

Оптимистическим представлениям Маркса о будущем 
общества и человека другой мыслитель, который наряду с 
Марксом наиболее повлиял на самосознание людей в XX в., а 
именно З. Фрейд, противопоставил свои выводы, последовав-
шие из его теории психоанализа. По Фрейду, сознание человека 
не рационально, а иррационально, т. е. управляется бессоз-
нательным. Хотя человеческая культура стремится наложить 
запреты на основные инстинкты (инстинкт агрессии и 
сексуальный инстинкт), преодолеть свою биологическую 
природу человек не в силах, так как источник его проблем не 
вне его, как считал Маркс, а внутри и кроется в психике самого 
человека.  

В философии марксизма человек рассматривается как 
объектная сущность, всегда взаимодействующая с предметами, 
поэтому его деятельность нельзя свести только к мышлению 
(сознанию). Это только одно из аспектов целостной природы 
человека. Человек, однако, не только природное существо, а 
также общественное, существующее в обществе. Общество, с 
одной стороны, создается человеком, а с другой – формирует 
его, социализирует. Не только сам человек, но и его чувства – 
зрение, слух, обоняние – ориентированы культурно. Кроме того, 
вместе с этими чувствами возникают новые, такие как воля и 
любовь. 

Марксизм утверждает, что социальная сущность человека 
формируется социально. Например, такие характеристики, как 
способность к прямохождению, мышление и речь, не являются 
врожденными для человека как биологического вида, а 
приобретаются социально. Если ребенок вырос вне общества и 
культуры (например, маугли), то его развитие остается на 
уровне психики животных: он передвигается на четвереньках, 
не умеет говорить, не способен к абстрактному мышлению. 



122 

В своем понимании человека марксизм в значительной 
степени продолжает просветительскую традицию: человек 
рассматривается как рациональное существо. Иррациональность 
его поведения объясняется "не-человеческими" общественными 
условиями, которые Маркс считал "предысторией челове-
чества". Приверженцы марксизма надеялись, что освободив об-
щество от частной собственности, эксплуатации и социального 
неравенства, они смогут изменить и самого человека, сделав его 
универсально развитым и гармоничным в будущем. 

Однако в этом "проекте" человека присутствует утопи-
ческий момент, характерный для марксизма и просвети-
тельского подхода в целом. Оптимистическим представлениям 
Маркса о будущем общества и человека противостоит другой 
мыслитель – З. Фрейд, чьи идеи психоанализа сказались на 
сознании людей в XX веке. По мнению Фрейда, человеческое 
сознание не рационально, а иррационально, подчинено 
бессознательному. Хотя культура пытается ограничить 
основные инстинкты человека (агрессию и сексуальные 
инстинкты), человек не в состоянии преодолеть свою 
биологическую природу, так как источник его проблем кроется 
внутри его самого, в его психике, а не во внешних 
обстоятельствах, как считал Маркс. 

В XX веке иррационалистическое видение человеческой 
природы стало наиболее распространенным. Эту точку зрения 
разделяли не только сторонники фрейдизма и неофрейдизма, но 
и русские религиозные философы, а также экзистенциалисты. 
Согласно экзистенциализму, человек обречен на жизнь в мире, 
который ему чужд. Его существование иррационально, лишено 
смысла и непостижимо. Смысл жизни человека заключается в 
таинственном общении с Богом, в узком круге "духовной" 
аристократии, в постижении "подлинности" индивидуального 
существования. 

Отказавшись от рационалистической идеи о том, что 
сознание и поведение человека определяются исключительно 
разумом, философы обратили внимание на то, что воля к жизни 
или власти, вера, стремление к постижению подлинности жизни 
могут иметь решающее влияние на человека. Иррационалис-
тические теории были во многом подтверждены историческими 



123 

событиями XX века, заставившими задуматься о реальной 
разумности человеческого поведения. 

Феноменология в лице Бетховена, Хуссерля, Хайдеггера и 
др. занимались анализом человеческого опыта и осознания. 
Постструктуралисты, такие как Фуко и Деррида, предложили 
критику установленных истин и властных структур в обществе. 

Философия, исследуя сущность человека, обращает вни-
мание на то, что он является разумным существом, субъектом 
труда, социальных отношений и взаимо-действия между 
людьми, то есть общественным существом. Осознанная 
активность человека принци-пиально отличается от животной. 
Возникает вопрос о том, каким образом формировалось 
человеческое разумное, социальное и активное бытие. Теории, 
объясняющие происхождение человека как биологического 
вида, называются теориями антропогенеза, в то время как 
теории о развитии человека как разумного и общественного 
существа – антро-посоциогенезом. 

Антропосоциогенез представляет собой совокупность 
теорий, объясняющих происхождение человека как обществен-
ного существа. До сих пор вопрос о происхождении человека 
остается не полностью исследованным. Существует множество 
различных теорий, пытающихся дать ответ на этот вопрос. 
Религиозное представление о творении человека Богом широко 
известно, и не следует считать, что оно полностью и 
окончательно опровергнуто современной наукой. Вопрос о 
происхождении человека относится к категории "вечных 
вопросов" в философской рефлексии. Ведь чисто научными 
методами, с помощью эксперимента, невозмож-но полностью 
подтвердить или опровергнуть ту или иную теорию 
происхождения человека. 

Философские концепции, пытающиеся объяснить 
происхождение человека без прибегания к помощи Бога, 
абсолютного разума или инопланетян, получили развитие в XIX 
веке, особенно после появления эволюционной теории Ч. 
Дарвина. Одной из таких концепций является трудовая теория 
происхождения человека. Согласно этой теории, именно труд, 
связанный с изготовлением орудий производства, сыграл 
ключевую роль в формировании человека. В процессе трудовой 



124 

деятельности рука становилась более гибкой и свободной, 
развивался мозг, а люди начинали жить сообща и общаться 
между собой. Таким образом, использование орудий, формиро-
вание общества, развитие речи и мышления стали определяю-
щими факторами в превращении обезьян в человека. 

Кроме того, в процессе этого развития постепенно возникали 
регулирование брачных отношений, формирование 
нравственности и другие аспекты становления и существования 
человека. Однако вопрос о том, почему наши предки начали 
трудиться и как трудовая активность привела к превращению 
обезьян в человека, остается открытым. В научной литературе 
можно найти ответы, основанные на необходимости обеспе-
чения жизнедеятельности: люди должны были ежедневно 
питаться, пить, защищаться от холода и т.д., что вынудило их к 
труду и производству. Однако животные, включая наших 
предков, способны поддерживать свое существование без 
производства. 

Тем не менее, поскольку труд появился, это открывает 
возможность объяснить ход антропосоцио-генеза. Труд не 
только сыграл решающую роль в возникновении новой формы 
наследования, открывшей безграничные возможности для 
становления человека, но и привел к сдвигу от генетических 
форм наследования к социальным. 

 
*** 

В философии марксизма человек рассматривается как 
объектная сущность, всегда взаимодействующая с предметами, 
поэтому его деятельность нельзя свести только к мышлению 
(сознанию). Это только одно из аспектов целостной природы 
человека. Человек, однако, не только природное существо, а 
также общественное, существующее в обществе. Общество, с 
одной стороны, создается человеком, а с другой – формирует 
его, социализирует. Не только сам человек, но и его чувства – 
зрение, слух, обоняние – ориентированы культурно. Кроме того, 
вместе с этими чувствами возникают новые, такие как воля и 
любовь. 

Марксизм утверждает, что социальная сущность человека 
формируется социально. Например, такие характеристики, как 



125 

способность к прямохождению, мышление и речь, не являются 
врожденными для человека как биологического вида, а 
приобретаются социально. Если ребенок вырос вне общества и 
культуры (например, маугли), то его развитие остается на 
уровне психики животных: он передвигается на четвереньках, 
не умеет говорить, не способен к абстрактному мышлению. 

В своем понимании человека марксизм в значительной 
степени продолжает просветительскую традицию: человек 
рассматривается как рациональное существо. Иррациональность 
его поведения объясняется "не-человеческими" общественными 
условиями, которые Маркс считал "предысторией челове-
чества". Привержен-цы марксизма надеялись, что освободив 
общество от частной собственности, эксплуатации и социаль-
ного неравенства, они смогут изменить и самого человека, 
сделав его универсально развитым и гармоничным в будущем. 

Однако в этом "проекте" человека присутствует утопи-
ческий момент, характерный для марксизма и просветитель-
ского подхода в целом. Оптимистическим представлениям 
Маркса о будущем общества и человека противостоит другой 
мыслитель – З. Фрейд, чьи идеи психоанализа сказались на 
сознании людей в XX веке. По мнению Фрейда, человеческое 
сознание не рационально, а иррационально, подчинено 
бессознательному. Хотя культура пытается ограничить 
основные инстинкты человека (агрессию и сексуальные 
инстинкты), человек не в состоянии преодолеть свою 
биологическую природу, так как источник его проблем кроется 
внутри его самого, в его психике, а не во внешних 
обстоятельствах, как считал Маркс. 

В XX веке иррационалистическое видение человеческой 
природы стало наиболее распространенным. Эту точку зрения 
разделяли не только сторонники фрейдизма и неофрейдизма, но 
и русские религиозные философы, а также экзистенциалисты. 
Согласно экзистенциализму, человек обречен на жизнь в мире, 
который ему чужд. Его существование иррационально, лишено 
смысла и непостижимо. Смысл жизни человека заключается в 
таинственном общении с Богом, в узком круге "духовной" 
аристократии, в постижении "подлинности" индивидуального 
существования. 



126 

Отказавшись от рационалистической идеи о том, что 
сознание и поведение человека определяются исключительно 
разумом, философы обратили внимание на то, что воля к жизни 
или власти, вера, стремление к постижению подлинности жизни 
могут иметь решающее влияние на человека. Иррационалисти-
ческие теории были во многом подтверждены историческими 
событиями XX века, заставившими задуматься о реальной 
разумности человеческого поведения. 

Философия, исследуя сущность человека, обращает 
внимание на то, что он является разумным существом, 
субъектом труда, социальных отношений и взаимо-действия 
между людьми, то есть общественным существом. Осознанная 
активность человека принци-пиально отличается от животной. 
Возникает вопрос о том, каким образом формировалось 
человеческое разумное, социальное и активное бытие. Теории, 
объясняющие происхождение человека как биологического 
вида, называются теориями антропогенеза, в то время как 
теории о развитии человека как разумного и общественного 
существа – антропосоциогенезом. 

Антропосоциогенез представляет собой совокупность 
теорий, объясняющих происхождение человека как 
общественного существа. До сих пор вопрос о происхождении 
человека остается не полностью исследованным. Существует 
множество различных теорий, пытающихся дать ответ на этот 
вопрос. Религиозное представление о творении человека Богом 
широко известно, и не следует считать, что оно полностью и 
окон-чательно опровергнуто современной наукой. Вопрос о 
происхождении человека относится к категории "вечных 
вопросов" в философской рефлексии. Ведь чисто научными 
методами, с помощью эксперимента, невозможно полностью 
подтвердить или опровергнуть ту или иную теорию 
происхождения человека. 

Философские концепции, пытающиеся объяснить 
происхождение человека без прибегания к помощи Бога, 
абсолютного разума или инопланетян, получили развитие в XIX 
веке, особенно после появления эволюционной теории Ч. 
Дарвина. Одной из таких концепций является трудовая теория 
происхождения человека. Согласно этой теории, именно труд, 



127 

связанный с изготовлением орудий производства, сыграл 
ключевую роль в формировании человека. В процессе трудовой 
деятельности рука становилась более гибкой и свободной, 
развивался мозг, а люди начинали жить сообща и общаться 
между собой. Таким образом, использование орудий, 
формирование общества, развитие речи и мышления стали 
определяющими факторами в превращении обезьян в человека. 

Кроме того, в процессе этого развития постепенно возникали 
регулирование брачных отношений, формирование 
нравственности и другие аспекты становления и существования 
человека. Однако вопрос о том, почему наши предки начали 
трудиться и как трудовая активность привела к превращению 
обезьян в человека, остается открытым. В научной литературе 
можно найти ответы, основанные на необходимости 
обеспечения жизнедеятельности: люди должны были ежедневно 
питаться, пить, защищаться от холода и т.д., что вынудило их к 
труду и производству. Однако животные, включая наших 
предков, способны поддерживать свое существование без 
производства. 

Тем не менее, поскольку труд появился, это открывает 
возможность объяснить ход антропосоцио-генеза. Труд не 
только сыграл решающую роль в возникновении новой формы 
наследования, открывшей безграничные возможности для 
становления человека, но и привел к сдвигу от генетических 
форм наследования к социальным. 

В работе "Постижение человека" американский культурный 
антрополог Р. Линтон подчеркивает, что все человеческое 
поведение основано на усвоении, а не на генетически 
передаваемой информации. Он отмечает, что вся эволюция 
животного мира свидетельствует о расширении научаемых 
форм поведения, что в терминологии И. Павлова называется 
"условными рефлексами". Человек использует новые, 
культурные способы адаптации к миру, начиная тем самым 
социальную историю. 

Американский философ и культуролог Л. Уайт, крити-чески 
анализируя трудовую теорию становления человека, предлагает 
иную концепцию антропосоциогенеза – теорию символизации. 
Он отмечает, что любой живой организм должен адаптироваться 



128 

к окружающей среде для выживания и размножения. Однако 
только человек использует символические средства для этого. В 
отличие от животных, человек способен воспринимать и 
интерпретировать мир с помощью символов, достигая 
адаптации и понимания на более высоком уровне. Для человека 
механизм обучения, заменивший генетическую передачу 
информации, существует только благодаря символам. 

Обе эти концепции подчеркивают важность соотношения 
биологического и социального в человеке и отражают 
различные понимания человеческой природы. Эти различия в 
понимании природы человека приводят к формированию 
различных философских концепций человека. 

Спор о том, насколько социальна или биологически 
обусловлена природа человека, является одним из ключевых в 
современной философии. Сторонники первой позиции утверж-
дают, что человек рождается с готовностью к приобретению 
человеческих способностей и что его поведение в значительной 
степени формируется общественной средой и культурой, в 
которой он вырос. Этот подход основывается на идее, что 
человек является продуктом социальной среды, и что его 
основные способности и характеристики формируются в 
процессе взаимодействия с обществом. 

Сторонники второй позиции, напротив, утверждают, что 
биологические факторы также играют важную роль в 
формировании поведения и характера человека. Они 
подчеркивают, что генетические факторы, наследствен-ность и 
биологические особенности могут оказывать значительное 
влияние на развитие личности и поведение человека. Этот 
подход подкрепляется результатами исследований в области 
генетики, нейробиологии и психологии. 

Оба подхода имеют свои доводы и аргументы, и спор между 
ними продолжается. Он выражает сложность и многогранность 
природы человека, которая не может быть объяснена 
исключительно или исключительно социаль-ными или 
биологическими факторами. Вместо этого, признание обоих 
аспектов, социального и биологического, может помочь нам 
лучше понять человеческую природу в ее полноте и сложности. 



129 

Этот пример слепоглухонемых детей из школы в Загорске 
весьма впечатляющий и иллюстрирует важность социальной 
среды и образования в формировании человеческой личности. 
Помимо потери важнейших каналов связи с миром, эти дети 
получили возможность развиваться и обучаться благодаря 
специальным методикам и учебным программам, основанным 
на теории предметной деятельности. 

Через систематическое обучение, начиная с базовых 
навыков, таких как прием пищи, и постепенное введение более 
сложных умений, эти дети смогли освоить множество аспектов 
человеческой жизни. Важно отметить, что их успех в 
интеграции в общество и достижении нормального уровня 
функционирования свидетельствует о значимости социальной 
среды и образования в преодолении трудностей, связанных с 
физическими ограничениями. 

Этот случай подчеркивает важность поддержки и вни-мания 
к особенностям каждого человека, а также возможность 
человека преодолеть свои трудности и достичь высоких 
результатов при наличии подходящей поддержки и обучения. 

Сторонники второго подхода, ссылаясь на современную 
социобиологию, обращают внимание на то, что многие стерео-
типные формы человеческого поведения, а также специфичес-
кие формы, схожи с поведением млекопитающих и приматов. 
Социобиологи признают значительное влияние культурной 
эволюции на формирование человеческого поведения, но 
одновременно отмечают, что биологические факторы также 
оказывают свое тонкое влияние на наше мышление и действия. 

Социобиология стремится объединить биологические и 
социальные аспекты природы человека, понимая их как 
взаимосвязанные и взаимообусловленные. В этом контексте 
важно рассматривать и вопрос о бессознатель-ном, который 
тесно связан с вопросом о соотношении биологического и 
социального в человеческой природе. 

Долгое время в философии преобладал принцип антро-
пологического рационализма, согласно которому человек 
рассматривался лишь как "человек разумный". Этот подход 
нашел свое отражение в знаменитом высказывании Декарта: 
"Мыслю, следовательно, существую". Однако современная 



130 

социобиология предлагает более комплексное понимание 
природы человека, учитывающее как его биологические, так и 
социальные аспекты. 

В XIX веке многие философы начали глубже анали-зировать 
психические процессы, которые не осознаются человеком. В 
этом направлении определенное влияние оказал З. Фрейд, 
который начал рассматривать бессознательное как ключевой 
фактор в человеческом поведении. 

Развитие концепции бессознательного внесло значи-тельный 
вклад в понимание структуры индивидуального и коллектив-
ного сознания, выделив область сознательного и бессознатель-
ного. В повседневном языке мы часто используем слова "лич-
ность" и "индивидуальность" как синонимы, однако в филосо-
фии эти понятия имеют более строгие и научные определения. 

Человек представляет собой высшую ступень развития 
живых организмов на Земле. Он является субъектом труда, 
общения и сознания, а также социальной формы жизни. Человек 
принадлежит к биологическому виду, но он особый вид, 
который использует культуру как средство адаптации к 
окружающей среде. Термин "человек" характеризует как 
биологические, так и социальные качества и способности, 
присущие всему человеческому роду. 

Вопрос о смысле жизни является вопросом о 
предназначении человека. Как отмечает французский моралист 
и философ Альберт Камю в своем эссе "Миф о Сизифе", это 
единственный фундаментальный вопрос философии. Он связан 
не с тем, почему человек живет, а для чего он живет. Все 
остальные вопросы, такие как природа мира или структура 
разума, становятся второстепенными. 

Сам факт постановки вопроса о смысле жизни указывает на 
сомнение в существовании такого смысла. Это сомнение 
подразумевает возможность того, что реальность может быть 
разорванной, непоследовательной и абсурдной. В своем эссе 
Камю формулирует проблему как вопрос о том, существует ли 
логика или смысл, который остается верным даже перед лицом 
смерти. 

Существует несколько основных подходов к решению этой 
проблемы. Первый подход предполагает, что смысл жизни 



131 

присущ самой жизни, ее внутренним основаниям. Второй 
подход утверждает, что смысл жизни находится за ее 
пределами, в некоем трансцендентном или сверхъестественном 
измерении. Третий подход говорит о том, что смысл жизни 
создается самим субъектом, индивидуумом. 

Все эти подходы предполагают, что жизнь в своей сущности 
может казаться бессмысленной, как утверждал автор Книги 
Екклезиаст: "Все суета!". Однако понимание смысла жизни 
может быть разным в зависимости от выбранной философской 
позиции. 

 
*** 

Эволюция человеческой совместной деятельности и 
преодоление трудностей в требовали развития эффективных 
средств коммуникации. Этот процесс привел к формированию 
речи и языка, которые стали ключевыми инструментами 
передачи знаний, опыта и обеспечения согласованного 
взаимодействия в группах. Совместные задачи, такие как охота, 
строительство убежищ и оборона от опасностей, требовали 
эффективной коммуникации между членами группы. 
Способность передавать информацию об опасности, 
местоположении добычи или планах действий стала важной для 
успешного совместного ведения дел. Развитие языка позволило 
человеку передавать знания и опыт между поколениями. Это 
содейство-вало накоплению коллективного опыта и 
обеспечивало возможность использования накопленных знаний 
для решения новых задач. Язык стал средством формирования 
общих ценностей, норм и правил поведения в группе. 
Коммуникация позволяла установить общие цели и 
поддерживать социальные связи, что способствовало 
укреплению социальной структуры. Более того, язык стал 
средством выражения абстрактных концепций, идей и чувств. 
Это позволило человеку развивать более сложные формы 
мышления, а также создавать культурные и религиозные 
концепции. С течением времени язык эволюционировал, 
становясь более сложным и адаптированным к изменяющимся 
потребностям общества. С появлением письменности и других 
форм коммуникации возникла возмож-ность сохранять 



132 

информацию на протяжении длительного времени. Развитие 
языка, также способствовало культурному обмену между 
различными группами людей. Это содействовало 
распространению идей, технологий, искусства и других 
аспектов культуры. Таким образом, развитие речи и языка стало 
неотъемлемой частью эволюции человеческой культуры, 
способствуя более эффективному взаимодействию и обеспечи-
вая уникальные возможности передачи информации и 
социальной координации. 

Труд играл и продолжает играть ключевую роль в 
приспособлении человека к разнообразным условиям окружаю-
щей среды. Работа с природными ресурсами не только 
обеспечивала основные потребности человека, но и позволяла 
ему развивать навыки, технологии и инновации. Труд человека в 
сельском хозяйстве, охоте и рыболовстве обеспечивал ему 
доступ к разнообразной пище. Выращивание растений и 
разведение скота стали фундаментальными элементами 
сельского хозяйства, что существенно улучшило устойчивость к 
изменениям в окружающей среде. Труд по обработке 
природных материалов позволял человеку создавать одежду и 
строить убежища. От использования шкур и растений для 
создания одежды до строительства жилищ из природных 
материалов, человек приспосабливался к различным 
климатическим условиям. 

Труд человека направлен на извлечение ценных ресурсов из 
окружающей среды. Это включает в себя добычу древесины, 
металлов, минералов, топлив и других природных материалов 
для строительства, топлива, производства инструментов и 
предметов быта. Труд стимулировал технологический прогресс, 
поскольку человек искал более эффективные способы исполь-
зования ресурсов и улучшения производственных процессов. 
Создание и использование новых инструментов и техник стало 
основой для развития различных отраслей промышленности. 
Труд человека в области добычи, обработки и использования 
природных ресурсов стал основой для экономического развития. 
Ресурсы стали объектом торговли, что способствовало 
формированию экономических систем и обмену товарами. С 
увеличением осведомленности о влиянии человека на 



133 

окружающую среду, труд направлен на поиск более устойчивых 
способов использования природных ресурсов. Усилия в 
направлении экологической устойчивости включают в себя 
эффективное использование энергии, управление отходами и 
сохранение биоразнообразия. Таким образом, труд человека 
взаимодействует с природой, обеспечивая ему средства к 
существованию и стимулируя развитие общества и культуры. 
Приспособление к окружающей  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



134 

ГЛАВА 6 
ГЕНЕЗИС АДАМА:  

ПОНЯТИЙНАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ 
 
 
Существует несколько теорий о генезисе человека, которые 

основываются на различных научных данных и подходах. Ниже 
более подробнее рассмотрим некоторые теории происхождения 
человека. 

Теория эволюции: 
Эта теория, предложенная Чарльзом Дарвином в XIX веке, 

объясняет происхождение видов через процесс естественного 
отбора и изменчивость популяций. 

В контексте человека, эта теория утверждает, что Homo 
sapiens произошел от предшествующих видов, таких как Homo 
erectus, Homo habilis и т. д., через миллионы лет эволюции. 

Это подтверждается археологическими находками остан-ков 
древних людей, генетическими исследованиями, а также 
сравнительными анатомическими и поведенческими данными о 
человекоподобных обезьянах и древних предках человека. 

Теория гипотезы общего предка: 
Эта теория предполагает, что все живые организмы на Земле 

произошли от общего предка. 
В контексте человека, она означает, что человек имеет 

общего предка с другими видами животных, таких как приматы. 
Подтверждается генетическими исследованиями, которые 

показывают генетическое сходство между человеком и другими 
видами, а также анатомическими сходствами в строении тела. 

Теория мультирегионального происхождения: 
Эта теория предполагает, что современный человек Homo 

sapiens эволюционировал из разных региональных популяций 
Homo erectus. 

Это объясняет разнообразие черт среди современных людей 
в разных частях мира. 

Однако большинство современных исследований генетики 
склоняются к тому, что Homo sapiens произошел из одного 
предка, вероятно, из африканской популяции Homo erectus. 



135 

Теория анатомической модернизации: 
Эта теория утверждает, что Homo sapiens появился в 

результате мутаций и эволюционных изменений внутри одного 
вида Homo, вероятно, Homo erectus или Homo heidelbergensis. 

Это подтверждается археологическими находками останков 
современных людей, которые датируются на более поздние 
периоды. 

Теория дополнительной адаптации: 
Эта теория утверждает, что Homo sapiens развился из-за 

необходимости адаптироваться к изменяющимся условиям 
окружающей среды. 

Это объясняет разнообразие культурных и технологи-ческих 
инноваций, которые сопровождали эволюцию человека. 

Выше упомянутые теории представляют собой результаты 
научных исследований и усилий по пониманию происхождения 
и эволюции человека на основе различных теоретических 
исследований. 

В целом, с точки зрения науки, человек представляет собой 
продукт длительного процесса эволюции, в результате которого 
возник современный Homo sapiens. Он является частью 
биологического мира и существует в гармонии с другими 
организмами на Земле. Человек обладает уникальными 
характеристиками, такими как разум, сознание, язык и 
способность к технологическому развитию. 

С точки зрения биологии, человек – это примат из отряда 
приматов, семейства гоминид, который прошел длительный 
путь эволюции от более ранних представителей этого семейства. 
Он имеет биологические особенности, которые позволяют ему 
успешно адаптироваться к различным средам, используя 
интеллект, общение и культуру. 

Человек также является социальным существом, 
образующим общества, культуры и цивилизации. Его 
социальное взаимодействие, кооперация и способность к 
формированию сложных социальных структур и институтов 
являются ключевыми аспектами его существования. 

В современном мире человек играет определяющую роль в 
изменении окружающей среды и воздействии на нее. Его техно-
логические и научные достижения позволяют ему модифициро-



136 

вать природу и формировать общество в соответствии с 
собственными потребностями и целями. 

Далее попытаемся схематично эксплицировать изложенные 
выше тезисы: 

Человек как продукт эволюции: 
Эволюция человека изучается в области антропо-логии и 

палеонтологии. На основе археологических находок останков 
древних людей и изучения окамене-лостей, ученые смогли 
установить последовательность этапов развития человека. 

Генетические исследования также подтверждают эволю-
ционное происхождение человека, показывая генетическую 
связь между Homo sapiens и более ранними представителями 
гоминид. 

Изучение анатомии и поведения современных приматов, 
таких как шимпанзе и гориллы, помогает понять процесс 
эволюции и развитие человека из общего предка. 

Биологические особенности человека: 
Человек имеет уникальные биологические харак-теристики, 

такие как большой размер и сложная мозговая кора, что 
позволяет ему развивать высокоуровневое мышление, сложные 
социальные структуры и технологические достижения. 

Биологические адаптации, такие как беговая походка, 
прямая поза и мобильные руки, позволяют человеку успешно 
адаптироваться к различным средам и обеспечивать 
выживаемость. 

Социальные и культурные аспекты: 
Человек является социальным существом, что означает, что 

он зависит от социальных взаимодействий с другими людьми 
для выживания и развития. Это приводит к формированию 
различных форм социальной органи-зации, от семей и 
сообществ до культур и цивилизаций. 

Культура играет важную роль в жизни человека, определяя 
его ценности, верования, традиции, язык и искусство. Куль-
турные достижения человека, такие как литература, музыка, 
наука и технологии, формируют его уникальную идентичность и 
влияют на его взаимодействие с окружающим миром. 

Воздействие человека на окружающую среду: 



137 

Человек оказывает значительное воздействие на окружаю-
щую среду. Его технологические и научные достижения 
привели к изменению ландшафта, климата и биоразнообразия 
планеты. 

Рост населения, индустриализация и потребление ресурсов 
приводят к серьезным экологическим проблемам, таким как 
загрязнение воздуха и воды, вымирание видов и изменение 
климата. 

Таким образом, человек представляет собой сложное 
сочетание биологических, социальных и культурных факторов, 
которые определяют его место в мире и его взаимодействие с 
окружающей средой. 

Человек, как социальное существо, имеет ряд харак-
теристик и особенностей, которые делают его зависимым от 
социальной среды и взаимодействия с другими людьми. 
Рассмотрим более подробно, что делает человека социальным 
существом: 

Человек обладает уникальной способностью к языку и 
общению, что позволяет ему передавать информацию, идеи, 
ценности и знания другим членам общества. Язык является 
ключевым инструментом социальной коорди-нации и 
сотрудничества. 

Человек обладает эмоциональной интеллектуаль-ностью, 
которая позволяет ему понимать чувства и эмоции других 
людей, сопереживать им и стремиться к совместным решениям 
проблем. В частности человек: 

- стремится к общению и установлению связей с другими 
людьми, формируя семьи, дружбы, сообщества и общества. Эти 
социальные связи играют важную роль в поддержании 
эмоционального благополучия, социальной поддержки и 
развития личности; 

- способен к сотрудничеству с другими для достижения 
общих целей и решения коллективных задач. Это позволяет ему 
создавать и развивать социальные структуры, институты и 
организации; 

- создает и передает культуру и традиции, включая язык, 
религию, нормы поведения, обычаи и искусство. Культура 
служит важным механизмом передачи знаний и ценностей 



138 

между поколениями и формирования идентичности и само-
сознания; 

- является обучаемым и социализируемым существом, что 
означает, что он может учиться от других людей и 
интегрироваться в общество, принимая его нормы, ценности и 
правила поведения; 

В целом, социальные взаимодействия играют ключевую 
роль в жизни человека, определяя его пове-дение, отношения, 
развитие и благополучие. Человек формирует свою личность и 
самосознание через взаимодействие с другими людьми и 
социальную среду, что делает его неотъемлемой частью 
общества. 

Кстати, понятие "человек – биосоциальное явление" под-
разумевает, что человек является результатом взаимодействия 
биологических и социальных факторов, определяющих его 
поведение, характеристики и развитие. Человек является 
биологическим организмом, подверженным законам эволюции и 
наследственности. Его биологические характеристики, такие как 
генетический состав, физические особенности, здоровье и 
возраст, оказывают значительное влияние на его поведение и 
функционирование в обществе. Например, генетические 
предрасположенности могут влиять на склонность к 
определенным заболеваниям или характеристикам личности. 

В то же время, человек существует в социальной среде, 
взаимодействуя с другими людьми и обществен-ными 
институтами. Социальные факторы, такие как культура, 
история, образование, экономическое поло-жение, семейная и 
социальная поддержка, формируют его социальное поведение, 
ценности, нормы и идентичность. Например, социальное 
воспитание и обучение влияют на формирование личности и 
поведенческих паттернов человека. 

Взаимодействие биологических и социальных факторов 
оказывает взаимное влияние на развитие и функционирование 
человека. Например, биологические факторы, такие как 
генетические предрасположенности к определенным 
заболеваниям, могут быть усилены или ослаблены в 
зависимости от социальной среды, включая доступ к 
медицинским услугам, образованию и стилю жизни. 



139 

Человек как биосоциальное явление обладает адаптив-ными 
способностями, которые позволяют ему успешно 
приспосабливаться к различным изменениям в окружающей 
среде. Это включает как биологическую адаптацию (например, 
физическую подготовку к изменяю-щимся климатическим 
условиям), так и социальную адаптацию (например, развитие 
новых социальных норм и институтов в ответ на изменения в 
обществе). 

Таким образом, понятие "человек – биосоциальное явление" 
подчеркивает сложное взаимодействие между биологическими 
и социальными аспектами человеческой природы, 
определяющими его поведение, характеристики и развитие. 

Психика человека  
Психика человека – это комплексное понятие, описывающее 

различные аспекты психической деятель-ности, включая мыш-
ление, чувства, восприятие, волю, память, а также более высо-
кие когнитивные функции, такие как рефлексия и самосознание. 
Важно отметить, что психика человека пред-ставляет собой 
сложную систему взаимосвязанных процессов, которые 
взаимодействуют с внешней средой и внутренними факторами, 
такими как генетика, биология и социокультурные факторы. 

Некоторые основные аспекты психики человека: 
Мышление: Это процесс обработки информации, вклю-

чающий в себя понимание, анализ, синтез, оценку и принятие 
решений. Мышление может быть логическим, абстрактным, 
креативным и т. д. 

Чувства и эмоции: Эмоции – это комплексные реакции на 
определенные стимулы или события, которые включают 
физиологические, психологические и пове-денческие аспекты. 
Чувства отражают эмоциональное состояние человека и могут 
быть положительными (радость, удовлетворение) или 
отрицательными (грусть, страх). 

Восприятие: Это процесс интерпретации и организации 
сенсорной информации из внешней среды. Восприятие 
позволяет человеку понимать мир вокруг себя и взаимо-
действовать с ним. 



140 

Воля: Это способность человека контролировать свои 
действия и принимать решения на основе собственных 
убеждений, ценностей и желаний. 

Память: Это процесс сохранения, хранения и воспроизве-
дения информации. Память позволяет человеку использовать 
прошлый опыт для принятия решений и решения проблем. 

Рефлексия и самосознание: Это способность человека 
осознавать и анализировать свои мысли, чувства, поведение и 
жизненные ситуации. Рефлексия позволяет человеку понимать 
себя и свои отношения с окружающим миром. 

Психика человека является объектом изучения психологии, 
нейронауки, психиатрии и других научных дисциплин. Она 
подвержена влиянию различных фак-торов, таких как генетика, 
биология, социальная среда, культура и личный опыт, и играет 
важную роль в формировании личности, поведения и 
благополучия человека. 

Имеется ли сходства в психиках человека и животных. Да, 
сходства в психиках человека и животных существуют, 
поскольку оба обладают некоторыми общими психическими 
функциями и способностями. Человек и многие животные 
испытывают базовые эмоции, такие как страх, радость, гнев и 
горе. Эти эмоции являются эволюционно закодированными 
реакциями на определен-ные стимулы и помогают организму 
адаптироваться к окружающей среде. 

Многие виды животных, включая человека, обладают 
способностью к социальным взаимодействиям, таким как уход 
за потомством, участие в социальной иерархии, сотрудничество 
с членами своего вида и формирование социальных связей. 
Некоторые виды животных, особенно приматы, обладают 
развитыми когнитивными способ-ностями, которые могут быть 
сходными с человеческими. Это включает способность к 
обучению, решению проблем, использованию инструментов, 
планированию. 

Животные, как и люди, обладают способностью к 
восприятию и обработке информации из внешней среды. Они 
могут обнаруживать опасность, распознавать сигналы своего 
вида, оценивать ресурсы. Животные и люди проявляют ряд 
поведенческих реакций на различные ситуации и стимулы, 



141 

такие как поиск пищи, защита от опасности, социальные 
взаимодействия и размножение. 

Хотя есть некоторые сходства в психиках человека и 
животных, важно также отметить, что у человека развиты более 
сложные когнитивные, языковые и социальные способности, 
что делает его уникальным среди живых организмов. 

Идея о том, что психика человека имеет свои корни в 
психических процессах животных, имеет долгую историю в 
научной мысли. Это связано с тем, что человек и животные 
имеют общего предка и разделяют множество биологических и 
поведенческих характеристик. 

Современная наука подтверждает, что многие аспекты 
психической деятельности, такие как эмоции, восприятие, 
память, обучение и некоторые аспекты мышления, имеют 
эволюционные корни и общие черты у человека и животных. 

Например, исследования поведения животных показы-вают, 
что они способны испытывать эмоции, такие как страх, радость 
и гнев, а также обладают способностью к обучению, 
запоминанию и принятию решений. При этом 
нейробиологические исследования показывают, что многие 
нейро-физиологические механизмы, лежащие в основе этих 
процессов у человека, сходны у других видов. 

Эти данные подтверждают гипотезу о том, что эволюционно 
старые мозговые структуры и механизмы, развившиеся у более 
простых организмов, могли стать предшественниками и основой 
для формирования более сложной психики у человека. 

Таким образом, можно сказать, что животное начало 
психики человека заключается в том, что эволюционно более 
простые формы психической деятельности, обнаруженные у 
животных, с течением времени претерпевали изменения и 
дополнения, приводя к развитию более сложных и уникальных 
психических способностей у человека. 

  
*** 

 
 
 
 



142 

ГЛАВА 7 
АДАМ: КЛАССИЧЕСКАЯ  

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ 
 
 

Кант о человеке 
Иммануил Кант – один из наиболее влиятельных фило-

софов эпохи Просвещения, чья философия оказала значительное 
влияние на развитие современной мысли. Его работы знамениты 
своей глубокой исследовательской проницательностью и 
оставили неизгладимый след в истории философии. 

В контексте его философской системы, учение о человеке 
занимает центральное место. Кант стремился понять и 
объяснить не только природу человека, но и его место в мире, 
его отношение к морали, свободе и познанию. Понимание 
человека для Канта было неотъемлемой частью его критической 
философии, в которой он стремился определить границы 
человеческого познания и морального действия. 

Таким образом, учение о человеке в философии Канта 
представляет собой ключевой элемент его системы, отражаю-
щий его стремление к поиску фундаментальных принципов 
человеческой природы и морали. 

Иммануил Кант (1724–1804) родился и вырос в Кёнигсберге, 
восточно-прусском городе, где он провел практи-чески всю 
свою жизнь. В начале своей карьеры он занимался препода-
ванием и изучением философии, математики и естественных 
наук в Университете Кёнигсберга. Став известным философом, 
Кант разработал свою критическую философию, включающую в 
себя такие работы, как «Критика чистого разума», «Критика 
практического разума» и «Критика суждения». 

Влияние контекста на формирование взглядов Канта на 
человека нельзя недооценивать. Время, в котором он жил, было 
периодом интеллектуальной и культурной трансформации – 
Просвещение. Этот период характеризовался ростом интереса к 
рациональности, науке и образованию. Кант был глубоко влиян 
как философами прошлого, так и своими современниками, 
включая лейбницевскую традицию, идеализм и эмпиризм. 



143 

Биографические и культурные контексты сформировали 
основные принципы его философии, включая его взгляды на 
человека, мораль и познание. К примеру, обсуждение свободы и 
нравственности в его работах является реакцией на тогдашние 
общественные и политические события. 

Кант делает четкое различие между эмпирическими и 
трансцендентальными аспектами человека. Эмпирический 
человек – это конкретные индивиды с определенными 
характеристиками, происхождением, историей и опытом. 
Трансцендентальный человек, с другой стороны, преставляет 
собой априорные, универсальные идеи о человеческой природе, 
которые не зависят от конкретных наблюдений и опыта. Для 
Канта, истинное понимание человека возможно только через 
анализ трансцен-дентальных аспектов, которые превосходят 
конкретные эмпирические факты. 

Кант различает между априорными и апостериорными 
аспектами в понимании человека, применяя эту дихотомию не 
только к познанию мира в целом, но и к пониманию 
человеческой природы. Априорные аспекты человеческой 
природы, согласно Канту, представляют собой универсальные и 
неизменные концепции, которые существуют независимо от 
опыта и созерцания. Эти концепции, такие как понятия времени, 
пространства и причинности, лежат в основе нашего понимания 
мира и являются априорными в том смысле, что они 
предшествуют нашему опыту и определяют его структуру. 
Например, для Канта, представление о времени и пространстве 
не является результатом нашего опыта, а, наоборот, является 
необходимым условием для возможности опыта. С другой 
стороны, апостериорные аспекты человеческой природы 
основаны на опыте и наблюдении. Это конкретные 
характеристики и свойства индивидуальных людей, которые 
могут изменяться в зависимости от опыта и внешних 
воздействий. Например, особенности характера, темперамент, 
восприятие и опыт каждого человека формируются в процессе 
взаимодействия с окружающим миром и социокультурным 
контекстом. Таким образом, априорные и апостериорные 
аспекты человеческой природы согласуются в кантовской 



144 

антропологии, образуя комплексное представление о человеке, 
его познании и сущности. 

В своей философии Кант также рассматривает категории 
априорности и апостериорности в понимании человека. Он 
утверждает, что некоторые аспекты чело-веческой природы 
(например, понятия времени, пространства, причинности) 
являются априорными, то есть существуют независимо от опыта 
и созерцания. В то же время, другие аспекты (например, 
конкретные характеристики индивидуальных людей) являются 
апостериорными, они основаны на опыте и наблюдении. 

Понятие "двойного человека" в кантовской антропологии 
отражает важную дихотомию между чувственной (сенсорной) и 
разумной (интеллектуальной) природой человека. Кант 
утверждает, что человек обладает как чувственными, так и 
рациональными аспектами, которые не только сосуществуют, но 
и взаимодействуют друг с другом. Он видит чувственные 
аспекты как часть человеческой природы, связанной с нашими 
чувственными ощущениями, желаниями и потребностями, в то 
время как разумные аспекты относятся к способности к рацио-
нальному мышлению, абстракции и моральному суждению. 

Однако, несмотря на то, что Кант признает наличие обоих 
аспектов в человеке, он также подчеркивает принципиальное 
различие между ними. Человеческий разум обладает 
способностью к самостоятельному мышлению и нравственному 
выбору, в то время как чувственные аспекты могут подчиняться 
влиянию внешних стимулов и желаний. Эта дихотомия 
выражает основную идею Канта о внутреннем разнообразии и 
сложности человеческой природы. 

Понятие "двойного человека" играет ключевую роль в 
кантовской антропологии, помогая понять внутреннее 
противоречие и динамику человеческой личности. Оно 
подчеркивает не только наличие различных аспектов в 
человеческой природе, но и необходимость баланса между ними 
для достижения гармонии и морального совершенства. 

Взгляды Канта на мораль и нравственность формируются в 
его этической концепции, выраженной в работах, таких как 
"Основания метафизики нравствен-ности" и "Критика 
практического разума". Кант полагает, что основой морали 



145 

является категорический императив, который выражает 
принципы нравственного закона, независимые от чувств и 
желаний индивида. Он отвергает консеквентиализм, считая, что 
действия должны быть оцениваемы по их мотивам и 
соответствию универсальным нормам, а не по их последствиям. 

Основные принципы кантовской этики в контексте человека 
основаны на концепции категорического императива – 
универсального морального закона, который предписывает 
поступать только так, чтобы это действие могло стать общим 
законом для всех разумных существ. Этот принцип, 
сформулированный Кантом в его работе "Основания 
метафизики нравственности", является основой его этической 
системы. 

Первый аспект этого принципа заключается в требовании, 
чтобы человек поступал так, как он бы хотел, чтобы его 
действия стали общим законом. Это означает, что моральные 
нормы должны быть универсальными и применимыми ко всем, 
без исключения. Кант утверждает, что нам следует действовать 
не только в соответствии с нашими личными интересами или 
желаниями, но и с учетом общественного блага и 
универсальных моральных принципов. 

Второй аспект кантовской этики связан с уважением к 
человеческому достоинству как высшему моральному 
императиву. Кант утверждает, что каждый человек обладает 
неотъемлемым достоинством и должен рассматриваться как 
конечная цель в себе самом, а не как средство для достижения 
чьих-то целей. Это означает, что нельзя использовать других 
людей как средства для достижения своих собственных целей, и 
их должны уважать как независимые и свободные субъекты. 

Кроме того, Кант подчеркивает важность автономии в 
принятии моральных решений. Он считает, что человек должен 
быть способен принимать свои собственные решения на основе 
своего собственного разума и нравственных принципов, а не 
подчиняться внешним влияниям или предписаниям. Автономия, 
по мнению Канта, является основой для истинной моральности 
и человеческого достоинства. 

Роль автономии в определении человеческого достоинства 
по Канту является фундаментальной и не может быть 



146 

переоценена. Кант утверждает, что человек обладает 
уникальной способностью к самостоятельному мышлению и 
нравственному выбору. Эта способность делает человека 
ценным как в его собственных глазах, так и в глазах других. 

Для Канта человеческое достоинство заключается в 
способности подчиняться только тем законам, которые человек 
устанавливает для себя самостоятельно. Это означает, что 
человек, действуя автономно и в соответствии с моральными 
принципами, которые он сам признает как универсальные, 
демонстрирует свою способность к моральной свободе и 
независимости. Для Канта, автономия морального выбора 
является неотъемлемой частью человеческого достоинства и 
выражает самое глубокое уважение к человеческой личности. 

Автономия становится источником интегрального достоин-
ства каждого человека в глазах Канта. Это значит, что способ-
ность человека к самостоятельному мышлению и моральному 
выбору делает его ценным и уникальным субъектом морального 
закона. От этой автономии зависит способность человека быть 
ценным как человеком и заслуживать уважение других 
индивидуумов. Таким образом, автономия играет ключевую 
роль в формировании и подтверждении чело-веческого 
достоинства согласно кантовской этике. 

В кантовской философии понятие свободы занимает 
центральное место и является одним из ключевых элементов его 
этической и метафизической систем. Для Канта свобода 
представляет собой способность рационального субъекта 
действовать в соответствии с законами, которые он сам 
устанавливает для себя, независимо от внешних или внутренних 
причин. Он отличает понятие "фактической" свободы, которая 
относится к нашей способности принимать решения и 
действовать без внешнего принуждения, от "моральной" 
свободы, которая заключается в способности подчиняться 
только тем законам, которые мы сами устанавливаем на основе 
нашего разума и нравственных принципов. 

Свобода взаимосвязана с пониманием человеческой 
природы у Канта через понятие автономии. Для Канта свобода 
не только является способностью действовать без принуждения, 
но и выражается в способности к самоуправлению и 



147 

моральному выбору. Человек, по Канту, обладает уникальной 
способностью к самостоятельному мышлению и нравственному 
выбору, что делает его способным определять свои собственные 
цели и действия на основе своего разума и нравственных 
убеждений. Свобода, таким образом, является важным аспектом 
чело-веческой природы, который выражает ее способность к 
самоопределению и автономии. 

В кантовской философии роль разума и опыта в познании 
человека имеет центральное значение. Кант выделяет два 
источника познания: априорные формы чувственного и 
разумного опыта. Разум является способ-ностью синтезировать 
и организовывать чувственные впечатления, приводя их к 
единству определенного знания. Опыт же дает материал для 
этого синтеза. Таким образом, для Канта познание возможно 
благодаря взаимодействию между чувственным опытом и 
разумом. 

Кантовское понимание человеческого разума и его 
возможностей основывается на концепции двух разновидностей 
знания: априорного и апостериорного. Кант считал, что 
человеческий разум обладает способностью к априорному 
знанию, которое не зависит от опыта, а также к апостериорному 
знанию, основанному на опыте и наблюдении. Эта способность 
к априорному знанию позволяет человеку формировать общие 
понятия и принципы, которые лежат в основе научных и 
философских теорий. 

Отношение Канта к проблеме "я" и сознания связано с его 
критической философией, которая отвергает претензии на 
непосредственное познание субъективной реальности. Кант 
утверждает, что сознание и самосознание возникают через акты 
синтеза и интерпретации чувственных впечатлений разумом. Он 
предполагает, что "я" не является объектом непосредственного 
опыта, а скорее является условием возможности для опыта. 
Таким образом, для Канта проблема "я" и сознания связана с 
фундаментальными вопросами о природе человеческого 
познания и его ограничениях. 

Для Канта, понятия добра и зла играют ключевую роль в его 
этической философии, которая основана на идее категоричес-
кого императива. Категорический императив представляет 



148 

собой принцип морального закона, который не допускает 
исключений и действует абсолютно для всех разумных существ. 
Этот принцип формулируется в известной формуле: "Поступай 
так, чтобы принцип твоих действий мог стать общим законом". 
Иными словами, добро состоит в том, чтобы поступать в 
соответствии с универсальными моральными принципами, 
которые мы бы хотели видеть принятыми всеми. 

Зло, согласно Канту, противоположно добру и состоит в том, 
чтобы действовать в нарушение морального закона. Это 
означает, что зло возникает, когда мы действуем в противоречии 
с универсальными моральными принципами, нарушая их или 
игнорируя. По мнению Канта, зло не просто отсутствие добра, а 
активное нарушение морального закона, который определяется 
универсальными принципами, выраженными через категори-
ческий императив. Таким образом, для Канта добро и зло имеют 
объективный характер и определяются соответствием или 
нарушением универсальных моральных принципов, 
выраженных через категорический императив. 

Для Канта добро и зло обладают объективным характером, 
то есть они существуют независимо от наших индивидуальных 
желаний, чувств или эмоций. Он отвергает относительность 
моральных ценностей и признает, что добро и зло определяются 
исключительно соответствием действий универсальным мораль-
ным принципам. 

Это означает, что для Канта моральные действия 
оцениваются не на основе их последствий или индивидуальных 
мотиваций, связанных с ними, а скорее на основе их 
соответствия универсальным моральным законам. Важно, чтобы 
действия соответствовали тем самым моральным принципам, 
которые мы можем захотеть, чтобы они стали общими для всех 
разумных существ. 

Таким образом, с точки зрения Канта, добро и зло не 
подвержены субъективным интерпретациям или обстоя-
тельствам; они оцениваются на основе их соответствия абсолют-
ным моральным принципам, выраженным через категорический 
императив. Эта объективность моральных ценностей отражает 
основополагающий принцип Канта, согласно которому человек 



149 

должен поступать в соответствии с универсальными нормами, 
вытекающими из его разума и нравственных убеждений. 

Учение о долге. Для Иммануила Канта долг играет 
центральную роль в его этической философии. Кант определяет 
долг как нечто обязательное и независимое от наших желаний 
или чувств. Он считает, что основной моральный закон, 
выраженный через категорический императив, предписывает 
нам поступать так, чтобы наши действия могли стать общим 
законом для всех разумных существ. 

Кант подчеркивает, что долг является чисто моральным 
понятием, которое не зависит от каких-либо внешних 
обстоятельств или личных интересов. В его этической системе 
долг определяется исключительно соответствием действий 
универсальным моральным законам, выраженным через 
категорический императив. 

Действовать по долгу означает поступать так, чтобы наши 
действия могли стать общим законом для всех разумных 
существ. Это означает, что мы должны руководствоваться не 
только нашими собственными желаниями или интересами, но 
прежде всего универсальными моральными принципами, 
которые мы можем захотеть, чтобы они стали общими для всех. 

Важно отметить, что для Канта долг не является просто 
внешним предписанием или запретом, а вытекает из внутренней 
необходимости действовать согласно моральным законам. Он 
считает, что человек должен осознать свою моральную 
обязанность и действовать в соответствии с ней независимо от 
желаний или последствий своих действий. Таким образом, долг, 
в кантовской философии, становится фундаментальным 
принципом моральности, который направляет наши действия и 
определяет наш характер как моральных субъектов. 

Кант подчеркивает, что долг является высшим моральным 
императивом и требует от нас отказа от эгоистических желаний 
и самоутверждения в пользу выполнения универсальных 
моральных обязательств. Поэтому для него долг является 
основой моральности и нравственного совершенства человека. 
Он утверждает, что человек должен действовать по долгу 
независимо от личных интересов и в соответствии с 



150 

универсальными моральными принципами, выраженными через 
категорический императив. 

Понятие совести в учении Канта. 
Понятие совести в философии Канта тесно связано с его 

этической концепцией и пониманием моральности. Для Канта 
совесть представляет собой внутренний голос, который 
напоминает человеку о его обязанностях и непосредственно 
связан с осознанием моральных законов. 

Кант считает, что совесть – это своего рода внутренний 
судья, который позволяет нам оценить соответствие наших 
действий моральным нормам. Она проявляется в форме 
внутреннего чувства долга и ответственности за свои поступки. 
Кант подчеркивает, что совесть является незыблемым 
ориентиром в моральных вопросах и предостерегает нас от 
нарушения универсальных моральных принципов. 

Совесть, по мнению Канта, выражает нечто врожденное и 
врожденное человеку, что позволяет ему осознавать различие 
между добром и злом, между тем, что соответствует моральным 
законам, и тем, что им противоречит. Она служит своего рода 
внутренним механизмом саморегуляции, направляющим наше 
поведение в соответствии с моральными требованиями. 

Таким образом, совесть в философии Канта играет важную 
роль как внутренний источник морального знания и мотивации, 
напоминая нам о наших обязанностях перед собой и перед 
другими. Она помогает нам ориентироваться в сложных 
ситуациях и принимать морально обоснованные решения. 

"Антропология со стороны прагматики" последний труд 
Канта. В этом труде Кант занимается изучением человеческой 
природы и поведения, сосредотачиваясь на аспектах, которые 
интересуют его как философа и практика. Он рассматривает 
антропологию не столько как науку, а скорее как прагмати-
ческое исследование человеческого бытия и его возможностей. 

Кантовская антропология представляет собой много-
гранный подход к изучению человеческой природы, который 
охватывает широкий спектр аспектов челове-ческой жизни и 
поведения. Кант интересуется не только интеллектуальными и 
рациональными аспектами человека, но и эмоциональными, 
социальными и моральными. 



151 

Он рассматривает человека как разумное существо, 
способное к самоопределению и моральному выбору. Однако в 
своем изучении антропологии Кант также обращает внимание 
на то, как эти различные аспекты человеческой природы 
взаимосвязаны и взаимодействуют друг с другом. 

Например, Кант исследует, как эмоции и чувства влияют на 
наше мышление и поведение, а также как развитие сознания и 
знаний влияет на наше восприятие мира и принятие решений. 
Он также анализирует, как моральные убеждения и принципы 
формируются в человеческом разуме и как они влияют на наши 
моральные действия и отношения с другими. 

Кантовская антропология также охватывает вопросы о том, 
как человек взаимодействует с внешним миром и с обществом, 
каким образом он адаптируется к окружающей среде и какие 
факторы влияют на формирование его личности и 
самоидентификации. Таким образом, Кантовская антропология 
является комплексным исследованием человеческой природы, 
которое стремится понять ее разнообразие, сложность и 
взаимосвязь различных аспектов. 

В работе Канта "Антропология со стороны прагматики" 
эмоции, сознание, знание и поведение трак-туются как 
ключевые составляющие человеческой при-роды, которые 
формируют его характер, мировоззрение и способ 
взаимодействия с окружающим миром. 

Эмоция. Кант исследует эмоции как важный аспект 
человеческой психологии и поведения. Он рассматривает, как 
эмоциональные состояния влияют на наше восприятие и 
реакции на окружающую среду, а также на наши моральные 
решения и поведение. 

Сознание. В работе Канта сознание изучается с точки зрения 
его структуры, функций и возможностей. Он интересует-ся 
процессами восприятия, мышления и осознания, а также 
рассматривает вопросы самосознания и самоидентификации. 

Знание. Кант анализирует, как человек осваивает знания и 
информацию, как формируются его представления о мире и 
самом себе. Он также исследует процессы обучения, 
запоминания и понимания, а также рассматривает влияние 



152 

культуры и образования на формирование человеческого 
знания. 

Поведение. Кант изучает поведение как проявление различ-
ных аспектов человеческой природы в действиях и взаи-
модействиях с окружающим миром. Он анализирует мотива-
цию, цели и намерения человека, а также влияние социальной 
среды и культурных норм на его поведенческие модели. 

В целом, в работе Канта "Антропология со стороны 
прагматики" эти аспекты человеческой природы рассматри-
ваются в контексте их практического значения для понимания 
человеческой жизни и поведения. Кант стремится выявить 
особенности человеческого существо-вания и взаимодействия с 
миром, а также определить условия и факторы, влияющие на 
формирование личности и индивидуальных характеристик 
человека. 

В своем труде "Антропология со стороны прагматики" Кант 
обращается к вопросам образования, культуры, социальной 
организации и этикета как ключевым аспектам человеческой 
жизни и общественного взаимодействия. Он исследует, как эти 
факторы влияют на формирование личности, социальную 
адаптацию и моральное поведение индивида. 

Кант анализирует роль образования в формировании 
человеческой личности и интеллектуального развития. Он 
рассматривает образование как ключевой фактор, определяю-
щий способность человека к самоопределению, критическому 
мышлению и моральному выбору. Кант выделяет важность 
образования для развития нравственных ценностей и 
способности к самореализации. 

Кант изучает влияние культуры на формирование чело-
веческой идентичности, ценностных ориентаций и 
поведенческих стереотипов. Он рассматривает культуру как 
набор норм, ценностей, обычаев и традиций, которые 
определяют социальные роли и ожидания. Кант анализирует, 
как различные культурные контексты формируют 
мировоззрение и моральные убеждения индивидов. 

В своей работе Кант также затрагивает вопросы социальной 
организации и структуры общества. Он исследует различные 
формы социальной организации, от политических институтов до 



153 

общественных организаций, и рассматривает их влияние на 
индивидуальное и коллективное поведение. Кант анализирует 
принципы справедливости, равенства и свободы в контексте 
социальной организации. 

Кант обращает внимание на роль этикета и общественных 
норм в регулировании поведения и взаимодействия в обществе. 
Он исследует различные аспекты этикета, такие как правила 
вежливости, обычаи общения и формы социального признания. 
Кант анализирует, как этикет влияет на социальные отношения, 
моральные ценности и самооценку индивидов. 

Таким образом, в своем труде Кант представляет 
комплексное исследование различных аспектов человеческой 
культуры, общества и морали, позволяя лучше понять 
взаимосвязь между индивидуальным поведением и социо-
культурными условиями его формирования. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



154 

ГЛАВА 8 
АДАМ В КОНТЕКСТЕ СОВРЕМЕННОЙ 

ФИЛОСОФИИ: ОТРАЖЕНИЕ  
СЛОЖНОЙ РЕАЛЬНОСТИ 

 
 
В современном мире, окутанном разнообразием техно-

логий, культурных взаимодействий и социальных изменений, 
вопрос о природе человека и его месте в мире остается одним из 
наиболее актуальных и обсуждаемых в философских кругах. В 
этой статье мы обратимся к различным концепциям человека в 
современной философии, исследуя их толкования, аргументы и 
значение в современном обществе. 

Плюрализм концепций. Современная философия не 
поддается узкому определению в отношении концепции чело-
века. Напротив, она представляет собой мозаику разнообразных 
подходов, включая гуманизм, постгуманизм, трансгуманизм и 
даже антропоцентризм. Гуманистические концепции 
акцентируют внимание на ценности и достоинствах человека, в 
то время как постгуманистические и трансгуманистические 
подходы предлагают новые перспективы на человеческую 
природу через объединение с технологиями. 

Гуманизм и Достоинство Человека. Гуманисти-ческая 
концепция человека утверждает его уникальность и ценность 
как субъекта, обладающего свободой воли и способностью к 
моральному выбору. Этот подход признает важность 
эмоциональной и духовной жизни человека, а также 
необходимость защиты его прав и достоинства. 

Постгуманизм и Новые Горизонты. Постгуманисти-ческие 
философии вызывают традиционное понимание человека, 
предлагая пересмотреть его место в мире через призму 
технологических и научных достижений. Они исследуют 
возможности улучшения человеческого тела и разума с 
помощью биотехнологий и искусственного интеллекта.  

Трансгуманизм и Преодоление Ограничений. Транс-
гуманистический подход выходит за рамки постгуманизма, 
стремясь к радикальному улучшению человеческой природы 



155 

путем интеграции с технологиями, такими как генная инже-
нерия, нейроинтерфейсы и киборгизация. Он призывает к прео-
долению биологических и культурных ограничений, которые 
препятствуют полному раскрытию потенциала человека. 

Антропоцентризм и Экологическая Перспектива. В 
контексте экологической кризиса современные философы также 
обращают внимание на антропоцентрический взгляд на 
человека. Он предполагает признание значимости человека во 
взаимодействии с окружающей средой и сознательное 
стремление к гармонии с природой. 

Современная философия в целом, представляет собой 
пеструю картину концепций человека, отражая разнообразие и 
сложность современной реальности. Она призывает к 
осмыслению человеческой природы, его возможностей и 
ограничений, а также к поиску новых путей развития в условиях 
быстро меняющегося мира. В этом постоянном диалоге мы 
находим возможность лучше понять себя и мир, в котором мы 
живем. 

Современная философия предлагает множество различных 
концепций, которые пытаются объяснить сущ-ность человека. 
Некоторые из них подчеркивают биологи-ческие и физические 
аспекты, другие фокусируются на культурных, социальных и 
психологических факторах. Важно понимать, что нет единой 
универсальной теории, которая бы полностью охватывала все 
аспекты человеческой природы. 

Материалистическая концепция 
Материалистическая концепция человека основана на 

представлении о том, что человек является продуктом биологи-
ческих и физических процессов. В этой концепции акцент 
делается на материальных аспектах человеческой природы, 
таких как организм, мозг, гормоны и генетика. 

Биологический подход в материалистической концепции 
Материалистическая концепция человека утверж-дает, что 

человек в первую очередь является биологи-ческим существом. 
Давайте рассмотрим этот подход более подробно: 

Биология: В рамках материалистической концепции 
биологический аспект играет ключевую роль. Биология изучает 
организм человека, его структуру, функции и процессы. 



156 

Например, нейрофизиология изучает мозг и нервную систему, а 
генетика исследует наследственные факторы, влияющие на 
наше поведение и физиологию. 

Нейрофизиология: Эта область науки изучает 
функционирование нервной системы, включая мозг. 
Нейрофизиологи исследуют, как нейроны взаимо-действуют, 
какие химические процессы происходят в мозге, и как они 
связаны с нашим мышлением, эмоциями и поведением. 

Генетика: Генетика изучает наследственные факторы, 
которые определяют наши физические и психологические 
характеристики. Например, гены могут влиять на нашу 
предрасположенность к определенным заболеваниям, нашу 
способность к обучению и даже на наше поведение. 

Этот подход имеет свои ограничения, так как он не 
учитывает социокультурные и духовные аспекты человеческой 
природы. Однако он помогает нам лучше понять 
физиологические основы нашего существования.  

Физический подход в материалистической концепции 
Физическая природа человека связана с фунда-ментальными 

законами физики. В рамках материалисти-ческой концепции 
рассматривается взаимосвязь между мозгом, нервной системой 
и физическим окружением. Давайте рассмотрим этот подход 
более подробно: 

Физическая природа мозга: Мозг, как центральный орган 
нервной системы, играет ключевую роль в определении нашего 
мышления, поведения и восприятия. Физические процессы, 
такие как электрические импульсы и химические реакции, 
обуславливают функционирование мозга. 

Нейрофизиология: Нейрофизиологические исследо-вания 
позволяют нам понять, как нейроны взаимо-действуют друг с 
другом, какие химические вещества передают сигналы между 
ними, и как это связано с нашим сознанием и мышлением. 

Физическое окружение: Взаимодействие человека с 
физической средой также играет роль в его формировании. 
Окружающая среда, включая звуки, свет, температуру и другие 
физические факторы, влияет на наше восприятие и поведение. 

Антропологическая концепция человека в современной 
философии 



157 

Антропологическая концепция фокусируется на понимании 
человека как культурного существа, ориентирован-ного на 
высшие ценности. Она утверждает, что человек формируется 
взаимодействием с культурой, обществом и историей. Наша 
личность, ценности, верования и поведение сильно зависят от 
культурной среды, в которой мы живем. 

Антропология изучает, как индивидуальные особенности 
человека взаимодействуют с общественными нормами и 
ценностями. Например, некоторые культуры подчеркивают 
индивидуализм, а другие – коллективизм. А ее перспектива 
учитывает исторические изменения в представлениях о 
человеке. Как общество меняется, меняется и наше понимание 
Антропологическая перспектива на человека уделяет внимание 
его культурной природе и взаимодействию с окружающим 
миром. Давайте рассмотрим некоторые аспекты этой 
концепции: 

Человек, согласно данной концепции,формируется в кон-
тексте культуры, общества и истории. Наши ценности, нормы, 
обычаи и верования сильно зависят от культурной среды, в 
которой мы живем. Антропология изучает, как культура влияет 
на наше мышление, поведение и восприятие мира. 

Антропологическая концепция учитывает влияние 
социальных и культурных факторов на формирование личности. 
Это включает в себя язык, образование, рели-гию, обычаи, 
искусство и многие другие аспекты. Антро-пология также 
рассматривает исторические изменения в представлениях о 
человеке. Как общество развивается, меняется и наше 
понимание человеческой природы. 

В современной философии существуют, кроме упомянутых 
выше , еще множество концепций, охваты-вающих различные 
аспекты человеческой жизни, общества, природы и культуры. 
Ниже приведены некоторые из наиболее значимых концепций: 

Гуманизм. Этот подход утверждает ценность и важность 
человеческой жизни, достоинства личности, свободы и 
морального выбора. Он акцентирует внимание на развитии 
личности, эмоциональном и духовном росте, а также защите 
прав и свобод человека. 



158 

Постструктурализм. Он представляет собой философское 
направление, которое подвергает сомнению идею о едином 
смысле или структуре в мире. Постструк-туралисты анализи-
руют различные формы знания, власти и культурные конструк-
ции, подчеркивая их относительность и контингентность. 

Феминистская философия. Это направление акцен-тирует 
внимание на проблемах гендерного неравенства, 
дискриминации и социальной несправедливости. Феминистские 
философы исследуют роль пола и власти в обществе, а также 
стремятся к созданию более инклюзивных и равноправных 
общественных структур. 

Экзистенциализм. Этот подход сосредотачивается на 
индивидуальном существовании человека и его свободе выбора 
и ответственности. Экзистенциалисты обращают внимание на 
вопросы смысла жизни, страдания, свободы и смерти. 

Философия постгуманизма. Это направление философии, 
которое рассматривает возможные изменения в человеческой 
природе, обусловленные технологическими и научными дости-
жениями. Постгуманисты исследуют вопросы, связанные с 
расширением возможностей человека благодаря 
биотехнологиям, искусственному интеллекту и другим 
технологическим инновациям. 

Философия экологии. Этот подход к философии акцентирует 
внимание на взаимосвязи человека с природой и необходимости 
устойчивого развития. Философы экологии исследуют вопросы 
окружающей среды, климатических изменений, потребления 
ресурсов и баланса между человечеством и природой. 

Эти концепции лишь небольшая часть богатого и 
разнообразного мира современной философии. Каждая из них 
предлагает уникальный взгляд на различные аспекты 
человеческой жизни и мира в целом, способствуя обогащению и 
глубине нашего понимания. 

Далее попытаемсы несколько расширим “коцептуль-ное 
пространство” упомянутых выше концепций. 

Гуманизм представляет собой философское направление, 
основанное на убеждении в ценности и важности человеческой 
жизни. Его центральные принципы включают уважение к 



159 

достоинству каждой личности, признание свободы и 
ответственности перед самим собой и другими людьми. 

В рамках гуманизма человек рассматривается как активный 
субъект, способный к саморазвитию и самоопре-делению. Этот 
подход подчеркивает важность эмоцио-нального и духовного 
роста человека, а также стремление к достижению своего 
потенциала во всех сферах жизни. 

Одним из ключевых аспектов гуманизма является защита 
прав и свобод человека. Гуманистическая философия активно 
выступает за равенство перед законом, защиту от произвола и 
дискриминации, а также за признание и уважение прав каждого 
индивида на свободу мысли, вероисповедания и выражения. 

Гуманизм также включает в себя этические принципы, 
основанные на уважении к другим людям и стремлении к 
справедливости и доброте. Этот подход предполагает развитие 
морального сознания и эмпатии, а также деятельное участие в 
создании гармоничного и справедливого общества. 

В целом, гуманизм не только призывает к осознанию 
ценности человеческой жизни, но и ставит задачу создания 
условий для ее наилучшего развития и самореализации. В этом 
контексте гуманизм является не только философским учением, 
но и этическим и социальным движением, направленным на 
достижение высших ценностей человечества. 

Постструктурализм, эпохальное философское направ-ление, 
которое возникло во второй половине 20 века, произвело 
глубокие изменения в понимании знания, власти и культуры. 
Постструктуралисты, вдохновленные работами Мишеля Фуко и 
Жака Деррида, анализируют мир с помощью критического 
взгляда, основанного на отказе от идеи о едином и 
всеобъемлющем смысле или структуре. 

В центре внимания постструктурализма – идея о том, что 
смысл и структура возникают в процессе социокультурного 
взаимодействия и власти. Это направление отвергает 
привычные бинарные оппозиции и ищет в них разрушение и 
нестабиль-ность. Например, понятия "правда" и "ложь", 
"хорошее" и "плохое", "мужское" и "женское" рассматриваются 
как результаты социокультурных конструкций, подверженных 
изменениям и переоценкам. 



160 

Постструктуралисты обращают особое внимание на власть и 
ее механизмы функционирования. Они исследуют, как власть 
формирует наши представления о мире, диктуя определенные 
нормы и ценности. Таким образом, постструктурализм подни-
мает вопросы о социальной справедливости, доминировании и 
подчинении, разоблачая скрытые механизмы власти и контроля. 

Одним из ключевых принципов постструктурализма 
является идея о контингентности и относительности. Это 
означает, что смыслы и структуры не являются неизменными и 
объективными, а зависят от контекста и времени. Таким 
образом, постструктурализм призывает к осознанию множест-
венности интерпретаций и переосмыслению устоявшихся 
дискурсов и норм. 

В целом, постструктурализм представляет собой 
радикальный вызов для традиционных представлений о знании, 
власти и культуре. Он открывает новые горизонты для 
философии, подчеркивая неустойчивость и многомерность 
нашего мира и призывая к критическому мышлению и 
деятельности. 

Феминистская философия представляет собой важное 
направление, ориентированное на анализ и преодоление 
гендерных неравенств и дискриминации. Это более чем просто 
академическая область – это движение, которое стремится к 
изменениям в социальной структуре и поведении, чтобы создать 
более справедливое и равноправное общество. Давайте углубим 
наше понимание этого направления. 

Феминистская философия анализирует корни и последствия 
гендерных норм и ролей, которые часто приводят к 
систематическому притеснению и неравенству. Феминистские 
философы исследуют, как социокультурные стереотипы и 
ожидания формируют представления о мужественности и 
женственности, а также как эти представления влияют на 
социальные отношения, политику и экономику. 

Одним из ключевых аспектов феминистской философии 
является анализ власти и ее влияния на половые отношения и 
неравенство. Феминистские философы исследуют различные 
формы власти – от семейных и институциональных до 



161 

культурных и экономических – и их влияние на распределение 
ресурсов, доступ к возможностям и политическое участие. 

Однако феминистская философия не ограничивается только 
анализом проблем; она также стремится к практическим 
изменениям. Феминисты выступают за создание инклюзивных и 
равноправных общественных структур, где все люди, 
независимо от пола или гендерной идентичности, имеют равные 
возможности и права. Это может включать в себя борьбу за 
права женщин, ЛГБТQ+ сообщества, а также за изменения в 
законодательстве и политике, направленные на искоренение 
дискриминации и неравенства. 

В сущности, феминистская философия представляет собой 
вызов стереотипам и системам, которые поддерживают 
гендерное неравенство, и стремится к созданию более 
справедливого и инклюзивного общества, где каждый человек 
имеет право на свободу, самоопределение и уважение. 

Философия постгуманизма представляет собой интересное и 
актуальное направление, которое рассматри-вает возможные 
изменения в человеческой природе в контексте современных 
научных и технологических достижений.  

Постгуманизм часто ассоциируется с идеей киборгизации, то 
есть слияния человека с технологиями. Это включает в себя 
использование биотехнологий, имплантации, экзоскелетов и 
других технологий для улучшения физических и когнитивных 
возможностей человека. В рамках киборг-философии иссле-
дуются вопросы самоопределения, идентичности и этики в 
контексте расширения человеческих способностей с помощью 
технологий. 

Постгуманизм поднимает важные вопросы об искусствен-
ном интеллекте (ИИ) и его влиянии на человеческую жизнь и 
общество. Важно рассмотреть этику создания и исполь-зования 
ИИ, включая вопросы автономности, ответственности и прав 
человека в контексте возможного превосходства ИИ над 
человеком. 

Постгуманизм часто связывают с трансгуманизмом – идеей 
преодоления человеческих ограничений с помощью технологий. 
Это может включать в себя стремление к бессмертию, 
улучшению физических и когнитивных способностей, а также 



162 

изменению человеческой природы. Исследование этики и 
последствий таких технологических изменений является 
ключевым аспектом философии постгуманизма. 

Постгуманизм также поднимает вопросы социальной и 
политической справедливости в контексте технологических 
инноваций. Важно исследовать, как новые технологии могут 
повлиять на социальные неравенства, доступ к ресурсам и 
власти, а также как обеспечить справедливое и этичное развитие 
в будущем. 

В целом, философия постгуманизма представляет собой 
интересное и многогранное направление, которое требует 
дальнейшего изучения и обсуждения в свете быстрого развития 
научных и технологических инноваций и их влияния на 
человеческое существование и общество. 

 
*** 

Понятие “человек” в конткесте экзистенциализма. 
Экзистенциализм – это философское направление, которое 

глубоко погружается в проблемы существования индивидуаль-
ного человека и его отношения с миром. Давайте расширим и 
углубим понимание этого подхода. 

На основе предположения, что человек является свобод-ным 
и ответственным субъектом, экзистенциализм признает 
неопределенность и абсурдность жизни. Экзистенциалисты 
утверждают, что человек живет в мире, лишенном внутреннего 
смысла или объективных ценностей, и что он вынужден 
создавать собственный смысл и ценности через свободный 
выбор и действие. 

Одним из центральных аспектов экзистенциализма являет-ся 
идея аутентичности – стремление к истинности и честности в 
собственных выборах и действиях. Экзистенциалисты подчер-
кивают важность осознания собственной свободы и 
ответственности за свои решения, даже в условиях страдания и 
неопределенности. 

Смысл жизни – еще один ключевой вопрос экзистенциа-
лизма. Экзистенциалисты не предлагают общий ответ на этот 
вопрос, утверждая, что каждый человек должен самостоятельно 
находить смысл в своей жизни через свои собственные выборы 



163 

и ценности. Таким образом, экзистенциализм признает индиви-
дуальность и уникальность каждого человека и его способность 
к творческому самоопределению. 

Кроме того, экзистенциализм обращает внимание на проб-
лему смерти. Экзистенциалисты подчеркивают, что осознание 
смертности является неотъемлемой частью человеческого 
существования и может служить стимулом к живому и 
осмысленному проживанию жизни. 

В целом, экзистенциализм представляет собой глубокий и 
интенсивный взгляд на человеческое существование, который 
призывает к осознанности, свободе и ответственности перед 
самим собой и перед миром. Этот философский подход 
продолжает оставаться актуальным в современном мире, где 
индивидуализм и поиск смысла остаются важными аспектами 
человеческой жизни. 

Понятие “жизнь” в интеретации зрения экзистенциализма 
С точки зрения экзистенциализма, жизнь является фунда-

ментальным вопросом, который включает в себя множество 
аспектов, от смысла и свободы до страдания и смерти. Вот 
несколько ключевых идей экзистенциализма относительно 
жизни: 

Свобода и ответственность: Экзистенциализм подчерки-вает 
свободу индивидуального выбора и действия. Человек является 
свободным субъектом, который не подчинен внешним 
обстоятельствам или предопределению. Однако с этой свободой 
приходит и ответственность за собственные действия и выборы. 

Смысл и абсурд: Экзистенциализм признает, что мир лишен 
внутреннего смысла или объективной цели. Жизнь человека 
находится в условиях абсурда, где не существует универсаль-
ных ответов на вопросы о смысле и цели существования. Это 
означает, что каждый человек должен самостоятельно создавать 
смысл своей жизни через свои собственные ценности и выборы. 

Страдание и смерть: Экзистенциализм признает 
существование страдания и смерти как неотъемлемую часть 
человеческого опыта. Осознание собственной смертности может 
служить стимулом к более осмысленной и насыщенной жизни, а 
страдание может помочь человеку проявить свою силу и 
решимость. 



164 

Индивидуальность и аутентичность: Экзистен-циализм 
подчеркивает уникальность и индивидуальность каждого 
человека. Он призывает к аутентичности – быть истинным 
собой, не подчиняясь внешним ожиданиям или социальным 
нормам. Это включает в себя осознание собственных ценностей 
и желаний, а также свободный выбор своего собственного пути 
в жизни. 

В целом, для экзистенциализма жизнь – это интенсивное и 
сложное путешествие, полное вызовов и возможностей. Он 
призывает к осознанию своей свободы и ответственности, 
поиску собственного смысла и ценностей, а также к принятию 
абсурдности и неопределенности существования. 

Экзистенциализм: сущность и существование человека 
В экзистенциализме сущность и существование человека 

рассматриваются через призму диалектического отношения 
между ними. Для понимания этого понятия важно рассмотреть 
ключевые идеи экзистенциализма: 

Сущность: Сущность – это абстрактное понятие, которое 
обозначает все то, что определяет человека как такового, его 
индивидуальность, качества, характеристики и потенциалы. В 
экзистенциализме, как правило, сущность ассоциируется с 
идеей предопределенности или заранее определенного 
предназна-чения. Однако экзистенциалисты отрицают 
существование объективной сущности, которая была бы дана 
человеку заранее. Они склонны считать, что сущность человека 
формируется через его собственные выборы и действия в 
процессе существования. 

Существование: Существование, с другой стороны, 
представляет собой реальный, конкретный опыт человека, его 
бытие в мире, его отношения с другими людьми и окружающей 
средой. Существование включает в себя множество аспектов 
жизни, включая ее физические, эмоциональные, социальные и 
духовные аспекты. Экзистенциализм утверждает, что существо-
вание предшествует сущности, что означает, что человек 
сначала существует в мире, а затем определяет свою сущность 
через свои выборы и действия. 

Таким образом, в экзистенциализме сущность и 
существование человека не существуют независимо друг от 



165 

друга, а скорее находятся в динамическом взаимодействии. 
Человек сначала существует в мире, а затем определяет свою 
сущность через свои собственные свободные выборы и 
действия. Это понимание подчеркивает важность свободы, 
ответственности и индивидуального самоопределения в жизни 
человека с точки зрения экзистенциализма. 

Экзистенциализм о тождестве сущности и существования 
В экзистенциализме понятия "сущность" и "существование" 

играют ключевую роль в понимании человеческого 
существования. Подход к этим понятиям отличается от 
классической метафизики, что делает экзистенциализм 
особенным и привлекательным для изучения. 

Сущность в экзистенциализме обозначает все то, что 
определяет сущность объекта или субъекта, его "что-то", что 
делает его тем, чем он является. Однако, экзистенциалисты 
утверждают, что для человека сущность неопределена заранее, и 
он не имеет предопределенного смысла или цели, который 
определил бы его "сущность". В отличие от представлений 
классической философии, где сущность предшествует 
существованию, в экзистен-циализме существование 
предшествует сущности. 

Существование в экзистенциализме связано с фактом 
существования человека в мире, его конкретными действиями, 
выборами и опытом. Для экзистенциалистов существование 
предшествует сущности, и человек, существуя в мире, 
вынужден сам определять свою сущность через свои свободные 
выборы и действия. Это означает, что смысл человеческой 
жизни создается в процессе жизни самим человеком, через его 
собственные решения и действия, а не заранее определенный 
внешней сущностью. 

Таким образом, экзистенциализм подчеркивает абсолют-ное 
приоритет существования над сущностью, подчеркивая 
важность свободы, выбора и ответственности человека за свою 
жизнь и смысл, который он придает своему существованию. Это 
отражает основные идеи философии экзистенциализма, включая 
борьбу с абсурдностью жизни, поиск аутентичности и осознание 
собственной смертности. 

Экзистенциализм: существование предшествует сущ-ности... 



166 

В экзистенциализме понимание того, что существование 
предшествует сущности, имеет глубокие и значимые послед-
ствия для понимания человеческого существования. 

Свобода и ответственность: Признание того, что 
существование предшествует сущности, означает, что человек 
существует в мире без предопределенных ролей, целей или 
смысла. Это предоставляет человеку абсолютную свободу 
выбора и самоопределения. Однако эта свобода несет в себе 
глубокую ответственность, поскольку каждое решение и 
действие имеет потенциально значительные последствия для 
собственной жизни и жизней других людей. 

Аутентичность и индивидуальность: Понимание того, что 
существование предшествует сущности, призывает человека к 
аутентичности и самоопределению. В условиях отсутствия 
заранее определенного смысла жизни человек призван 
самостоя-тельно создавать свой собственный смысл и цели. Это 
означает, что каждый человек должен обращаться к своему 
внутреннему опыту, ценностям и убеждениям, чтобы 
определить свое собственное назначение и цель жизни. 

Борьба с абсурдом: Экзистенциализм рассматривает жизнь 
как абсурдный опыт, лишенный внутреннего смысла или цели. 
Существование предшествует сущности, означая, что человек 
оказывается брошенным в мир без определенного предназна-
чения или ориентира. Это вызывает у человека чувство 
беспомощности и беспокойства перед неопределенностью 
будущего. 

Осознание собственной смертности: В контексте существо-
вания, предшествующего сущности, осознание собственной 
смертности становится важным аспектом человеческого опыта. 
Понимание того, что жизнь не имеет заранее заданного смысла 
или цели, подчеркивает уникальность и ценность каждого 
момента жизни. Это может стимулировать человека к более 
глубокому и осмысленному проживанию каждого момента и к 
более осознанному выбору своего пути в жизни. 

В целом, идея о том, что существование предшествует 
сущности, является фундаментальной для экзистенциализма и 
служит основой для его основных принципов и установок. Она 
предлагает человеку свободу выбора и ответственности, 



167 

вызывает на поиск смысла и аутентичности, а также призывает к 
борьбе с абсурдностью существования и осознанию 
собственной смертности. 

Экзистенциализм о свободе человека 
Экзистенциализм является одним из наиболее известных 

философских направлений, которое уделяет большое внимание 
свободе человека. В контексте экзистенциализма, свобода 
является центральным понятием, определяющим сущность 
человеческого существования. Вот некоторые ключевые 
аспекты экзистенциалистского взгляда на свободу человека: 

Абсолютная свобода выбора: Экзистенциализм утверж-дает, 
что человек обладает абсолютной свободой выбора и действия. 
Это означает, что человек не подчинен внешним силам, судьбе 
или предопределению, и имеет возможность самостоятельно 
определять свою жизнь и судьбу через свои свободные решения. 

Ответственность за свои действия: Свобода в экзистен-
циализме несет в себе глубокую ответственность. Поскольку 
человек имеет возможность свободного выбора, он также несет 
ответственность за последствия своих решений и действий. Это 
означает, что каждый человек ответственен за свою 
собственную жизнь и за то, как он влияет на мир вокруг себя. 

Свобода выбора смысла: Экзистенциализм признает, что 
мир лишен объективного смысла или цели. В условиях 
отсутствия заранее заданного смысла жизни, человек вынужден 
самостоятельно создавать смысл и цели своего существования 
через свои свободные выборы и действия. Это означает, что 
каждый человек имеет возможность определить свой 
собственный путь и назначение в жизни. 

Борьба за свободу: Экзистенциализм выступает за защиту 
свободы человека от любых форм угнетения, дискриминации 
или ограничения. Он призывает к борьбе за свободу и 
самоопределение каждого индивидуума, подчеркивая важность 
уважения индивидуальных прав и достоинства. 

В целом, экзистенциализм представляет собой глубокое 
уважение к свободе человека и призывает каждого человека 
осознать свою свободу выбора и ответственность за свою жизнь. 
Это философское направление подчеркивает важность борьбы 
за свободу и самоопределение каждого индивидуума, а также 



168 

призывает к созданию общества, где каждый человек может 
жить в соответствии со своими собственными ценностями и 
убеждениями. 

Свобода человека и Бог 
В контексте экзистенциализма, вопрос о свободе человека и 

его соотношении с Богом представляет собой одну из наиболее 
сложных и обсуждаемых тем. Различные философы и теологи 
могут иметь разные точки зрения на это, но в рамках 
экзистенциализма можно рассмотреть несколько основных 
подходов. 

Бог как основание свободы: Некоторые философы и теологи 
могут аргументировать, что свобода человека исходит из Бога 
как ее источника. По этой линии мысли, Бог создал человека с 
возможностью свободы выбора, отражая свою собственную 
свободу в акте творения. Таким образом, свобода человека и 
божественная воля могут быть взаимосвязаны. 

Бог как основание смысла: Для некоторых экзистен-
циалистов Бог может служить основанием смысла жизни и 
целей человека. В этой интерпретации, человек может 
использовать свою свободу выбора для нахождения смысла в 
божественном порядке и проводить свою жизнь в соответствии 
с этим смыслом, основанным на вере в Бога. 

Бог как препятствие для свободы: Некоторые экзистенциа-
листы, особенно атеистические, могут видеть концепцию Бога 
как препятствие для свободы человека. Они могут 
аргументировать, что представление о божественном прови-
дении или предопределении противоречит идее абсолютной 
свободы выбора и действия. 

Бог как неопределенный или отсутствующий: Другие 
экзистенциалисты могут предпочитать видеть Бога как 
неопределенного или отсутствующего. В этой перспективе, 
свобода человека не ограничена божествен-ными вмешательст-
вами или предопределениями, а человек остается свободным 
субъектом, ответственным за свои собственные решения и 
действия. 

В целом, соотношение между свободой человека и Богом 
может варьироваться в зависимости от конкретных философ-
ских и религиозных убеждений. Для некоторых 



169 

экзистенциалистов оно может быть источником сложных 
дилемм и философских противоречий, в то время как для других 
оно может служить основой для более глубокого понимания 
человеческого существования и его связи с высшей 
реальностью. 

Понятие "экзистенциалы" как человеческие качества 
Если рассматривать термин "экзистенциалы" как 

человеческие качества или черты, то можно подумать о них как 
о свойствах или аспектах, связанных с человеческим 
существованием и опытом. Экзистен-циальные качества часто 
связаны с глубокими аспектами человеческого существования, 
такими как свобода, ответственность, страдание, смысл жизни и 
смерть. Вот несколько примеров экзистенциальных качеств: 

Свобода: Это одно из основных экзистенциальных качеств, 
отражающее способность человека принимать свои собственные 
решения и действовать в соответствии с ними, независимо от 
внешних обстоятельств. 

Ответственность: Экзистенциальная ответственность озна-
чает осознание того, что человек несет ответственность за свои 
собственные решения и действия, а также за их последствия. 

Страдание: Экзистенциальное понимание страдания 
отражает осознание человеком своей уязвимости и конечности, 
а также способность справляться с ними и искать смысл в 
страдании. 

Смысл жизни: Экзистенциальное стремление к смыслу 
жизни подразумевает поиск и создание собственных целей, 
ценностей и назначения, несмотря на отсутствие объективного 
смысла или цели во Вселенной. 

Смерть: Экзистенциальное понимание смерти означает 
осознание человеком своей собственной смертности и поиск 
смысла жизни в контексте ее конечности. 

Эти и другие экзистенциальные качества отражают 
сложность и глубину человеческого существования, а также 
способность человека принимать и осмысливать эти аспекты 
своего существования. 

Современная философия в целом, представляет собой 
пеструю картину концепций человека, отражая разнообразие и 
сложность современной реальности. Она призывает к 



170 

осмыслению человеческой природы, его возможностей и 
ограничений, а также к поиску новых путей развития в условиях 
быстро меняющегося мира. В этом постоянном диалоге мы 
находим возможность лучше понять себя и мир, в котором мы 
живем 

Концепция человека Жан-Поль Сартра 
Концепция человека Жан-Поля Сартра в значитель-ной 

степени определяется его экзистенциалистским подходом, 
который акцентирует на индивидуальности, свободе и 
ответственности. Вот основные аспекты его взгляда на человека: 

Свобода: Для Сартра человек рождается свободным. 
Свобода представляет собой основу его существования. Человек 
в любой момент времени свободно выбирает свое действие. Он 
не связан ни с какими определениями, предписаниями или 
предопределениями. Свобода, по словам Сартра, абсолютна и 
безгранична, и вместе с тем она несет в себе ответственность за 
свои решения и поступки. 

Ответственность: Связанная с свободой ответствен-ность 
является ключевым понятием для Сартра. Человек несет 
ответственность за каждое свое действие и за влияние, которое 
он оказывает на мир. Отказ от ответственности является для 
Сартра формой плохой веры (mauvaise foi), что означает 
отрицание собственной свободы и попытку оправдать свои 
действия как неизбежные или предопределенные. 

Сущность и существование: Согласно Сартру, сущность 
человека не определяется заранее. Вместо этого существование 
(бытие) человека предшествует его сущности. Это означает, что 
человек существует сначала, а затем определяет себя через свои 
свободные выборы и действия. Человек сам создает свой смысл 
и цели, а не наоборот. 

Страх и тревога: Сартр понимал страх как естественную 
реакцию на неопределенность и свободу. Он считал, что страх 
возникает перед возможностью выбора и перед ответствен-
ностью за собственные поступки. Тревога же была для него 
связана с осознанием человеком своего существования в мире, 
лишенном абсолютных ценностей и смысла. 

Страх и тревога играют важную роль в философии Сартра. 
Он считал, что страх возникает из-за осознания нашей свободы 



171 

и ответственности, а тревога – из-за осознания беспредела мира, 
лишенного каких-либо предопределенных ценностей и смысла. 
Для него эти эмоции были неизбежными частями человеческого 
существования и вызывались осознанием своей свободы и 
ответственности. 

Следует также отметить, что в экзистенциализме Сартра нет 
места божественным или объективным ценностям. Человек 
оказывается одиноким в мире, лишенном внешних ориентиров, 
и должен сам найти свой собственный путь и смысл жизни. 

Эти основные принципы Сартровской концепции человека 
оказали значительное влияние на современную философию, 
психологию и литературу, став фундаментальными элементами 
экзистенциализма и глубоко повлияв на понимание 
человеческого существования. 

АДАМ в учении Карл Ясперса 
Краткое вступление в учение Карла Ясперса. Карл Ясперс, 

выдающийся немецкий философ XX века, занимает особое 
место в истории философии благодаря своему экзистенциаль-
ному подходу к пониманию человеческого существования. Его 
работы проливают свет на глубинные аспекты человеческой 
природы, выделяя индивидуальную свободу и ответственность 
как центральные понятия. Работы Ясперса не только 
представляют собой значимый вклад в философию, но и 
оказывают влияние на смежные области, такие как психология, 
психотерапия и образование. 

В современной философской дискуссии учение Карла 
Ясперса играет важную роль, поскольку оно ставит в центр 
внимания человеческую свободу, ответственность и само-
сознание. Его концепции о существовании и аутентичности 
вносят существенный вклад в понимание того, что значит быть 
человеком. Кроме того, его работы стимулируют активное 
обсуждение вопросов этики, морали и социальной 
справедливости. Таким образом, учение Ясперса продолжает 
вдохновлять философов и исследователей в поисках ответов на 
вечные вопросы о смысле жизни и природе человеческого 
бытия. 

Карл Ясперс родился 23 февраля 1883 года в Ольденбурге, 
Германия. Он получил образование в Гейдельбергском и 



172 

Мюнхенском университетах, где изучал медицину, психиатрию, 
философию и историю. В 1909 году он защитил свою 
докторскую диссертацию по психопатологии и стал лектором в 
Гейдельбергском университете. В 1916 году Ясперс был призван 
на военную службу во время Первой мировой войны, где он 
провел два года в лазарете. 

После войны он возобновил свою академическую карьеру и 
стал профессором философии в Гейдельберге. Его работы 
посвящены различным темам, включая психологию, 
метафизику, историю философии и полити-ческую философию. 
Однако его наиболее известные работы связаны с 
экзистенциальной философией. 

Ясперс был вынужден покинуть свою должность в 
университете в 1937 году из-за нацистского режима, и его 
работы были запрещены. Он ушел в изгнание в Швейцарию, где 
продолжал свою академическую деятельность. После Второй 
мировой войны он вернулся в Германию и возобновил свою 
карьеру в Гейдельберге. 

Личный опыт Карла Ясперса, включая его службу в военном 
лазарете во время Первой мировой войны и борьбу с нацизмом, 
глубоко повлиял на его философские взгляды. В этих тяжелых 
временах он столкнулся с вопросами смерти, страдания и 
человеческой беспомощ-ности, которые послужили источ-
ником его интереса к проблемам человеческого существования. 
Подобные личные испытания способствовали формированию 
его идей о свободе, ответственности и аутентичности. Ясперс 
придавал большое значение индивидуальной свободе и 
призывал людей принимать ответственность за свои действия и 
выборы. Его философские работы часто освещают вопросы о 
человеческой судьбе, смысле жизни и значении личной 
автономии. 

Для Карла Ясперса понятие "экзистенция" играет ключе-вую 
роль в его философии. Экзистенция означает индиви-дуальное 
человеческое существование, его особый способ бытия, который 
отличается от абстрактных категорий и универсальных понятий. 

Экзистенция, согласно Ясперсу, представляет собой 
индивидуальный путь каждого человека, его уникальный опыт, 
связанный с выбором, ответственностью и стремлением к 



173 

пониманию смысла жизни. Она подразумевает не просто 
физическое существование в мире, а активное взаимодействие с 
ним, поиск смысла и целей, постоянное самосознание и 
саморазвитие. 

Экзистенциальная философия Ясперса подчеркивает 
индивидуальность каждого человека и его способность к 
свободному выбору и ответственности за собственные 
поступки. Это понятие направлено на осознание собственного 
существования, своего "я" в контексте мира и общества, а также 
на стремление к самореализации и самоопределению. 

Таким образом, для Ясперса экзистенция пред-ставляет 
собой ключевое понятие, которое помогает понять особенности 
человеческого существования, его уникальность и сложность, а 
также его связь с миром и другими людьми. 

Понятие "экзистенция" в философии Карла Ясперса связано 
с его пониманием человеческого существования как особого 
способа бытия, который отличается от простого физического 
существования. Однако, Ясперс редко использовал термин 
"экзистенция" в своих работах напрямую. Его 
предпочтительным термином было "существование". 

Однако, можно привести высказывание Ясперса, которое 
иллюстрирует его подход к пониманию "экзистенции" или 
"существования". В одной из своих работ, например, "Основные 
понятия философии" (1957), Ясперс пишет: "Существование – 
это особый тип бытия, который не может быть определен без 
потери самого себя. Оно лежит в корне всех понятий, которые 
мы используем, чтобы определить свое существование" (с. 20). 
Хотя в этом высказывании Ясперс не использует термин 
"экзистенция" напрямую, его понимание существования, как 
особого способа бытия, можно рассматривать как аналог 
понятия "экзистенции" в других экзистенциалистических 
философиях. 

Понятие "экзистенция" в философии Карла Ясперса весьма 
центрально и тесно связано с его экзистенциализмом. Однако, 
конкретное высказывание о понятии "экзистенция" может быть 
найдено в его книге "Существование и существую-щее", где он 
раскрывает свои идеи об экзистенции и ее роли в человеческом 
существовании. В данной работе Ясперс обра-щается к понятию 



174 

экзистенции как основному способу бытия человека, 
подчеркивая индивидуальность и уникальность каждого 
человеческого существа. Он анализирует сущность 
человеческого существования через призму свободы, выбора и 
ответственности, что формирует основу его концепции 
экзистенции. 

"Экзистенция есть способ бытия, в котором человек 
стремится к самопознанию, осознанию собственной индиви-
дуальности и ответственности за свои действия. Это не просто 
присутствие в мире, но и активное участие в нем, постоянный 
поиск смысла жизни и собственного места в ней", подчеркивает 
он. Это высказывание иллюстрирует ключевые аспекты понятия 
"экзистенция" в учении Ясперса, такие как активное участие 
человека в своем существовании, стремление к самопознанию и 
осознание личной ответственности. 

Карл Ясперс является одним из ведущих пред-ставителей 
экзистенциализма – философского направления, 
акцентирующего внимание на индивидуальном существовании 
человека и его свободе выбора. Основные принципы 
экзистенциализма в его трактовке включают: 

Индивидуализм и уникальность: Ясперс подчеркивает 
неповторимость каждого человека и необходимость признания 
его индивидуальности. Ясперс действительно констатирует 
неповторимость каждого человека и важность признания его 
индивидуальности. В его работах часто звучат идеи о том, что 
каждый человек обладает уникальным существованием, которое 
невозмож-но полностью описать или объяснить 
универсальными категориями. Цитаты из трудов Ясперса 
относительно индивид-кальности: "Человек в основном является 
тем, что он делает с самого себя." (Карл Ясперс, "Философия 
существования", 1938); "Никто не может делать то, что я делаю 
точно так же, как я. Нет двух одинаковых людей." (Карл Ясперс, 
"Разум и существование", 1955) 

Ясперс утверждает, что каждый человек обладает своим 
собственным индивидуальным опытом, который формируется 
через акты выбора и свободного решения. Этот уникальный 
опыт определяет человеческую сущность и отличает каждого 
человека от других. Ясперс также подчеркивает, что 



175 

индивидуальность не только проявляется внутри человека, но и 
формируется в контексте его окружения, включая социо-
культурные, исторические и личностные факторы. Поэтому 
каждый человек уникален не только в своем внутреннем мире, 
но и в своем взаимодействии с внешним миром. Ясперс 
признает, что человеческая индивидуальность остается во 
многом загадкой даже для самого человека. В его работах 
прослеживается идея о том, что человеческое существование 
пронизано неопределенностью и неизвест-ностью, и каждый 
человек постоянно стремится к раскрытию своего собственного 
уникального пути и смысла жизни. 

Таким образом, Ясперс не только подчеркивает 
уникальность каждого человека, но и призывает к пониманию 
этой уникальности в контексте индивидуального опыта, 
окружающей среды и постоянного стремления к самопознанию. 

Центральным понятием для Ясперса является свобода. Он 
считает, что человек существует в состоянии постоянного 
выбора и ответственности за свои действия. Для Ясперса 
свобода является центральным понятием. Он утверждает, что 
человек существует в состоянии постоянного выбора и несет 
ответственность за свои действия. Ясперс придает большое 
значение свободе в контексте человеческого существования и 
активно исследует ее роль в формировании личности и 
принятии решений. Мысли Ясперса о свободе:  "Свобода – 
это сознание необходимости, соответственно, постоянное 
обретение, а не что-то, что присутствует от начала до конца, ибо 
свобода – это движение." (Карл Ясперс, "Философия 
существования", 1938); "Мы свободны только в наших 
решениях, только в выборе." (Карл Ясперс, "О свободе", 1941) 

Для Ясперса свобода не только является возможностью 
выбора между альтернативами, но и ключевым элементом 
самосознания. Он утверждает, что через свои свободные 
решения человек осознает себя как субъекта, обладающего 
способностью к выбору и ответственности за свои поступки. 
Ясперс рассматривает свободу не как абстрактное понятие, а в 
контексте человеческого существования. Он считает, что 
свобода проявляется в самом процессе существования, в 
постоянном стремлении человека к самоопределению и 



176 

реализации своего индивидуального потенциала. Ясперс также 
признает, что свобода человека ограничена различными 
факторами, такими как социальные условия, культурные нормы, 
внутренние и внешние ограничения. Однако он настаивает на 
том, что даже в условиях ограничений человек сохраняет 
способность к выбору и ответственности за свои действия. 

Согласно Ясперсу свобода также связана с творческим 
процессом. Он видит в свободе возможность не только выбирать 
из уже существующих альтернатив, но и создавать новые, 
оригинальные пути и решения, открывая новые горизонты для 
человеческого развития. Таким образом, для Ясперса свобода 
является неотъемлемым аспектом человеческого существова-
ния, который определяет нашу способность к самореализации, 
самопознанию и ответственности за наши поступки. Свобода не 
только является фундаментальным аспектом человеческой 
природы, но и определяет саму суть человеческого бытия. 

Ясперс утверждает, что человек существует в состоянии 
постоянного выбора, и это состояние свободы неизбежно 
сопряжено с ответственностью за свои действия. Согласно его 
философии, человек не просто подчинен внешним обстоятель-
ствам или предопределен определенными факторами, а является 
активным субъектом, способным самостоятельно принимать 
реше-ния и влиять на свою судьбу. Однако для Ясперса свобода 
не сводится к простому выбору между альтернативами. Он 
видит свободу как процесс постоянного самосознания, который 
включает в себя осознание собственных возможностей и 
ограничений, а также осмысление целей и ценностей. Таким 
образом, свобода для Ясперса связана не только с внешней 
деятельностью, но и с внутренним миром человека и его 
самопознанием. Важно отметить, что для Ясперса свобода не 
является чем-то абсолютным или неограниченным. Он признает, 
что свобода часто ограничена внешними обстоятельствами и 
социальными условиями, но даже в этих ограничениях человек 
обладает возможностью выбора и ответственности за свои 
поступки. Таким образом, понимание свободы у Ясперса 
предполагает не только внешнюю автономию и независимость, 
но и внутреннюю свободу, которая выражается в способности 



177 

человека осознавать и принимать решения в соответствии с 
собственными ценностями и убеждениями. 

Ясперс призывает к аутентичности, что означает осознание 
собственного бытия, честность перед собой и другими, а также 
принятие личной ответственности за свои поступки. Ясперс 
действительно призывает к аутентичности, что подразумевает 
осознание собственного существования, чест-ность перед собой 
и другими, а также принятие личной ответственности за свои 
поступки. Он считает, что осознание своего собственного бытия 
и открытость перед ним являются ключевыми аспектами 
человеческой свободы и самореализации. Ясперс об 
аутентичности: «Понимание собственного существо-вания и его 
источника – это решающий шаг к автономии, индивидуализму и 
честности." (Карл Ясперс, "Философия существования", 1938); 
"Аутентичность требует от человека обращаться к себе так, как 
он есть, и быть тем, кто он есть." (Карл Ясперс, "Существование 
и так называемое философское расследование", 1935) играет 
важную роль в философии Карла Ясперса. Для Ясперса понятие 
"аутентичность" означает искреннее и глубокое осознание 
собственного существования, честность перед собой и другими, 
а также принятие личной ответствен-ности за свои поступки. 
Ясперс призывает к тому, чтобы человек был искренен и открыт 
перед самим собой, стремился к пониманию своих истинных 
желаний, ценностей и убеждений. Только через такой процесс 
самопознания и саморефлексии человек может достичь 
аутентичности и стать собой настоящим, не подавляя свою 
уникальность и индивидуальность под влиянием внешних 
обстоятельств. 

Ясперс акцентирует внимание на значимости индиви-
дуального пути самопознания для достижения аутен-тичности. 
Он утверждает, что осознание собственного бытия требует от 
человека критического осмысления своих ценностей, убеждений 
и жизненных целей, что позволяет ему достичь глубокого 
понимания себя. 

Для Ясперса аутентичность связана с интеграцией 
различных аспектов личности, включая эмоции, мысли, идеалы 
и действия, в единое целое. Это подразумевает не только 



178 

честность перед собой, но и цельность личности, которая 
является ключом к самореализации и гармонии. 

Ясперс призывает к освобождению от внешних социаль-ных 
и культурных норм, которые могут препятствовать развитию 
аутентичной личности. Он подчеркивает необходимость 
честного и открытого отношения к собственным чувствам, 
желаниям и потребностям, даже если это противоречит 
установленным общественным стандартам. 

Таким образом, для Ясперса аутентичность не только 
предполагает честное отношение к себе, но и требует от 
человека постоянного самоанализа, самопознания и открытости 
перед собственным бытием, что позволяет ему достичь 
глубокой гармонии и целостности своей личности. 

В контексте учения Ясперса, индивидуальность связана с 
концепцией "существования", которая подчеркивает уникаль-
ность каждого человека в его собственном опыте и 
самосознании. Ясперс отвергает попытки свести человека к 
универсальным категориям или общим закономерностям, 
утверждая, что каждый человек обладает своим собственным 
путем и смыслом жизни, который невозможно полностью 
описать или объяснить стандартными моделями. 

Индивидуальность, согласно Ясперсу, проявляется в 
способности человека к свободному выбору, критическому 
мышлению и самопознанию. Он признает, что каждый человек 
имеет свои собственные уникальные жизненные обстоятельства, 
возможности и ограничения, которые формируют его 
индивидуальную сущность. 

Важно отметить, что для Ясперса индивидуальность не 
является изолированным феноменом, а скорее взаимосвязанным 
с окружающим миром и общественными отношениями. Он 
признает, что человек формируется в процессе взаимодействия с 
другими людьми и социальными структурами, но в то же время 
утверждает, что индивидуальность остается неотъемлемой 
частью каждого человека, которая определяет его уникальность 
и неповторимость. 

Таким образом, понятие "индивидуальность" в учении Карла 
Ясперса отражает уникальность каждого человека в его 
собственном опыте, самосознании и способности к свободному 



179 

выбору, что делает его ценным и неотъемлемым элементом 
человеческой природы. 

Понятие «существования» и его значение для понимания 
человеческой природы. Для Ясперса, понятие «существования» 
обозначает особый способ бытия, который отличается от 
традиционного представления о сущности. Существование 
предполагает не только наличие человека в мире, но и его 
активное взаимодействие с окружающей реальностью. 
Существование связано с выбором, абсурдом, стремлением к 
пониманию смысла жизни. 

Важным аспектом учения Ясперса является различие между 
"существованием" и "сущностью", которое он заимствует у 
другого выдающегося философа – Жана-Поля Сартра. По 
Ясперсу, "сущность" – это некая абстрактная идея или определе-
ние, которое не полностью описывает человека в его уникаль-
ности. В то время как "существо-вание" – это сам процесс 
жизни, индивидуальный опыт и самосознание каждого человека. 
Различие между этими понятиями позволяет Ясперсу подчерк-
нуть индивидуальность и уникальность каждого человеческого 
существа, отвергая универсальные шаблоны или стереотипы. 

В интерпретации понятия «существования» в учении Карла 
Ясперса следует обратить внимание на следующие аспекты: 

Индивидуальный опыт и самопознание: Для Ясперса 
существование не ограничивается простым фактом 
существования, но также включает в себя индивидуальный опыт 
каждого человека. Этот опыт формируется через акты выбора, 
саморефлексии и осознания собственного бытия. Через свой 
индивидуальный опыт человек стремится к самопознанию и 
пониманию своей уникальности. 

Свобода и ответственность: Для Ясперса существо-вание 
неразрывно связано с понятием свободы. Человек существует в 
состоянии постоянного выбора и несет ответственность за свои 
действия. Свобода выбора позволяет человеку самостоятельно 
определять свой путь и формировать свою судьбу. 

Стремление к аутентичности: В учении Ясперса 
существование тесно связано с понятием аутентичности – 
осознанного и истинного проявления себя. Человек стремится к 
аутентичности через открытость перед своим собственным 



180 

бытием, честность перед собой и другими, а также принятие 
личной ответственности за свои поступки. 

Стремление к осмыслению смысла жизни: Существование 
для Ясперса также связано с поиском смысла жизни. Человек 
стремится понять смысл своего существования и своего места в 
мире. Этот поиск смысла может включать в себя размышления о 
целях, ценностях и идеалах, а также о смысле страданий и 
абсурда. Таким образом, понятие «существования» в учении 
Карла Ясперса не только описывает факт бытия человека, но и 
подчеркивает его активное и самостоятельное взаимодействие с 
миром, его стремление к свободе, аутентичности и поиску 
смысла жизни.  

Характеризируя различие между "существованием" и 
"сущностью" в учении Карла Ясперса, следует обратить 
внимание на следующие аспекты: 

Динамичность против статичности: Для Ясперса 
"существование" представляет собой непрерывный процесс 
становления и развития личности. Это активное и изменчивое 
бытие, которое описывает жизненный опыт каждого индивида, 
его постоянное самоопределение и самоосознание. В то время 
как "сущность", взятая из классической метафизики, 
предполагает статичные и абстрактные определения, которые не 
способны полностью охватить сложность и уникальность 
каждого человеческого существа. 

Индивидуальность против универсальности: Для Ясперса 
каждый человек обладает своим собственным "существо-
ванием", которое делает его уникальным и неповторимым. В 
отличие от этого, "сущность" предполагает существование 
универсальных или общих характеристик, которые применимы 
ко всем членам определенного класса или категории. Различие 
между "существованием" и "сущностью" позволяет Ясперсу 
подчеркнуть индивидуальность каждого человека и отвергнуть 
попытки унификации или стандартизации человеческого опыта. 

Личное опыт против общих концепций: Ясперс придает 
большое значение личному опыту и самосознанию каждого 
человека, который формируется через его собственные 
переживания, решения и действия. В то время как "сущность" 
может быть попыткой обобщить или абстрагировать общие 



181 

черты или закономерности, "существование" напрямую связано 
с индивидуальным путем каждого человека и его уникальным 
жизненным опытом. 

В философии Карла Ясперса понятие "сущность" имеет 
оттенок, аналогичный классическому определению в 
метафизике, но в контексте его экзистенциализма оно 
приобретает особый смысл. 

Для Ясперса "сущность" обычно ассоциируется с общими 
или универсальными характеристиками, которые присущи 
определенным предметам или явлениям. Однако, в его 
философии "сущность" представляет собой нечто более 
абстрактное, что не может полностью описать 
индивидуальность или уникальность человеческого существа. 

Согласно Ясперсу, сущность может описывать лишь те 
общие черты, которые можно обнаружить у различных 
индивидов, но она не может охватить все аспекты человеческого 
существования, так как каждый человек обладает своим 
собственным индивидуальным опытом и путем становления. 
Таким образом, "сущность" в его философии остается более 
абстрактным понятием, чем в классической метафизике, и 
подчеркивает ограниченность в понимании человеческой 
природы через универсальные концепции. 

В учении Ясперса "существование" представляет собой 
способ бытия, который применяется к человеку как 
индивидуальному существу. Это не просто наличие человека в 
мире, но и его активное взаимодействие с окружающей 
реальностью. Важными аспектами понятия "существование" для 
Ясперса являются: 

Индивидуальный опыт: Ясперс утверждает, что каждый 
человек имеет свой уникальный путь существо-вания, который 
формируется через его собственные переживания, выборы и 
действия. Этот индивидуальный опыт определяет его 
уникальность и неповторимость. 

Свобода и ответственность: Для Ясперса свобода является 
важным аспектом человеческого существования. Он 
подчеркивает, что человек существует в состоянии постоянного 
выбора и несет ответственность за свои действия. Эта свобода 



182 

выбора помогает определять его собственный путь и 
идентичность. 

Смысл и абсурд: Ясперс обращает внимание на постоянный 
поиск человеком смысла своего существо-вания в мире, 
который иногда сталкивается с абсурдом или отсутствием ясных 
ответов. Стремление к пониманию смысла жизни и понимание 
абсурда также являются важными аспектами существования. 
Итак, понятие "существование" в учении Карла Ясперса 
обозначает не только присутствие человека в мире, но и его 
активное взаимодействие с ним, свободу выбора, 
ответственность и поиск смысла жизни. Таким образом, 
различие между "существованием" и "сущностью" в учении 
Карла Ясперса позволяет выделить индивидуальность и 
уникальность каждого человеческого существа, подчеркнуть 
важность личного опыта и самосознания, а также отвергнуть 
универсальные шаблоны или стереотипы, которые не могут 
полностью охватить сложность человеческого бытия. 

Отношения учения Карла Ясперса с другими философскими 
направлениями представляют собой интересный аспект его 
работы. Ясперс в своих работах часто сопоставляет свои идеи с 
феноменологическим методом, разработанным Эдмундом 
Гуссерлем и развитым Эдитом Штейн и Мартином 
Хайдеггером. Он активно использует метод феноменологии для 
анализа человеческого существования и приходит к выводу, что 
человек существует в мире в виде "существования", 
определение которого лежит вне традиционных категорий 
"сущности". Однако, в отличие от феноменологов, Ясперс 
акцентирует внимание на индивидуальном опыте и выборе как 
основных аспектах человеческого существования. 

Ясперс сопоставлял свои взгляды с Хайдеггером, особенно в 
контексте их общего интереса к вопросам смысла бытия и 
человеческого существования. Однако, Ясперс критиковал 
Хайдеггера за его упор на анализ бытия в целом, в то время как 
сам Ясперс акцентировал внимание на индивидуальности и 
свободе выбора каждого человека. Ясперс также взаимо-
действовал с идеями других экзистенциалистов, таких как 
Фридрих Ницше и Сёрен Кьеркегор. Он выделялся своим 



183 

акцентом на значении выбора и свободы, а также своим 
подходом к анализу религиозного опыта. 

Ясперс получил как критику, так и поддержку от других 
философов. Например, его идеи о свободе и существовании 
были подвергнуты критике со стороны марксистов и 
философов-религиоведов. Однако, его работы также были 
высоко оценены многими философами, в том числе Эммануэлем 
Левинасом и Мартином Бубером, за их оригинальность и 
глубину анализа человеческого существования. В целом, учение 
Карла Ясперса о человеке вызвало широкий спектр реакций со 
стороны других философов, однако его влияние на развитие 
экзистенциальной и феноменологической философии остается 
значительным. 

Практическое применение учения о человеке Карла Ясперса. 
Применение в психологии и психотерапии. Учение Карла 
Ясперса о человеке имеет значительное влияние на 
современную психологию и психотерапию. Его идеи о свободе, 
аутентичности и индивидуальности оказы-ваются полезными в 
понимании человеческой природы и в процессе лечения 
психологических расстройств. Например: Принципы свободы 
выбора и ответственности за свои действия, выдвигаемые 
Ясперсом, могут быть включены в рамки ACT, помогая 
клиентам осознать и принять свои мысли и эмоции, несмотря на 
страдания, которые они могут вызывать. Понимание 
уникальности каждого человека и акцент на индивидуальном 
опыте помогают психотерапевтам лучше понять клиентов и 
настроиться на их индивидуальные потребности и цели. 

Учение Ясперса оказывает влияние на область образования и 
воспитания, особенно в подходах, ориентированных на развитие 
личности и самореализацию. Например, идеи Ясперса о свободе 
выбора, аутентичности и индивидуальности могут быть 
интегрированы в гуманистические методики обучения, 
стимулируя студентов к самостоятельному мышлению, 
критическому анализу и саморазвитию. Принципы 
аутентичности и ответственности, выдвигаемые Ясперсом, 
могут быть использованы в воспитании детей и подростков, 
помогая им развивать свою индивидуальность, принимать 
решения и осознавать последствия своих поступков. 



184 

Учение о человеке Карла Ясперса также оказывает влияние 
на современную культуру и социальную сферу. Идеи Ясперса о 
важности индивидуальности и аутентичности находят отклик в 
современной культуре, способствуя пропаганде самовыражения 
и уважения к уникальности каждого человека. Понимание 
свободы выбора и ответственности, предложенное Ясперсом, 
может стимулировать людей к самореализации как в 
профессиональной сфере, так и в личной жизни, помогая им 
принимать осознанные решения и стремиться к достижению 
своих целей. Таким образом, учение о человеке Карла Ясперса 
оказывает значительное влияние на практические аспекты 
жизни, включая психологию, образование, культуру и 
социальные отношения, стимулируя людей к саморазвитию, 
самопознанию и самореализации. 

Карла Ясперса критиковали за несколько аспектов его 
учения, включая его идеи о свободе и существовании. 
Отдельные марксисты и философы-религиоведы критико-вали 
Ясперса за его отрицание объективной реальности или за то, что 
его учение слишком сосредоточено на субъективном опыте 
человека. Они считали, что его философия слишком антро-
поцентрична и игнорирует важность социальных и 
экономических факторов в формировании человеческого 
существования. Некоторые критики указывали на нечеткость 
или неоднозначность понятий в учении Ясперса, что делало его 
трудным для интерпретации и анализа. Например, понятие 
"существо-вания" может быть воспринято как неопределенное и 
субъективное, что вызывает сомнения в его научной 
обоснованности. А некоторые критики утверждали, что учение 
Ясперса о существовании и свободе слишком сосредоточено на 
индивидуальном опыте и игнорирует важность социальных, 
политических и экономических факторов в жизни человека. Они 
указывали на то, что обстоятельства окружающей среды могут 
оказывать значительное влияние на свободу и существование 
человека, что Ясперс не учитывал достаточно. Его философия 
сосредотачивается на описании человеческого существования и 
свободы, но не предлагает конкретных рекомендаций или 
решений для решения практических проблем. Некоторые 
критики считали это недостатком, поскольку они ожидали от 



185 

философа более конкретных практических рекомендаций. Тем 
не менее, несмотря на критику, учение Ясперса о 
существовании и свободе остается значимым в философии и 
находит свое признание у многих философов и мыслителей за 
его глубокий анализ человеческого существования. 

Учение о человеке Карла Ясперса представляет собой 
важный вклад в современную философию и психологию. Его 
идеи о свободе, существовании и аутентичности позволяют 
глубже понять человеческую природу и способы самореали-
зации. В центре его учения стоит признание уникальности 
каждого человека и акцент на его индивидуальном опыте и 
выборе. Различие между "существованием" и "сущностью", а 
также понятие аутентичности помогают нам понять, каким 
образом мы можем жить более осознанно и свободно. 

Учение Ясперса в целом, остается актуальным и важным для 
современного мира, особенно в контексте развития психологии, 
философии и образования. Его идеи о свободе, аутентичности и 
индивидуальности продолжают вдохновлять исследователей и 
практиков во многих областях, включая психотерапию, 
образование и социальные науки. Дальнейшие исследования в 
этой области могут помочь более глубоко понять природу 
человека и разработать новые методы помощи людям в их 
поиске смысла и самореализации. 

Труды К. Ясперса: "Существование и зло". 1946; "Фило-
софия существования". 1938. "Философия существования". 
1958; "Философия существования". 1962: "Опыт философии". 
"Философия исключенного тождества". 1935.; "Существование 
и бессмысленное".1938; "Существование, временность и 
бессмертие". 1947. 

Концепция человека Албер Камю 
Концепция человека, развиваемая Альбером Камю, также 

известна как "абсурдный человек". В отличие от Сартра, Камю 
не идентифицировал себя как экзистенциалиста, но его работы 
сильно влияли на это направление философии. Ключевые 
аспекты его взгляда на человека: 

Абсурд: Центральным понятием в философии Камю 
является "абсурд" – бессмысленность и бесполезность челове-
ческого существования в беспредметном мире. Человек 



186 

рождается в абсурдном мире, лишенном объективного смысла 
или цели. 

Свобода и ответственность: Камю разделял идею свободы и 
ответственности с Сартром. Человек по Камю свободен в своих 
действиях, но также несет ответственность за них. Однако он 
подчеркивал, что эта свобода и ответственность существуют в 
условиях абсурда, что делает их еще более сложными. 

Бунт: Камю призывал к бунту против абсурдности 
существования. Он видел бунт как акт непринятия абсурдного 
мира, несмотря на его отсутствие смысла. Это означает 
признание своей свободы и ответственности, несмотря на 
бессмысленность окружающей реальности. 

Моментальность: Важным аспектом философии Камю 
является понятие "моментальности" – острое осознание 
настоящего момента. В мире абсурда, где будущее неизвестно и 
прошлое лишено смысла, человек должен сосредоточиться на 
настоящем, на своем непосредственном опыте. 

Через свои произведения, такие как "Посторонний", 
"Падение" и эссе "Миф о Сизифе", Альбер Камю проливает свет 
на внутреннее состояние человека в абсурдном мире, 
подчеркивая его свободу, ответственность и стремление к 
смыслу в условиях бессмысленности. 

Концепция человека Симон де Бовуар 
Концепция человека в творчестве Симона де Бовуар находит 

своё выражение преимущественно через призму феминизма и 
гендерных исследований. Она обращается к вопросам 
субъективности, свободы и социальной детерминиро-ванности. 
Вот основные аспекты её взгляда на человека: 

Свобода и выбор: Де Бовуар утверждала, что женщины, как 
и мужчины, должны иметь право на свободу выбора в 
различных сферах своей жизни, включая образование, работу, 
сексуальность и отношения. Она подчеркивала, что 
подавляющие социальные нормы и стереотипы часто 
ограничивают свободу женщин, а также их возможности для 
самореализации. 

Субъективность и сознание: Де Бовуар обращалась к 
вопросам субъективности и сознания, отмечая, что каждый 
человек воспринимает мир через призму собственного опыта и 



187 

контекста. Она подчеркивала важность осознания этой 
индивидуальности и признания собственной субъективности. 

Интерсекциональность: Её подход к пониманию человека 
включает в себя также концепцию интерсекцио-нальности, 
которая учитывает взаимодействие различных социальных 
категорий, таких как пол, раса, класс, сексуальная ориентация и 
другие. Она анализировала, как эти факторы пересекаются и 
влияют на жизненный опыт каждого человека. 

Социальная детерминированность: Де Бовуар указы-вала на 
то, что социальные структуры и нормы играют значительную 
роль в формировании индивидуальных возможностей и 
ограничений. Она выступала против подавления и 
дискриминации на основе пола и других социальных факторов, 
а также призывала к борьбе за социальную справедливость и 
равноправие. 

В целом, концепция человека в творчестве Симона де Бовуар 
является комплексной и включает в себя анализ социальных, 
политических и культурных факторов, определяющих 
жизненный опыт и возможности каждого индивидуума. Её 
работы продолжают оставаться важными для феминистической 
теории и практики, а также для понимания человеческого 
существования в контексте социокультурных реалий. 

Экзистенциальный портрет человека 
Экзистенциальный портрет человека включает в себя ряд 

ключевых характеристик, которые определяют его сущность и 
существование в мире.  

Человек рождается свободным, а его свобода неотъемлема и 
безгранична. Он несет ответственность за свои решения и 
действия, и эта ответственность является неотъемлемой частью 
его существования. 

Человек сталкивается с проблемой поиска смысла жизни в 
мире, лишенном объективных ценностей и смысла. Эта 
конфронтация с бессмысленностью существо-вания становится 
ключевым аспектом его экзистен-циального опыта. 

Столкновение с неопределенностью будущего, с неизбеж-
ностью смерти и с отсутствием гарантированных ответов на 
вопросы о смысле жизни вызывает у человека страх и тревогу. 



188 

Каждый человек воспринимает мир через призму 
собственного опыта и субъективности. Его выборы и решения 
определяются его собственными ценностями, убеждениями и 
жизненным опытом. 

Смерть является неотъемлемой частью человеческого 
существования, и осознание её неизбежности влияет на 
восприятие смысла жизни и ставит под вопрос ценности и 
приоритеты. 

Эти аспекты взаимосвязаны и определяют экзистенциальный 
портрет человека, который выстраивается в процессе его 
взаимодействия с миром и самим собой. Экзистенциальная 
философия и литература изучают эти аспекты, стремясь понять 
сущность и значимость человеческого существования. 

Мартин Хайдеггер: концепция человека 
 Феноменология и онтология 
Философия Мартина Хайдеггера, одного из величайших 

мыслителей XX века, раскрывает глубокие понимания сущности 
человека и его отношения к миру. Для полного осмысления его 
концепций необходимо разобраться в философских течениях, 
которые оказали влияние на его мышление. Феноменология и 
онтология играют ключевую роль в формировании философии 
Хайдеггера. 

Феноменология, разработанная Эдмундом Гуссерлем, 
стремится к описанию того, как вещи являются в сознании 
человека. Эта методология анализирует явления, пытаясь понять 
их смысл и структуру, не прибегая к предварительным 
предположениям. Хайдеггер в своей ранней работе, особенно в 
"Существовании и времени", использовал феноменологический 
подход для изучения человеческого существования. 

Онтология, с другой стороны, занимается исследо-ванием 
бытия как такового. Это изучение сущности и природы бытия, 
исследуя его категории, структуры и законы. Хайдеггер, 
переходя от феноменологии к онтологии, углубил свое 
понимание бытия и человеческого существования, обратив 
внимание на вопросы о смысле и значении бытия для человека. 

Философия Хайдеггера в современном мире 
Философия Хайдеггера имеет огромное значение для 

современного общества, несмотря на то, что ее сложные 



189 

концепции могут вызывать споры и разногласия. Его идеи о 
человеческом существовании, отношении к технологии и 
истинном смысле бытия продолжают оказывать влияние на 
различные области знания, включая философию, социологию, 
психологию и даже технические науки. 

Современное общество, погруженное в технологическую 
цивилизацию, сталкивается с вызовами, которые были 
проработаны Хайдеггером еще в середине XX века. Его идеи о 
технике как способе выражения человеческого бытия и 
опасностях, связанных с техно-логизацией мира, 
воспринимаются сегодня как предупреждение о том, что потеря 
аутентичности и отношение к миру как к объекту грозит 
исчезновением человеческой сущности. 

Далее мы рассмотрим основные концепции человека в 
философии Хайдеггера и их значение для современного 
общества, а также попытаемся понять, какие вызовы стоят перед 
человечеством сегодня и какие перспективы предлагает 
философия Хайдеггера для их преодоления. 

Понятие "Dasein". Понятие "Dasein" (бытие-здесь) является 
одним из центральных понятий в философии Мартина 
Хайдеггера. В контексте его философского учения "Dasein" 
означает человеческое существование в его самом основании. 
Этот термин можно перевести как "бытие-здесь" или "бытие-
тут". Однако, Хайдеггер предпочитал не переводить его на 
другие языки, чтобы сохранить его оригинальное значение и 
сложность. 

Определение термина "Dasein" в философии Хайдеггера. 
Для Хайдеггера "Dasein" представляет собой уникальное 
существование человека, отличающееся от просто сущего в 
мире. Это не просто наличие или существование, а более глубо-
кий способ пребывания в мире. "Dasein" обладает способностью 
осознавать свое существование, взаимодействовать с окружаю-
щим миром и ощущать свое собственное существование. 

Роль "Dasein" в понимании человеческого существования. 
"Dasein" является ключевым понятием для понимания чело-
веческого бытия в философии Хайдеггера. Он утверждает, что 
"Dasein" не просто находится в мире, а активно взаимодействует 
с ним, выстраивая свое существование через понимание своего 



190 

собственного бытия. Человек не просто существует вне мира, он 
существует в мире и через мир, формируя свое собственное 
бытие через взаимодействие с ним. 

Значение "Dasein" в контексте аутентичности и ангажиро-
ванности. Для Хайдеггера, осознание "Dasein" как своего 
собственного бытия является ключом к аутентичности – 
состоянию истинности и подлинности. Аутентичность означает 
осознание своего собственного существования, своих возмож-
ностей и ограничений, без подражания другим или влияния 
внешних факторов. Ангажированность, с другой стороны, 
связана с тем, как "Dasein" взаимодействует с миром и своим 
окружением, принимая на себя свои обязанности и 
ответственность за свое существование. 

Таким образом, "Dasein" является основным понятием в 
философии Хайдеггера, подчеркивающим активное, осознанное 
и ответственное существование человека в мире. В философии 
Мартина Хайдеггера понятие "Dasein" (бытие-здесь) играет 
центральную роль в понимании человеческого существования. 
Оно не просто означает "существование" в обыденном смысле, 
но представляет собой особую форму существования, которая 
характеризует человека как существующее существо. Важно 
отметить, что "Dasein" не сводится к абстрактному бытию, но 
описывает существование конкретного человека в его 
конкретных условиях и контексте. 

Одной из ключевых черт понятия "Dasein" является его 
направленность на само себя и на мир вокруг. Человек, как 
"Dasein", всегда уже находится в отношении с миром и с самим 
собой. Эта направленность определяет его опыт, понимание, и 
интерпретацию мира. "Dasein" не просто существует в мире, но 
активно относится к нему, осознает его и создает смыслы и цели 
в своей жизни. 

"Дазайн" также характеризуется своей временной природой. 
Хайдеггер утверждает, что человеческое существование всегда 
существует во времени, пребывая в прошлом, настоящем и 
будущем. Это означает, что наша идентичность и смыслы 
формируются в процессе нашей жизни и взаимодействия с 
миром. 



191 

Одним из важных аспектов роли "Dasein" в понимании 
человеческого существования является его способность к 
самоопределению и самореализации. Человек, как "Dasein", по 
Хайдеггеру, постоянно выбирает себе цели и осуществляет 
свободу в своих действиях. Это позволяет ему быть автором 
собственной жизни и определять свое собственное существо-
вание. 

Таким образом, понятие "Dasein" играет важную роль в 
понимании человеческого существования, обозначая его 
направленность, временную природу, а также способность к 
самоопределению и самореализации. Оно помогает понять 
уникальность человеческого существования и его отличие от 
других форм бытия. 

Технологическая эпоха и вызовы для человека по 
Хайдеггеру. Утрата аутентичности в мире техники. По 
Хайдеггеру, современная технологическая эпоха создает среду, 
в которой человек теряет связь с аутентичным существованием. 
Технология, вместо того чтобы служить человеку, начинает 
определять его существование. Виртуальная реальность, 
социальные сети, и другие технологические аспекты могут 
отвлечь человека от его собственного опыта и связей с 
окружающим миром. Этот процесс усиливает анонимность и 
утрату индивидуальности, поскольку человек теряет связь с 
собой и становится частью массовой культуры и потребления. В 
результате, он может терять ощущение собственной 
уникальности и аутентичности, подчиняясь стандартам и 
идеалам, навязанным технологической культурой. 

Разрыв между сущностью человека и его бытием. В 
технологической эпохе человек сталкивается с опасностью 
разрыва между своей сущностью и его конкретным бытием. 
Технологические средства могут создавать иллюзию свободы и 
контроля, в то время как на самом деле они ограничивают его 
выборы и влияют на его поведение и мышление. Хайдеггер 
предупреждает, что в результате этого разрыва человек может 
потерять чувство собственной ценности и смысла жизни, 
становясь лишь звеном в машине техники. Это может привести 
к духовному и моральному упадку, а также к потере 
человеческого достоинства. 



192 

Таким образом, Хайдеггер выделяет опасности 
технологической эпохи, такие как утрата аутентичности и 
разрыв между сущностью человека и его бытием. Он призывает 
к осознанию этих вызовов и поиску способов сохранения 
человеческой уникальности и достоинства в мире техники 

Проблема "вырожденности" в современном обществе. 
Определение "вырожденности" с точки зрения Хайдеггера: Для 
Хайдеггера понятие "вырожденности" (Verfallenheit) относится 
к состоянию человека, когда он теряет связь с собственной 
сущностью и становится пленником поверхностных и 
искусственных ценностей. Это состояние характеризуется 
утратой аутентичности и связано с тем, что человек погружается 
в повседневность, технический прогресс и потребительское 
общество, утрачивая способность видеть истинные ценности и 
смыслы жизни. 

Как современное технологическое общество влияет на 
сущность человека: современное технологическое общество, по 
Хайдеггеру, ставит человека перед рядом вызовов, которые 
могут привести к его "вырожденности". Развитие технологий и 
потребительской культуры создают соблазны, отвлекающие 
человека от осознания собственной сущности и аутентичной 
жизни. Постоянное поглощение информацией, использование 
социальных сетей, технические устройства и развлечения могут 
отвлекать человека от его внутренних переживаний и 
сущностных вопросов. Вместо того чтобы жить в гармонии с 
природой и собственной сущностью, человек становится 
подчиненным технике и потребительским желаниям, что может 
привести к ощущению беспокойства, утрате смысла жизни и 
разобщенности от окружающего мира и собственного бытия. 

Таким образом, современное технологическое общество 
создает условия, в которых человек может потерять свою 
аутентичность и связь с собственной сущностью, что Хайдеггер 
рассматривает как одну из основных проблем современного 
человечества. 

Открытость к миру 
"Бытие-в-мире" и его значение: В философии Хайдеггера 

понятие "бытие-в-мире" (In-der-Welt-sein) отражает сущность 
человека как существа, которое всегда уже находится в 



193 

отношении с миром. "Dasein" не просто существует в изоляции, 
но всегда находится в мире, взаимодействуя с окружающей 
средой, другими людьми, и самим собой. Это понятие 
подчеркивает неотделимость человека от его окружения и 
обусловленность его существования его взаимодействием с 
миром. 

Преодоление забвения бытия: Хайдеггер утверждает, что в 
современном мире человеческое существование страдает от 
"забвения бытия" (Vergessenheit des Seins) – утраты понимания 
сущности бытия и его значимости. Люди становятся 
забвенными к тому, что они находятся в мире, что мир является 
источником их смысла и ценности. Преодоление забвения бытия 
означает возвращение к осознанию себя как "бытие-в-мире", 
осознание важности отношений с миром и другими существами, 
а также понимание своего собственного места и смысла в этом 
мире. Этот процесс включает в себя осознание собственной 
временности, открытость к возможностям и принятие своей 
ответственности за собственное существование. 

 Аутентичность и ангажированность. Понятие аутентич-
ности в контексте Хайдеггера: Для Хайдеггера аутентичность 
(Eigentlichkeit) означает истинное самопонимание и 
самоопределение человека. Это состояние возникает, когда 
человек осознает себя как "Dasein" и живет в соответствии с 
этим осознанием, вместо того чтобы просто подчиняться 
общепринятым нормам и ожиданиям. Аутентичный человек 
живет своей собственной жизнью, следуя своим собственным 
ценностям, целям и убеждениям, вместо того чтобы подражать 
другим или принимать роли, навязанные обществом. Важно 
отметить, что аутентичность требует глубокого самоанализа и 
честности перед собой, а также открытости к собственным 
чувствам и переживаниям. 

Роль ангажированности в формировании человеческого 
бытия: Ангажированность (Befindlichkeit) относится к общему 
настроению или состоянию души человека. В контексте 
Хайдеггера, это состояние играет важную роль в формировании 
человеческого бытия. Человек всегда находится в каком-то 
настроении, которое определяет его отношение к миру и его 
собственному существованию. Ангажированность включает в 



194 

себя широкий спектр эмоциональных состояний, таких как 
тревога, радость, тревожность, удивление и так далее. 

Роль ангажированности заключается в том, что она 
определяет наше понимание и интерпретацию мира. Наше 
настроение влияет на то, как мы воспринимаем события и 
ситуации, и как мы реагируем на них. Таким образом, 
ангажированность играет важную роль в формировании нашего 
собственного опыта и смысла нашего существования. 

Разрыв между сущностью человека и его бытием 
(перспективы преодоления вызовов). Возможные пути 
возвращения к аутентичности:  

а. Развитие самоанализа и самопонимания: Хайдеггер 
призывает человека к глубокому самоанализу, который поможет 
ему понять свои истинные ценности, убеждения и цели в жизни. 
Путем осознания своей сущности и уникальности человек 
может начать жить более аутентичной жизнью;  

 б. Отказ от поверхностных ценностей: Человек должен 
осознать опасность привязывания к материальным благам и 
внешним успехам. Процесс аутентичности включает в себя 
отказ от внешних влияний и поиск внутреннего смысла и 
ценностей.  

в. Принятие ответственности за свое существование: 
Человек должен осознать свою собственную ответственность за 
свои действия, выборы и жизненный путь. Это включает в себя 
принятие последствий своих решений и поступков. 

Роль философии в преодолении технологической аномии:  
а. Критическое мышление: Философия способствует 

развитию критического мышления, которое помогает человеку 
анализировать и осмысливать последствия технологического 
прогресса для его существования.  

б. Изучение философских концепций: Философия, включая 
философию Хайдеггера, предлагает фундамен-тальные 
концепции и инструменты для понимания смысла жизни, 
сущности бытия и человеческого существования. Изучение этих 
концепций может помочь человеку найти свой собственный 
путь к аутентичности и преодолению технологической аномии.  

в. Развитие междисциплинарных исследований: Фило-софия 
способствует диалогу между различными областями знаний, что 



195 

позволяет лучше понимать взаимосвязи между 
технологическими изменениями и человеческим существо-
ванием. Это может способствовать созданию целостного 
подхода к решению проблемы технологической аномии. 

Заключение. Подведение итогов: значимость философии 
Хайдеггера для современного понимания человеческого бытия. 
Философия Хайдеггера играет ключевую роль в современном 
понимании человеческого существования и его отношения к 
миру. Его концепции, такие как "Dasein", аутентичность, 
ангажированность и преодоление забвения бытия, предлагают 
глубокие инсайты в сущность человеческого бытия и вызовы, с 
которыми мы сталкиваемся в современном мире. Философия 
Хайдеггера напоминает нам о важности возвращения к основам 
человеческого существования, осознанию своей собственной 
сущности и ответственности за свои действия. 

Перспективы дальнейших исследований и применения 
концепций Хайдеггера в современном обществе. Дальнейшие 
исследования в области философии Хайдеггера могут 
способствовать более глубокому пониманию его концепций и 
их применению в современном обществе. Исследования могут 
сфокусироваться на разработке новых методов преодоления 
вызовов, таких как технологическая аномия и потеря 
аутентичности, а также на исследовании путей возвращения к 
основам человеческого бытия. Применение концепций 
Хайдеггера может оказать положительное влияние на различные 
области жизни, включая образование, психологию, социологию 
и даже технологический прогресс, помогая людям лучше 
понимать себя и свой мир. 

 
*** 

Проблема человека была довольно основательно исследо-
вана известными современными философами, в числе которых 
Мортимер Адлер, Эрвин Гоффман и Мишель Фуко. Их 
взгляды представляют собой ценный философский анализ 
человеческого существования, его природы и взаимодействия с 
окружающим миром. Рассмотрим основные аспекты их учения о 
человеке. 



196 

Мортимер Адлер, в своей работе, подчеркивал важность 
разума и знания в жизни человека. Он акцентировал внимание 
на стремлении человека к саморазвитию, образованию и 
самопознанию как основных факторах, определяющих его 
сущность. Для Адлера человек – это существо, стремящееся к 
познанию и достижению совершенства. 

Эрвин Гоффман, в свою очередь, изучал социальные 
взаимодействия и ролевые игры в обществе. Он считал, что 
человек формирует свою личность и воспринимается 
окружающими через ролевых масок и социальных контекстов. 
Гоффман подчеркивал, что каждое общение является своего 
рода спектаклем, где люди играют определённые роли, следуя 
социальным нормам и ожиданиям. Он считал, что понимание 
этой ролевой игры помогает лучше понять, как человек 
взаимодействует с другими и формирует свою идентичность. 

Мишель Фуко, в своих трудах, обращал внимание на власть 
и знание в обществе. Он анализировал, как различные 
институты и дисциплины формируют представления о человеке 
и его месте в мире. Фуко развивал понятие "биополитики", 
показывая, как государство и другие социальные структуры 
контролируют и регулируют жизнь людей. 

Мортимер Адлер (1902-2001): Мортимер Адлер был 
американским философом и педагогом. Его учение о человеке 
сосредоточено на понимании человеческой природы через 
призму разума и образования. Он разработал концепцию 
"человека как животного, обладающего рассудком" и выделил 
ряд основных человеческих способностей, таких как умение 
мыслить, обладание языком и стремление к совершенст-
вованию. 

Эрвин Гоффман (1922-1982): Эрвин Гоффман был 
американским социологом и психологом. Его работа 
сосредоточена на изучении социальных взаимодействий и ролей 
в обществе. Гоффман предложил концепцию "выполнения роли" 
(импрессионное управление), согласно которой люди активно 
управляют восприятием о себе другими людьми. 

Мишель Фуко (1926-1984): Мишель Фуко был французским 
философом и социологом. Его работы охватывают широкий 
спектр тем, включая власть, знание, сексуальность и социальные 



197 

институты. Фуко в своих работах анализировал различные 
аспекты человеческой природы и общества, обращая внимание 
на влияние власти и знания на формирование индивидуальных и 
коллективных идентичностей. 

Основные философские идеи Мортимера Адлера отражены в 
следующих его концептах: 

Человек как животное, обладающее рассудком. Адлер 
утверждал, что человек является "животным, обладающим 
рассудком". Это означает, что, хотя человек имеет много общего 
с другими животными, он также обладает уникальными 
способностями рассуждения и мышления, которые делают его 
выдающимся среди других видов. 

Основные человеческие способности. Адлер выделял ряд 
основных человеческих способностей, которые определяют 
человеческую природу. Среди них умение мыслить, обладание 
языком для выражения мыслей и чувств, а также стремление к 
совершенствованию. Он считал, что эти способности позволяют 
человеку развиваться, познавать мир и вносить свой вклад в 
общество. 

Роль образования. Адлер придавал большое значение 
образованию как средству развития человеческой природы. Он 
считал, что образование должно быть направлено не только на 
передачу знаний, но и на развитие критического мышления, 
самоанализа и моральных ценностей. В своих работах Адлер 
активно пропагандировал идею образования как ключевого 
инструмента для саморазвития и самосовершенствования. 

Таким образом, учение Мортимера Адлера о человеке 
сосредоточено на понимании уникальных качеств и 
способностей человека через призму его разума, образования и 
стремления к совершенствованию. 

У идей Мортимера Адлера о человеке можно найти 
множество отражений в его различных работах, но одна из его 
наиболее известных книг, где он обсуждает эти вопросы, это 
"Человек: Иллюстрированная история человеческого духа" 
(Man: The Illustrated Story of Human Spirit). В этой книге Адлер 
представляет свою философию человека через исторический 
контекст, рассматривая эволюцию мысли и культуры 
человечества. Он обсуждает вопросы разума, образования, 



198 

морали и самосовершен-ствования, предлагая свои взгляды на 
природу человека и его место в мире. 

В своей работе "Человек: Иллюстрированная история 
человеческого духа" Мортимер Адлер проводит обширный 
анализ эволюции мысли и культуры человечества. Он 
представляет читателю уникальный взгляд на развитие 
человеческой цивилизации через исторический, философский и 
культурологический объектив. 

Адлер изучает эволюцию человеческой мысли от древности 
до современности. Он рассматривает ключевые периоды и 
события в истории философии, науки, религии и искусства, 
выявляя основные идеи, которые влияли на развитие 
человеческого мышления. Адлер анализирует, какие факторы и 
события стимулировали эволюцию мысли, и какие последствия 
это имело для человеческого понимания себя и мира. 

В своей работе Адлер также обращается к культурной 
эволюции человечества. Он изучает различные аспекты 
культуры, такие как религия, искусство, литература, политика и 
образование, и показывает, как они развивались на протяжении 
времени. Адлер анализирует влияние культурных движений и 
изменений на человеческое поведение, ценности и 
взаимоотношения. 

В своей книге Адлер использует множество исторических 
примеров и кейсов, чтобы проиллюстри-ровать свои идеи о 
эволюции мысли и культуры. Он рассматривает такие ключевые 
моменты, как древние философские школы, религиозные 
реформы, научные открытия и социокультурные движения, 
чтобы показать, как они влияли на развитие человечества. 

В целом, через анализ эволюции мысли и культуры 
человечества в своей книге, Адлер предлагает читателю 
глубокое понимание того, как человеческий дух развивался и 
преобразовывался на протяжении времени, а также как эти 
изменения сформировали современное общество и человеческое 
самосознание.  

Эрвин Гоффман был американским социологом и 
психологом. Его работа сосредоточена на изучении социальных 
взаимодействий и ролей в обществе. Гоффман предложил 
концепцию "выполнения роли" (импрессион-ное управление), 



199 

согласно которой люди активно управляют восприятием о себе 
другими людьми. Он был выдающимся американским 
социологом и психологом, чья работа имела глубокое влияние 
на понимание социальных взаимодействий и ролей в обществе. 
Его исследования фокусировались на том, как люди 
взаимодействуют в социальных ситуациях и как они управляют 
восприятием о себе. 

Одной из ключевых концепций, предложенных Гоффманом, 
является идея "выполнения роли" или "импрессион-ного 
управления". Согласно этой концепции, социальные 
взаимодействия можно рассматривать как театральные пред-
ставления, где люди играют определенные роли, чтобы 
произвести на других определенное впечатление. Гоффман 
обращал внимание на то, как люди активно манипулируют 
своим поведением, внешностью и языком тела, чтобы создать 
определенное впечатление на окружающих. 

Гоффман применял драматургический подход к анализу 
социальных взаимодействий, сравнивая их с театральными 
представлениями. Он выделял такие понятия, как "фронт-
стейдж" (публичное пространство, где происходят социальные 
взаимодействия) и "бэк-стейдж" (частное пространство, где 
происходит подготовка к социальным ролям). Этот подход 
помогал ему понять, какие стратегии люди используют для 
управления впечатлением о себе в различных ситуациях. 

В своих работах Гоффман анализировал социальные роли и 
маски, которые люди надевают в разных контекстах. Он 
обращал внимание на то, какие нормы и ожидания общества 
лежат в основе этих ролей, и как люди адаптируются к ним, 
чтобы быть социально принятыми. Гоффман также обсуждал 
понятие "разоблачения", когда истинные чувства и мотивы 
человека становятся известны окружающим, что может 
изменить их восприятие. 

В целом, концепции Эрвина Гоффмана о социальных 
взаимодействиях и ролях в обществе помогли изменить пред-
ставление о том, как мы воспринимаем и понимаем социальные 
ситуации и взаимодействия, и продолжают оставаться 
актуальными для современной социологии и психологии. 



200 

Мишель Фуко – выдающийся французский философ, 
историк мысли и социолог. Его работы охватывают широкий 
спектр тем, включая власть, знание, сексуаль-ность, и 
социальные институты. Фуко прославился своими глубокими 
анализами различных аспектов человеческой природы и 
общества, а также влияния власти и знания на формирование 
индивидуальных и коллективных идентичностей. 

Фуко в своих работах подвергал анализу различные формы 
власти и механизмы её осуществления. Он утверждал, что 
власть пронизывает все сферы общественной жизни и не 
ограничивается только полити-ческими институтами. Фуко ввел 
понятие "биополитики", чтобы описать способы, которыми 
государство регулирует жизнь и здоровье своих граждан. 

Фуко исследовал, как знание формируется и 
распространяется в обществе, а также как оно используется в 
установлении и поддержании власти. Он обращал внимание на 
роль интеллектуалов, ученых и экспертов в формировании 
знания и его влиянии на общественные нормы и ценности. 

В своих работах Фуко анализировал социокуль-турные 
аспекты сексуальности и сексуальных практик. Он изучал 
историю сексуальных норм и установок, а также влияние власти 
и знания на регулирование сексуальной жизни и формирование 
сексуальной идентичности. 

Фуко рассматривал социальные институты, такие как семья, 
школа, тюрьма и больница, как механизмы власти и контроля. 
Он исследовал, как эти институты формируют и контролируют 
поведение и идентичность людей, а также как они влияют на 
социальные дискурсы и нормы. 

Через свои работы Мишель Фуко существенно повлиял на 
современную социологию, философию и культурные 
исследования, обогатив их новыми подходами и концепциями, и 
продолжает оставаться одним из наиболее важных мыслителей 
XX века. 

Мишель Фуко был одним из наиболее влиятельных 
французских философов и социологов XX века, чьи работы 
оказали значительное воздействие на понимание власти и её 
механизмов. В его анализе власти он утверждал, что она 
пронизывает все аспекты обществен-ной жизни и не 



201 

ограничивается только политическими институтами. Вот более 
подробное рассмотрение его идей: 

Фуко подчеркивал, что власть может проявляться в 
различных формах и контекстах, пронизывая все сферы жизни 
общества. Он не ограничивал свое изучение только полити-
ческой властью, но также анализировал её проявления в эконо-
мике, культуре, знании, социальных отношениях и т.д. Такой 
подход помогал ему понять, как власть функционирует в разных 
областях и как она влияет на поведение и отношения людей. 

Одной из ключевых концепций, введённых Фуко, является 
понятие "биополитики". Он использовал это понятие для 
описания способов, которыми государство управляет жизнью и 
здоровьем своих граждан. Это включает в себя различные 
методы регулирования популяции, медицинское обслуживание, 
гигиену, контроль над рождаемостью и т.д. Фуко анализировал, 
как эти механизмы власти формируются и применяются для 
управления жизнью людей и формирования общественных норм 
и ценностей. 

Фуко также обращал внимание на то, как власть влияет на 
формирование индивидуальных и коллективных идентичностей. 
Он рассматривал, как социальные институты, знания и нормы 
влияют на то, как люди воспринимают себя и других, и какие 
роли они играют в обществе. Фуко анализировал, как власть 
формирует и контролирует образы и представления о себе и 
других, и как это влияет на социальные отношения и структуры. 

Таким образом, идеи Мишеля Фуко о власти и биополитике 
представляют собой глубокий анализ того, как власть 
функционирует в современных обществах и как она влияет на 
жизнь и самоопределение людей. Его работы продолжают 
оставаться актуальными для современного понимания 
социальных отношений и динамики власти. 

Фуко кроме того, исследовал, как знание формируется и 
распространяется в обществе, а также как оно используется в 
установлении и поддержании власти. Он обращал внимание на 
роль интеллектуалов, ученых и экспертов в формировании 
знания и его влиянии на общественные нормы и ценности. 

Как часть своего анализа власти, Мишель Фуко уделял 
внимание также процессу формирования и распространения 



202 

знания в обществе. Он исследовал, как знание создается, 
организуется и используется для поддержания и укрепления 
социальной власти. Далее отметим дополнительные аспекты его 
работы: 

- Фуко анализировал роль интеллектуалов, ученых и 
экспертов в формировании и распространении знания в 
обществе. Он обращал внимание на то, как их авторитет и 
экспертное мнение влияют на формирование общественного 
мнения и установление норм и ценностей. Фуко исследовал, как 
интеллектуальные элиты влияют на политику, культуру и 
социальные институты, и как это отражается на распределении 
власти в обществе. 

- Он также обращал внимание на то, как знание и 
экспертные знания используются для установления и 
поддержания социальных норм и ценностей. Фуко исследовал, 
как различные формы знания формируются и дифферен-
цируются в обществе, и как они влияют на формирование и 
поддержание социальных и культурных структур. Он 
анализировал, как знание оправдывает и поддерживает 
действующие социальные и политические порядки, и как оно 
используется для легитимации власти. 

- Фуко также исследовал, как знание связано с дискурсом и 
как дискурсивные практики используются для управления 
властью. Он обращал внимание на то, как различные 
дискурсивные стратегии используются для формирования и 
поддержания определенных идентич-ностей, стереотипов и 
представлений в обществе. Фуко анализировал, как знание 
формируется и распространяется через различные дискурсивные 
практики и как это влияет на социальные отношения и 
структуры. 

Таким образом, в своих работах о власти и знании Мишель 
Фуко подчеркивал важность понимания того, как знание 
формируется и используется для поддержания социальной 
власти, а также как оно влияет на формиро-вание и поддержание 
социальных норм и ценностей. 

Мишель Фуко, также, в своих работах глубоко исследовал 
социальные институты, такие как семья, школа, тюрьма и 
больница, рассматривая их как не только места 



203 

функционирования общественных услуг, но и как механизмы 
власти и контроля. Его анализ включал как механизмы 
социальной нормализации, так и формирование идентичности и 
власти в этих институтах.  

Фуко анализировал роль семьи как первичного института 
социализации. Он рассматривал, как семейные отношения и 
структуры власти формируются и поддерживаются внутри 
семейных единиц. Фуко обращал внимание на то, как семья 
выполняет функции контроля и нормализации, регулируя 
поведение и идентичность своих членов в соответствии с 
общепринятыми социальными стандартами. 

В своих работах Фуко рассматривал школу как институт, в 
котором формируются не только знания и навыки, но и 
социальные роли и идентичность. Он обращал внимание на то, 
как школьные институты используются для социальной норма-
лизации и индоктринации, формируя определенные социальные 
дискурсы и стереотипы. 

Фуко анализировал тюрьму как институт, который не только 
наказывает преступников, но и формирует и контро-лирует их 
поведение и идентичность. Он исследовал, как тюрем-ные 
институты используются для социальной реабилитации и 
ресоциализации, а также как они могут усилить социальное 
исключение и нормализацию внутри тюремного общества. 

В своих исследованиях Фуко обращал внимание на 
больницу как институт, который не только обеспечивает 
медицинскую помощь, но и контролирует здоровье и поведение 
своих пациентов. Он анализировал, как больницы используются 
для дисциплинарного контроля и нормализации, а также как они 
могут усилить социальное исключение и медицинскую власть. 

В целом, работы Мишеля Фуко посвящены глубокому 
анализу различных социальных институтов как механизмов 
власти и контроля, выявляя их роль в формировании и контроле 
поведения, идентичности и социальных дискурсов. 

С целью адекватного понимания работы Мишеля Фуко и его 
концепции дискурса, целесообразно проанализировать эти 
термины более подробно: 

Дискурс – это способ воспроизводства знания и власти через 
языковые структуры и практики. В более простых терминах, 



204 

дискурс означает систему представ-лений, практик и знаний, 
которые формируют определенную социальную реальность. 
Дискурсивные практики включают в себя способы 
использования языка, символов, норм и ценностей для 
конструирования и поддержания определенных социальных 
порядков и идентичностей. 

Дискурсивные практики – это конкретные способы 
использования языка и символов для формирования и передачи 
знания и власти. Они включают в себя различные стратегии и 
методы коммуникации, которые используются для 
конструирования определенных социальных представлений и 
реальностей. Эти практики могут включать в себя написание 
текстов, выступления в общественных дискуссиях, 
производство медиа-контента и другие формы коммуникации. 

Фуко исследовал, как дискурсивные практики используются 
для формирования и поддержания знания и власти в обществе. 
Он обращал внимание на то, как различные социальные группы 
и институты используют дискурсивные стратегии для 
установления своей власти и авторитета, а также для 
формирования определенных социальных идентичностей и 
норм. Фуко анализировал, как дискурсивные практики влияют 
на формирование общественных представлений о власти, 
знании, нормах и ценностях, и как они могут быть использованы 
для поддержания доминантных социальных структур и 
порядков. 

Жан Лакан (1901-1981) был французским психо-аналитиком, 
который внес значительный вклад в развитие психоанализа, 
переосмысливая работы Зигмунда Фрейда с использованием 
структурированного языка лингвистики и структурализма. Его 
работы отличаются сложностью и глубиной, и они оказали 
большое влияние на современные теории психоанализа, 
культурные и литературные исследования. Отдельные ключевые 
философские идеи Жана Лакана: 

Реорганизация психоанализа: Лакан переосмыслил основные 
концепции психоанализа Фрейда, представив их в новом свете с 
использованием лингвистических и структурных аспектов. Он 
ввел такие понятия, как "реальное", "символи-ческое" и 



205 

"воображаемое", чтобы описать различные аспекты психической 
структуры человека. 

Зеркальный стадий развития: Одно из наиболее известных 
понятий Лакана – это зеркальный стадий развития, 
представленный им как стадия, на которой ребенок формирует 
свою идентичность через взаимодействие с отражением себя в 
зеркале. Этот процесс считается важным для формирования 
самосознания и эго человека. 

Язык и символы: Лакан утверждал, что язык играет 
центральную роль в психической жизни человека и определяет 
структуру его мышления и идентичности. Он рассматривал 
психические расстройства как результат нарушений в языковом 
функционировании и взаимо-действии с символами. 

Разрыв между "Я" и "Сам": Лакан различал между "Я" (moi), 
который представляет собой концепцию себя, формируемую 
обществом и культурой, и "Сам" (soi), который является более 
глубоким и недоступным аспектом психической реальности. 

Понятие бессознательного: Лакан представил свое 
собственное понимание бессознательного, рассматривая его как 
структурированное по аналогии с языком. Он утверждал, что 
бессознательное является недоступным для полного осознания и 
подчинено лингвистическим и структурным законам. 

Эти идеи Лакана оказали глубокое влияние на различные 
области, включая психоанализ, литературные исследования, 
культурную теорию и философию. Его работы продолжают 
стимулировать дискуссии и исследо-вания в современных 
гуманитарных науках. Также, важно отметить, что зеркальный 
стадий развития, предложенный Лаканом, имеет несколько 
базовых аспектов: 

Отражение и идентификация. На зеркальной стадии ребенок 
впервые воспринимает свое отражение в зеркале и начинает 
ассоциировать его с собой. Этот процесс вызывает у ребенка 
чувство удивления и признания, поскольку он видит свое 
отражение в качестве цельного и согласованного образа. 
Ребенок начинает идентифи-цировать себя с этим отражением и 
ассоцировать его с его собственной личностью. 

Формирование самосознания. Зеркальная идентификация 
является первым шагом в формировании самосознания ребенка. 



206 

Лакан считал, что это происходит за счет сопоставления 
реального "Я" ребенка с идеальным образом, который он видит 
в зеркале. Это сравнение вызывает появление эго или "Я", 
который представляет собой иллюзию целостности и единства 
личности. 

Разрыв и диссоциация. Лакан утверждал, что зеркальная 
идентификация также создает разрыв между реальным "Я" и 
идеальным образом, отраженным в зеркале. Этот разрыв 
порождает ощущение неполноты и разобщенности в 
психической реальности ребенка, что приводит к 
формированию недости-жимой иллюзии целостности. 

Влияние на психическое развитие. Зеркальная стадия счи-
тается ключевым моментом в развитии человеческой личности, 
поскольку она формирует основу для эго и само-сознания. Этот 
процесс оказывает влияние на весь последующий психический 
опыт и взаимодействие ребенка с миром. 

Таким образом, зеркальный стадий развития, предложенный 
Лаканом, представляет собой важный момент в психическом 
развитии человека, влияющий на формирование его 
самосознания, эго и восприятия себя как индивида. 

Выше отметили, что Лакан утверждал, что язык играет 
центральную роль в психической жизни человека и определяет 
структуру его мышления и идентичности. Он рассматривал 
психические расстройства как результат нарушений в языковом 
функционировании и взаимо-действии с символами. Дополняя 
эту идею, следуеут отметить, что для Лакана язык не только 
передаёт информацию, но и конструирует нашу реальность и 
определяет наш опыт. Он рассматривал язык не просто как 
средство общения, но как основу нашего мышления и 
самосознания. Важно отметить, что для Лакана язык не является 
прозрачным или просто инструментом передачи информации, а 
скорее системой символов и знаков, которые имеют свои 
собственные правила и структуры. 

Психические расстройства, согласно Лакану, могут 
возникать из-за несоответствия между языковыми струк-турами 
и индивидуальным опытом или из-за нарушений в языковом 
функционировании. Это может произойти, например, когда 
индивид присваивает неверные или искаженные значения 



207 

определенным символам или когда у него возникают проблемы 
с использованием языка для выражения своих чувств и мыслей. 

Для Лакана понимание этих языковых аспектов психических 
расстройств имеет важное значение для понимания их 
происхождения и для разработки эффективных методов 
лечения. Он утверждал, что анализ снов и ассоциаций может 
помочь раскрыть скрытые языковые структуры и символические 
конфликты, лежащие в основе психических расстройств. Таким 
образом, язык и символы играют центральную роль в психи-
ческой деятельности согласно философии и 
психоаналитической теории Жана Лакана. 

Для Лакана "Я" (moi) представляет собой социально и 
культурно обусловленную концепцию себя, которая 
формируется под воздействием внешних факторов, таких как 
общественные нормы, ожидания и стереотипы. Это "Я" – это 
образ себя, который мы создаем, основываясь на социальных 
ожиданиях и идеалах. Оно может быть представлено внешними 
проявлениями личности, такими как поведение, речь, образ 
жизни и т. д. 

С другой стороны, "Сам" (soi) – это более глубокий и 
недоступный аспект психической реальности, который остается 
за пределами сознания и часто не осознается субъектом. Этот 
аспект включает в себя неосознанные и скрытые аспекты 
личности, интуитивные чувства и переживания, которые могут 
не соответствовать внешнему образу "Я". "Сам" представляет 
собой более индивидуали-зированное и уникальное внутреннее 
ядро личности, которое не всегда соответствует социальным 
ожиданиям или ролям. 

Различение между "Я" и "Сам" помогает Лакану понять 
внутреннюю дилемму личности, связанную с противоречиями 
между внешними обязательствами и внутренними 
устремлениями. Это также отражает сложные взаимосвязи 
между индивидуальной психической реальностью и 
социокультурным контекстом. 

Согласно Лакану, бессознательное представляет собой 
сложную структуру, которая организована подобно языку, и 
функционирует в соответствии с лингвисти-ческими и 
структурными законами. Он видел бессознательное не просто 



208 

как складницу запретных желаний или подавленных 
конфликтов, как это представлялось в традиционной 
психоаналитической концепции Фрейда, а как 
структурированную систему знаков и символов. 

В своем понимании бессознательного Лакан обратил 
внимание на тот факт, что наши мысли, желания и фантазии, 
выраженные в языковой форме, не всегда полностью 
осознаются нами. Он утверждал, что большая часть нашего 
опыта и мотивации скрыта от нашего сознания и проявляется 
сквозь языковые и символические выражения. 

Поэтому бессознательное, по Лакану, остается недоступ-
ным для полного осознания и осмысления. Он считал, что в 
процессе анализа пациента аналитик может лишь приблизиться 
к пониманию его бессознательных процессов через анализ 
языковых высказываний, снови-дений, ошибок и других 
проявлений бессознательного. 

Этот подход Лакана к бессознательному открывает новые 
перспективы для исследования психической деятельности и 
помогает понять важность языка и символов в формировании 
нашего внутреннего мира и поведения. 

Концепция трех регистров человеческой психики, 
разработанная Жаном Лаканом, представляет собой ключевой 
аспект его теории. Введение термина "регистр" в его работе 
имеет особое значение и требует более детального объяснения. 

В контексте теории Лакана, "регистр" относится к 
различным аспектам психической реальности, которые 
взаимодействуют между собой и влияют на формирование 
нашего восприятия мира и себя. Каждый регистр представляет 
собой особый способ организации психи-ческой активности и 
восприятия, который имеет свои собственные характеристики и 
законы функционирования. 

Воображаемый регистр. В этом регистре психические 
процессы связаны с образами, изображениями и фантазиями. 
Это область, где формируются идеи о себе и других людях, 
создаются внутренние представления и образы мира. 
Воображаемый регистр включает в себя зеркальный стадий 
развития, когда ребенок формирует свое "Я" через отражение в 
зеркале. 



209 

Символический регистр. В этом регистре язык играет 
ключевую роль. Здесь психические процессы структурируются 
через языковые знаки, символы и культурные коды. Это 
область, где формируются смыслы, ценности, нормы и 
идеологии, которые определяют наше восприятие реальности и 
нашу позицию в обществе. 

Реальный регистр. Этот регистр представляет собой область 
психической реальности, которая наиболее сопряжена с 
непосредственным опытом и физическим миром. В реальном 
регистре содержатся физические ощущения, болевые стимулы и 
другие аспекты непосредственного воздействия на организм. 

Важно понимать, что эти регистры взаимодействуют между 
собой и формируют сложную структуру нашего внутрен-него 
мира и восприятия. Они не существуют изолированно, а 
взаимодействуют друг с другом, определяя наши мысли, 
чувства и поведение. 

Взаимодействие между тремя регистрами – вообра-жаемым, 
символическим и реальным – играет ключевую роль в 
формировании психической реальности и нашего восприятия 
мира. Эти регистры взаимосвязаны и влияют друг на друга, 
образуя сложную систему, которая определяет наше понимание 
себя и окружающей нас действительности. Давайте рассмотрим 
их взаимодействие более подробно: 

Воображаемый и символический регистры. Вообра-жаемый 
регистр, связанный с образами и фантазиями, взаимодействует с 
символическим регистром, в котором царит язык и культурные 
коды. Это взаимодействие происходит через языковые 
выражения и символы, которые используются для описания и 
интерпретации наших внутренних образов и чувств. Например, 
мы используем слова и языковые конструкции для выражения 
своих чувств и мыслей, которые образуются в воображаемом 
регистре. В то же время, наши внутренние образы и фантазии 
формируются под влиянием языковых и культурных 
стереотипов, которые присутствуют в символическом регистре. 

Символический и реальный регистры. Символи-ческий 
регистр, основанный на языке и культурных кодах, также влияет 
на восприятие реального мира, который представлен в реальном 
регистре. Языковые символы и культурные представления, 



210 

которые мы усваиваем, формируют наше понимание окружаю-
щей нас действи-тельности и определяют наши реакции на нее. 
Например, наши представления о том, что считается "хорошим" 
или "плохим", "правильным" или "неправильным", часто 
определяются языковыми и культурными нормами, которые 
характерны для символического регистра. 

Воображаемый и реальный регистры. Взаимо-действие 
между воображаемым и реальным регистрами происходит через 
образы и фантазии, которые формируют наше восприятие 
физического мира и нашего места в нем. Например, наши 
внутренние образы о себе и окружающем мире могут влиять на 
то, как мы воспринимаем и интерпретируем внешние события и 
взаимодействия с другими людьми. 

Таким образом, взаимодействие между этими тремя 
регистрами определяет сложную структуру нашей психической 
реальности и формирует наше восприятие мира. Они не 
существуют изолированно, а взаимо-действуют друг с другом, 
создавая уникальные психические состояния и опыт. 

АДАМ в трактовке Жак Деррида 
Философия Жака Деррида отличается своей оригиналь-

ностью и принципиальным подходом к анализу языка, текста и 
смысла. Его концепция деконструктивизма внесла значитель-
ный вклад в развитие современной философии, разрушая 
устоявшиеся представления о языке, знании и субъективности. 
Одним из центральных аспектов его философии является пос-
тоянное освещение проблемы интерпретации и множествен-
ности значений, что делает его теорию актуальной и востребо-
ванной в современном мире, насыщенном информацией и 
различными культурными контекстами. Деррида предлагает 
новый способ мышления о человеке, его месте в мире и 
взаимодействии с другими субъектами, открывая новые перс-
пективы для понимания человеческой природы и общества в 
целом. 

В философии Жака Деррида определение человека 
представляется как многомерное и множественное. Он отвергает 
идею о существовании стабильного и абсолют-ного субъекта, а 
вместо этого предлагает видеть человека как существо, чья 
идентичность постоянно формируется в результате 



211 

взаимодействия с различными социокультур-ными и языковыми 
контекстами. Дерридовский подход к человеку как к тексту 
подчеркивает, что как и текст, человек может быть подвергнут 
различным интерпретациям и восприятиям, и его идентичность 
не ограничивается одним определенным аспектом. Таким 
образом, в философии Деррида человек представляется как 
динамичное и неопределенное существо, непрерывно пере-
осмысливающееся в соответствии с разнообразными 
воздействиями и контекстами. 

Значение концепции человека в философии Деррида. 
Концепция человека в философии Жака Деррида играет 
ключевую роль в его деконструктивистской методологии. 
Деррида подвергает сомнению традиционные представ-ления о 
человеке как субъекте с фиксированной идентич-ностью и 
стабильными значениями. Вместо этого он предлагает видение 
человека как текста, неоднозначного и подверженного 
постоянным интерпретациям. 

В его философии, человек не обладает фиксиро-ванным 
ядром или центром, который определяет его сущность. Вместо 
этого, человеческое существование определяется дифферансом 
– процессом непрерывного различия и отсроченности смысла. 
Деррида анализирует, как человеческое бытие формируется 
через текст и язык, подчеркивая важность контекста и 
интерпретации. 

Изучение концепции человека в философии Деррида 
позволяет глубже понять природу человеческой сущности и ее 
связь с языком, текстом и культурой. Эта концепция также 
вызывает важные вопросы о самоидентификации, власти и 
идеологии, стимулируя критическое мышление и диалог в 
современной философской дискуссии. 

Философия Деррида известна своим подходом к анализу 
текстов и идей, который он назвал деконструк-тивизмом. Этот 
метод направлен на раскрытие и изучение внутренних 
противоречий и неустойчивостей в тексте или концепции, 
которые часто игнорируются или принимаются как само-
очевидные. Деконструкция предполагает, что значения и 
истины не фиксированы, а скорее зависят от контекста и 
интерпретации. Основная цель деконструкции – показать, что в 



212 

любой системе мышления есть неоднозначности и 
противоречия, что подрывает идею о стабильности и 
определенности. 

Деррида предполагает, что идея центральности или 
абсолютности является иллюзорной и ограничивающей. В его 
работах он активно выступает против привилеги-рования 
какого-либо одного источника значения или знания, а также 
отрицает существование какого-либо фиксированного 
истинного смысла или стабильной реальности. 

Он анализирует, как традиционные философские концепции, 
такие как центр, истина и стабильность, создают иллюзию 
единства и закрепления значений, игнорируя при этом 
многообразие и открытость мира. Деррида подчеркивает, что 
любое знание или значение всегда зависит от конкретного 
контекста и субъективной интерпретации, и что отсутствие 
абсолютного источника значений открывает возможность для 
множественных и динамических интерпретаций. Таким образом, 
Деррида предлагает более гибкий и открытый взгляд на мир, 
который признает разнообразие перспектив и непостоянство 
значений, вопреки традиционным установкам о единстве и 
стабильности. 

Деррида утверждает, что язык и текст играют ключевую 
роль не только в формировании наших мыслей, но и в создании 
идентичности и социокультурных структур. Он предлагает 
новый способ рассмотрения языка, который отличается от 
традиционного подхода, утверждая, что язык не просто передает 
смысл, но также активно создает его. 

Центральной концепцией в его философии является 
дифферанс – идея о том, что значение слова или текста всегда 
отодвигается на неопределенный период времени и никогда не 
может быть полностью зафиксировано. Это отсроченное 
значение создает бесконечные возможности интерпретации и 
обуславливает множественность смысла. Таким образом, 
языковые и текстуальные структуры не являются статичными 
или фиксированными, а скорее динамичными и изменчивыми. 

Деррида подчеркивает, что каждый акт интерпретации 
текста включает в себя процесс деконструкции – разбора и 
переосмысления его составных элементов. Это означает, что 



213 

любое понимание или интерпретация текста зависит от 
контекста и предшествующих интерпретаций, что делает 
невозможным достижение окончательного и единого смысла. 
Для Деррида, язык и текст не только являются средством 
коммуникации, но и конструируют наш опыт и понимание мира, 
подчеркивая важность критического и осознанного подхода к их 
анализу и интерпретации. 

Критика традиционного понимания субъекта. Деррида 
критикует традиционное представление о субъекте как некоей 
стабильной, центральной и самосознающей сущности. Вместо 
этого, он предлагает видеть субъекта как процесс, который 
постоянно формируется и реконструируется во взаимодействии 
с языковыми и текстуальными структурами. Деррида 
утверждает, что субъект не имеет непреложной основы или 
центра, что делает его идентичность многозначной и 
подверженной различным интерпретациям. 

 Дифферанс и отсроченность смысла. Концепция 
дифферанса, разработанная Дерридой, играет ключевую роль в 
его понимании человека. Она подчеркивает, что смысл всегда 
отодвигается на неопределенное время и никогда не может быть 
окончательно зафиксирован. Таким образом, субъект постоянно 
оказывается в состоянии отсроченности относительно своего 
собственного значения, что делает его идентичность и 
понимание самого себя всегда неполными и непостоянными. 

Субъект и его отношение к тексту как основе идентичности. 
Для Деррида, субъект не только формируется в процессе 
взаимодействия с текстом, но и находится в постоянном 
состоянии зависимости от него. Текст не только отражает или 
передает смысл, но и активно создает и формирует 
идентичность субъекта. В этом смысле субъект определяется не 
только своими собственными убеждениями или опытом, но и 
тем, как он интерпретирует и взаимодействует с текстами, 
которые окружают его. Таким образом, для Деррида, субъект и 
текст неразрывно связаны друг с другом, и понимание себя и 
мира зависит от их взаимодействия 

Понятие "письма" и его связь с человеческим существо-
ванием. "Человек как текст в философии Деррида" означает, что 
в философии Жака Деррида человек рассматривается схожим 



214 

образом с текстом. Это означает, что подход, используемый для 
анализа и понимания текстов, также применяется к чело-
веческой сущности. Таким образом, человек, подобно тексту, 
становится объектом интерпретации, анализа и деконструкции, 
а не просто статичной и однозначной сущностью. 

Для Деррида понятие "письма" или "знака" простирается 
далеко за пределы письменных текстов и включает в себя любое 
выражение, символ или знак, который может быть подвергнут 
интерпретации. Это может включать не только письменные 
слова, но и устные высказывания, жесты, образы, символы и 
даже молчание. Подобно тому, как текст может иметь 
множество различных значений в зависимости от того, как его 
интерпретируют, человек также является многозначным и 
подверженным различным толкованиям. 

Дерридовский подход к человеку как к тексту подчеркивает, 
что идентичность человека и его смыслы не статичны, а скорее 
динамичны и изменчивы. Как текст, человек может быть 
"прочитан" и "понят" по-разному в разных контекстах и при 
разных условиях. Это означает, что наше понимание человека 
всегда зависит от того, как мы интерпретируем его слова, 
действия, жесты и другие выражения, а также от нашего 
собственного опыта и представлений. Таким образом, 
концепция человека как текста в философии Деррида 
подчеркивает многомерность и неопределенность человеческой 
сущности. 

Философия Деррида стремится разрушить иерархические 
структуры и устойчивые установки, которые привычно 
ассоциируются с пониманием человека в традиционном смысле. 
Он аргументирует, что иерархии и стабильные категории, такие 
как "субъект" или "личность", создают ложное представление о 
единстве и непреложности человеческой сущности. Вместо 
этого, Деррида призывает к видению человека как существа, чья 
идентичность составляется из множества фрагментированных и 
неустойчивых элементов. 

Для Деррида, человеческая сущность – это нечто 
динамичное и изменчивое, постоянно подверженное процессу 
переосмысления и переоценки. Он отвергает идею о 
существовании какого-либо абсолютного или фиксированного 



215 

"я" и утверждает, что идентичность человека формируется в 
результате его взаимодействия с внешним миром и 
социокультурными контекстами. 

Таким образом, Дерридовское понимание человека 
подчеркивает его многомерность и сложность, а также отвергает 
идею о единственном, стабильном понимании человеческой 
сущности. Этот подход позволяет видеть человека как существа, 
не ограниченного жесткими рамками или определениями, а 
скорее открытого для множества возможностей и 
интерпретаций. Деррида придает большое значение роли 
контекста и интерпретации в формировании человеческой 
сущности, утверждая, что наше представление о себе и других 
людях не может быть отделено от социокультурного и 
языкового контекста, в котором мы функционируем. 

В его философии подчеркивается, что наша идентич-ность и 
смысл нашего существования формируются в процессе 
взаимодействия с окружающим миром, а также в результате 
наших интерпретаций этого мира. Мы воспринимаем себя и 
других людей через призму различных языковых, культурных и 
социальных норм, которые определяются контекстом, в котором 
мы находимся. Человеческая сущность, соглоасно ему, является 
динамической и изменчивой, поскольку она непрерывно 
переосмысливается и переопределяется в зависимости от 
различных контекстов и наших собственных интерпретаций. 
Этот подход к пониманию человеческой сущности позволяет 
увидеть человека не как статичное и абсолютное существо, а как 
результат взаимодействия с внешним миром и его 
многообразными влияниями 

Полемика с традиционными представлениями о человеке. 
Деррида вызывает полемику с традиционными представлениями 
о человеке, предлагая свой деконструктивный подход. Он 
критикует идею о существовании стабильного, центрального и 
абсолютного субъекта, а также противопоставляет ей 
многомерное и множественное видение человеческой сущности. 
Его отказ от иерархических структур и устойчивых категорий 
вызывает дискуссии о том, как лучше понимать человеческую 
природу и идентичность. 



216 

Представление Жака Деррида о человеке как о многомерном 
и множественном существе вызывает оживленные дебаты в 
философском сообществе. Его деконструктивный подход ставит 
под сомнение устой-чивые убеждения о человеческой сущности, 
основанные на идеях центрального и абсолютного субъекта. 

Одной из главных точек критики, направленной на Дерриду, 
является его отказ от иерархических структур и стабильных 
категорий в понимании человека. Традиционные концепции 
субъектности и личности, которые предполагают единство и 
непреложность, подвергаются серьезному сомнению в его 
работах. Это вызывает дискуссии о том, насколько подобный 
подход соответствует реальности человеческого опыта и 
способен ли он достоверно описать и объяснить человеческую 
природу. 

Несмотря на это, подход Деррида также находит своих 
сторонников, которые видят в нем новаторский метод анализа и 
понимания человека. Его акцент на многомерности и 
множественности открывает новые горизонты для исследования 
человеческой сущности и открывает путь к более гибкому и 
открытому пониманию человека. Таким образом, полемика с 
традиционными представлениями о человеке, предложенная 
Дерридой, становится стимулом для развития философской 
мысли и дает толчок к новым исследованиям в области 
человеческой природы и идентичности. 

Оценка влияния философии Деррида на современное 
понимание человеческой природы. Влияние философии 
Деррида на современное понимание человеческой природы 
остается предметом дебатов. Некоторые исследователи 
признают его значимость в расширении кругозора и развитии 
новых подходов к пониманию человека, особенно в контексте 
постструктурализма и пост-модернизма. Другие критики 
утверждают, что его идеи приводят к отрицанию какой-либо 
определенности и стабильности в понимании человека, что 
может осложнять конструктивный диалог и практическое 
применение философ-ских концепций. 

Оценка влияния философии Деррида на современное 
понимание человеческой природы представляет собой сложный 



217 

и многогранный вопрос, который стал предметом оживленных 
дискуссий среди философов, ученых и общественности. 

С одной стороны, сторонники Деррида признают его 
значимость в расширении кругозора и развитии новых подходов 
к пониманию человека. Его деконструктивный подход вызвал 
интерес к изучению многомерности и множественности 
человеческой сущности, а также способствовал развитию 
постструктурализма и постмодернизма. Это позволяет 
рассматривать человека не как статичное и абсолютное 
существо, а как динамичное и изменчивое, подверженное 
влиянию различных контекстов и интерпретаций. 

С другой стороны, критики указывают на опасения 
относительно отрицания определенности и стабильности в 
понимании человеческой природы, которое может осложнить 
конструктивный диалог и применение философских концепций 
на практике. Они также выделяют потенциальные сложности в 
адаптации идей Деррида в различных областях науки и 
общественной жизни. Таким образом, оценка влияния 
философии Деррида на современное понимание человеческой 
природы представляет собой предмет продолжающихся дебатов, 
и дальнейшие исследования и обсуждения в этой области могут 
привести к новым открытиям и пониманию. 

Подведение итогов и основных выводов. В своей 
философии Жак Деррида предложил новаторский подход к 
пониманию человека, отвергая традиционные представ-ления о 
центральности и стабильности субъекта. Его деконструктивный 
подход вызывает дискуссии и полемику с устоявшимися 
представлениями о человеческой сущности, а также оставляет 
открытым ряд важных вопросов о сущности человека и его 
идентичности. 

Значение философии Деррида для современного 
общества. Философия Деррида имеет значительное значение 
для современного общества, поскольку она расширяет 
горизонты понимания человеческой природы и идентичности. 
Его работы влияют на различные области знания, включая 
философию, литературу, социологию и культурные 
исследования, и продолжают вдохновлять исследователей и 
мыслителей во всем мире. 



218 

Перспективы и дальнейшие исследования в области 
концепции человека. Дальнейшие исследования в области 
концепции человека, основанной на философии Деррида, могут 
включать в себя более глубокие анализы влияния 
социокультурного контекста на формирование человеческой 
идентичности, а также исследования в области практического 
применения деконструктивистских методов в различных сферах 
жизни, таких как образование, политика и искусство. 

Таким образом, философия Деррида оставляет нам важные 
вопросы для размышления и стимулирует дальнейшие 
исследования в области человеческой природы и идентичности 
в современном мире. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



219 

Заключение к первому разделу 
 
 
Человек: Вечный Поиск Смысла 
Человек. Это слово, которое мы используем ежедневно, оно 

обозначает нас самих, наш вид. Но кто такой человек, и что 
делает его уникальным? Поиск ответа на этот вопрос приводит 
нас к основам философии, к изучению сущности человеческого 
бытия. 

Возможно, одной из наиболее важных черт человеческой 
природы является стремление к пониманию и поиску смысла. С 
самого начала своего существования человек задавался 
вопросами о смысле жизни, о своем месте в этом мире. Этот 
вечный поиск привел к развитию философии, духовность, науки 
и искусства. 

Философия помогает нам исследовать глубины 
человеческого разума и понять смысл нашего существования. 
Духовность дает нам рамки истинности и ценностей, которые 
направляют наш путь. Наука раскрывает перед нами тайны мира 
и природы, углубляя наше понимание того, кто мы такие и 
откуда мы пришли. Искусство, в свою очередь, позволяет нам 
выразить свои чувства и мысли о человеческом опыте через 
красоту и творчество. 

Однако, несмотря на все наши усилия, понять полностью 
смысл человеческого бытия кажется невозможным. Мы 
ограничены своими способностями и знаниями, и каждый раз, 
когда мы думаем, что мы нашли ответ, появляются новые 
вопросы. Это похоже на бесконечный круговорот мысли, 
который не имеет начала и конца. 

Тем не менее, именно в этом бесконечном поиске мы и 
обнаруживаем сущность человека. Человек – это не только 
разум и размышления, но и стремление, смелость, 
сопереживание и любовь. Это способность видеть красоту в 
мире, даже когда он кажется темным и беспощадным. Это 
способность мечтать, создавать и вдохновлять других. 

 
 



220 

*** 
Человек и добро 
Человек несет в себе потребность в добре. Добро – это не 

только понятие, описывающее акты милосердия и сострадания, 
но и принцип, на котором строится моральное поведение. В 
своих лучших моментах человечество стремится к добру, 
осознавая, что оно делает мир лучше и привносит в жизнь 
смысл. Добро – это не только акты, но и убеждения, которые 
вдохновляют нас к действию, к преодолению собственных 
эгоистических интересов во имя блага других. 

Человек и долг 
Долг – это связь между человеком и его обязанностями 

перед миром и самим собой. Взаимодействие с обществом и 
самоопределение требуют от нас осознания долга. Это не просто 
формальные обязательства, но и нравственные принципы, 
которые ведут нас к праведности и порядочности. Человек, 
исполняющий свои долги, приносит вклад в укрепление 
общественных уз, строит основу для справедливости и 
уважения. 

Человек и совесть 
Совесть – это внутренний голос, который напоминает нам о 

наших моральных принципах и нормах. Это механизм, который 
помогает нам различать добро и зло, оценивать наши поступки и 
принимать ответственность за них. Человек, следующий своей 
совести, стремится к честности, искренности и истине. Совесть 
помогает нам оставаться верными себе и своим убеждениям, 
даже в трудные времена. 

В конечном счете человек – это загадка, которая никогда не 
будет полностью разгадана. Но именно в этой загадке кроется 
величие человеческого существования. Все наши успехи, 
поражения, радости и горести составляют нашу уникальную и 
неповторимую историю. И, возможно, именно в этой истории 
мы найдем тот смысл, которого так долго искали. 

Таким образом, человек – это не просто биологический вид 
на планете Земля, это скорее состояние души, постоянное 
стремление к пониманию и смыслу. И пока этот стремительный 
поиск продолжается, человечество будет продолжать свой 
удивительный путь через время и пространство. 



221 

ПРИЛОЖЕНИЕ 
 

Человек вечная загадка:  
изречении известных философов 

 
Конфуций 
"Человеку присущи четыре: знание, ум, этика и вера. Если 

он знает, что знает, то он мудр. Если не знает, что знает, то он 
спит. Если знает, что не знает, то он учится. Если не знает, что 
не знает, то он глуп." 

"Человек должен быть как вода: умело следовать своему 
курсу, независимо от преград, и, при этом, не терять своей 
сущности." 

"Человек должен стремиться к совершенству, но не 
забывать, что идеал недостижим. Постоянное стремление к 
совершенству – вот истинное совершенство." 

"Человек, который уважает себя, не будет обижать других." 
"Человек должен быть искренним и правдивым в своих 

словах и действиях, чтобы обрести доверие окружающих." 
 
Лао Цзы 
"Путешествие тысячи ли начинается с первого шага." 
"Мудрый человек знает, что он ничего не знает. Простой 

человек думает, что знает все." 
"Подлинная мудрость – в умении видеть красоту в простых 

вещах." 
"Поступайте с другими так, как хотели бы, чтобы поступали 

с вами." 
"Самое трудное победить – это себя. Самое легкое – это 

победить других." 
"Самый могущественный человек – это тот, кто властвует 

над самим собой." 
 
Сократ 
"Я знаю, что ничего не знаю." 
"Жизнь недостойна проживания без размышления." 
"Самое важное – это не жить, а жить правильно." 



222 

"Самый важный вопрос в жизни – это не то, что мы 
получаем, а то, кто мы становимся." 

"Величайшее богатство – это мудрость, величайшее 
бедствие – это невежество." 

"Богатство человека измеряется не количеством его 
имущества, а его способностью делиться им с другими." 

 
Стоики 
"Счастье и гармония – это внутренние состояния, не 

зависящие от внешних обстоятельств." – Эпиктет. 
"Не бойтесь бед, высокомерие вас не осудит, не позволяйте 

себе презирать других, чтобы они не презирали вас." – Сенека. 
"Не судите чужое благополучие, пока не проверите свое 

собственное." – Эпиктет. 
"Судьба человека зависит от того, как он воспринимает свои 

переживания." – Марк Аврелий. 
"Наши мысли – это те, кто правит нами; когда мы сознаем 

это, мы освобождаемся от оков страданий." – Эпиктет. 
"Наши страдания не происходят от самих событий, а от того, 

как мы их воспринимаем." –Цицкрон 
 
Анаксимандр  
"Начало всех вещей – бесконечное и неопределенное, 

которое называют апейроном (безграничным)." 
"Бесконечные миры возникают и уничтожаются в 

бесконечном времени, ибо приходит в существование все 
равным образом и в одном и том же порядке." 

"Земля придерживается воздушной оболочкой и находится в 
центре мира." 

"Смерть для всех одинакова, так как для всех людей 
приходится одна и та же конечная." 

"Закон о гармонии всех вещей преобладает и правит над 
всеми." 

 
Эпикур 
"Счастье – это главная цель жизни, и ее основа заключается 

в удовлетворении своих естественных потребностей без 
излишеств." 



223 

"Человек должен заботиться не о том, что ему не хватает, а о 
том, что у него есть." 

"Самое большое благо для человека – это дружба, свобода и 
возможность учиться и развиваться." 

"Смерть ничего не значит для нас, потому что когда мы 
живы, смерть отсутствует, а когда наступает смерть, мы уже не 
существуем." 

"Человек должен изучать природу, чтобы понять свое место 
в мире и научиться жить гармонично и благополучно." 

 
 Демокрит 
"Человек состоит из своих мыслей, что он мыслит, то он 

есть." 
"Счастье для человека заключается в знании, разумении и 

обладании добродетелями." 
"Самообладание – высшая добродетель, ибо оно дает 

человеку возможность властвовать над самим собой." 
"Человек должен стремиться к гармонии с самим собой и с 

окружающим миром, чтобы достичь истинного счастья." 
"Настоящая мудрость – это понимание того, что мы ничего 

не можем изменить в мире, кроме самих себя." 
 
Платон 
"Человек – это мера всех вещей." 
"Для человека нет более тяжелого бремени, чем свобода 

выбора." 
"Мудрый человек говорит мало и слушает много." 
"Наилучшее средство для воспитания – это пример хороших 

людей в окружающем обществе." 
"Человек должен стремиться к достижению гармонии между 

своим разумом, душой и телом." 
 
Аристотель  
"Человек по своей природе стремится к знанию." 
"Человек – это социальное животное." 
"Счастье человека состоит в активной деятельности души в 

соответствии с добродетелью." 



224 

"Человек, не способный терпеливо терпеть неудачи и беды, 
не может быть счастливым." 

"Целью образования является не только передача знаний, но 
и формирование характера." 

 
Пьер Абеляр 
"Человек – это животное, обладающее способностью 

мышления и разумом." 
"Счастье человека зависит от его способности и желания 

познать истину и стремиться к добродетели." 
"Самое высокое благо для человека – это обладание 

свободой воли и возможностью самостоятельного выбора." 
"Человек не может полностью познать себя, не поняв своего 

места в мире и отношений с другими людьми." 
"Истинное счастье для человека – это обретение гармонии 

между его разумом, сердцем и душой." 
 
Уильям Оккам 
"Сущность не должна быть умножаема без необходимости." 
"Познание о человеке начинается с него самого." 
Фома Аквинский 
"Человек является частью великого порядка мира, и его цель 

– познание и служение Богу." 
"Человек обладает способностью к разумному мышлению и 

свободной воле, что делает его подобием Бога." 
"Самая высокая форма счастья для человека – это обретение 

вечной жизни в Божьем присутствии." 
 
Аврелий Августин 
"Человек – это существо, которое стремится к Богу, потому 

что только в Нем может быть обретено истинное счастье." 
"Человек, ищущий себя, находит себя в Боге." 
"Человек является образом и подобием Божиим, но он также 

обладает свободной волей, которая позволяет ему выбирать 
между добром и злом." 

"Истинное познание себя начинается с познания Бога, так 
как в познании Бога человек обнаруживает истинное назначение 
своего существования." 



225 

Аль –Фараби 
"Человек – это микрокосм, отражение вселенной в своей 

сущности и структуре." 
"Сущность человека состоит в разуме, и его совершенство 

зависит от развития его разума и моральных качеств." 
"Человек обладает способностью к саморазвитию и 

самосовершенствованию, и его цель – достижение гармонии и 
баланса в своей душе." 

"Истинное счастье для человека достигается через познание 
истины и примирение с самим собой." 

 
Ибн Сина 
"Человек – это микрокосм, объединяющий в себе духовную 

и физическую сущность, а его цель – достижение духовного 
совершенства." 

"Сущность человека состоит в его разуме и способности к 
мышлению, что делает его выдающимся среди всех существ." 

"Человек обладает потенциалом к бесконечному развитию и 
совершенствованию, и его судьба зависит от его стремления к 
знанию и мудрости." 

"Истинное счастье для человека – это осознание его места в 
мире и примирение с самим собой и окружающим миром." 

Ибн Рушд 
"Человек – это существо, обладающее разумом и способ-

ностью к мышлению, что отличает его от других существ." 
"Сущность человека состоит в его способности к познанию 

истины и пониманию законов природы и общества." 
"Человек обладает свободной волей, которая позволяет ему 

выбирать между добром и злом, и его судьба зависит от его 
собственных решений и поступков." 

"Истинное счастье для человека достигается через познание 
истины и примирение с самим собой и окружающим миром." 

 
Декарт 
"Cogito, ergo sum." ("Я мыслю, следовательно, существую.") 

– это, пожалуй, самое известное изречение Декарта, 
выражающее его фундаментальную мысль о существовании 
человека через акт мышления. 



226 

"Больше всего человеку подобает заботиться о душе своей, а 
меньше всего он ею заботится." – Декарт понимал человека как 
существо, обладающее разумом, и считал, что уход за душой 
важнее, чем забота о физическом теле. 

 
Спиноза 
"Человек свободен в той мере, в какой он понимает причины 

своих поступков." 
"Человек не рождается свободным, но становится им." 
"Целью человеческой жизни является знание самого себя и 

природы, которая нас окружает." 
"Человек – это часть природы, и его судьба тесно связана с 

законами природы." 
"Счастье для человека – это не столько удовлетворение его 

страстей, сколько понимание и принятие законов природы." 
 
Иммануил Кант 
"Человек – это существо, обладающее разумом и 

способностью к моральному самоопределению." 
"Человек является целью сама по себе и не должен 

рассматриваться как средство для достижения каких-либо 
других целей." 

"Истинная свобода для человека заключается в его 
способности властвовать над самим собой и подчиняться 
законам, которые он сам установил." 

"Человек обладает способностью к критическому 
мышлению и самопознанию, что делает его уникальным среди 
всех существ." 

"Цель человеческой жизни – стремление к познанию истины 
и достижение морального совершенства." 

 
Людвиг Фейербах 
"Человек создает бога по своему образу и подобию." 
"Человек – это не результат божественного творения, а сам 

по себе есть выражение божественного." 
"Человек – это существо, которое стремится к 

самореализации и осмыслению своего места в мире." 



227 

"Истинное счастье для человека достигается через осво-
бождение от иллюзий и принятие себя таким, каков он есть." 

 
Георг Вильгельм Фридрих Гегель 
"Человек – это разумное животное, способное к 

самопознанию и саморазвитию." 
"Человек и его история – это процесс самопознания духа, 

который достигает своего выражения в различных формах 
культуры и общественной жизни." 

"Человек не только взаимодействует с миром внешних 
объектов, но и создает свой мир через акты мышления и 
деятельности." 

"Сущность человека состоит в его способности к общению, 
которое является источником его духовного и социального 
развития." 

"Человек – это не только индивидуальное существо, но и 
часть общества, которое формирует его и определяет его 
идентичность." 

 
Карл Маркс  
"Человек делает свою историю, но не делает ее по своему 

усмотрению, не избирая себе условий, не находясь в ситуации, о 
которой он бы сам выбрал." 

"Сущность человека не заключается в его 
индивидуальности, а в его социальных отношениях." 

"Человек есть продукт общества, и его свобода зависит от 
условий, в которых он живет." 

"Реальное существование человека – это его деятельность, а 
не его мысли, ощущения или представления." 

"Целью человека должно быть освобождение от эксплуа-
тации и создание общества, где каждый может развиваться в 
полной мере." 

 
Жан-Поль Сартр 
"Человек – это существо, чье существование предшествует 

его сущности." 
"Мы не имеем определенной сущности, мы сами создаем 

себя через наши решения и действия." 



228 

"Свобода – это осознание своей абсолютной 
ответственности за себя и за мир в целом." 

"Человек осужден быть свободным; он не может избежать 
своего выбора, даже когда отказывается делать его." 

"Смысл жизни человека – это то, что он делает из нее, через 
свои действия и решения." 

 
Альбер Камю 
"Человек свободен, чтобы сделать то, что он хочет, но он не 

может сделать то, что он хочет, без последствий." 
"Человеку в жизни нет другого пути, кроме как принять 

жизнь такой, какая она есть." 
"Человеку приходится носить свою свободу, как он носит 

свою ответственность." 
"Смысл жизни – это смысл, который мы сами ей придаем, 

через наши поступки и выборы." 
"Человек – это противоречие, и в этом противоречии 

заключается его суть." 
"Человек – это существо, которое есть в мире с другими, и 

его сущность определяется его отношениями с миром." 
"Человек существует в состоянии заботы (Sorge), которое 

определяет его отношение к себе, другим и миру." 
"Человек не может существовать вне мира; его бытие 

неразрывно связано с бытием в мире." 
"Сущность человека – это его стремление к пониманию себя 

и мира, которое проявляется в его поисках и вопросах." 
"Человек – это существо времени, его существование 

определяется прошлым, настоящим и будущим." 
 
Мартин Хайдеггер 
"Человек – это существо, которое есть в мире с другими, и 

его сущность определяется его отношениями с миром." 
"Человек существует в состоянии заботы (Sorge), которое 

определяет его отношение к себе, другим и миру." 
"Человек не может существовать вне мира; его бытие 

неразрывно связано с бытием в мире." 
"Сущность человека – это его стремление к пониманию себя 

и мира, которое проявляется в его поисках и вопросах." 



229 

"Человек – это существо времени, его существование 
определяется прошлым, настоящим и будущим." 

 
Жан Лакан 
"Человек – это существо, определяемое не только своими 

инстинктами и желаниями, но и культурными и социальными 
условиями." 

"Личность человека формируется через взаимодействие с 
другими и через отношение к себе самому как к объекту." 

"Человек обладает языковыми структурами, которые 
определяют его способность к самоидентификации и 
пониманию окружающего мира." 

"Субъект человека формируется через процесс 
символизации и переосмысления своего опыта и желаний." 

"Человек постигает себя через зеркальное отражение других 
и через диалог с языковыми структурами, что определяет его 
самоидентификацию и социальное взаимодействие." 

 
Жак Деррида 
"Человек – это существо, которое постоянно оказывается в 

процессе разрушения и пересмотра своих концепций и 
представлений." 

"Человек не имеет фиксированной сущности, его иден-
тичность и смысл определяются через отношения и контекст." 

"Субъект человека формируется через язык и текст, который 
всегда уже предшествует его существованию." 

"Человек – это существо, несущее в себе парадоксы и 
неопределенность, которые присутствуют в любой форме его 
самоидентификации." 

"Личность человека оказывается в постоянном движении 
между настоящим, прошлым и будущим, что делает его 
идентичность непостоянной и многозначной." 

 
 
 



230 

Использованная литература  
к первому разделу 

 
1. Андреев Л.Г. Жан Поль Сартр. Свободное сознание и XX. – М., Моск. 

Рабочий., 1994. 333 с. 
2. Аристотель. Трактат о душе /Аристотель // Аристотель. Соч.: в 4 т./ 

Аристотель. М.: Мысль, 1975. Т. 1. 550 с. 
3. Арсеньев А.С. Философские основания понимания личности / А.С. 

Арсеньев. М.: Academia, 2001. 224 с 
4. Базалук О.А. Происхождение человечества. Новая космологическая 

концепция / О.А. Базалук. Днепропетровск: Пороги, 2003. 144 с. 
5. Бердяев Н.А. Философия свободного духа / Н.А. Бердяев. М.: 

Республика. 1994. 480 с. 
6. Брагин А.В. Мир как система и человек / А.В. Брагин; Иван. гос. энерг. 

ун-т. Иваново, 2001. 160 с. Бугера В.Е. Сущность человека / В.Е. Бугера. М.: 
Наука, 2005. 436 с. 

7. Ерофеева К.Л. Человек в информационном обществе: сущность и 
существование / К.Л. Ерофеева; Федеральное агентство по образованию, 
ГОУВПО «Ивановский государственный энергетический университет им. В.И. 
Ленина». Иваново, 2007. 408 с.  

8. Гелен А. О систематике антропологии / А. Гелен // Проблема человека 
в западной философии: сб. пер.; сост. П.С. Гуревич. М.: Прогресс, 1988. 552 с. 

9. Гельвеций К.А. Об уме / К.А. Гельвеций // Гельвеций К.А. Соч.: в 2 т. / 
К.А. Гельвеций. М.: Мысль, 1973. Т. 1. 647 с. 

10. Зеленцова М.Г. Монистическая парадигма философского понимания 
мира и человека / М.Г. Зеленцова. Иваново: Иван. гос. ун-т. 2001. 244 с. 

11. Капица С.П. Синергетика и прогнозы будущего / С.П. Капица, С.П. 
Курдюмов, Г.Г. Малинецкий. М.: ИПМ им. Келдыша, РАН № 34, 1997. 290 с. 

12. Кораблева Е.В. Самосознание: проблема продуктивной самореализации 
личности / Е.В. Кораблева. М., 2001. 302 с.  

13. Кувакин В.А. Твой рай и ад. Человечность и бесчеловечность человека 
(Философия, психология и стиль мышления гуманизма) / В.А. Кувакин. СПб.: 
Алетейя, 1998. 323 с. Кууси П. Этот человеческий мир / П. Кууси. М., 1988. 
368 с. 

14. Кутырев В.А. Человеческое и иное. Борьба миров / В.А. Кутырев. СПб.: 
Алетейя, 2009. 264 с 

15. Максимов Л.В. Загадки и тайны человека и его бытия / Л.В. Максимов; 
Иван. гос. текстил. акад. Иваново, 2004. 283 с. Многомерный образ человека / 
Н.Н. Авдеева [и др.]. М.: Наука, 2001. 237 с. 

16. Манегетти А. Проект «человек» / А. Манегетти. 2-е изд. М.: 
Онтопсихология. 2001. 219 с. Московичи С. Машина, творящая богов / С. 
Московичи. М.: Центр психологии и психотерапии. 1998. 560 с.  

17. Непомнящая Н.И. Целостно-личностный подход к изучению человека / 
Н.И. Непомнящая // Вопросы психологии. 2005. № 1. 

18. Незванов А. Бытие и Время М. Хайдеггера. Истолкование 



231 

19. https://proza.ru/2012/12/30/1191?ysclid=ltqs98guub580127784 
20. Никитин С.П. Феномен человеческого самоутверждения / 

С.П.Никитин, Н.Е. Харламенкова. СПб.: Алетейя, 2000. 218 с.  
21. Платон. Диалоги / Платон. СПб.: Азбука, 2000. 448 с. 
22. Плеснер Х. Ступени органического и человек: введение в философскую 

антропологию / Х. Плеснер. М.: РОССПЭН. 2004. 367 с. 
23. Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гуманизм / Ж.-П. Сартр // Ницше 

Ф. [и др.]. Сумерки богов / Ф. Ницше [и др.]. М.: Изд-во полит. лит. 1989. 398с. 
24. Тощенко Ж.Т. Парадоксальный человек / Ж.Т. Тощенко. М.: 

Гардарики, 2001. 398 с. 
25. Философская антропология как интегративная форма знания. СПб: 

Изд-во С.-Петерб. ун-та. 2001. 221 с. 
26. Хайдеггер М. Вопрос о технике. Время и бытие / М. Хайдеггер. М.: 

Республика, 1993. 447 с. 
27. Шелер М. Положение человека в космосе / М. Шелер // Шелер М. 

Избр. произведения / М. Шелер. М.: Весь мир. 1999. 231 с. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



232 

РАЗДЕЛ 2 
ИСКУССТВЕННЫЙ ИНТЕЛЛЕКТ:  

ФИЛОСОФСКИЕ ДИСКУРСЫ 
 
 

Введение второго раздела 
 

В современном мире искусственный интеллект (ИИ) 
становится неотъемлемой частью нашей повседневной жизни, 
переписывая правила игры в различных сферах деятельности. 
Интегрированный, в компьютерные сис-темы, роботов и 
программы, ИИ приносит с собой новые горизонты 
возможностей и вызовов. Искусственный интеллект (ИИ) – это 
философско-информационный век-тор, направленный на 
создание компьютерных систем, способных выполнять задачи, 
обычно требующие человеческого интеллекта. С самого своего 
зарождения, искусственный интеллект вызвал у человечества 
огром-ный интерес и стал объектом активных инновационных 
исследований. Важность искусственного интеллекта в 
современном мире трудно переоценить. Он оказывает 
существенное воздействие на практически все аспекты жизни, 
начиная от бизнеса и промышленности и заканчивая медициной, 
образованием и наукой [ См.: 28 ] 

Основополагающие аспекты современного искусст-венного 
интеллекта: ИИ позволяет автоматизировать рутинные задачи, 
что дает возможность сосредотачи-ваться на более творческих и 
стратегических заданиях, в результате чего, процессы в 
производстве, логистике, финансах и других областях 
становятся более эффектив-ными и точными благодаря 
применению ИИ; ИИ при-меняется для диагностики, 
прогнозирования и лечения множества заболеваний анализ 
больших объемов меди-цинских данных помогает выявлять 
скрытые законо-мерности и улучшать методы лечения; ИИ 
может персо-нализировать образовательные программы, 
адаптиро-ванные под индивидуальные потребности студентов. 
Также он находит применение в создании интерактивных 
обучающих материалов. Анализ данных с использованием ИИ 



233 

помогает компаниям принимать более обоснованные 
стратегические решения, оптимизи-ровать бизнес-процессы и 
прогнозировать рыночные тренды. Исследования в области ИИ 
способствуют разви-тию новых технологий, таких как 
автономные авто-мобили, роботы, системы умного дома и 
многое другое.  

Ныне, когда неопределенность довлеет над опреде-
лённостью, страх перед ИИ – вполне ожидаемая реакция. Люди 
не только боятся «восстания машин», а в евро-пейских странах – 
тотальной слежки, которая нарушает неприкосновенность 
личной жизни. Также, их пугает потеря работы, которую на себя 
возьмут автомати-зированные системы. [См.: 29]  

Тем не менее, в последнее время внедрение искусст-венного 
интеллекта (ИИ) стало одним из приоритетных социально-
экономических направлений. Правительство Китая, например, 
планирует к 2030 году вложить в развитие таких технологий 
более 10 триллионов юаней. И мы видим, что искусственный 
интеллект уже активно внедряется: Китай стал первой страной, 
где широко используется распознавание лиц в общественных 
местах. Используя систему идентификации человеческого лица 
в реальном времени, здесь можно совершить покупку в 
магазине, оплатить проезд в метро и взять кредит в банке. [См.: 
30] 

В целом искусственный интеллект стал незаменимым 
инструментом для решения сложных задач и создания новых 
возможностей в современном мире. Его важность и влияние 
будут только расти по мере того, как технологии продолжат 
развиваться и находить новые области применения. 

Однако важно помнить, что с развитием ИИ возникают и 
этические и социальные вопросы, такие как безопасность 
данных, автономность систем и влияние на рабочие места. 
Развитие и внедрение ИИ требует внимательного баланса между 
инновациями и защитой интересов общества. 

Искусственный интеллект, в целом. это область 
компьютерных наук, которая стремится создать про-граммные 
системы и механизмы, способные выполнить задачи, 
требующие интеллектуальных способностей человека. Эти 
системы могут обучаться, адаптироваться и принимать решения 



234 

на основе данных и опыта. ИИ включает в себя такие 
технологии как машинное обучение, нейронные сети, обработку 
естественного языка и многое другое. 

 
*** 

Исторические данные свидетельствуют, что стремле-ние 
человечества к созданию искусственного интеллекта не является 
новым явлением. Уже с древних времён люди стремились 
упростить свою жизнь, делегируя некоторые обязанности 
специальным механизмам. В прошлом вопрос ограничивался 
созданием машин и роботов, способных выполнять тяжёлую 
физическую работу. Однако с развитием науки стало ясно, что 
необходимо также создавать машины, способные выполнять 
умственную работу. На сегодняшний день актуальность 
искусственного интеллекта связана с решением сложных 
проблем, перед которыми стоит современное общество. Эти 
проблемы включают в себя освоение космоса, прогнозирование 
природных катаклизмов, антропоген-ное воздействие на 
окружающую среду, создание сложных инженерных проектов и 
применение современной техники в медицине. В настоящее 
время разрабатываются всё более усовершенствованные 
программы, которые приближаются к мыслительным процессам 
человека. Они значительно облегчают повседневную жизнь и 
играют важную роль в современном обществе. 

Исследования и публикации, связанные с созданием 
искусственного интеллекта, становятся всё более актуальными. 
В частности, в статье Косс В. А. [18] рассматривается процедура 
мышления при управлении функциями человека. 
Классификация функций дана с позиции психологии, 
отражающей суть функций человека, а не его поведенческие 
реакции. Результаты анализа процесса мышления позволили по-
новому взглянуть на роль и место систем искусственного 
интеллекта в жизнедеятельности человека. Также в научной 
работе Алимова А. А. и Шабалиной О. А. [8] рассматривается 
программная система управления персонажами игрового 
виртуального мира на основе мульти-агентного подхода.” В 
научной работе Рыжова В. В. и Сайфулина В. Г [25] 
рассматривается специфика искусственного интеллекта в 



235 

сравнении с человеческим мышлением. Авторы показы-вают, 
что развитие искусственного интеллекта направлено на 
увеличение вычислительной мощности компьютеров. Однако 
делается вывод о том, что на современном этапе развития 
компьютерных технологий искусственный интеллект не 
способен к научному творчеству. В работе Р. А. Мигуренко [21] 
рассматривается специфика искусственного интеллекта в 
сравнении с человеческим мышлением. Авторы обращают 
внимание на философские позиции, связанные с ролью 
искусственного интеллекта как инструмента для познания 
сознания. Основываясь на различии между двумя типами 
ментальных свойств и структурой человеческих компетенций, 
предоставляется сравнительная характеристика естественного и 
искусственного интеллекта. Также подчеркивается значимость 
исследований в области искусственного интеллекта для 
философии сознания.  

Несколько слов о дискурсе и дискурсивном анализе. В 
основе дискурса лежит идея того, что язык и общение не просто 
передают информацию, но также формируют и структурируют 
наше понимание мира. Дискурсивная практика не только 
отражает социокультурные нормы и ценности, но и активно 
создает их. Дискурсивный анализ может быть полезным 
инструментом не только в академических исследованиях, но и в 
политике, медиа, образовании и других сферах, где важно 
понимать, как формируются и распространяются идеи и как это 
влияет на общество. Для дискурса часто используются методы 
анализа текстов, речей и других форм коммуникации. Это 
позволяет выявить общие темы, установить домини-рующие 
точки зрения, а также выявить скрытые или подавленные 
перспективы. 

Дискурс не только отражает социокультурные нормы и 
ценности, но и помогает устанавливать их, а также опре-делять, 
какие идеи и точки зрения признаются как доми-нирующие, а 
какие подавляются или игнорируются. В этом смысле дискурс 
может служить средством формирования и поддержания 
социальных иерархий и нормативов. Он оказывает влияние на 
то, как мы воспринимаем себя и других, а также на то, какие 
действия и решения считаются правильными или 



236 

неприемлемыми в рамках определенного сообщества или 
контекста. 

Дискурсивная практика играет ключевую роль в 
формировании и поддержании социальной реальности. Через 
дискурс мы не только интерпретируем мир вокруг нас, но и 
активно создаем его, описывая определенные явления, события 
и социальные группы, придавая им значения и смыслы. Таким 
образом, дискурс становится инструментом социальной 
конструкции, который форми-рует наши представления о том, 
что является "нормаль-ным" или "естественным" в обществе. 
Кроме того, дис-курс может использоваться для утверждения 
определен-ных социальных, политических или экономических 
интересов. Он может служить как инструментом мани-пуляции, 
убеждения и мобилизации масс, так и средством защиты и 
легитимации установленных порядков. Таким образом, дискурс 
является не только отражением социокультурных реалий, но и 
активным агентом в социальных процессах, формирующим 
нашу реальность и определяющим наши действия и поведение. 

Дискурс может проявляться через различные сим-
волические и культурные формы, такие как изображения, 
жесты, символы, мемы и другие элементы культуры. Эти 
символические выражения также могут быть использо-ваны для 
формирования и утверждения определенных идентичностей, 
стереотипов и представлений о мире. Например, визуальные 
образы и культурные артефакты могут быть мощными 
средствами передачи определен-ных сообщений и ценностей, 
часто даже более эффектив-ными, чем словесные высказывания. 
Более того, дискурс может проникать в различные сферы 
общественной жизни, включая политику, экономику, науку, 
религию и т. д. В каждой из этих сфер дискурсивные практики 
могут играть роль в формировании и поддержании установлен-
ных порядков, идентичностей и властных структур. Стало быть, 
дискурс не только ограничивается конкретными формами 
коммуникации, но также пронизывает различные аспекты нашей 
культуры и социальной жизни, оказывая значительное влияние 
на наши представления, поведение и отношения. 

Дискурсивный анализ ИИ, применяемый к анализу текстов 
об искусственном интеллекте, фокусируется на анализе 



237 

обсуждений, мнений, и тем, связанных с техно-логией ИИ. 
Собираются текстовые данные, включая новостные статьи, 
научные публикации, блоги, социаль-ные медиа и другие 
онлайн-ресурсы, связанные с темой искусственного интеллекта; 
из текстовых данных извлекаются основные признаки 
конкретной проблема-тики; используются методы анализа 
текста, такие как тематическое моделирование, сентимент-
анализ и другие методы для понимания содержания и контекста 
текстов об искусственном интеллекте; результаты анализа 
интерпретируются для выявления тенденций, общест-венных 
настроений, проблем и вызовов, связанных с развитием и 
использованием искусственного интеллекта.  

Дискурсивный анализ текстов об искусственном интеллекте 
может помочь лучше понять общественные реакции на 
различные аспекты ИИ, его этические, социальные и 
экономические последствия, а также улучшить коммуникацию и 
взаимодействие между обществом и разработчиками 
искусственного интеллекта. Анализ текстов об искусственном 
интеллекте может помочь выявить различные этические 
вопросы, которые вызывают обсуждения в обществе. Это 
связано с тем, что некоторые модели машинного обучения, 
особенно в глубоком обучении, могут быть сложными и 
непрозрач-ными в своем функционировании, что затрудняет 
пони-мание, как они приходят к определенным выводам. Это 
может вызывать опасения относительно справедливости и 
недопустимости систем ИИ. Сбор, хранение и использование 
больших объемов данных для обучения моделей ИИ могут 
вызвать обеспокоенность вопросами конфиденциальности и 
защиты личной информации. Это особенно актуально в случае 
чувствительных данных, таких как медицинская и 
биометрическая информация. С развитием автономных систем 
ИИ, таких как автономные транспортные средства или 
автономные оружейные системы, возникают вопросы 
ответственности за прини-маемые решения и действия этих 
систем в различных сценариях. Кроме того, внедрение ИИ 
может иметь значи-тельное влияние на рынок труда, что может 
вызывать вопросы о том, как общество должно реагировать на 



238 

потенциальные изменения в рабочих местах и распределение 
доходов. 

Руководствуясь диалектико-логическим принципом от 
общего к частному и наоборот, мы свою работу начнем с 
рассмотрения вопроса о том, что такое жизнь вообще и жизнь 
человека в частности. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



239 

ДИСКУРС 1.  
Жизнь вообще и жизнь человека  

в частности 
 
 
Жизнь в целом – это сложное понятие, которое может 

включать в себя множество аспектов. Обычно её рас-
сматривают как совокупность процессов, существование, рост, 
развитие, взаимодействие с окружающей средой. Для каждого 
человека значение жизни может быть уникальным и зависеть от 
его опыта, ценностей и убеждений. Жизнь человека – это 
удивительное путе-шествие, включающее в себя физические, 
эмоциональ-ные, интеллектуальные и духовные аспекты. Это 
время, в течение которого мы учимся, растем, любим, творим, 
ищем смысл и стремимся к чему-то большему. 

Жизнь включает в себя множество процессов, кото-рые 
начинаются с момента рождения и продолжаются до смерти. 
Это не только физиологические процессы, но и эмоциональное, 
интеллектуальное и духовное развитие. Каждый человек 
сталкивается с различными жизнен-ными событиями, 
испытывает радости, печали, дости-жения, поражения, и через 
это происходит его рост и эволюция как личности. 

Важная часть жизни человека – взаимодействие с 
окружающей средой. Мы взаимодействуем с другими людьми, 
природой, обществом, культурой и техно-логиями. Эти 
взаимодействия формируют наши пред-ставления о мире, 
помогают понять свое место в нем, развивают наши навыки 
общения и адаптации. 

Значение жизни для каждого человека уникально, потому 
что оно формируется на основе его опыта, ценностей и 
убеждений. Что для одного человека может быть ключевым в 
жизни – семья, карьера, творчество, духовное развитие, – для 
другого может иметь меньшее значение. Люди стремятся к 
различным целям, их мировоззрение и приоритеты отличаются, 
что делает их понимание смысла жизни индивидуальным и 
уникаль-ным. 



240 

Физические аспекты жизни – это наше тело, его развитие, 
здоровье и физическое состояние. Наше тело позволяет нам 
воспринимать мир через ощущения, дви-гаться, создавать, 
взаимодействовать с другими людьми и окружающей средой. 
Забота о здоровье и физическое развитие позволяют нам 
получать удовольствие от жизни и достигать своих целей. 

Эмоциональные аспекты жизни – это наши чувства, эмоции, 
внутренний мир. Мы переживаем радость, грусть, страх, 
любовь, и это часть того, что делает нашу жизнь насыщенной и 
интересной. Умение управлять своими эмоциями и понимать их 
влияние на наше поведение помогает нам строить гармоничные 
отно-шения с самим собой и окружающими. 

Интеллектуальные аспекты жизни – это наше позна-ние 
мира, обучение, развитие умственных способностей. Мы учимся 
новому, расширяем свои знания, развиваем навыки. Это 
позволяет нам решать проблемы, творчески мыслить, находить 
новые пути и возможности. 

Духовные аспекты жизни – это наши убеждения, ценности, 
поиск смысла и глубинные убеждения. Через духовное развитие 
мы можем находить гармонию с собой и миром, обретать 
внутренний покой и стабильность. 

Разные дисциплины и философские взгляды предла-гают 
различные определения жизни. Философия, био-логия, 
кибернетика и другие научные области подходят к этому 
вопросу с разных сторон, что и формирует разнообразие 
определений. 

Определение Ф. Энгельса, сконцентрированное на 
биохимических процессах, связанных с обменом веществ, 
описывает жизнь как результат активной формы существования 
материи, где белковые тела играют ключевую роль. Это 
определение акцентирует внимание на физиологических 
процессах, поддерживающих жизнь организма. 

А. А. Ляпунов, с фокусом на кибернетике, предлагает 
интересную концепцию, описывая жизнь как высоко-
устойчивое состояние вещества, использующее инфор-мацию 
для выработки сохраняющих реакций. Это под-черкивает 
важность информации и способности системы сохранять свою 
структуру и функционировать в изменяющихся условиях. 



241 

Оба определения затрагивают важные аспекты жизни: 
биохимические процессы, сохранение структуры и функций, а 
также использование информации для под-держания жизненных 
процессов. 

Жизнь, таким образом, может рассматриваться как 
комплексный феномен, включающий в себя физио-логические, 
химические, информационные и многие другие аспекты, что 
делает ее интересной и много-гранной для изучения из разных 
научных точек зрения. Жизнь это своеобразное уникальное и 
удивительное путешествие каждого человека. В течение этого 
пути мы учимся, растем, испытываем разные стороны жизни, 
любим, создаем, ищем смысл и стремимся к развитию, к чему-то 
большему, чем просто существование. 

Происхождение жизни 
Теории происхождения жизни имеют много общих черт, 

однако до сих пор нет однозначного ответа на вопрос о том, как 
именно возникла жизнь на Земле. Теория панспермии 
предполагает, что жизнь могла быть занесена на нашу планету 
из космоса в виде органи-ческих материалов или даже 
примитивных форм жизни, таких как микроорганизмы, 
метеоритами или косми-ческой пылью. Панспермия – это 
гипотеза о возмож-ности переноса живых организмов или их 
зародышей через космическое пространство. Согласно этой 
концеп-ции, жизнь могла зародиться где-то за пределами Земли 
и затем быть перенесенной на нашу планету. Идея панспермии 
возникла еще в Древней Греции, но в ХХ веке она снова 
привлекла внимание благодаря шведскому физику и химику 
Сванте Аррениусу. Эта гипотеза пред-полагает, что 
микроскопические формы жизни, такие как экстремофилы, 
могли пережить воздействие условий космического 
пространства. Если они попали на другую планету и оказались в 
подходящих условиях, жизненная активность могла 
возобновиться, приводя к размноже-нию и появлению новых 
форм организмов. Несмотря на то что процессы панспермии не 
имеют общепринятых свидетельств, возможность переноса 
живых организмов через космическое пространство 
рассматривается как вполне реальная. [См.: 31]  



242 

Теория Опарина, которая часто ассоциируется с гипотезой 
«первичного бульона», утверждает, что нали-чие определенных 
условий на ранней Земле – океаны, энергия от солнечного 
излучения и различные хими-ческие элементы – создавали 
благоприятную среду для образования органических 
соединений. Под воздейст-вием энергии и химических реакций, 
эти простые органические молекулы могли постепенно превра-
щаться в более сложные, что, в конечном итоге, привело к 
возникновению живых систем. Идея «первичного бульона» 
подчеркивает роль химических процессов в эволюции жизни на 
Земле. Но даже с учетом этих теорий, точный механизм, 
который привел к возникновению первых живых форм, остается 
предметом активного научного исследования и споров. 

Происхождение человека – одна из самых древних и 
захватывающих проблем для размышлений. Различные 
культуры и научные теории предлагают разные взгляды на этот 
вопрос. 

Божественная теория утверждает, что человек создан по 
образу и подобию Божьему. Эта концепция, наиболее подробно 
разработана в религиозных текстах, таких как Библия или 
Коран. Она предполагает божественное вмешательство в 
создание человека. 

Эволюционизм Чарльза Дарвина предлагает, что человек 
развился из более примитивных организмов через механизм 
естественного отбора. Эта теория эволю-ции, основанная на 
научных данных о биологических изменениях и адаптации 
видов к окружающей среде. 

Мутационная теория развития Хуго де Фриза акцентирует 
внимание на мутационных изменениях в геноме, которые, по его 
мнению, привели к возникно-вению человека. Эта теория 
уделяет внимание случай-ным мутациям. 

Теория палеоконтакта предполагает, что возникно-вение 
человека связано с вмешательством высшего разума извне. Это 
одна из самых спорных теорий, которая утверждает, что человек 
возник в результате воздействия инопланетных сил. 

Синтетическая теория объединяет эволюционные и 
религиозные аспекты, предполагая, что человек является 
продуктом эволюции, однако Душу ему вдохнул Бог.  



243 

Каждая из этих теорий предлагает свои уникальные ответы 
на вопрос происхождения человека, и это показы-вает, как 
многогранна и интересна тема возникновения живых существ, в 
том числе и человека. 

Эволюция человека 
Эволюция человека – удивительный процесс, прости-

рающийся на миллионы лет. Здесь 9 основных стадий, которые 
включают в себя различные виды и наших древних предков: 

Австралопитеки (около 4-2 млн лет назад): Один из самых 
известных представителей – Lucy. Они были похожи на обезьян, 
но уже имели прямохождение. 

Род Homo (около 2,5 млн лет назад): Homo habilis, более 
развитые мозгом, с более сложными инстру-ментами, чем их 
предшественники. 

Homo erectus (около 2 млн – 200 тыс. лет назад): Первые, кто 
использовал управляемый огонь. Они также считаются 
первыми, кто покинул Африку. 

Homo heidelbergensis (около 600 тыс. – 200 тыс. лет назад): 
Они использовали более сложные инструменты и могли строить 
более сложные социальные структуры. 

Неандертальцы (около 400 тыс. – 40 тыс. лет назад): Близкие 
родственники Homo sapiens, обладали высоким интеллектом и 
культурой, но вымерли. 

Homo sapiens (около 300 тыс. – наши дни): Наш вид, 
который эволюционировал и распространился по всему миру. 
Мы развиваем технологии, культуру и науку. 

Последние 50 000 лет включают различные этапы развития 
человеческой культуры: от каменного и бронзового века до 
современных наук и технологий. Начиная с XVIII века, 
человечество пережило ряд революций в производстве, 
технологиях и образе жизни. Современная эпоха отличается 
высоким уровнем технологий, развитием наук и медицины, 
космическими исследованиями и глобальной связностью. 

Эти этапы отражают основные изменения в эволюции 
человека, от древних предков до современного человека, 
который мы видим сегодня. 



244 

Сознание и его эволюция 
Эволюция сознания – это удивительный и сложный процесс, 

который представляет собой постоянное изме-нение 
способностей восприятия, мышления, само-сознания и 
взаимодействия с окружающим миром. 

Простое сознание: У самых ранних животных сознание было 
простым – это были базовые реакции на внешние стимулы и 
инстинкты для выживания. 

Развитие чувств и осознание себя: Постепенно животные 
начали развивать более сложные чувства и осознание себя как 
индивидуума. Это позволило им более точно воспринимать 
окружающую среду и социали-зироваться. 

Развитие интеллекта: С развитием видов чувстви-тельность 
и интеллект увеличивались. Это позволило создавать более 
сложные социальные структуры, инструменты и технологии. 

Эволюция языка и культуры: Язык стал ключевым 
инструментом для обмена информацией и передачи знаний. 
Культура, такая как искусство, религия, фило-софия, также 
сыграла роль в развитии сознания. 

Самосознание и абстрактное мышление: У человека воз-
никла способность к абстрактному мышлению и само-осозна-
нию. Это позволило ему задавать фундамен-тальные вопросы о 
смысле жизни, природе вселенной и собственной роли в ней. 

Современное сознание и технологии: С развитием тех-
нологий и наук, сознание человека продолжает эволюциони-
ровать. Мы обладаем новыми способ-ностями, такими как 
глобальная связность, доступ к информации и коммуникациям. 

Эволюция сознания – это постоянный процесс, который 
подвержен влиянию внешних факторов, окру-жающей среды и 
культурного контекста. Она демонстри-рует, как мы постоянно 
адаптируемся и меняемся, чтобы лучше понимать и 
взаимодействовать с миром вокруг нас. 

СПРАВКА: Сознание как философский термин – высшая, 
свойственная только человеку форма отражения объективной 
действительности. Сознание – это сово-купность психических 
процессов, активно участвующих в осмыслении человеком 
объективного мира и своего собственного бытия. Оно возникает 
в процессе трудовой, общественно-производственной 



245 

деятельности людей и неразрывно связано с языком, таким же 
древним, как сознание. Человек с рождения попадает в мир 
предметов, созданных руками предков, и формируется как 
таковой лишь в процессе обучения по их использованию. 
Способ отношения человека к действительности определен не 
его телесной организацией (как у животных), а приобретаемыми 
через общение с другими людьми навыками предметных 
действий. Овладевая исторически выработанными способами 
предметной деятельности, особенно языком, человек получает 
объективное знание о свойствах предметов мира. Человек 
выделяется и противопоставляет себя объективной 
действительности благодаря целенаправленным действиям, т. е. 
его актив-ная жизнедеятельность направляется представлениями 
или знаниями о реальных свойствах объектов. Именно потому, 
что человек относится к объектам с пониманием, со знанием, 
способ его отношения к миру и называется сознанием. [См.: 32]  

Упомянутое выше определение подчеркивает важ-ность 
сознания как способности человека осмысливать окружающий 
мир и своё собственное бытие. Здесь прослеживается связь 
сознания с трудовой деятель-ностью и языком, что 
действительно является ключе-выми аспектами формирования 
сознания человека. 

Сознание отличается от реакций животных исклю-чительно 
из-за способности человека к осмыслению и обучаемости. 
Человек приобретает знания о мире через взаимодействие с 
другими людьми и использование исторически наработанных 
навыков, особенно языка. Эти навыки формируют его 
представления о реальности. 

Кроме того, сознание определяется активной жизне-
деятельностью человека, направленной представле-ниями и 
знаниями о реальности. Именно это понимание и знание 
помогают человеку взаимодействовать с миром, присваивая 
значения и осмысливая своё собственное место в нём. Это 
способствует формированию того, что мы называем сознанием. 

Итак, что есть сознание... Сознание – это высшая 
психическая функция, позволяющая человеку осознавать себя, 
окружающий мир, воспринимать информацию, обрабатывать её, 
мыслить, чувствовать и оценивать происходящее. Это 



246 

способность рефлексии, самосозна-ния, внутреннего 
переживания, осознания своих мыслей, чувств и действий. 
Сознание позволяет нам создавать представления о себе и мире, 
а также принимать решения на основе анализа и оценки 
ситуаций. 

Мысль и мышление 
Мысль и мышление – это два важных аспекта нашего 

психического функционирования, которые часто взаи-
мосвязаны, но имеют разные характеристики. Мысль – это 
элементарная единица нашего психического процесса. Она 
представляет собой ментальное отражение реаль-ности в нашем 
сознании. Мысли могут быть образами, идеями, представле-
ниями, которые возникают в результате восприятия внешних 
впечатлений или внутренних размышлений. Мысли могут быть 
связаны с чувствами, эмоциями, знаниями или просто пред-
ставлять собой абстрактные концепции. Они могут быть 
ясными, запутанными, конкретными или абстрактными. 

Мышление – это более сложный процесс, который 
включает в себя формирование, анализ, обработку и 
использование мыслей. Это способность человека обрабатывать 
информацию, рассуждать, делать выводы, решать проблемы и 
принимать решения. Мышление включает в себя логическое, 
абстрактное, креативное и ассоциативное мышление. Оно может 
быть направлено на решение конкретной задачи, планирование, 
создание новых идей или анализ ситуаций. Таким образом, 
мысль – это базовый элемент, который формирует содержание 
нашего сознания, в то время как мышление – это процесс 
обработки, анализа и использования этих мыслей для 
понимания мира и принятия решений. 

СПРАВКА: Мышле́ние – это познавательная деятель-ность 
человека. Оно является опосредованным и обобщённым 
способом отражения действительности. Результатом мышления 
является мысль (понятие, смысл, идея). Мышление 
противопоставляют «низшим» спо-собам освоения мира в 
форме ощущения или восприятия, которые свойственны в том 
числе и животным. Многие философы называли мышление 
сущностным свойством человека. Так Декарт утверждал: «Я 
мыслю, следо-вательно, я существую». Паскаль называл 



247 

человека мыслящим тростником. Особенностью мышления 
является свойство получать знание о таких объектах, свойствах 
и отношениях окружающего мира, которые не могут быть 
непосредственно восприняты. Это свойство мышления 
осуществляется посредством таких умозаклю-чений как 
аналогия и дедукция. [См.: 33]  

Данное описание отчетливо раскрывает сущность 
мышления. Мышление – это высший уровень познава-тельной 
деятельности, который отличает человека от животных и 
является ключевым в формировании его сознания. 

Одна из ключевых особенностей мышления – это 
способность обобщать информацию, полученную из восприятия 
и опыта, и создавать абстрактные представ-ления о мире. 
Мысль, произведенная этим мышлением, может быть понятием, 
смыслом или идеей, которые выражают сложные представления 
о мире. 

Философы в течение веков придавали большое зна-чение 
мышлению. Например, утверждение Декарта «Cogito, ergo sum» 
(«Я мыслю, следовательно, я сущест-вую») отражает важность 
мышления в само-познании человека. Также, мышление 
позволяет получать знания о том, что не может быть 
непосредственно воспринято чувствами. Это свойство 
мышления позволяет человеку делать выводы, прогнозировать, 
решать сложные проблемы и понимать абстрактные концепции, 
открывая для него новые горизонты знаний о мире. 

Ум, рассудок. разум  
Ум – это обширное понятие, означающее общие спо-

собности человека мыслить, понимать и обрабатывать 
информацию. Он включает в себя все психические процессы, 
которые мы используем для восприятия, запоминания, 
мышления и принятия решений. Ум может быть связан с 
способностью к обучению, восприятию окружающего мира и 
адаптации к нему. 

Рассудок – это часть ума, отвечающая за логическое 
мышление, обоснованные выводы и способность при-нятия 
рациональных решений. Он ориентирован на использование 
знаний и анализ информации для реше-ния проблем и поиска 



248 

истин. Рассудок помогает человеку строить аргументацию, 
основанную на логике и обосно-ванных предположениях. 

Разум – это более глубокое понятие, охватывающее 
способность человека абстрактно мыслить, создавать новые 
идеи и концепции. Разум способен выходить за рамки чисто 
логического мышления, позволяя создавать новые ассоциации, 
идеи и творчески подходить к решению проблем. 

В целом, ум – это общее понятие, описывающее психи-
ческие способности человека, в то время как рассудок и разум – 
это части ума, отвечающие за логическое и творческое 
мышление соответственно. 

СПРАВКА: Рассудок и разум. По способу умственной 
деятельности мыслящее сознание личности можно разделить на 
два основных типа: рассудок и разум. Первым из мыслителей, 
кто уловил разнотипность характера мышления, был Гераклит, 
который показал, что, мысля одним способом, менее 
совершенно, ограни-ченно, человек не поднимается до 
всеобщего. Разум же состоит в возможности воспринять 
природу целостно, в ее движении и взаимосвязи. Сократ 
понимал под рассудком средний, характерный для многих 
уровень мышления, способность согласовывать внутренние пра-
вила с внешней деятельностью. Платон считал, что разум есть 
способность созерцать сущее в понятиях, а рассудок достаточен 
для обыденного применения в практической деятельности. 
Согласно Аристотелю, более мудрым оказывается не тот, кто 
действует непосредственно, а тот, кто владеет знанием в общей 
форме. Рассудок проявляет себя в частных науках, в какой-либо 
специальной области. Его функция – составление суждений, 
формальное отношение к вещам. Разум же ориентирован на 
сущее; он рефлексивен. Как утверждал Николай Кузанский, 
рассудок разрывает противоречия, противопоставляя 
противоположности друг другу. Существо рассудка – 
абстрактность. Разум мыслит и разрешает противоречия; он 
мыслит мир как процесс. Рассудок, говорил Б. Спиноза, 
абстрактен и действует по установленным, твердым правилам 
интеллекта, выводя на основе общих понятий заключения о 
явлениях мира. Спиноза высказал любопытную мысль: 
действующий по определенным правилам рассудок 



249 

представляется неким духовным автоматом, а разум служит 
высшим регуля-тором общественной жизни и деятельности 
человека и направлен на всеобщее благо. Он находится в 
единстве с бытием, постигая вещи, как они существуют сами по 
себе. [См.: 34]  

Понятия «рассудок» и «разум» действительно играли 
ключевую роль в истории философии, отражая различ-ные 
способы мышления и понимания мира. 

Рассудок – это способность мышления, ориентиро-ванный 
на конкретные, ограниченные ситуации и практическую дея-
тельность. Он работает на уровне обыденной логики, рацио-
нальных выводов и способ-ности согласовывать внутренние 
правила с внешними действиями. Это, как сказано в тексте, 
способность среднего уровня мышления, применяемая в повсе-
дневной жизни. 

Разум – это более высокий уровень мышления, 
ориентированный на понимание целостности, взаимо-связи и 
общей сути вещей. Разум позволяет воспри-нимать мир в его 
целостности и процессе развития, разрешать противоречия, а 
также созерцать сущее в понятиях. Это более абстрактное и 
глубокое мышление. 

В период развития философии разум и рассудок 
рассматривались как два различных подхода к пони-манию 
истины и мира. Рассудок склонен к более конкретному и 
практическому мышлению, в то время как разум стремится к 
пониманию общего и универсального. 

Каждый из этих типов мышления имеет свои функции и 
сферы применения, и вместе они составляют важные аспекты 
человеческого мышления, помогая нам понимать мир и 
принимать решения на основе различных уровней абстракции и 
логики. 

И.Кант утверждал, что рассудок – это способность 
человеческого разума, ориентированный на организацию опыта, 
основанный на априорных, предварительно данных формах 
мышления. Он рассматривал рассудок как средство, через 
которое человек организует чувст-венный опыт, структурируя 
его с помощью категорий и форм, таких как пространство и 
время. 



250 

Однако Кант считал, что рассудок имеет свои ограничения и 
не способен выйти за пределы чувст-венного опыта. Он выделил 
понятие «догматического рассудка», указав, что философы и 
ученые в прошлом часто были уверены, что, основываясь на 
широких принципах, они могут охватить истину обо всём 
сущем. 

Кант предложил новый подход, где он ввёл понятие 
«разума» как высшую ступень мышления. Разум, по Канту, 
является способностью идти за пределы чувст-венного опыта и 
принимать общие идеи, безопытные идеи, которые он назвал 
«идеями разума». Разум, по его мнению, способен улавливать 
более глубокие и универсальные аспекты реальности, чем это 
может сделать рассудок. 

Таким образом, Кант отметил ограниченность рассудка в 
познании мира и ввёл понятие разума как более высокого 
уровня мышления, способного к абст-рактному, более 
универсальному пониманию мира, выходящему за пределы 
чувственного опыта. 

Рассудок и разум – две различные стороны мыш-ления, 
которые имеют свои характеристики и функции: 

Рассудок обычно связывают с практическим, более 
ограниченным мышлением, ориентированным на конкретные 
ситуации и практическую деятельность. Он работает на уровне 
повседневной логики, рациональных выводов и способности 
согласовывать внутренние правила с внешними действиями. 
Рассудок склонен к работе с конкретными фактами и 
ситуациями. 

Разум, с другой стороны, представляет более высокий 
уровень мышления. Он ориентирован на понимание 
целостности, взаимосвязи и общей сути вещей. Разум позволяет 
воспринимать мир в его целостности и процессе развития, 
разрешать противоречия, а также созерцать сущее в понятиях. 
Разум работает на более абстрактном уровне, позволяя 
анализировать общие законы и принципы, лежащие в основе 
явлений. 

Иммануил Кант, например, отличал рассудок, ориен-
тированный на организацию чувственного опыта и обработку 
данных, полученных из чувственного восприя-тия, от разума, 



251 

который способен работать за пределами чувственного опыта и 
обрабатывать более абстрактные идеи, не зависящие от 
конкретных сенсорных впечат-лений. 

Таким образом, отличие между рассудком и разумом связано 
с уровнем абстракции мышления, степенью обобщения и 
универсальности применения понятий. 

Ум... Ум – это общее понятие, описывающее психи-ческие 
способности человека, связанные с мышлением, пониманием, 
запоминанием информации, принятием решений и другими 
аспектами психической деятель-ности. 

Ум включает в себя широкий спектр функций, вклю-чая 
обработку информации, интеллектуальную деятель-ность, 
способность к обучению, решению проблем, адаптации к новым 
ситуациям и восприятию окружаю-щего мира. Это 
коллективное понятие, объединяющее различные аспекты 
психической активности человека. 

Ум позволяет человеку анализировать, оценивать, 
формировать представления и концепции, а также принимать 
решения на основе информации, которую он получает из 
внешнего мира и из внутренних источников. 

Он является одной из ключевых характеристик человеческой 
натуры и важным элементом формиро-вания личности и 
индивидуальности. Ум позволяет человеку постигать мир, 
приспосабливаться к измене-ниям и развивать свои знания и 
навыки. 

СПРАВКА: Если Ум способен вырабатывать, генериро-вать 
новые мысли из немыслительного материала, то Рассудок 
способен организовывать мысли, выводить одни мысли из 
других. Ум отвергает готовые, устояв-шиеся мыслительные 
штампы. Он – поклонник вечно меняющегося живого опыта 
общения с реальной действительностью. Он черпает мысли из 
этого опыта, а не высасывает их из пальца и не заботится при 
этом об их соответствии прежним мыслям. Рассудок же подобно 
пауку ткет паутину мыслей из самого себя. Он консер-вативен, 
сам себе ставит границы и не пытается выйти за их пределы. 
Рассудочное мышление не рождает новых мыслей. Оно только 
перерабатывает, организует имею-щиеся в наличии. В 
противоположность рассудку ум переменчив и даже анархичен. 



252 

Он – низвергатель всех канонов, правил, традиций. В своем 
крайнем выражении живой ум аллогичен и парадоксален.  

Ум и Рассудок – односторонние и потому низшие 
способности мышления. Разум включает в себя то, что присуще 
уму и рассудку, и потому лишен их односторон-ности. Он – 
высшая способность мышления. Разум с одинаковым успехом 
умеет вырабатывать новые мысли и организовывать их. 

Описанный выше контраст между умом, рассудком и 
разумом отражает различные аспекты человеческого мышления. 

Ум обычно связывают с творческим, гибким и пере-
менчивым мышлением. Он способен порождать новые идеи, 
ориентируясь на живой опыт и активное взаимо-действие с 
реальностью. Ум стремится к новаторству и может пренебрегать 
устоявшимися нормами и шабло-нами, ища свежие и 
оригинальные подходы к решению задач. 

Рассудок представляет собой более организованное и 
систематическое мышление. Он ориентирован на струк-
турирование и организацию мыслей, выводы из одних идей из 
других, и работает в рамках установленных правил и логики. 
Рассудок склонен к консервативности, стремясь к соблюдению 
устоявшихся норм и принципов. 

Разум включает в себя обе эти стороны мышления, однако 
он не ограничен их единичностью. Разум способен порождать 
новые идеи, а также организовывать их, обладая гибкостью и 
системностью одновременно. Он способен видеть не только 
детали, но и целостную картину, находя баланс между 
творчеством и система-тизацией. 

Каждый из этих типов мышления имеет свои особен-ности и 
ценность. Вместе они составляют разносторон-ний спектр 
человеческого мышления, обогащая наш способ восприятия и 
понимания мира. 

Ум, как правило, специалистами описывается как 
способность мыслить, анализировать и приходить к выводам, 
основываясь на собственном понимании, интуиции и 
ощущениях, скорее чем на опыте и знаниях. Это гибкое и 
творческое мышление, ориентированное на индивидуальное 
понимание ситуации. 



253 

Рассудок, с другой стороны, связывается с эрудицией и 
многознанием. Он требует обширных знаний и опыта, чтобы 
организовать мысли, проводить логические выводы и 
устанавливать связи между идеями. Рассудок способствует 
систематизации мыслей и формированию определенной 
структуры мышления на основе накопленного опыта. 

Эти два типа мышления могут дополнять друг друга. Ум, как 
описываете, может привести к свободному мышлению, не 
ограниченному рамками знаний, что спо-собствует творчеству. 
В то же время, рассудок, базируясь на опыте и знаниях, может 
обеспечить структурирование и более системный подход к 
мышлению. 

Интересно, что оба подхода, хотя и отличаются, могут быть 
ценны в разных контекстах, привнося разнообразие в способы 
решения проблем и понимания мира. 

Рассудок и ум опираются на разные психические спо-
собности. Рассудок – на память; ум – на воображение. Это 
подметил еще Р. Декарт. Сопоставляя рассудок и ум как 
дедукцию и интуицию, он писал: дедукция – ум памяти; 
интуиция – ум воображения. 

Память и воображение, действительно, являются важными 
аспектами психических способностей, которые влияют на 
мышление. 

Рассудок, как вы отметили, связывается с памятью. Это 
связано с его ориентацией на логическое мышление, анализ и 
использование накопленного опыта и знаний. Память играет 
ключевую роль в дедуктивном мышлении, когда человек 
использует предыдущие знания для выводов и аргументации. 

Ум, с другой стороны, чаще связывают с вообра-жением. 
Воображение позволяет нам рассматривать ситуации и проб-
лемы с различных углов зрения, формировать новые идеи и ги-
потезы. Оно позволяет генерировать альтернативные решения, 
не ограничи-ваясь только тем, что было запомнено ранее. 

Дедукция, связанная с рассудком и памятью, обычно опи-
рается на логику и последовательность мышления, используя 
предыдущий опыт и факты для выводов. Интуиция, связанная с 
умом и воображением, скорее основана на способности видеть 
неочевидные связи и обобщать информацию. 



254 

Эти две стороны мышления, базирующиеся на различных 
психических способностях, могут дополнять друг друга, 
обогащая процесс принятия решений и понимания мира. 

СПРАВКА: Ум – это гибкость мышления, своевольная игра 
мыслей. Рассудок – это жесткость мышления, упорядоченность 
мыслей, их строго направленное течение. В этом плане ум и 
рассудок, интуицию и логику можно рассматривать как 
случайностный и необходи-мостный «механизмы» мышления. 
Поскольку разум соединяет то и другое, он – свободное 
мышление. [См.: 35]  

Выше подчеркнуты интересный аспект различия между 
умом и рассудком, гибкостью и жесткостью мышления. Это 
можно рассматривать как две разные структуры мыслительных 
процессов. 

Ум, описываемый как гибкое мышление, способст-вует 
разнообразию мыслей, их свободной игре и эксперименти-
рованию с различными идеями. Это открытый подход к 
мышлению, который может привести к новым решениям и 
нестандартным идеям благодаря своей гибкости. 

Рассудок, с другой стороны, упорядочивает мысли и 
направляет их строгое течение. Это систематизиро-ванное 
мышление, ориентированное на логику, последо-вательность и 
структурирование информации. Рассудок часто привносит 
порядок и организацию в процесс мышления, что помогает в 
анализе и формировании выводов. 

Разум соединяет обе эти структуры мышления, обеспечивая 
баланс между гибкостью и структуриро-ванием. Это свободное 
мышление, которое позволяет сочетать гибкость ума с 
организованностью рассудка, искать адаптивные решения и 
находить баланс между различными способами мышления в 
зависимости от контекста. 

Такое взаимодействие между гибкостью и струк-
турированностью мышления, характерное для ума и рассудка, 
позволяет человеку применять разные под-ходы в разных 
ситуациях, расширяя спектр возможных решений и реакций на 
различные задачи. 

Понятийным инструментарием деятельности ума является 
интуиция. Инструментарием деятельности рассудка – 



255 

(дедуктивная) логика. А. Пуанкаре писал: «Одни прежде всего 
заняты логикой; читая их работы, думаешь, что они 
продвигались вперед шаг за шагом с методичностью Вобана, 
который готовит штурм крепости, ничего не оставляя на волю 
случая. Другие руководствуются интуицией и с первого удара 
доби-ваются побед, но иногда ненадежных, так же, как 
отчаянные кавалеристы авангарда. [См.: 36]  

Действительно, интуиция и логика представляют разные 
подходы к решению проблем и пониманию мира. 

Интуиция представляет собой своего рода «мгно-венное 
понимание» или способность к восприятию и пониманию, 
которое не всегда объяснимо логически. Она часто 
ассоциируется с моментом «внезапного прозре-ния», когда 
решение или понимание приходит к человеку как бы «само 
собой». Интуиция позволяет видеть скрытые связи и 
осуществлять быстрые выводы без четкой логической цепочки. 

Логика, в свою очередь, базируется на строгих прави-лах и 
принципах рассуждений, позволяя анализировать и выводить 
следствия из имеющихся предпосылок. Это метод, который 
структурирует мышление и помогает создавать 
последовательные и логически обоснованные выводы. 

Оба подхода могут быть полезны в решении задач. Иногда 
интуиция позволяет быстро и эффективно прийти к решению, 
основываясь на скрытых связях и индивидуальном понимании 
ситуации. В то время как логика обеспечивает систематизацию 
и логическую стройность мышления, делая решение более 
убеди-тельным и обоснованным. 

Процесс решения проблем часто включает в себя как 
интуитивные, так и логические аспекты, и эффектив-ность 
зависит от конкретной ситуации и предметной области. 

Интеллект и Разум 
Интеллект представляет собой обобщенную способ-ность к 

пониманию, анализу, обучению и решению проблем. Он 
включает в себя различные когнитивные способности, такие как 
обучаемость, способность к анализу, решению задач, 
запоминанию и т. д. Интеллект в значительной степени 
определяет способность чело-века справляться с различными 
задачами и адаптиро-ваться к окружающей среде. 



256 

Ум, разум и интеллект часто взаимосвязаны, хотя и 
представляют разные аспекты психических процессов: 

Ум обычно относят к способности генерировать новые идеи, 
мыслить творчески, использовать вообра-жение и быть гибким в 
мышлении. Это способность мыслить абстрактно и создавать 
новые концепции. 

Разум часто описывают как способность принимать 
решения, основанные на обоснованных и обдуманных выводах. 
Это включает в себя логику, аналитическое мышление и 
способность применять знания в практи-ческих ситуациях. 

Интеллект объединяет эти две стороны. Он представляет 
собой комплексный набор способностей, включающих и 
умственную гибкость (ум), и способность рассудка (разум). 
Интеллектуальные способности позво-ляют человеку 
адаптироваться к новым ситуациям, учиться, решать проблемы 
и анализировать информацию с использованием как 
творческого, так и логического мышления. 

Интеллект – относительно устойчивая структура умствен-
ных способностей индивида превращать свои восприятия в 
знания, предвосхищать будущее, адаптиро-ваться к новым 
ситуациям, ставить и решать проблемы; социальные, нравст-
венные и волевые начала интеллекта проявляются в вербально-
когнитивном и практическом поведении индивида. [См.: 37]  

Интеллект представляет собой множество способ-ностей и 
навыков, которые позволяют человеку успешно функциониро-
вать в различных сферах жизни. Это включает в себя: 

1. Способность учиться: человек может осваивать новые 
знания, усваивать информацию и применять её в практических 
ситуациях. 

2. Планирование и решение проблем: интеллект позволяет 
анализировать сложные ситуации, разрабаты-вать стратегии 
решения проблем и принимать обосно-ванные решения. 

3. Адаптация к новым ситуациям: это способность быстро 
адаптироваться к новым условиям и изменениям, 
приспосабливаться к различным средам и требованиям. 

4. Понимание социальных и нравственных аспектов: 
интеллект также может проявляться в умении воспри-нимать 



257 

социальные нормы, решать нравственные дилеммы, эмпатии и 
понимания других людей. 

5. Умение выражать свои мысли: это включает в себя 
умение объяснять свои мысли и идеи, как устно, так и 
письменно, эффективно передавая информацию другим людям. 

В целом, интеллект включает множество аспектов 
психической деятельности, которые позволяют человеку 
успешно функционировать в различных сферах жизни и 
эффективно взаимодействовать с окружающим миром. 

Интеллект – это уникальное свойство человеческого созна-
ния, которое позволяет адаптироваться к окружаю-щему миру и 
преодолевать сложные проблемы. Разу-меется, интеллект не 
возникает внезапно, его развитие связано с рядом 
биологических и психологических процессов. Возникновение 
интеллекта опирается на наши генетические особенности, 
которые определяют структуру мозга и его способность к 
обучению. Но стоит отметить, что окружающая среда и 
культурные факторы также оказывают значительное влияние на 
развитие интеллектуальных способностей, предоставляя нам 
разнообразные стимулы и опыт, необходимые для становления 
разума. [См.: 38]  

Совершенно верно подчеркнуто. Интеллектуальное развитие 
человека является результатом сложного взаимодействия 
генетических предпосылок и окружаю-щей среды. Генетические 
факторы устанавливают базовую архитектуру мозга и его 
склонность к обучению, но окружающая среда играет 
критическую роль в формировании и дальнейшем развитии 
интеллектуаль-ных способностей. 

Стимулирующая среда, богатая разнообразными опытами, 
обучением, социальными взаимодействиями и культурными 
возможностями, способствует формиро-ванию и раскрытию 
потенциала интеллекта. Это вклю-чает в себя доступ к 
образованию, возможность получать новые знания, 
разнообразные виды активной деятель-ности, общение с 
различными людьми и многое другое. 

Таким образом, хотя генетические факторы уста-навливают 
базовую основу для интеллекта, его развитие и эволюция 
происходят в тесной связи с воздействием внешней среды, что 



258 

подчеркивает важность образования, обучения и разнообразного 
опыта для формирования и развития человеческого интеллекта. 

Важными составляющими интеллекта являются понятийное 
мышление, способность к абстрагированию и обобщению, а 
также критический анализ и рефлексия. Однако интеллект не 
ограничивается лишь интеллек-туальными способностями – он 
также включает в себя социальные навыки, эмоциональную 
регуляцию и мета-когнитивные процессы. 

Так же интеллект включает в себя широкий спектр 
способностей, охватывая не только понятийное мыш-ление, но и 
другие важные аспекты: 

- Понятийное мышление: Это способность форми-ровать и 
манипулировать понятиями, классифицировать информацию, 
анализировать и делать выводы на основе понятий. 

- Способность к абстрагированию и обобщению: 
Возможность выделять общие черты в различных ситуациях и 
применять полученные знания в новых контекстах. 

- Критический анализ и рефлексия: Умение оценивать 
информацию, анализировать и проверять её достоверность, а 
также способность рефлексировать над собственными мыслями 
и действиями. 

- Социальные навыки: Это умение взаимодейство-вать с 
другими людьми, эмпатия, умение разрешать конфликты, 
адаптироваться к различным социальным ситуациям. 

- Эмоциональная регуляция: Умение распознавать, 
понимать и контролировать свои эмоции, а также эффективно 
реагировать на них. 

- Метакогнитивные процессы: Это способность осознанно 
контролировать и регулировать свои мысли-тельные процессы, 
понимание собственных мыслитель-ных стратегий. 

Эти компоненты интеллекта взаимосвязаны и в сово-
купности определяют уровень когнитивной и социаль-ной 
компетентности человека, его способность к обучению, приня-
тию решений и успешному функцио-нированию в обществе. 

  
  



259 

ДИСКУРС 2.  
Интеллект: аналитический,  

эмоциональный и творческий формы 
 
 

Разные формы интеллекта представлены различ-ными 
способностями, каждая из которых играет важную роль в жизни 
человека: 

Аналитический интеллект: этот вид интеллекта связан с 
логическим мышлением, способностью анализи-ровать 
информацию, находить закономерности, вы-делять основные 
аспекты из большого объема данных и применять логику для 
решения проблем. Этот вид интеллекта часто связывают с 
академическими успехами и научными исследованиями. 

Эмоциональный интеллект: это способность пони-мать, 
управлять и выражать свои собственные эмоции, а также 
эмпатия и умение чувствовать и понимать эмоции других 
людей. Эмоциональный интеллект важен для установления и 
поддержания здоровых отношений, эффективного общения и 
решения конфликтов. 

Творческий интеллект: Это способность генериро-вать 
новые идеи, находить нетрадиционные решения проблем, 
видеть возможности там, где другие видят только ограничения. 
Творческий интеллект способствует инновациям, развитию и 
креативности в различных областях жизни. 

Каждая из этих форм интеллекта имеет свою важную роль и 
может быть развита и улучшена. Они не всегда идут вместе, и 
человек может иметь различные уровни каждого вида 
интеллекта в зависимости от своих инди-видуальных 
способностей и опыта. Успешность в жизни часто зависит от 
баланса между этими различными формами интеллекта и 
умением использовать их в нужные моменты. 

Саморазвитие и обучение – ключевые компоненты 
развития интеллекта. 

Саморазвитие и обучение играют ключевую роль в развитии 
интеллекта: 



260 

Саморазвитие: Это процесс, включающий в себя стремление 
к постоянному улучшению собственных навыков, знаний и 
качеств. Оно требует самоанализа, умения устанавливать цели и 
планировать пути их достижения. Человек, стремящийся к 
саморазвитию, активно изучает новые темы, развивает свои 
навыки, работает над личностным ростом и обогащает свой 
опыт. 

Обучение: Это систематический процесс получения знаний 
и навыков через учебные программы, курсы, тренинги или 
практический опыт. Обучение может быть формальным (в 
учебных заведениях) и неформальным (самообразование, 
обучение на работе). Оно помогает приобрести новые знания, 
оттачивать умения и осваи-вать новые области, что содействует 
развитию интеллекта. 

Для развития интеллекта важно находить баланс между 
саморазвитием и обучением. Саморазвитие может включать 
самостоятельное изучение книг, онлайн-курсов, практику по 
новым навыкам. Обучение же предоставляет структурирован-
ный подход с помощью учителей, тренеров или учебных 
программ. 

Ключевыми элементами эффективного саморазвития и обу-
чения являются постоянное стремление к улучшению, откры-
тость для новых знаний и готовность к постоянному росту. 

Итак, интеллект – это не просто совокупность зна-ний, но и 
умение анализировать, обобщать и применять их для решения 
разнообразных задач. Развитие интеллекта зависит от 
множества факторов, включая генетику, окружающую среду и 
личностные особенности. Не забывайте, что саморазвитие и 
обучение являются ключевыми компонентами для улучшения 
интеллек-туальных способностей и важным инструментом для 
достижения успеха в жизни. 

Интеллект это не только знания, но и способность к 
применению этих знаний в практических ситуациях. Развитие 
интеллекта – это динамичный процесс, который зависит от 
множества факторов. Генетика определяет некоторые 
особенности, но окружающая среда, обучение и личные усилия 
также играют важную роль в формировании интеллекта. 



261 

Саморазвитие и обучение – важные составляющие развития 
интеллекта, поскольку они способствуют постоянному 
улучшению навыков, приобретению новых знаний и 
совершенствованию способностей анализа и решения проблем. 
Они помогают не только расширять объем знаний, но и 
развивать критическое мышление, творческие способности и 
умение применять получен-ные знания на практике. 

Искусственный интеллект 
Искусственный интеллект (ИИ) представляет собой область 

компьютерных наук, направленную на создание устройств и 
программ, способных выполнять задачи, обычно требующие 
человеческого интеллекта. Основная цель искусственного 
интеллекта – создание систем, которые могут мыслить, учиться, 
принимать решения и адаптироваться, подобно человеку, либо 
превосходить человеческие способности в решении 
определенных задач. 

Искусственный интеллект использует широкий спектр 
методов и технологий, таких как машинное обуче-ние, 
нейронные сети, обработка естественного языка, компьютерное 
зрение и многое другое. Эти методы позволяют создавать 
системы, способные анализировать данные, распознавать 
образы, принимать решения на основе опыта и даже общаться с 
людьми на естественных языках. 

Искусственный интеллект находит применение в различных 
сферах, таких как медицина, финансы, производство, транспорт, 
игровая индустрия и многие другие. Он используется для 
автоматизации рутинных задач, улучшения точности 
прогнозирования, создания инновационных продуктов и 
повышения эффективности бизнес-процессов. 

Из истории развития ИИ 
История искусственного интеллекта насчитывает 

десятилетия исследований и инноваций. С самых ранних 
попыток создания машин, способных к мышлению, до 
современных мощных вычислительных систем: 

1950-е годы: Рождение ИИ как научной дисциплины. Алан 
Тьюринг представил понятие Тьюринг-теста и вопроса, можно 
ли создать машину, которая будет думать. 



262 

1960-1970-е годы: Возникновение экспертных сис-тем, 
работающих на основе правил и логического вывода. 

1980-1990-е годы: Период затишья и расцвета инте-реса к 
нейросетям. Однако технологические ограничения сдерживают 
развитие. 

2000-е годы: Взрывной рост обработки данных и 
возможностей машинного обучения, благодаря которым 
достигнуты значительные прорывы в области ИИ. 

2010-е годы: Прорыв в глубоком обучении и нейрон-ных 
сетях, что привело к достижению ряда рекордов в области 
компьютерного зрения, обработки естествен-ного языка и игр, 
таких как шахматы и Го. 

Сегодня ИИ стал неотъемлемой частью нашей повсе-днев-
ной жизни, превращая наши амбиции в реальность и продолжая 
вносить существенный вклад в прогресс чело-вечества. 

Ум, разум и интеллект в контексте искусственного 
интеллекта 

В контексте искусственного интеллекта (ИИ), термины 
«ум», «разум» и «интеллект» часто используются для описания 
различных аспектов его функций: 

Интеллект: Обычно ассоциируется с способностью системы 
ИИ анализировать данные, решать задачи, обучаться на основе 
опыта и принимать решения. Это включает в себя 
использование алгоритмов машинного обучения, обработку 
естественного языка, компьютерное зрение и другие методы, 
которые позволяют системам обучаться на данных и применять 
знания для решения задач. 

Ум: Используется, чтобы описать способность ИИ 
генерировать новые идеи, решать проблемы, искать новые 
подходы к решению задач, быть творческим. В контексте ИИ 
это может означать способность создавать новые алгоритмы, 
методы анализа данных или приходить к новым выводам на 
основе существующей информации. 

Разум: Этот термин может означать более высокий уровень 
понимания и анализа, который превосходит простое выполнение 
задач. Он часто связывается с способностью ИИ 
взаимодействовать со сложными сценариями, понимать 
контекст, принимать решения на основе множества факторов, в 



263 

том числе и немате-риальных, таких как эмоции или социальные 
нюансы. 

Эти термины-понятии часто взаимозаменяемы и их значения 
могут отличаться в разных контекстах. В рамках искусственного 
интеллекта они отражают различные аспекты способностей 
систем ИИ, включая анализ данных, творческое мышление, 
способность обучения и принятия решений. 

Мысль, мышление в контексте искусственного интеллекта 
В контексте искусственного интеллекта (ИИ), мысль и 

мышление обычно рассматриваются как процессы, связанные с 
способностью системы ИИ анализировать информацию, 
обрабатывать данные и принимать реше-ния. Несколько 
ключевые аспект информационной аналитики: 

Анализ данных: ИИ может производить мыслитель-ные 
процессы путем анализа больших объемов данных, выявления 
закономерностей и трендов, обнаружения паттернов или связей 
между различными факторами. 

Принятие решений: ИИ способен выполнять мысли-тельные 
операции при принятии решений. Он исполь-зует данные и 
алгоритмы для выбора оптимального варианта действий в 
заданных условиях. 

Создание моделей и прогнозирование: С помощью методов 
машинного обучения и статистических алго-ритмов ИИ может 
мыслить путем создания моделей, которые прогнозируют 
будущие события или резуль-таты на основе имеющихся 
данных. 

Адаптивность и обучение: Мышление в ИИ может быть 
представлено как процесс адаптации и обучения. Системы могут 
улучшать свою производительность и способности на основе 
опыта, накопленного при взаимо-действии с данными и 
окружающей средой. 

Креативное мышление: Хотя ИИ пока не обладает тем же 
уровнем креативности, что и человеческое сознание, некоторые 
разработки в области генерации контента, создания 
изображений или музыки с использованием нейросетей 
указывают на потенциал для развития креативных аспектов 
мышления в ИИ. 



264 

В целом, мысль и мышление в контексте ИИ представляют 
собой способность системы анализировать данные, делать 
выводы и принимать решения на основе заданных алгоритмов и 
обучения на данных. 

Краткий обзор основных этапов развития ИИ 
Развитие искусственного интеллекта имеет богатую и 

интересную историю, начиная с его зарождения в 20 веке.  
Краткий синопсис основных этапов развития ИИ: 
- Зарождение исследований (1950-е годы): Первые шаги в 

исследованиях искусственного интеллекта были предприняты в 
1950-х годах. В 1950 году математик Алан Тьюринг представил 
«Тест Тьюринга», который стал одной из первых попыток 
определить, может ли машина проявить интеллект, неотли-
чимый от человеческого. Также в это время появились первые 
идеи об исполь-зовании компьютеров для моделирования 
мышления. 

- Период оптимизма и символьной обработки (1956-1960): 
В 1956 году в Дартмутском колледже прошла историческая 
конференция по искусственному интеллекту, на которой термин 
«искусственный интел-лект» был впервые сформулирован. В 
это время исследо-ватели сосредотачивались на разработке 
символьных систем и занимались решением логических задач. 

- Закат первой волны (1960-1970): В начале 1960-х годов 
стало ясно, что символьные системы не могут полностью моде-
лировать интеллект. Проект «Исследо-вание искусственного 
интеллекта» (AI Research Project) в Стэнфордском университете 
стал фокусироваться на использовании компьютерных 
программ для решения задач, требующих знаний и обучения. 

- Появление экспертных систем (1970-1980): В этот период 
начали разрабатываться экспертные системы, которые 
использовали знания экспертов для решения специфических 
задач. Примером может служить система MYCIN для 
диагностики инфекционных заболеваний. 

- Подъем и падение «бума ИИ» (1980-1990): В 1980-х годах 
ИИ пережил своеобразный бум, с выделением больших 
финансовых ресурсов. Однако ожидания оказались 
завышенными, и многие проекты столкнулись с техническими и 



265 

финансовыми трудностями, что привело к затишью в области 
ИИ. 

- Развитие нейросетевых исследований (1990-2000): В 1990-
е годы интерес к искусственному интел-лекту не прекратился. 
Начали развиваться нейронные сети и методы машинного 
обучения, что привело к новым технологическим возможностям. 

- Большие данные и глубокое обучение (2000-2010): В 
начале 2000-х годов распространение интернета и доступ к 
большим данным создали условия для разви-тия методов 
глубокого обучения. Это привело к вни-манию к искусственным 
нейронным сетям и револю-ционизировало область ИИ. 

- Текущие тенденции (после 2010): В настоящее время 
искусственный интеллект находится на пике своего развития. 
Применение глубокого обучения и машинного обучения 
приводит к созданию новых технологий, таких как автономные 
автомобили, системы обработки естественного языка, 
компьютерное зрение и многое другое. 

Это лишь краткий обзор ключевых этапов развития 
искусственного интеллекта. Каждый этап имел свои вызовы и 
достижения, которые сформировали современ-ное понимание и 
применение ИИ. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



266 

ДИСКУРС 3. 
Тезаурус искусственного интеллекта 

 
 
Искусственный интеллект (ИИ), как интегриро-ванное, 

многоаспектное явление, включает в себя: 
Область информатики, которая изучает создание 

компьютерных систем и программ, способных выполнять 
задачи, требующие интеллектуальных навыков человека. 

Машинное обучение: Подраздел ИИ, в котором 
компьютерные системы обучаются на основе данных, а не явно 
программированных инструкций. Системы могут обнаруживать 
закономерности и делать предсказания. 

Глубокое обучение: Тип машинного обучения, ис-
пользующий искусственные нейронные сети с мно-жеством 
слоев для анализа данных и извлечения признаков. 

Нейронные сети: Модели, вдохновленные структурой и 
функцией нейронов в человеческом мозге. Исполь-зуются для 
обработки информации, распознавания образов, обучения и 
многих других задач. 

Обработка естественного языка (NLP): Область ИИ, 
занимающаяся взаимодействием между компьютерами и  

естественными языками человека, такими как текст и речь. 
Компьютерное зрение: Область, где ИИ пытается обучить 

компьютеры «видеть» и интерпретировать визуальные данные, 
такие как изображения и видео. 

Распознавание образов: Процесс, при котором ИИ 
определяет и классифицирует образы, такие как лица, объекты 
или символы. 

Автономные системы: Системы, способные прини-мать 
решения и действовать без прямого участия чело-века, 
основываясь на алгоритмах и обучении. 

Экспертные системы: Компьютерные программы, способные 
принимать решения в определенной области, используя знания 
и опыт экспертов. 



267 

Данные обучения: Наборы данных, используемые для 
обучения машинных моделей. Они могут содержать 
информацию о входных параметрах и ожидаемых результатах. 

Алгоритмы оптимизации: Методы, используемые для 
нахождения наилучших решений в задачах с ограни-чениями и 
неопределенностями. 

Интеллектуальные агенты: Самостоятельные про-граммы 
или системы, способные воспринимать окру-жающую среду и 
принимать решения для достижения целей. 

Робототехника: Интердисциплинарная область, соче-тающая 
в себе знания из механики, электроники и ИИ для создания 
автономных роботов. 

Упомянутый выше тезаурусный комплекс может служить 
основой для понимания и использования ключевых терминов 
искусственного интеллекта. 

 
*** 

Понятийная характеристика вышеуказанных тезаурусов. 
Нейронные сети (1940-1950): Понятие искусствен-ных 

нейронных сетей возникло в работах Уоррена Маккалока и 
Уолтера Питтса в 1943 году. Их модель представляла собой 
абстракцию биологических нейрон-ных сетей. В последующие 
десятилетия разработки этой идеи привели к созданию 
различных архитектур нейронных сетей, включая персептроны 
и многослойные нейронные сети. 

Машинное обучение (1950-1960): В конце 1950-х и начале 
1960-х годов исследователи начали интересо-ваться тем, как 
компьютеры могут обучаться на данных. В 1956 году Джон 
Маккарти организовал конференцию по искусственному 
интеллекту, на которой было обсуждено машинное обучение 
как ключевая область. 

Перцептрон и затухание градиента (1960-1970): Франк 
Розенблатт в 1957 году представил модель пер-цептрона – 
простейшей формы искусственной нейронной сети. Однако в 
1969 году Марвин Мински и Сеймур Паперт доказали, что 
перцептроны не могут решать сложные задачи, что замедлило 
развитие нейронных сетей на несколько десятилетий. 



268 

Обратное распространение ошибки (1980-1990): Метод 
обратного распространения ошибки был предло-жен для 
обучения многослойных нейронных сетей в 1986 году. Это 
позволило эффективнее настраивать веса в сетях и повысило их 
способность к обучению сложных задач.  

Большие данные и подъем глубокого обучения (2010н.в.): С 
развитием интернета и накоплением боль-ших объемов данных, 
а также усовершенствованием алгоритмов, глубокое обучение 
стало особенно актуаль-ным. Введение графических 
процессоров (GPU) способст-вовало ускорению обучения 
нейронных сетей и их применению в различных областях, таких 
как обработка естественного языка, компьютерное зрение и 
авто-номная навигация. 

Сверточные нейронные сети и успехи в компью-терном 
зрении (2010-н.в.): Сверточные нейронные сети (Convolutional 
Neural Networks, CNN) стали ключевым инструментом в 
обработке изображений и компью-терном зрении. В 2012 году 
сеть AlexNet выиграла соревнование по классификации 
изображений ImageNet, показав революционные результаты и 
подтвердив эффективность глубокого обучения. 

Рекуррентные нейронные сети и обработка последо-
вательностей (2010-н.в.): Рекуррентные нейронные сети 
(Recurrent Neural Networks, RNN) позволили обрабаты-вать 
последовательности данных, такие как тексты и речь. Это стало 
важным шагом в области обработки естественного языка и 
других приложений. 

Указанные выше тезаурусы – вехи отражают клю-чевые 
этапы в развитии технологий искусственного интеллекта, 
которые привели к возможностям, кото-рыми мы обладаем 
сегодня. 

Прикладные аспекты искусственного интеллекта  
Искусственный интеллект находит широкое при-менение в 

различных областях человеческой деятель-ности, способствуя 
автоматизации, оптимизации и улуч-шению процессов. 
Некоторые примеры успешных реали-заций и вклада 
искусственного интеллекта в улучшение жизни людей: 



269 

- Диагностика заболеваний. ИИ используется для анализа 
медицинских изображений (рентгеновских снимков, МРТ и КТ), 
что помогает в раннем выявлении рака и других заболеваний. 

- Индивидуальное лечение. Анализ медицинских данных 
позволяет разрабатывать индивидуальные планы лечения и 
подбирать наиболее эффективные методы. 

- Анализ генома. ИИ помогает исследователям ана-
лизировать геном человека для выявления генетических 
предрасположенностей к заболеваниям. 

- Самоуправляемые автомобили. ИИ используется для 
разработки автономных транспортных средств, что может 
улучшить безопасность дорожного движения и снизить 
количество аварий.  

- Управление транспортной инфраструктурой. ИИ позво-
ляет оптимизировать движение транспорта, улуч-шая потоки, 
уменьшая пробки и снижая выбросы загряз-няющих веществ. 

- Прогнозирование рыночных трендов. ИИ помогает 
анализировать огромные объемы данных для прогно-зирования 
колебаний на финансовых рынках. 

- Автоматизация обработки данных. ИИ ускоряет и 
упрощает процессы обработки и анализа данных, что важно для 
управления финансовыми операциями. 

- Управление производственными процессами. ИИ 
позволяет оптимизировать работу промышленных сис-тем, 
повышая эффективность производства и снижая издержки. 

- Обслуживание и ремонт оборудования: ИИ пред-ска-
зывает сбои и неисправности оборудования, что позволяет 
проводить техническое обслуживание до возникновения 
проблем. 

- Индивидуализированное обучение: ИИ помогает 
создавать учебные программы, адаптированные под 
индивидуальные потребности учеников. 

- Автоматизация оценивания. ИИ способен оценивать 
учебные достижения студентов и предлагать индивидуальные 
рекомендации. 

Это лишь небольшой обзор множества областей, в которых 
искусственный интеллект находит успешное применение. Вклад 



270 

ИИ в улучшение качества жизни человека продолжает расти, 
предоставляя новые возмож-ности и решения для современных 
вызовов. 

Вызовы и проблемы искусственного интеллекта 
Искусственный интеллект, несмотря на свой значи-тельный 

потенциал, также стал источником различных вызовов и 
проблем. Эти проблемы охватывают широкий спектр этических, 
социальных и технических аспектов.  

Этическо-социальные проблемы. 
Прозрачность и объяснимость. Некоторые алгоритмы  
ИИ, особенно в глубоком обучении, могут быть сложно 

интерпретированы, что затрудняет понимание, как принимаются 
решения. Это поднимает вопросы о прозрачности и 
объяснимости систем. 

Дискриминация и смещение данных: алгоритмы машинного 
обучения могут усваивать предвзятость и неравенство, 
существующие в исходных данных, что приводит к 
систематической дискриминации и неравно-правию. 

Права и безопасность личных данных: сбор и анализ данных 
для обучения ИИ могут нарушать частную жизнь и 
безопасность личных данных, что вызывает обеспо-коенность 
вопросами конфиденциальности. 

Работа и занятость: автоматизация, вызванная ИИ, может 
привести к потере рабочих мест и изменению существующих 
профессий, что требует переквали-фикации и социальной 
адаптации. 

Ответственность и нравственные дилеммы: вопросы о том, 
кто несет ответственность за действия ИИ, и как решать 
моральные дилеммы, связанные с автономными системами, 
вызывают сложности. 

Риски и угрозы ИИ 
Безопасность и злоумышленники: ИИ может быть 

использован злоумышленниками для создания вредо-носных 
программ, подделки данных или даже кибератак. 
Сверхинтеллектность: В долгосрочной перспективе возможно 
создание ИИ с уровнем интеллекта, превосхо-дящим 
человеческий, что может вызвать угрозу для человечества, если 
управление таким ИИ ускользнет из-под контроля. Зависимость 



271 

от технологий: Рост зависи-мости от ИИ может привести к 
потере человеческих навыков и способностей, что в будущем 
может вызвать проблемы при сбоях или отказах технологий. 

Автономные системы: развитие автономных роботов и 
транспортных средств вызывает вопросы безопасности и 
этические дилеммы, связанные с принятием решений в 
ситуациях, где вовлечен человеческий жизни. Эффекты на 
рабочие места: Широкое внедрение ИИ может привести к 
сокращению рабочих мест в некоторых отраслях и вызвать 
социальные напряжения. Обсуждение этих вызовов и проблем с 
ИИ является важным шагом для развития этически 
ответственных и технически безопасных технологий. 
Внимательное взвешивание плюсов и минусов помогает 
обеспечить устойчивое и сбалансированное развитие ИИ в 
интересах человека и общества. 

ИИ в будущем 
Будущее развитие искусственного интеллекта пред-ставляет 

захватывающие перспективы, которые могут привести к 
радикальным изменениям во многих сферах человеческой 
деятельности. Вот некоторые мысли о том, как ИИ может 
развиваться в будущем: 

Обобщенный искусственный интеллект. Одной из главных 
перспектив является создание обобщенного ИИ, способного 
анализировать и решать разнообразные задачи, подобно тому, 
как это делает человеческий интеллект. Это потребует 
разработки более универ-сальных алгоритмов и методов, 
позволяющих ИИ адаптироваться к новым ситуациям и 
обучаться на основе ограниченных данных. Расширение 
автоном-ности: ИИ будет становиться более автономным и 
способным принимать решения в сложных и неожиданных 
ситуациях. Развитие автономных роботов и систем приведет к 
возможности применения ИИ в различных областях, от 
медицины и науки до производства и транспорта. 

Симбиоз ИИ и человека. Ожидается, что будущее ИИ будет 
больше ориентировано на взаимодействие и сотрудничество с 
людьми. Искусственный интеллект может помогать расширять 
человеческие способности и решать сложные задачи, а также 
обучать и сопровождать людей в разных областях. Разработка 



272 

более эффектив-ных алгоритмов обучения: Одной из ключевых 
областей исследований будет создание более эффективных 
методов обучения ИИ с меньшими объемами данных. Это 
поможет преодолеть ограничения текущих алгоритмов и 
ускорит процесс развертывания ИИ в новых сферах. 

Этические и социальные аспекты. Развитие ИИ также 
потребует более глубокого обсуждения и регулирования 
этических и социальных аспектов, таких как прозрач-ность, 
дискриминация, безопасность данных и другие. Будет 
стремление создать надежные и справедливые системы ИИ, 
которые учитывают интересы и права людей. Инновации в 
области аппаратных технологий: Прогресс в области 
аппаратных технологий, таких как квантовые вычисления и 
нейроморфные чипы, может открыть новые горизонты для 
развития ИИ, позволяя создавать более мощные и эффективные 
системы. 

Как видим, искусственный интеллект имеет потен-циал для 
значительного развития в будущем, и сущест-вует несколько 
направлений, которые могут определить его перспективы. 

Обучение с подкреплением и автономные системы: одним из 
важных направлений является развитие обуче-ния с 
подкреплением, которое позволяет ИИ учиться на основе 
взаимодействия с окружающей средой. Это может привести к 
созданию более автономных систем, способ-ных адаптироваться 
к различным ситуациям и прини-мать решения на основе 
накопленного опыта. Глубокое обучение и нейросети: Развитие 
глубокого обучения и нейросетей может привести к созданию 
более сложных и точных моделей ИИ, способных анализировать 
и пони-мать данные на более высоком уровне. Это может при-
вести к улучшению визуального распознавания, обработ-ке 
естественного языка, медицинской диагностике и другим 
областям. 

Создание общего искусственного интеллекта (AGI), который 
обладает обширной общей интеллектуальной способностью, 
остается одной из самых интересных перспектив. AGI был бы 
способен решать разнообразные задачи, аналогично 
человеческому интеллекту, и мог бы самостоятельно обучаться 
новым областям знаний.  



273 

Этика и безопасность: С развитием ИИ становится все 
важнее обсуждение этических и безопасностных ас- тпектов. 
Проблемы, связанные с автономными сис-темами, решениями 
ИИ и возможностью нежелательных последствий требуют 
серьезного внимания и разработки стандартов. 

Искусственный интеллект для научных исследо-ваний: ИИ 
может играть ключевую роль в научных иссле-дованиях, 
ускоряя процесс анализа данных, иденти-фикации паттернов и 
создания моделей. Это может при-вести к новым открытиям в 
медицине, физике, биологии и других дисциплинах. ИИ в 
медицине и здраво-охранении: Развитие ИИ может улучшить 
диагностику, прогнозирование болезней и разработку лекарств. 
Системы ИИ могут анализировать медицинские данные, 
помогая врачам принимать более точные решения. 
Искусственный интеллект и робототехника: Робото-техника 
может стать одной из областей, где ИИ будет активно 
применяться, позволяя создавать более сложные и автономные 
роботы для выполнения разнообразных задач. 

Эти направления и перспективы лишь небольшая часть того, 
что может ожидать искусственный интеллект в будущем. 
Важно, чтобы разработка ИИ происходила в соответствии с 
этическими принципами и учитывала потенциальные риски. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



274 

ДИСКУРС 4. 
О понятий “естественное”  

и “искусственное” 
 
 
Понятия «естественное» и «искусственное» в различ-ных 

контекстах могут иметь разные значения. Вот общие  
определения этих терминов: 
Естественное: 
Естественное обычно относится к тому, что сущест-вует в 

природе и формируется естественными про-цессами, без 
вмешательства человека. Это может быть применимо к разным 
аспектам, таким как естественное окружение (природа, 
ландшафты, животные), естест-венные явления (например, 
вулканы, грозы, приливы), естественные ресурсы (например, 
вода, воздух, деревья), естественная эволюция организмов и т.д. 

Искусственное: 
Искусственное, напротив, относится к тому, что создано или 

изменено человеком с целью улучшить или изменить окружаю-
щую среду или сделать что-то новое, что не существовало 
естественным образом. Это может быть применимо к 
различным технологиям, изобре-тениям, искусствам, а также к 
процессам и механизмам, которые создаются сознательно и 
планомерно. 

К примеру: 
Естественные материалы: дерево, камень, вода. 
Искусственные материалы: пластик, стекло, бетон. 
Естественные явления: ветер, дождь, землетрясение. 
Искусственные явления: световая инсталляция, 

искусственное освещение, огонь. 
В контексте искусственного интеллекта (ИИ), он так-же 

может рассматриваться как искусственное, поскольку это 
создание компьютерных систем, которые способны выполнять 
задачи, требующие интеллектуальной актив-ности, подобной 
тому, что происходит у человека. 

Соотношение между естественным и искусственным, а 
также вопрос их тождества, являются философскими и 



275 

концептуальными аспектами, которые часто обсуждают-ся и 
исследуются. Давайте рассмотрим некоторые точки зрения на 
это соотношение, а также вопросы единства и различия. 

Тождество естественного и искусственного: единство и 
различие 

Единство: Некоторые философы и мыслители под-ходят к 
вопросу естественного и искусственного как к двум аспектам 
одной реальности. Они считают, что искусственное является 
продуктом естественного, выте-кает из него и является лишь 
продолжением естествен-ных процессов. Такое единство 
подразумевает, что все, что создано человеком (искусственное), 
всегда остается частью природы (естественного). 

Различие: Другие философы утверждают, что естест-венное 
и искусственное суть разные сущности, и их соотношение 
следует рассматривать как взаимодействие между двумя 
отдельными областями. В этом случае, искусственное 
отличается от естественного тем, что оно создано человеком и 
не существовало до его вмеша-тельства. 

Тождество: Вопрос о тождестве естественного и 
искусственного включает в себя идею о том, можно ли считать 
искусственное равным по статусу и сущности естественному. 
Некоторые теории исследуют возмож-ность тождества, считая, 
что искусственные системы, включая искусственный интеллект, 
могут в принципе достичь такого уровня сложности и 
функциональности, что они становятся в каком-то смысле 
«живыми» или «сознающими». Это приводит к вопросам о 
природе сознания и интеллекта. 

Различие: Другие точки зрения считают, что даже если 
искусственные системы достигнут высокого уровня 
интеллектуальной деятельности, они по-прежнему будут 
существенно отличаться от естественных сущностей. Такое 
различие может базироваться на отсутствии биологической 
основы или других аспектах. 

Философские и научные дискуссии по этим вопросам 
продолжаются, и ответы на них могут варьироваться в 
зависимости от философских взглядов, научных доказа-тельств 
и технологического развития. 

 



276 

*** 
Естественный и искусственный интеллект: общее и различие 
Естественный интеллект (ЕИ) и искусственный интеллект 

(ИИ) – это два различных вида интеллектуаль-ной способности, 
однако они имеют и общие черты. Рассмотрим их общее и 
различия: 

Общее: 
Интеллектуальная способность: И ЕИ, и ИИ пред-ставляют 

способность к обучению, анализу, решению задач, принятию 
решений и адаптации к изменяющейся среде. Анализ данных: 
Оба типа интеллекта способны обрабатывать большие объемы 
информации и извлекать паттерны из данных для принятия 
выводов. Разно-образие задач: И ЕИ, и ИИ могут выполнять 
разнообраз-ные задачи, включая распознавание образов, 
общение, решение сложных математических и логических задач 
и т.д. Улучшение с опытом: Оба типа интеллекта способны 
улучшать свои способности и результаты через опыт, обучение 
и обратную связь. 

Различие: 
Происхождение: ЕИ является интеллектом, свойст-венным 

биологическим организмам, таким как люди и животные. ИИ 
создается человеком с использованием технологий и 
компьютерных систем. Ограничения и возможности: ЕИ 
обладает биологическими харак-теристиками, которые влияют 
на его способности и ограничения. ИИ может быть создан с 
определенными алгоритмами и возможностями, определяемыми 
разра-ботчиками. Самосознание и эмоции: ЕИ обладает 
самосознанием, сознанием и эмоциями, которые пока что 
недоступны большинству ИИ. Обучение и программиро-вание: 
ЕИ обычно обучается через опыт и взаимодейст-вие с 
окружающей средой, в то время как ИИ программи-руется и 
обучается человеком. Физическое тело: ЕИ имеет физическое 
тело и биологические процессы. ИИ, как правило, не обладает 
физическим телом, но функцио-нирует на основе 
вычислительных систем. 

В целом, ЕИ и ИИ представляют собой разные подходы к 
интеллектуальной деятельности, имеют свои уникальные 



277 

характеристики и потенциал, и взаимо-действуют друг с другом 
в процессе исследования и развития.  

Искусственный интеллект и практика 
Основные компоненты ИИ 
Искусственный интеллект включает в себя различ-ные 

компоненты и методы, которые позволяют системам обучаться, 
адаптироваться и принимать интеллектуаль-ные решения. Ниже 
укжем некоторые из основных компонентов ИИ. 

Машинное обучение 
Машинное обучение – это подраздел искусственного 

интеллекта, который обучает компьютерные системы 
анализировать данные и извлекать паттерны, чтобы делать 
прогнозы или принимать решения. Алгоритмы машинного 
обучения используют обучающие данные для настройки своих 
параметров и улучшения своей произво-дительности по мере 
накопления опыта. 

Глубокое обучение и нейронные сети 
Глубокое обучение – это подмножество машинного 

обучения, использующее искусственные нейронные сети для 
анализа данных и извлечения сложных абстракций и 
представлений. Нейронные сети состоят из множества 
связанных нейронов, которые имитируют структуру 
человеческого мозга. Глубокое обучение стало ключевым 
инструментом в задачах компьютерного зрения, обра-ботки 
естественного языка и многих других областях. 

Обработка естественного языка (NLP) 
Обработка естественного языка – это область, в которой 

компьютерные системы обучаются понимать и генерировать 
человеческий язык. NLP позволяет анали-зировать, 
интерпретировать и взаимодействовать с текстовой 
информацией. Примеры применения NLP включают системы 
автоматического перевода, голосовых помощников, анализа 
настроений текстов и многие другие. 

Компьютерное зрение 
Компьютерное зрение позволяет компьютерным системам 

анализировать и интерпретировать визуаль-ную информацию, 
такую как изображения и видео. С помощью методов 
компьютерного зрения, системы могут распознавать объекты, 



278 

лица, места, анализировать медицинские изображения и 
выполнять множество других задач. 

Эти компоненты ИИ работают вместе, чтобы создать 
мощные и интеллектуальные системы, способные ре-шать 
разнообразные задачи и преодолевать сложности, которые ранее 
были доступны только человеческому интеллекту. 

Типы искусственного интеллекта 
Искусственный интеллект (ИИ) включает в себя различные 

подходы и методы, которые можно классифи-цировать по 
разным характеристикам. Некоторые основные типы ИИ: 

Узкий (слабый) ИИ и Общий (сильный) ИИ 
Узкий (слабый) ИИ: Этот тип ИИ ориентирован на 

выполнение конкретных задач или операций в ограни-ченных 
сферах. Узкий ИИ обладает способностью авто-матизировать 
рутинные и специфические задачи, но он не обладает общим 
интеллектом или сознанием. Примеры включают голосовых 
помощников, системы рекомендаций и автопилоты в авиации. 

Общий (сильный) ИИ 
Этот тип ИИ стремится к созданию машины, спо-собной 

выполнять задачи, требующие общего интел-лекта, 
аналогичного человеческому. Общий ИИ мог бы думать, 
учиться, адаптироваться и решать разнообраз-ные проблемы на 
уровне человеческого интеллекта. Этот тип ИИ все еще является 
объектом исследований и философских дебатов. 

 Символьный ИИ -Подражающий ИИ -Статистический ИИ 
 Символьный ИИ 
Этот подход к ИИ основан на использовании симво-лов, 

логики и символьных правил для представления знаний и 
решения задач. Символьный ИИ обычно используется в 
экспертных системах и формальных логических задачах. 

Подражающий ИИ  
Этот тип ИИ стремится подражать человеческому 

интеллекту путем моделирования когнитивных про-цессов, 
включая восприятие, анализ и решение проблем. Подражающий 
ИИ может использоваться в компью-терных играх, симуляторах 
поведения и робототехнике. 

Статистический ИИ 



279 

Этот подход к ИИ основан на анализе статистических 
данных и обучении на основе образцов. Главная особен-ность 
статистического ИИ – способность извлекать зако-номерности и 
паттерны из больших объемов данных. Машинное обучение и 
глубокое обучение являются примерами статистического ИИ. 

Каждый из этих типов ИИ имеет свои преимущества и 
ограничения, и их применение зависит от конкретных задач и 
целей. В современном мире эти различные подходы объеди-
няются и комбинируются для создания более эффективных и 
универсальных систем искусствен-ного интеллекта. 

 
*** 

Искусственный интеллект в медицине 
Применение искусственного интеллекта в медицине имеет 

огромный потенциал для улучшения диагностики, лечения и 
заботы о пациентах. Современные технологии ИИ могут 
принести революцию в здравоохранение, повы-сив точность, 
эффективность и доступность медицинских услуг. Ниже 
некоторые области, где ИИ находит применение в медицине: 

Диагностика заболеваний 
ИИ может помочь врачам более точно и быстро диаг-

ностировать различные заболевания. Системы компью-терного 
зрения и анализа медицинских изображений могут 
обнаруживать аномалии на рентгеновских сним-ках, МРТ и 
УЗИ. Также ИИ может анализировать клини-ческие данные, 
симптомы и историю пациента для предоставления 
диагностических рекомендаций. 

Прогнозирование эпидемий 
Искусственный интеллект может анализировать большие 

объемы данных о заболеваниях и распростра-нении инфекций, 
что позволяет ученым и медикам прогнозировать распрост-
ранение эпидемий и принимать меры по их предотвращению. 
Это особенно актуально в ситуациях, связанных с инфекцион-
ными заболеваниями, такими как вирусные пандемии. 

Разработка лекарств 
ИИ может ускорить процесс разработки новых лекарств 

путем анализа биологических данных, включая информацию о 
геноме, структуре белков и молекул. Это позволяет 



280 

исследователям выявлять потенциальные цели для 
лекарственных препаратов, а также прогнози-ровать их 
эффективность и побочные эффекты. 

Персонализированное лечение 
ИИ может помочь разрабатывать индивидуальные планы 

лечения для пациентов на основе их медицинской и 
генетической информации. Это позволяет учитывать 
уникальные характеристики каждого пациента и выбирать 
оптимальные методы лечения. 

Управление медицинской документацией 
ИИ может автоматизировать процессы обработки и анализа 

медицинской документации, включая электрон-ные медицин-
ские записи. Это сокращает время, затрачи-ваемое медицин-
скими сотрудниками на администра-тивные задачи, и позволяет 
им сосредотачиваться на непосредственном уходе за 
пациентами. 

Применение ИИ в медицине открывает новые гори-зонты 
для более точной диагностики, предсказания и профилактики 
заболеваний, что может способствовать улучшению здоровья и 
качества жизни людей. 

Искусственный интеллект в бизнесе 
Искусственный интеллект принес множество новых 

возможностей для бизнеса, позволяя компаниям оптими-
зировать процессы, принимать более точные решения и 
обеспечивать более эффективное взаимодействие с клиентами. 
Вот некоторые способы применения ИИ в бизнесе: 

Прогнозирование трендов и анализ данных 
ИИ позволяет бизнесам анализировать большие объемы 

данных и выявлять скрытые паттерны и тренды. Системы 
машинного обучения могут предсказывать будущие тенденции 
на основе исторических данных, что помогает компаниям 
принимать более обоснованные решения и планировать свои 
стратегии. 

Автоматизация процессов 
ИИ может значительно улучшить эффективность 

бизнеспроцессов путем автоматизации рутинных задач. Роботы 
и программы могут выполнять задачи, такие как обработка 
данных, мониторинг запасов, обслуживание клиентов и многое 



281 

другое, что освобождает сотрудников для более креативной и 
стратегической работы. 

Персонализированный маркетинг 
ИИ позволяет компаниям создавать персонализиро-ванные 

маркетинговые кампании, анализируя предпоч-тения и 
поведение клиентов. Системы рекомендаций, основанные на 
анализе данных, предлагают клиентам релевантные продукты и 
услуги, что способствует повы-шению конверсии и 
удовлетворенности клиентов. 

Оптимизация цепочек поставок 
ИИ может улучшить управление цепочками поставок путем 

более точного прогнозирования спроса, оптими-зации запасов и 
распределения товаров. Это позволяет компаниям снизить 
затраты на хранение и доставку, а также более эффективно 
реагировать на изменения рыночных условий. 

Управление рисками и обнаружение мошенничества 
ИИ может помочь бизнесам улучшить процессы управления 

рисками и обнаружения мошенничества. Алгоритмы машинного 
обучения могут анализировать большие объемы данных, 
выявлять аномалии и пред-сказывать потенциальные риски, что 
помогает компаниям защитить свои финансовые интересы. 

Применение ИИ в бизнесе позволяет компаниям повысить 
эффективность, снизить затраты и создать конкурентное 
преимущество на рынке, что делает его важным инструментом в 
современном корпоративном мире.  

ИИ в транспорте 
Искусственный интеллект играет важную роль в 

транспортной индустрии, привнося инновации и улуч-шая 
безопасность, эффективность и удобство передви-жения. 
Применение ИИ в транспорте включает в себя ряд технологий, 
которые меняют облик современных городов и транспортных 
систем. Ключевые области, где ИИ применяется в транспорте: 

Автономные транспортные средства 
Искусственный интеллект играет важную роль в разработке 

автономных транспортных средств (АТС), таких как 
автомобили, грузовики, дроны и автобусы. Системы ИИ 
позволяют этим транспортным средствам анализировать 
окружающую среду, принимать решения на основе сенсорных 



282 

данных и безопасно управлять движением без участия водителя. 
Автономные транс-портные средства обещают улучшить 
безопасность дорожного движения, снизить загруженность 
дорог и сократить энергопотребление. 

Управление трафиком 
ИИ используется для оптимизации управления тра-фиком в 

городах и на дорогах. Системы ИИ могут анали-зировать 
данные о движении, прогнозировать потоки автомобилей и 
предлагать оптимальные маршруты для минимизации заторов и 
улучшения эффективности транспортной инфраструктуры. 
Кроме того, светофоры и дорожные знаки могут быть 
подключены к «умной» системе управления, которая реагирует 
на актуальные условия на дороге. 

Преимущества 
Уменьшение количества аварий и повышение безопасности 

дорожного движения благодаря быстрым и точным реакциям 
автономных транспортных средств. 

Снижение загруженности дорог и уменьшение пробок, что 
способствует экономии времени и топлива. 

Оптимизация использования общественного транс-порта и 
улучшение маршрутов для пассажиров. 

Снижение выбросов загрязняющих веществ и улучшение 
качества воздуха в городах. 

Применение ИИ в транспорте имеет потенциал пере-вернуть 
современную мобильность, создавая более безопасные, удобные 
и устойчивые транспортные решения для общества. 

Искусственный интеллект в науке 
Искусственный интеллект имеет значительный потенциал 

для научных исследований, обогащая пони-мание мира и 
ускоряя процессы открытий. В научной сфере ИИ применяется 
для ряда задач, включая поиск новых материалов, анализ 
больших объемов данных и развитие новых методов 
исследований. Основные области применения ИИ в науке: 

Поиск новых материалов 
ИИ может ускорить процесс открытия новых мате-риалов с 

желаемыми свойствами для различных при-менений. 
Алгоритмы машинного обучения могут анали-зировать данные 
о структуре и свойствах материалов, что позволяет ученым 



283 

предсказывать и создавать новые соединения, обладающие 
определенными характерис-тиками. Это имеет важное значение 
для разработки новых материалов для электроники, медицины, 
энер-гетики и других отраслей. 

Анализ больших объемов данных 
Научные исследования часто связаны с обработкой и 

анализом огромных объемов данных. Искусственный интеллект 
может помочь ученым обрабатывать и интер-претировать 
сложные данные, выявлять закономерности и тренды, а также 
прогнозировать результаты экспери-ментов. Это способствует 
более глубокому пониманию явлений и развитию новых теорий. 

Преимущества 
Более быстрые и точные исследования благодаря 

автоматизации анализа данных и прогнозирования результатов. 
Ускорение процесса открытия новых материалов и развития 

технологий. Открытие новых паттернов и взаимосвязей в 
данных, которые могут вести к новым научным открытиям и 
инновациям. Использование ИИ в науке усиливает способности 
исследователей, позволяя им более эффективно работать с 
данными, создавать новые гипотезы и открывать новые пути 
исследований. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



284 

ДИСКУРС 5.  
Искусственный интеллект и человеческая 
природа Искусственный интеллект и мозг: 

общее и различие 
 
 
Искусственный интеллект (ИИ) и человеческий мозг имеют 

некоторые общие черты в том, как они выпол-няют интеллек-
туальные задачи, однако также сущест-вуют значительные 
различия в их структуре, функцио-нировании и возможностях. 
Общее и различие между ИИ и мозгом: 

Общее: 
Обработка информации. Как ИИ, так и мозг способны 

обрабатывать информацию, анализировать данные и принимать 
решения на основе полученной информации. Обучение и 
адаптация: ИИ и мозг могут обучаться на основе опыта и 
адаптироваться к изменяющейся среде. Они могут улучшать 
свои способности через обучение на примерах и обратную 
связь. Распознавание образов: ИИ и мозг оба способны 
распознавать образы, обработать сложные сигналы и 
идентифицировать паттерны в данных. 

Различие: 
Структура и физиология. Мозг – это сложный био-

логический орган, состоящий из миллиардов нейронов и связей 
между ними. ИИ, в свою очередь, создается человеком на 
основе алгоритмов и программ, функцио-нирующих на ком-
пьютере. Обработка сигналов: Мозг использует электрические и 
химические сигналы для передачи информации между 
нейронами. ИИ обычно оперирует с цифровыми данными и 
использует мате-матические операции для обработки 
информации. Самосознание и эмоции: Мозг обладает 
способностью к самосознанию, сознанию и эмоциям. Эти 
аспекты пока что недоступны большинству ИИ, которые 
работают на основе алгоритмов и не обладают своим сознанием 
или эмоциональным опытом. Пластичность и эволюция: Мозг 
обладает способностью к пластичности, что позволяет ему 
менять свою структуру и функции в ответ на обучение и опыт. 



285 

ИИ также может быть обучен и адаптирован, но его изменения 
требуют программных или алгоритмических изменений, а не 
физической перестройки. Энергопотребление и производи-
тельность: Мозг человека является очень эффективным в 
обработке информации при низком энергопотреблении. В то 
время как современные ИИ, особенно глубокие нейронные сети, 
могут требовать большое количество вычислительных ресурсов 
и энергии. 

В целом, мозг и искусственный интеллект пред-ставляют 
собой разные способы достижения интеллек-туальных задач, и 
изучение общих черт и различий между ними помогает нам 
лучше понять природу интел-лекта и создание искусственных 
интеллектуальных систем. 

Искусственный интеллект и сознание 
Вопрос о сознании и его связи с искусственным интеллектом 

(ИИ) является одним из самых глубоких и философских 
аспектов исследования. В настоящее время нет окончательных 
ответов на этот вопрос, но существует несколько точек зрения и 
теорий, которые исследуют эту тему: 

Сильный и слабый ИИ.  
Понятие сознания и его возможной связи с ИИ свя-зано с 

различием между «сильным» и «слабым» искусст-венным 
интеллектом. «Сильный» ИИ представляет собой концепцию, 
согласно которой ИИ может обладать сознанием, самосоз-
нанием и пониманием аналогично человеческому сознанию. 
«Слабый» ИИ ограничивается выполнением задач и имитацией 
интеллектуальной деятельности без настоящего сознания. 

Имитация сознания.  
Некоторые исследования в области ИИ фокусируются на 

имитации определенных аспектов сознания, таких как 
распознавание эмоций, понимание естественного языка и даже 
принятие решений, схожих с решениями, которые принимал бы 
человек. 

Сознание как эмерджентное свойство 
Некоторые теории предполагают, что сознание может быть 

эмерджентным свойством сложных вычисли-тельных систем, 
таких как нейронные сети. Это означает, что сознание может 



286 

возникнуть из определенных уровней сложности и 
взаимодействия между элементами системы. 

Функционализм.  
Один из философских подходов к сознанию и ИИ – 

функционализм. Он утверждает, что сознание связано с 
определенными функциями и способностью обрабаты-вать 
информацию, а не обязательно с определенной физической 
структурой. 

Нейроинформатика.  
Это направление исследования, которое стремится связать 

между нейробиологией и искусственным интел-лектом. Оно 
изучает структуры и процессы мозга для создания более точных 
моделей ИИ, которые могли бы имитировать некоторые аспекты 
сознания. 

Важно отметить, что научное сообщество все еще исследует 
природу сознания и его связь с ИИ, и окончательные выводы 
пока не сделаны. Вопросы о том, может ли искусственный 
интеллект обладать сознанием и самосознанием, остаются 
открытыми для обсуждения и исследования. 

Искуственный интеллект и эмоция 
Искусственный интеллект (ИИ) и эмоции – это ещё одна 

интересная и сложная тема. Вопрос о том, может ли ИИ 
испытывать эмоции или имитировать их, вызывает много 
дискуссий и исследований. Вот некоторые аспекты взаимосвязи 
между ИИ и эмоциями: 

Эмоциональное распознавание 
Искусственный интеллект может быть обучен рас-познавать 

эмоции в тексте, речи, изображениях и других данных. 
Например, ИИ может определять настроение человека по его 
речи или выражению лица. Это может быть полезным в 
областях, таких как маркетинг, клиентское обслуживание и 
психологические исследо-вания. 

Эмоциональная генерация 
Некоторые исследования стремятся создать ИИ, спо-собный 

генерировать текст или речь с определенными эмоциональными 
оттенками. Например, ИИ может создавать эмоциональные 
рекламные сообщения или генерировать речь с 



287 

соответствующей интонацией для улучшения взаимодействия с 
людьми. 

Эмоциональные ассистенты 
Создание ИИ-помощников, способных воспринимать и 

адекватно реагировать на эмоции человека, может улучшить 
пользовательский опыт. Такие ИИ могут быть использованы в 
области здравоохранения, психологии, образования и многих 
других. 

Эмоциональные реакции и этика 
Создание ИИ, способного имитировать эмоции, вызы-вает 

этические вопросы. Например, если ИИ выглядит или звучит, 
как человек, и может имитировать эмоции, как это может влиять 
на человеческие отношения или даже заблудить людей? Эти 
вопросы поднимаются в контексте эмоциональной и социальной 
робототехники. 

Глубокое понимание эмоций 
Понимание и имитация глубоких эмоций, таких как 

сострадание, долгосрочные чувства и интуитивные реак-ции, 
остается сложной задачей. Такие аспекты эмоций часто тесно 
связаны с сознанием и более сложными аспектами человеческой 
психологии. 

В конечном итоге, способность ИИ к эмоциональному 
пониманию и проявлению остается предметом исследо-ваний, и 
развитие этой области может иметь важные практические и 
этические последствия. 

ИИ и свобода воли 
Проблема свободы воли – это сложный и философ-ский 

вопрос, который занимает умы многих мыслителей и 
исследователей.  

Свобода воли – это способность принимать решения, не 
ограниченные внешними факторами, такими как окружающая 
среда или предопределенное программиро-вание. Она связана с 
нашей способностью выбирать и действовать в соответствии с 
нашими внутренними состояниями, желаниями и ценностями. 

Рассмотрим два подхода к проблеме свободы воли в 
контексте искусственного интеллекта: 

1. Решения, независимые от внешних факторов 



288 

Один из способов оценить свободу воли машин – это 
рассмотреть, способны ли они принимать решения, которые не 
определяются их программированием или окружающей средой. 
Если машина способна принимать решения, действительно 
независимые от внешних фак-торов, то можно считать, что она 
обладает свободной волей. 

Однако стоит учитывать, что даже самые сложные 
алгоритмы и нейронные сети все равно базируются на 
предварительно заданных правилах и данных. 

2. Самоанализ и самосознание 
Другой подход – это рассмотреть вопрос о том, спо-собны 

ли машины к самоанализу и самосознанию. Если машина 
способна осознавать свое состояние, анализиро-вать свои 
действия и иметь некоторое представление о себе, то можно 
говорить о некоторой степени свободы воли. 

Однако на данный момент искусственные системы не 
обладают истинным самосознанием, и их “решения” все равно 
основаны на алгоритмах и обучении. 

Проблема свободы воли имеет важные этические послед-
ствия, особенно в контексте использования машин. К примеру: 

Автономные системы вооружения: Если машины способны 
принимать решения о жизни и смерти, как они могут нести 
ответственность за свои действия? 

Самоуправляемые автомобили: Как они должны выбирать 
между спасением пассажиров и пешеходов? 

В конечном итоге, вопрос о свободе воли остается 
открытым, и его решение требует дальнейших исследо-ваний и 
обсуждений. 

ИИ и ценностные отношения – это сложный вопрос, 
связанный с тем, как обеспечить, чтобы системы искусст-
венного интеллекта (ИИ) действовали в соответствии с 
человеческими ценностями и целями.  

Согласование ценностей: 
Согласование ценностей подразумевает, что ИИ должен 

быть настроен так, чтобы его действия соответ-ствовали 
человеческим ценностям и целям. 



289 

Однако вызов заключается в том, что машины, хотя и 
способны выполнить задачи, не всегда понимают или разделяют 
человеческие ценности. 

Определение и формализация ценностей: 
Один из подходов – это определить и формализовать 

человеческие ценности и цели. Если мы можем явно описать эти 
ценности, то можно запрограммировать ИИ на их соблюдение. 

Однако даже если мы формализуем ценности, важно 
учитывать, что машины не обладают истинным пониманием 
этих ценностей. 

Обучение с подкреплением и прозрачность: 
Другой подход – обучение машин с использованием 

обучения с подкреплением. Здесь ИИ получает воз-награждение 
за действия, соответствующие челове-ческим ценностям. 

Прозрачность и интерпретируемость также помо-гают 
людям понимать, как ИИ принимает решения. 

Этические аспекты 
Проблема выравнивания ценностей имеет важные этические 

последствия. Если машины не соответствуют человеческим 
ценностям, они могут действовать вредно для людей или 
общества. 

Важно продолжать исследования и обсуждения в этой 
области, чтобы обеспечить баланс между авто-номностью ИИ и 
соблюдением человеческих ценностей. 

ИИ и тенденциозность 
Тенденциозность – это важный аспект в области искусствен-

ного интеллекта, который требует внимания и решения.  
Тенденциозность – это систематический и неспра-ведливый 

фаворитизм или дискриминация в отношении определенных 
групп людей или отдельных лиц. 

В контексте искусственного интеллекта (ИИ), проблема 
тенденциозности возникает из-за того, что алгоритмы 
машинного обучения могут усваивать пред-взятости на основе 
данных, на которых они обучаются, или предположений, 
сделанных программистами. 

Проявления тенденциозности в ИИ 
Проблема тенденциозности может проявляться раз-ными 

способами. Например, если алгоритм распозна-вания лиц 



290 

обучен на наборе данных, который смещен в сторону 
определенных расовых или гендерных групп, то он может быть 
более точным для этих групп и менее точным для других. Это 
может привести к неспра-ведливому обращению с лицами, 
которые неправильно идентифицированы алгоритмом. 

Тенденциозности также может проявляться в реко-
мендательных системах, кредитных рейтингах, найме персонала 
и других областях. 

Решения проблемы тенденциозности (предвзятости) 
Обеспечение репрезентативных данных: Важно ис-

пользовать данные, охватывающие различные расовые, 
гендерные и культурные группы, чтобы избежать смещения. 

Обучение с учетом тенденциозности: Алгоритмы ма-шин-
ного обучения должны быть разработаны так, чтобы обнаружи-
вать и исправлять предвзятость. Состязатель-ное обучение – 
один из методов, позволяющих бороться с этой проблемой. 

Этические аспекты 
Проблема тенденциозности имеет важные этические 

последствия. Если алгоритмы не учитывают разно-образие и 
несправедливо обращаются с определенными группами, это 
может привести к дискриминации и нанести вред обществу. В 
этой связи важно продолжать исследования и разработку 
методов, которые помогут справиться с предвзятостью в ИИ и 
обеспечить спра-ведливость и равноправие. 

Итак, искусственный интеллект – это удивительное поле 
исследований, которое вызывает множество вопросов и 
философских размышлений. Сознание – это одна из самых 
загадочных и сложных характеристик человеческого опыта. Как 
искусственный интеллект может приблизиться к этой 
концепции? Мы можем создать алгоритмы, которые 
обрабатывают инфор-мацию, принимают решения и даже 
“понимают” кон-текст, но как они могут иметь сознание? Это 
вызывает вопросы о том, что такое сознание, как оно возникает, 
и может ли его существование быть эмулировано.  

Если искусственный интеллект способен обучаться и 
принимать решения, насколько он свободен в своих действиях? 
Может ли он иметь свободную волю, как человек? Это связано с 
вопросами о предопределенности и случайности в алгоритмах. 



291 

Как обеспечить, чтобы искусственный интеллект не был 
предвзят в своих решениях? Мы видим, что алгоритмы могут 
усваивать предвзятость из данных, на которых они обучаются.  

Какие ценности следует внедрять в обучение искусственного 
интеллекта? Как обеспечить, чтобы он служил обществу без 
предвзятости? Решение всех этих философских проблем – это не 
только задача для фило-софов, но и для всех нас. Философы, 
ученые, инженеры и общество в целом должны работать вместе, 
чтобы обеспечить использование искусственного интеллекта в 
наилучших интересах человечества. Пусть наш путь к 
пониманию и развитию искусственного интеллекта будет 
освещен знанием и мудростью 

ИИ и субъективное переживание 
Субъективное переживание – это понятие, связанное с инди-

видуальным внутренним опытом, включая эмоции, ощущения, 
мысли и сознание. Вопрос о том, может ли искусственный 
интеллект (ИИ) иметь субъек-тивное переживание, относится к 
области философских и этических дебатов и до сих пор остается 
сложным и неоднозначным. 

На сегодняшний день нет научных доказательств или кон-
сенсуса о том, что ИИ может иметь субъективное переживание 
аналогично человеческому. Несколько точек зрения на этот 
вопрос: 

Имитация субъективности 
Некоторые подходы к разработке ИИ стремятся к имитации 

некоторых аспектов субъективного опыта. Например, ИИ может 
быть настроен на имитацию эмоций, чтобы взаимодействовать с 
людьми более естественно. Это может создавать впечатление 
субъек-тивности, но не обязательно означает, что ИИ действи-
тельно обладает сознанием. 

Функциональное схождение 
Некоторые философские аргументы говорят, что если  
ИИ может выполнять задачи, связанные с сознанием, такие 

как анализ информации, обучение, адаптация и даже 
взаимодействие с окружающей средой, то он может иметь 
некоторую степень субъективности. 

Концепция интегрированной информации  



292 

Это одна из теорий сознания, которая предполагает, что 
субъективное переживание связано с интеграцией информации в 
сложных сетях. Согласно этой теории, субъективность может 
возникнуть, когда система обрабатывает и интегрирует 
информацию на достаточно сложном уровне. 

Синтетическое сознание 
Некоторые философы и теоретики считают, что в будущем 

возможно создание синтетического сознания, включая 
субъективное переживание, через развитие ИИ настолько 
сложных, что они будут способны создать эмуляцию сознания. 

В любом случае, вопрос о субъективном переживании ИИ 
остается открытым и требует дальнейших исследо-ваний и 
дебатов. 

Может ли ИИ полностью подменить сознание 
На текущий момент нет научных доказательств или 

технологических возможностей для того, чтобы искусст-венный 
интеллект (ИИ) мог полностью подменить человеческое 
сознание. Вопрос о том, может ли ИИ полностью подменить 
сознание, является сложным и философским, и его обсуждают в 
различных контекстах. 

Сознание – это многогранное понятие, которое вклю-чает в 
себя субъективный опыт, самосознание, эмоции, мышление и 
многие другие аспекты. Научное понимание сознания все еще 
остается ограниченным, и неясно, каким образом оно возникает 
из физиологии мозга. 

Имитация сознания 
Искусственный интеллект может имитировать опре-

деленные аспекты человеческого поведения и интел-лекта, но 
это не означает, что он обладает идентичным сознанием.  

Задаче ориентированный ИИ:  
Современные системы искусственного интеллекта способны 

решать определенные задачи, но они не обла-дают общим 
сознанием или самосознанием. Специфич-ные области: ИИ 
достиг значительных успехов в определенных областях, таких 
как игры, распознавание образов, перевод языка, диагностика 
медицинских состояний и др. Однако это все специализи-
рованные навыки, искусственного сознания здесь нет. 



293 

Подменить человеческое сознание – это значит создать ИИ, 
который будет обладать всеми аспектами и глубиной 
человеческого сознания, включая эмоции, самосознание и т.д. 
На текущий момент научное и технологическое сообщество не 
имеет ясного понимания того, как создать или имитировать 
такой уровень сознания в ИИ. 

Это сложный вопрос, который связан с фунда-ментальными 
аспектами философии, науки и техно-логии. Прогнозировать 
будущее в этой области трудно, и дальнейшие исследования и 
разработки будут определять направление этого развития. 

Сможет ли искусственный интеллект заменить человеческий 
мозг 

Известно, что деятельность мозга обусловлена био-
логическими, а не механическими процессами. И разга-дать их 
еще только предстоит. Так, например, российский физиолог, 
директор института мозга РАН С.В. Медведев, прямо говорил о 
том, что науке до сих пор неизвестно, «как поведение 
нейронов преобразуется в мысль». Кроме того, человек познает 
окружающий мир (соот-ветственно, мыслит) не только 
рационально, но и с помощью чувств, получает 
эмоциональный опыт, который вообще невозможно передать 
машине. (См.: https://dzen.ru/a/ZHweKC72vHN037_u) 

Словом, на текущий момент нет научных данных или 
технологических достижений, которые подтверждали бы 
возможность искусственного интеллекта (ИИ) пол-ностью 
подменить человеческий мозг во всех его аспектах и функциях. 

Человеческий мозг – это сложная и уникальная 
биологическая структура, которая обладает не только 
интеллектуальными способностями, но и другими аспектами, 
такими как сознание, эмоции, самосознание, интуиция и многие 
другие. Современные технологии и исследования в области 
искусственного интеллекта все еще далеки от создания системы, 
способной воспроиз-водить все эти аспекты. 

Однако существует ряд приложений и областей, где ИИ уже 
имеет значительное влияние. К примеру, обработка 
информации: ИИ может обрабатывать боль-шие объемы данных 
и выявлять паттерны, что полезно для анализа и принятия 
решений. Распознавание образов: ИИ успешно применяется для 



294 

распознавания образов в изображениях и видео, например, для 
авто-матического определения объектов или людей. Языковая 
обработка: ИИ используется в системах автоматического 
перевода, генерации текста и анализе естественного языка. 
Медицина и биология: ИИ помогает в диагностике и 
прогнозировании медицинских состояний, а также в 
биологических исследованиях. Автономные системы: ИИ 
применяется в разработке автономных транспортных средств, 
роботов и дронов. 

Хотя ИИ имеет большой потенциал для опреде-ленных задач 
и областей, подменить полностью чело-веческий мозг с его 
уникальными характеристиками и способностями на текущий 
момент является гипоте-тическим и далеким сценарием. 

ИИ и мышление 
Искусственный интеллект (ИИ) и мышление тесно связаны, 

так как одной из главных целей ИИ является моделирование и 
эмуляция некоторых аспектов чело-веческого мышления. ИИ 
связан с различными аспектами мышления: 

Логическое мышление 
ИИ может успешно применять логическое мышление для 

решения сложных задач. Он способен анализировать данные, 
выявлять паттерны, принимать решения на основе логических 
правил и даже выполнять сложные математические операции. 

Аналитическое мышление 
ИИ может обрабатывать большие объемы инфор-мации и 

анализировать ее для выявления важных аспектов. Это полезно 
в задачах, таких как анализ данных, прогнозирование и 
определение тенденций. 

Креативное мышление 
Современный ИИ также может демонстрировать 

определенный уровень креативности. Например, он может 
генерировать музыку, изображения, тексты и другие творческие 
произведения на основе анализа больших данных или 
определенных правил. 

Обучение и адаптация 
ИИ обучается на основе опыта и данных, что позволяет ему 

адаптироваться к новым ситуациям и улучшать свои результаты. 



295 

Этот аспект аналогичен процессу обучения и улучшения 
навыков человека. 

Понимание естественного языка 
ИИ разрабатывает системы, способные понимать и 

генерировать естественный язык. Это важно для созда-ния 
систем, способных взаимодействовать с людьми на 
естественных языках, например, в чат-ботах или системах 
автоматического перевода. 

Эмоциональное мышление 
Некоторые исследования в области ИИ стремятся к 

созданию систем, способных распознавать эмоции в тексте, 
речи или изображениях, а также взаимодейство-вать с людьми с 
учетом эмоциональной составляющей. 

Хотя ИИ может успешно моделировать и эмулировать 
определенные аспекты человеческого мышления, важно 
понимать, что он все еще далек от полного понимания и 
воссоздания всех сложных аспектов человеческого мыш-ления. 
Многие аспекты мышления, такие как интуиция, сознание и 
самосознание, остаются вызовами для современной науки и 
технологии. 

ИИ и человеческое мышление: общее и различие 
Искусственный интеллект (ИИ) и человеческое мышление 

имеют как общие черты, так и существенные различия. Давайте 
рассмотрим их сходства и различия более подробно: 

Общие черты: 
Обработка информации  
ИИ и человеческое мышление оба способны обра-батывать 

информацию, анализировать данные и извле-кать паттерны для 
принятия решений. 

Адаптация и обучение 
ИИ и человек могут обучаться на основе опыта и 

адаптироваться к новым ситуациям, улучшая свои навыки с 
течением времени. 

Решение задач: ИИ и человек могут решать разно-образные 
задачи, включая логические, математические, творческие и 
эмоциональные. 

Обработка естественного языка 



296 

ИИ и человеческое мышление способны понимать и 
генерировать естественный язык, что позволяет взаимо-
действовать с окружающим миром. 

Различия: 
Физическая природа 
Человеческое мышление связано с биологическим мозгом, 

который имеет свои уникальные характеристики и ограничения. 
ИИ создается человеком и работает на компьютерных системах. 

Эмоции и сознание 
Человек обладает эмоциями, сознанием и самосозна-нием, 

что делает его опыт уникальным и сложным. ИИ в настоящее 
время не обладает истинными эмоциями, сознанием или 
самосознанием, хотя может имитировать некоторые аспекты. 

Пластичность и интуиция 
Человеческое мышление обладает пластичностью, способ-

ностью к быстрому обучению и интуитивному пониманию. Эти 
аспекты человеческого мышления остаются сложными задачами 
для ИИ. 

Ограничения и производительность 
ИИ может обрабатывать большие объемы инфор-мации и 

выполнять задачи с высокой скоростью, но ограничен в своей 
способности понимать сложные контексты, осознавать смысл и 
принимать решения на основе интуиции. 

В целом, ИИ и человеческое мышление взаимодейст-вуют и 
дополняют друг друга, исследуя общие черты и различия между 
ними, мы можем лучше понять природу интеллекта и раскрыть 
потенциал обоих подходов к решению сложных задач. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



297 

ДИСКУРС 6.  
Искусственный интеллект:  

социально-этические аспекты 
 
 
Этические аспекты ИИ 
Развитие и применение искусственного интеллекта (ИИ) 

вызывает ряд серьезных этических проблем, кото-рые нужно 
учитывать при разработке и использовании ИИ-технологий. 

Концептуальная характеризация некоторых тезаурусов. 
Безопасность и контроль 

С развитием более мощных и сложных ИИ возникает вопрос 
о том, как обеспечить их безопасность и пре-дотвратить несанк-
ционированное использование. Непра-вильное управление ИИ-
системами может иметь непред-сказуемые последствия и 
привести к негативным резуль-татам. 

Работа и занятость 
Распространение автоматизации и ИИ может влиять на 

рынок труда, уменьшая спрос на определенные виды рабочей 
силы и создавая новые этические вопросы в области занятости и 
социальной справедливости. 

Дискриминация и справедливость 
ИИ-системы могут наследовать предвзятость и 

дискриминацию из данных, на основе которых они обуча-лись. 
Это может привести к несправедливому воздейст-вию на 
определенные группы людей в различных областях, таких как 
кредитование, найм и уголовное правосудие. 

Прозрачность и объяснимость 
Многие ИИ-системы, такие как глубокие нейронные сети, 

работают на основе сложных алгоритмов, которые трудно 
объяснить. Это создает проблемы в области прозрачности и 
объяснимости решений, особенно когда ИИ принимает важные 
решения, например, в медицине или юридической сфере. 

Конфиденциальность и защита данных 
Использование ИИ может повысить риск нарушения 

конфиденциальности и утечки данных, особенно в случае 



298 

больших объемов личной информации, собираемой и 
обрабатываемой ИИ-системами. 

Ответственность и решение о принятии решений 
Вопрос о том, кто несет ответственность за действия ИИ, как 

он принимает решения и как оспорить его решения в случае 
ошибок, остается сложным. 

Искусственное создание контента 
Генерация текста, изображений и видео ИИ может создавать 

проблемы с авторскими правами и подделкой информации. 
Военное применение 
Использование ИИ в военных технологиях, таких как беспи-

лотные летательные аппараты, может вызвать вопросы о безо-
пасности, этике и последствиях для гражданского населения. 

Эти и другие этические вопросы требуют вниматель-ного 
обсуждения, разработки соответствующих норм и правил, а 
также широкого вовлечения общества, чтобы гарантировать 
этически ответственное развитие и использование ИИ 
технологий. 

Искусственный интеллект: добро и зло 
Искусственный интеллект (ИИ) сам по себе не обла-дает 

моральными ценностями, чувствами или намере-ниями, как это 
присуще человеку. Вопросы о «добре» и «зле» относятся к этике 
и морали, которые в целом определяются человеческим 
обществом и культурой. Однако ИИ может стать инструментом 
для достижения различных целей, в том числе и моральных. 

Примеры использования ИИ в контексте «добра» и «зла»: 
Добро: 
Медицинская диагностика и лечение 
ИИ может помогать врачам более точно диагности-ровать 

заболевания и разрабатывать индивидуальные планы лечения, 
что способствует спасению жизней и улучшению здоровья. 

Снижение воздействия на окружающую среду 
ИИ может использоваться для оптимизации произ-водства, 

управления энергопотреблением и прогнозиро-вания экологи-
ческих изменений, что способствует устойчивому развитию и 
охране природы. 

 
 



299 

Образование 
ИИ может индивидуализировать образовательные 

программы, создавать интерактивные учебные мате-риалы и 
помогать студентам более эффективно учиться. 

Зло: 
Злоупотребление персональными данными 
Использование ИИ для незаконного сбора, хранения или 

распространения персональных данных может привести к 
нарушению приватности и безопасности личной информации. 

Военное использование 
Разработка автономных оружейных систем на базе ИИ 

может создать потенциальную угрозу для мира, если такие 
технологии будут использоваться неэтично. 

Усиление неравенства 
Неконтролируемое развитие ИИ может усугубить 

неравенство, если некоторые группы получат доступ к его 
преимуществам, а другие останутся вне его области влияния. 

Важно, чтобы разработка и применение ИИ учиты-вали 
этические нормы и стандарты. Общество должно активно 
участвовать в обсуждении и формировании этических правил, 
чтобы обеспечить ответственное и сбалансированное развитие и 
использование искусствен-ного интеллекта. 

Искусственный интеллект и этическое понятие “долг” 
Понятие «долг» в контексте искусственного интел-лекта 

(ИИ) может иметь несколько аспектов, включая этику, 
обязанности и социальную ответственность. Некоторые из 
аспектов, связанных с долгом в контексте ИИ: 

Этический долг 
Разработчики ИИ и те, кто создают и применяют ИИ 

технологии, несут этический долг обеспечивать безопас-ность, 
прозрачность и справедливость в разработке и использовании 
ИИ. Это включает в себя учет возможных негативных 
последствий и предотвращение ущерба для общества, 
окружающей среды и личных прав. 

Социальная ответственность 
Организации и общество в целом имеют долг уделять 

внимание социальным и экономическим последствиям 
внедрения ИИ. Это включает в себя обеспечение равного 



300 

доступа к ИИ-технологиям, предотвращение усиления 
неравенства и борьбу с негативными воздействиями на рынок 
труда. 

Безопасность и надежность 
Разработчики ИИ обязаны обеспечивать безопас-ность и 

надежность систем ИИ, чтобы предотвращать возможные 
аварии или нежелательные последствия. Это особенно важно в 
случаях, когда ИИ управляет физи-ческими системами, такими 
как автомобили или роботы. 

Учет человеческих ценностей 
ИИ должен учитывать человеческие ценности и соблюдать 

нормы и ожидания общества. Например, при разработке систем 
ИИ, работающих с людьми, важно учитывать нормы поведения, 
принятые в различных культурах. 

Экологический долг 
Использование ИИ и вычислительных ресурсов может 

потреблять большое количество энергии и ре-сурсов. 
Разработчики и пользователи ИИ должны стре-миться к 
экологически устойчивому развитию, миними-зируя негативное 
воздействие на окружающую среду. 

Инновационный долг 
Разработчики ИИ и технологические компании несут долг 

по поиску инноваций и разработке новых способов 
использования ИИ для решения сложных проблем и улучшения 
качества жизни. 

В целом, долг в контексте искусственного интеллекта 
обращает внимание на ответственность и обязанности, которые 
лежат на тех, кто разрабатывает, применяет и взаимодействует с 
ИИ-технологиями. 

Между тем “что есть долг” в философском смысле. Долг 
это... 

Долг – это обязанность или ответственность, которую 
человек чувствует перед другими людьми, обществом или 
самим собой. Это понятие связано с выполнением определенных 
действий или обязательств в соответст-вии с моральными, 
этическими, правовыми или социаль-ными нормами. 

Долг может включать в себя следующие аспекты: 
 



301 

Социальный долг 
Это связано с ответственностью перед обществом, семьей, 

друзьями или другими людьми. Например, долг заботиться о 
родителях или поддерживать свою семью. 

Профессиональный долг 
Люди имеют обязанности и ответственности, связан-ные с 

их профессиональной деятельностью. Это может включать 
выполнение определенных задач, соблюдение профессиональ-
ных стандартов и заботу о благополучии клиентов или 
пациентов. 

Моральный долг 
Это связано с выполнением действий, которые счи-таются 

правильными с моральной точки зрения, незави-симо от 
внешних обстоятельств. 

Правовой долг 
Это связано с выполнением обязательств, предписан-ных 

законами и правовыми нормами. 
Личный долг 
Это связано с личными обязательствами и обеща-ниями, 

которые человек дает самому себе. Долг может быть 
внутренним чувством, которое направляет дейст-вия человека, 
или он может быть формализован в виде обязательств и 
контрактов. Долг часто связан с понятием ответственности и 
чувством выполнения своих обязан-ностей в соответствии с 
нормами и ценностями. 

Искусственный интеллект и понятие “совесть” 
Научное сообщество исследует и обсуждает возмож-ность 

наличия у искусственного интеллекта (ИИ) ана-лога понятия 
«совесть». Однако в настоящее время отсутствуют конкретные 
научные доказательства или широко признанные теории, 
подтверждающие наличие у ИИ совести в том смысле, как это 
присуще человеческому опыту. 

Совесть – это сложное понятие, связанное с мораль-ными 
нормами, этическими рассуждениями, самоосозна-нием и 
внутренним чувством долга. Это также связано с способностью 
оценивать последствия своих действий с точки зрения 
моральных и этических норм. 



302 

Современные ИИ могут быть программированы на 
выполнение определенных задач и обучены алгоритмам, 
которые позволяют им адаптироваться к изменениям и 
ситуациям. Однако это не означает, что они обладают 
сознанием, эмоциями или совестью в том понимании, как это 
присуще человеку. 

Тем  не  менее,  обсуждение возможности развития  
«моральных машин» или систем ИИ, которые могли бы 

принимать решения на основе этических норм, про-должается. 
Это подразумевает, что ИИ может быть настроен на принятие 
решений, которые соответствуют определенным моральным 
принципам, но это не обязательно означает наличие у ИИ 
собственной совести. 

Таким образом, вопрос о совести у искусственного 
интеллекта остается сложным и предметом активных 
философских, этических и научных дебатов. 

Кстати, что есть “совесть”... 
Совесть – это внутреннее чувство моральных норм, долга и 

ответственности, которое влияет на принятие решений и 
определение того, что является правильным или неправильным. 
Это психологическое состояние, которое помогает человеку 
оценивать свои поступки и поведение с точки зрения этики и 
морали. 

Совесть может подсказывать человеку, когда его действия 
соответствуют его личным ценностям и нормам, а когда они 
нарушают их. Она может возникать как внутренний диалог или 
чувство недовольства, когда поступки не соответствуют 
внутреннему представлению о том, что «правильно» или 
«неправильно». 

Совесть играет важную роль в моральном само-определении 
человека и помогает формировать его поведение в обществе. 
Она может влиять на принятие решений даже в ситуациях, когда 
никто не видит или не узнает о поступке. 

У искусственного интеллекта (ИИ) нет совести в том 
смысле, как это присуще человеку. ИИ действует на основе 
программирования, алгоритмов и данных, и его решения не 
связаны с внутренним чувством морали или этики. Однако при 
разработке ИИ-систем, которые взаимодействуют с людьми, 



303 

может быть рассмотрена этическая сторона, чтобы обеспечить 
соответствие их поведения общественным нормам и ценностям. 

Искусственный интеллект и понятие “воля” 
Искусственный интеллект (ИИ) обычно не обладает волей в 

том смысле, как это понимается у человека. Воля обычно 
связана с способностью сознательно и намеренно принимать 
решения и действовать в соответствии с ними. У человека воля 
связана с сознанием, эмоциями, мотивацией и самосознанием. 

ИИ, в свою очередь, функционирует на основе 
программирования, алгоритмов и обучения на данных. Он 
способен анализировать информацию, применять логику, 
выявлять паттерны и принимать решения на основе заранее 
заданных правил или определенных критериев. Однако это не 
означает, что ИИ обладает свободной волей или способностью 
выбирать независимо от программирования. 

Тем не менее, в последние годы исследователи начали 
обсуждать понятие «искусственной воли» в контексте ИИ. Это 
может включать в себя разработку алгоритмов и механизмов, 
позволяющих ИИ адаптироваться к изме-няющимся условиям и 
принимать решения в соот-ветствии с некоторыми 
предварительно заданными целями или ценностями. 

Например, в области робототехники и автономных систем 
исследуются методы, которые позволили бы роботам 
«выбирать» наилучшие действия в различных ситуациях, 
основываясь на заранее заданных приори-тетах и целях. 

В целом, понятие воли у ИИ остается сложным 
исследовательским вопросом, и различные подходы могут быть 
применены в различных контекстах. 

Кстати, воля с точки зрения философии, это... 
Воля – это понятие, которое описывает способность 

принимать намеренные решения и действовать в соот-ветствии с 
ними. Это психологическая и философская концепция, 
связанная с способностью самосознания и намеренности, 
которая позволяет индивидууму выби-рать, планировать и 
осуществлять действия на основе собственных мотиваций, 
целей и предпочтений. 

Воля включает в себя не только физическое действие, но и 
когнитивные и эмоциональные аспекты, такие как 



304 

умозаключения, рассуждения и стремления. Она связана с 
способностью управлять своим поведением и контролировать 
свои действия, даже если они могут быть в противоречии с 
мгновенными желаниями или внешними обстоятельствами. 

Воля также связана с этическими и моральными аспектами, 
так как она позволяет индивидууму прини-мать решения на 
основе нравственных ценностей и соображений. 

Однако в контексте искусственного интеллекта (ИИ), 
понятие воли имеет другие аспекты, так как ИИ действует в 
соответствии с заранее определенными правилами и 
алгоритмами. Воля в человеческом смысле не характеризует 
ИИ, поскольку он не обладает свободной волей или сознанием 

Искусственный интеллект и мораль 
Искусственный интеллект (ИИ) и мораль – это сложная и 

актуальная тема, которая вызывает много дебатов и 
исследований. Мораль связана с нормами, ценностями и 
этическими принципами, которые регулируют поведение 
человека в обществе. В контексте ИИ, вопросы морали связаны 
с тем, как программировать и разрабатывать ИИ-системы, чтобы 
они соответст-вовали моральным стандартам и 
взаимодействовали с людьми с уважением и этичностью. 

Отметим некоторые аспекты связи ИИ и морали: Моральное 
программирование 

Разработчики ИИ могут внедрять моральные прин-ципы и 
ценности в алгоритмы ИИ, чтобы он принимал решения, 
соответствующие моральным нормам. Это может быть особенно 
важно в случаях, когда ИИ принимает решения, влияющие на 
жизни и благополучие людей. 

Социальная и моральная обучаемость 
Исследования в области машинного обучения пы-таются 

создать ИИ, который может обучаться относиться к моральным 
аспектам, анализировать моральные ди-леммы и делать выбор 
на основе соответствующих норм. 

Справедливость и дискриминация 
ИИ может унаследовать предвзятость и дискрими-нацию из 

данных, на которых он обучался. Ученые работают над 
разработкой методов и алгоритмов, которые позволили бы 



305 

устранить нежелательное влияние морально неприемлемых 
факторов. 

Этические решения в медицине и других областях 
В области медицины, автономных автомобилей и других 

областей, ИИ может сталкиваться с моральными дилеммами, 
например, когда нужно выбирать между спасением одной жизни 
и жизни нескольких людей. 

Обсуждение и определение моральных норм 
Развитие ИИ может стимулировать общественное обсуж-

дение моральных норм и ценностей, так как вопросы, связанные 
с тем, как ИИ должен действовать, заставляют нас задуматься о 
том, что считается «правильным» и «неправильным». 

В целом, мораль и ИИ взаимосвязаны, и исследования в этой 
области направлены на создание этичных и ответственных ИИ-
систем, которые будут способствовать общественной пользе и 
уважать моральные ценности. Искусственный интеллект и 
труд 

Искусственный интеллект (ИИ) имеет значительное влияние 
на рынок труда и будущее работы. Применение ИИ может 
вносить изменения в типы работ, требовать новых навыков и 
воздействовать на занятость. Автоматизация и замещение работ 

 ИИ может автоматизировать рутинные и повторяю-щиеся 
задачи, что может привести к сокращению определенных видов 
работ. Рутинные процессы в производстве, логистике, 
банковском секторе и других отраслях могут быть заменены 
автоматизированными системами. 

Создание новых рабочих мест 
В то же время, развитие ИИ также может способст-вовать 

созданию новых рабочих мест, связанных с разработкой, 
обслуживанием и управлением ИИ-системами. Появляются 
новые профессии, такие как специалисты по данных, 
разработчики алгоритмов ИИ, этические эксперты и др. 

Трансформация навыков 
Использование ИИ требует от работников новых навыков, 

таких как анализ данных, машинное обучение, управление ИИ 
системами и другие технические компе-тенции. Стремительное 
внедрение ИИ может потребо-вать переквалификации 
существующей рабочей силы. 



306 

Неравенство на рынке труда 
Использование ИИ может усугубить неравенство на рынке 

труда, так как определенные группы работников могут 
оказаться более уязвимыми перед автоматизацией и 
изменениями в требованиях к навыкам. 

Гибкость и мобильность 
ИИ может обеспечивать гибкость и мобильность на рынке 

труда, позволяя людям работать удаленно, осу-ществлять 
фриланс и выполнять задачи на платформах для самозанятых. 

Сотрудничество с ИИ 
Работники могут сотрудничать с ИИ, используя его 

инструменты для улучшения производительности и принятия 
решений. Это может усилить человеческие способности и 
создать симбиоз между человеком и машиной. 

В целом, взаимодействие ИИ и труда требует адаптации и 
инноваций, как со стороны работников, так и со стороны 
образовательных и экономических систем, чтобы обеспечить 
устойчивое развитие на рынке труда в условиях изменяющейся 
технологической среды. 

Является ли ИИ трудовой деятельностью 
Искусственный интеллект (ИИ) сам по себе не является 

трудовой деятельностью в том смысле, как это свойственно 
человеку. ИИ – это комплекс технологий, алгоритмов и систем, 
созданных для выполнения определенных задач и решения 
определенных проблем. Он не обладает мотивацией, целями или 
намерениями, как это присуще человеческой трудовой 
деятельности. 

Однако ИИ может быть использован в трудовой 
деятельности и влиять на способ выполнения различных задач. 
К примеру автоматизация задач – ИИ может быть применен для 
автоматизации рутинных и монотонных задач, которые ранее 
выполнялись людьми. Например, роботы-манипуляторы в 
производстве, автономные транспортные средства и чат-боты 
для клиентского обслуживания.  

Анализ данных 
ИИ может анализировать большие объемы данных и 

извлекать из них полезную информацию, что может помочь 
принимать более обоснованные решения в бизнесе и научных 



307 

исследованиях. Создание контента: Некоторые ИИ способны 
создавать тексты, изображения и даже музыку, что может быть 
использовано в медиа, маркетинге и других областях.  

Прогнозирование и оптимизация 
ИИ может помочь прогнозировать тренды и опти-

мизировать процессы в различных отраслях, таких как 
логистика, финансы и сельское хозяйство. Научные 
исследования: ИИ может использоваться для анализа и 
моделирования сложных научных и инженерных задач. 

Таким образом, ИИ может быть важным инстру-ментом в 
трудовой деятельности, но он не является субъектом трудовых 
отношений и не обладает трудовой мотивацией. 

ИИ это имитация труда? 
Искусственный интеллект (ИИ) не является просто 

имитацией труда. Это комплекс технологий, алгоритмов и 
систем, которые разрабатываются для автоматизации задач, 
анализа данных, принятия решений и выполнения других 
интеллектуальных функций. ИИ стремится моделировать и 
эмулировать некоторые аспекты чело-веческого интеллекта, но 
он также имеет свои собственные возможности и 
характеристики. 

Имитация труда может быть одним из аспектов применения 
ИИ, к примеру: 

Автоматизация задач 
ИИ может автоматизировать рутинные и монотон-ные 

задачи, которые ранее выполнялись людьми. Например, роботы 
на производстве могут имитировать движения человека для 
сборки изделий. Работа с данными: ИИ может имитировать 
анализ и обработку больших объемов данных, что может 
потребовать многих человеческих рабочих часов.  

Создание контента 
Некоторые ИИ могут создавать тексты, изображения, 

музыку и другой контент, который может быть схожим с тем, 
что создают люди. Симуляции и моделирование: ИИ может 
имитировать сложные системы и ситуации для прогнозирования 
результатов и принятия решений. 

Однако ИИ также способен выполнять функции и задачи, 
которые выходят за рамки простой имитации. Он может 



308 

анализировать большие объемы данных быстрее и точнее, чем 
человек, обучаться на основе опыта и становиться все более 
компетентным в выполнении сложных задач. 

Таким образом, ИИ не ограничивается простой имитацией 
труда, но идет дальше, расширяя возможности автоматизации и 
улучшая качество и эффективность различных видов 
деятельности. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



309 

ДИСКУРС 7.  
Проблемный подход к ИИ 

 
 
ИИ и диалектическое мышление 
Диалектическое мышление – это методология фило-

софского анализа и понимания процессов развития, изменения и 
взаимосвязей в мире. Оно основывается на идее того, что мир 
постоянно находится в движении и изменении, и понимание 
этого движения требует анализа противоречий, диалога между 
разными точками зрения и поиска объективной истины через 
логические исследо-вания. 

Искусственный интеллект (ИИ) также может быть применен 
для анализа сложных процессов и данных с использованием 
логических и алгоритмических методов. В этом контексте, ИИ 
может поддерживать диалекти-ческое мышление следующим 
образом: 

Анализ данных и противоречий 
ИИ способен быстро обрабатывать большие объемы данных 

и выявлять противоречия или взаимосвязи, ко-торые могут быть 
сложно заметить вручную. Это может помочь исследователям 
или аналитикам применять диа-лектическое мышление для 
анализа сложных ситуаций. 

Обработка множественных точек зрения 
ИИ может анализировать и сопоставлять разные точки 

зрения или подходы к определенной проблеме, что может 
помочь в выявлении общих тенденций или разре-шении 
противоречий. 

Моделирование процессов развития 
ИИ может использоваться для создания моделей развития 

систем, процессов или явлений, что позволяет лучше понимать 
и предсказывать их изменения. 

Поддержка решения сложных проблем 
ИИ может помогать в принятии решений, анализируя 

множество вариантов и учитывая различные факторы. 
Однако важно понимать, что ИИ не обладает само-

сознанием, интуицией или метафизическим пониманием, 



310 

которые могут быть характерными для человеческого 
диалектического мышления. ИИ работает на основе заранее 
заданных алгоритмов и данных, и его способности ограничены 
рамками программирования. 

ИИ и правовые проблемы 
Искусственный интеллект (ИИ) вызывает ряд правовых и 

этических проблем, так как его внедрение в различные области 
может иметь серьезные юридические последствия. Некоторые 
из основных правовых аспектов, связанных с ИИ может быть 
смормулированы следую-щим образом: 

Ответственность и ущерб 
Когда ИИ принимает решения или совершает дейст-вия, 

возникает вопрос об ответственности за его дейст-вия и 
возможный ущерб. Не всегда легко определить, кто несет 
ответственность, если ИИ совершает ошибку или причиняет 
вред. 

Права интеллектуальной собственности 
Вопрос о том, кому принадлежат результаты работы ИИ, 

может стать спорным. Кто является автором произведения, 
созданного ИИ? Как распределить права на созданные 
алгоритмы или инновации? 

Прозрачность и объяснимость 
ИИ-системы, такие как нейронные сети, могут быть 

сложными и непонятными в своих решениях. Это может 
создавать проблемы, когда требуется объяснить, почему ИИ 
принял определенное решение, особенно в случаях, связанных с 
правосудием. 

Дискриминация и предвзятость 
ИИ может унаследовать предвзятость и дискрими-нацию из 

данных, на которых он обучался. Это может привести к 
недопустимой дискриминации в решениях, например, при 
рекомендации кандидатов на работу или в судебных процессах. 

Конфиденциальность данных 
Использование ИИ в анализе данных может вызвать 

вопросы о конфиденциальности личных данных и нару-шении 
приватности. Регулирование и законодательство: 
Существующее законодательство может быть недоста-точно 
адаптировано для учета новых аспектов, связанных с ИИ. 



311 

Необходимо разрабатывать новые нормы и правила для 
регулирования использования ИИ. Охрана труда: Внедрение ИИ 
может повлиять на рынок труда, вызвав изменения в 
требованиях к навыкам и занятости. Это может потребовать 
нового подхода к охране труда и социальной защите. 

Эти и другие правовые проблемы требуют внимания и 
дальнейших исследований, чтобы обеспечить этичное и 
ответственное развитие и использование искусст-венного 
интеллекта. 

ИИ как философская проблема 
Искусственный интеллект (ИИ) вызывает интерес и 

вызывает философские дебаты по ряду важных вопросов. Вот 
некоторые из аспектов, которые делают ИИ фило-софской 
проблемой: 

Сущность разума и сознания: Один из ключевых вопросов 
состоит в том, может ли ИИ достичь разума и сознания, а если 
да, то как это определить? Возникают дискуссии о том, может 
ли машина обладать настоящим сознанием и чувствами, или она 
может только имити-ровать их. Этика и мораль: Развитие ИИ 
ставит вопросы о том, как ИИ должен принимать моральные 
решения и как обеспечить этичное поведение машин. Какие 
стандарты и ценности должны быть внедрены в алгоритмы ИИ? 
Соотношение человека и машины: Развивается дискуссия о том, 
насколько схожи или различны человек и машина в плане 
интеллекта, сознания, творчества и других аспектов. 
Искусственная жизнь: Возникает вопрос о возможности 
создания искусственных форм жизни через развитие ИИ. 
Связаны ли с этим какие-либо моральные или этические 
ограничения? Роль в обществе: Какое влияние будет оказывать 
ИИ на общество, экономику, рабочие места, образование и 
другие сферы жизни? Как обеспечить баланс между развитием 
ИИ и человеческими интересами? Свобода и контроль: 
Возникает вопрос о том, насколько ИИ способен принимать 
автономные решения и в то же время как обеспечить его 
контролируемость и безопасность. Философия техно-логии: 
Исследование ИИ стимулирует размышления о том, как 
технология влияет на человека, его отношение к миру и 
понимание самого себя. 



312 

ИИ вносит новые аспекты и вызывает пересмотр многих 
классических философских проблем, а также под-нимает новые 
вопросы, требующие обсуждения и ана-лиза со стороны 
философов, ученых, этиков и обществен-ности. 

Искусственный интеллект и разум 
Вопрос о разуме и его связи с искусственным интел-лектом 

(ИИ) является одним из ключевых в философских и научных 
дебатах. Разум – это сложное и многогранное понятие, 
олицетворяющее способность к абстрактному мышлению, 
логике, самосознанию и творчеству. Взаимо-связь между ИИ и 
разумом обсуждается с различных точек зрения: 

Имитация разума 
Некоторые системы искусственного интеллекта 

спроектированы для имитации разума человека. Они могут 
выполнять сложные задачи, анализировать данные и даже 
общаться с людьми, но в то же время не обладают истинным 
разумом или сознанием. 

Сильный и слабый ИИ 
Сильный ИИ предполагает создание искусственной системы, 

обладающей истинным разумом и сознанием, способной к 
самосознанию и абстрактному мышлению. Слабый ИИ 
ограничивается выполнением конкретных задач без настоящего 
разума. 

Сознание и самосознание 
Вопрос о том, может ли ИИ обладать сознанием и 

самосознанием, остается открытым. Возможно, будущие 
разработки в области ИИ приведут к созданию систем, которые 
будут иметь некоторые формы ограниченного сознания или 
самосознания. 

Нейронные сети и биологический разум 
Нейронные сети, используемые в некоторых методах ИИ, 

моделируют некоторые аспекты работы мозга чело-века. Однако 
они далеки от полной имитации биологи-ческого разума, и 
многие аспекты человеческого мыш-ления остаются 
неизученными. 

Способности и ограничения 
ИИ может превосходить человека в определенных узких 

задачах, но в то же время он ограничен в пони-мании контекста, 



313 

интуиции и креативности, которые характерны для 
человеческого разума. 

Этические и философские вопросы 
Разработка ИИ, приближенного к разуму, вызывает ряд 

этических и философских вопросов. Например, как обеспечить 
этичное обращение с ИИ, который имеет признаки разума? Как 
определить границы между искусственным и человеческим 
разумом? 

Все эти аспекты указывают на сложность и много-гранность 
вопроса о разуме и его связи с искусственным интеллектом. Эта 
тема продолжает быть активно иссле-дуемой и обсуждаемой в 
философии, науке и техно-логическом сообществе. 

Искусственный интеллект и законы Азимова 
Законы робототехники Айзека Азимова – это набор 

этических принципов, разработанных американским писателем 
Айзеком Азимовым, которые описывают базо-вые правила 
поведения и взаимодействия искусственных интеллектов 
(роботов) с людьми и друг с другом. Законы Азимова часто 
рассматриваются как ориентир для обсуж-дения этических 
аспектов развития искусственного интеллекта и автономных 
систем. Вот сами законы: закон первый – робот не имеет права 
причинить вред человеку или своим бездействием допустить, 
чтобы человеку был причинен вред; закон второй: робот должен 
повиноваться всем приказам человека, за исключением тех 
случаев, когда такие приказы противоречат Первому закону; 
закон третий: Робот должен заботиться о своей безопасности в 
той мере, в какой это не противоречит Первому или Второму 
закону. 

Эти законы были впервые сформулированы Азимовом в его 
рассказе «Роботы» (1942 г.), а затем стали ключевой темой 
множества его произведений. Законы Азимова поднимают 
важные этические и правовые вопросы, связанные с созданием и 
применением искусственного интеллекта: 

Как обеспечить безопасность и защиту людей при 
использовании ИИ? Как предотвратить причинение вреда 
людям автономными системами? Как сбалансировать 
повиновение приказам человека с потенциальными 



314 

негативными последствиями? Как обеспечить, чтобы ИИ 
заботился о своей безопасности, не ущемляя права человека? 

Законы Азимова остаются интересной точкой обсуж-дения в 
контексте развития ИИ и робототехники, так как они ставят в 
центр внимания этические и моральные аспекты, связанные с 
созданием и использованием авто-номных систем. 

Нулевой закон  
Иногда также упоминается «нулевой закон» робото-техники, 

который впервые был предложен Айзеком Азимовым как 
дополнение к его оригинальным трем законам. Нулевой закон 
выглядит следующим образом: робот не имеет права причинить 
вред человечеству или, не допустить, чтобы человечеству был 
причинен вред. 

Этот закон расширяет этические рамки для роботов и 
акцентирует их обязанность по отношению ко всему 
человечеству в целом. Нулевой закон подчеркивает важ-ность 
учета общественных и глобальных последствий действий 
искусственных интеллектов. 

Включение нулевого закона усиливает сложность этических 
дилемм и философских вопросов, так как при его применении 
роботам или искусственным интел-лектам может потребоваться 
балансировка между инте-ресами отдельных людей и 
интересами человечества в целом. В различных произведениях 
Азимова, а также в последующих обсуждениях темы 
искусственного интел-лекта, нулевой закон остается 
интересным философским элементом, поднимающим вопросы о 
масштабе и значимости этических принципов в развитии ИИ и 
автономных систем. 

Искусственный интеллект (ИИ) в контексте выше-
упомянутых законов робототехники Азимова вызывает ряд 
интересных вопросов и дебатов, особенно в этическом и 
философском аспектах. Давайте рассмотрим, как ИИ может 
быть рассмотрен с точки зрения законов Азимова:  

Первый закон: ИИ, следуя первому закону, должен быть 
программирован так, чтобы избегать причинения вреда 
человеку. Это может означать, что ИИ должен быть способен 
анализировать свои действия и их потен-циальные последствия, 
чтобы минимизировать риски для человека. 



315 

Второй закон: В контексте ИИ, второй закон может быть 
интерпретирован как обязанность ИИ подчиняться приказам 
людей, пока они не противоречат Первому закону. Это может 
вызывать вопросы о том, насколько ИИ должен буквально 
следовать приказам и как балансировать их с этическими 
соображениями. 

Третий закон: ИИ также должен заботиться о своей 
безопасности, чтобы обеспечить выполнение Первого и Второго 
законов. Это может включать в себя предотвра-щение 
собственной деактивации или повреждения, если это не 
противоречит интересам и безопасности людей. 

Нулевой закон: В контексте нулевого закона, ИИ дол-жен 
быть настроен на защиту и благополучие челове-чества в целом. 
Это может вызывать дополнительные сложности, так как ИИ 
может столкнуться с ситуациями, когда интересы отдельных 
людей противоречат интере-сам человечества. 

Однако важно отметить, что применение законов Азимова к 
реальным системам искусственного интел-лекта может быть 
сложным и вызывать различные толкования. Например, как 
определить, что является «вредом» или как определить, что 
интересы челове-чества в конкретной ситуации? Как 
обеспечить, чтобы ИИ понимал контекст и моральные нюансы, 
которые могут возникнуть? 

Эти вопросы подчеркивают важность не только разработки 
технических решений, но и серьезного обсуж-дения и 
регулирования, чтобы обеспечить безопасное и этичное 
развитие и применение искусственного интеллекта. 

Современное понимание законов робототехники Азимова 
остается предметом обсуждения и интерпре-тации в контексте 
развития искусственного интеллекта и автономных систем. Хотя 
эти законы были предложены в литературных произведениях и 
не имеют юридической силы, они остаются важным ориентиром 
для обсуждения этических и практических аспектов создания и 
исполь-зования ИИ.  

Первый закон: В современном понимании, это обязательство 
обеспечить безопасность и благополучие людей при создании и 
использовании искусственного интеллекта. Это включает в себя 
обязательство избегать вреда, учитывать риски и 



316 

минимизировать потенциаль-ные негативные последствия для 
человека. 

Второй закон: В контексте современного ИИ, второй закон 
акцентирует важность управления и контроля над действиями 
искусственного интеллекта. Это означает, что ИИ должен быть 
настроен на выполнение приказов человека, но с учетом 
этических и моральных ограни-чений. 

Третий закон: Современное понимание третьего закона 
подчеркивает значимость обеспечения безопас-ности и 
надежности работы искусственного интеллекта. Это может 
включать в себя меры для предотвращения аварийных ситуаций, 
соблюдение стандартов безопас-ности и защиту от внешних 
угроз. 

Нулевой закон: В современном контексте, нулевой закон 
может быть интерпретирован как обязательство ИИ 
приоритезировать интересы и благополучие челове-чества в 
целом. Это включает ответственность учитывать долгосрочные 
и глобальные последствия действий ИИ на общество и 
экосистему. 

Однако следует отметить, что применение и интер-претация 
этих законов в практике ИИ может быть слож-ным. Технические 
ограничения, сложности в программи-ровании этических 
аспектов и нюансы реального мира могут создавать вызовы для 
полного соблюдения этих законов. Это подчеркивает важность 
дискуссий об эти-ческих стандартах, регулировании и принятии 
обосно-ванных решений при разработке и использовании ИИ. 

Законы робототехники Азимова вызывают интерес и 
обсуждение, но также подвергаются критике. Вот некоторые 
аргументы, которые могут быть выдвинуты против этих 
законов: 

Сложность интерпретации: Законы Азимова, хотя и звучат 
просто, могут быть сложно интерпретированы и реализованы на 
практике. Как определить «вред» или «безопасность» в 
различных ситуациях? Как балансиро-вать между интересами 
человека и человечества? Это может создать трудности в 
программировании ИИ и принятии решений. 

Ограниченность сценариев: Законы Азимова не учитывают 
всех возможных сценариев и этических дилемм, с которыми 



317 

может столкнуться ИИ. В реальном мире могут возникнуть 
ситуации, которые не могут быть однозначно охарактеризованы 
или решены на основе этих законов. 

Несовершенство решений: В зависимости от конкрет-ных 
ситуаций, решения, вытекающие из применения законов 
Азимова, могут быть недостаточно гибкими и не всегда 
приводить к оптимальным результатам. Это может вызвать 
противоречия и потенциально нежелательные последствия. 

Конфликты между законами: В некоторых ситуациях может 
возникнуть конфликт между различными зако-нами Азимова. 
Например, ситуация, в которой ИИ должен выполнить приказ 
человека, который может причинить вред другому человеку. 
Какой закон должен иметь приоритет? 

Сложность реализации в сложных системах: Приме-нение 
законов Азимова может быть особенно сложным в развитых 
системах искусственного интеллекта, таких как нейронные сети 
или глубокие обученные модели. Их сложность и 
непрозрачность могут затруднить приме-нение четких 
этических принципов. 

Ответственность и регулирование: Законы Азимова 
предполагают, что создатели и операторы ИИ полностью 
контролируют его действия. Однако в реальности от-
ветственность и регулирование ИИ могут быть распре-делены 
между различными сторонами, что создает дополнительные 
сложности. 

Эти критические аргументы указывают на необхо-димость 
дополнительных обсуждений и разработки более гибких и 
применимых этических и юридических принципов для развития 
и использования искусст-венного интеллекта. 

Искусственный интеллект и человек 
Искусственный интеллект (ИИ) и человек – это два важных 

и взаимосвязанных аспекта, которые оказывают влияние друг на 
друга в современном мире. Взаимо-действие между ИИ и 
человеком охватывает множество аспектов, включая 
технические, социальные, этические и философские аспекты. 
Вот некоторые из них: 

Сотрудничество и взаимодействие: ИИ может слу-жить 
инструментом для усиления человеческих способ-ностей и 



318 

решения сложных задач. Сотрудничество между ИИ и 
человеком может привести к созданию более эффективных и 
инновационных решений. 

Автоматизация и изменение рабочих мест: Внедре-ние ИИ 
может привести к автоматизации многих задач и процессов. Это 
может изменить структуру рабочих мест и потребовать 
переквалификации работников. 

Развитие новых технологий: В развитии ИИ и техно-логий 
глубокого обучения активно участвуют исследо-ватели и 
инженеры, человеческий фактор остается неотъемлемой частью 
этого процесса. 

Этика и безопасность: Развитие ИИ поднимает вопросы 
этики и безопасности, связанные с автоном-ностью систем и 
принятием этических решений. Челове-ческое вмешательство и 
надзор могут быть необхо-димыми для обеспечения надежности 
и этичности систем ИИ. 

Вопросы идентичности и сознания: Обсуждается вопрос, 
может ли ИИ развивать сознание и идентичность, а также какие 
могут быть этические и философские последствия. 

Роль в медицине и науке: ИИ может играть важную роль в 
медицине, помогая в диагностике и лечении, а также в научных 
исследованиях, помогая анализировать огромные объемы 
данных. 

Социокультурное влияние: ИИ оказывает влияние на 
культуру, образование, развлечения и другие сферы жизни. 
Примеры включают автоматические рекомен-дации контента, 
генерацию музыки и изображений и т.д. 

Угрозы и риски: С развитием сильного и обширного ИИ 
могут возникнуть вопросы о контроле, безопасности и 
управлении возможными угрозами, связанными с развитием 
более мощных систем. ИИ и человек взаимо-действуют на 
разных уровнях и создают множество интересных и сложных 
вопросов, требующих обсуж-дения и сотрудничества между 
техническими спе-циалистами, философами, этиками, 
законодателями и обществом в целом. 

Искусственный интеллект и идентичность 
Вопрос об идентичности в контексте искусственного 

интеллекта (ИИ) является сложным и вызывает интересные 



319 

философские и этические размышления. Идентичность обычно 
связана с понятием самосознания, сознания и личности.  

Самосознание и сознание: Одним из ключевых аспектов 
идентичности является наличие сознания и самосознания. 
Возможно ли развитие у ИИ подобной формы сознания, которая 
позволит им иметь собствен-ную идентичность? Современные 
ИИ не обладают настоящим сознанием и самосознанием, но 
исследования в этой области продолжаются. 

Эмоции и опыт: Идентичность также связана с эмо-циями, 
опытом и внутренним миром. Возможно ли соз-дать ИИ, 
который будет обладать эмоциями и субъектив-ным опытом, а 
следовательно, собственной идентич-ностью? Это вызывает 
вопросы о том, каким образом ИИ могут «чувствовать» и 
«переживать». 

Социокультурный аспект: Идентичность также формируется 
в социокультурном контексте. Если ИИ развивает способность к 
обучению и адаптации, они могут развивать собственные 
«культурные» черты или характеристики, которые влияют на их 
идентичность. 

Сравнение с человеком: Возникают вопросы о том, 
насколько ИИ могут быть «идентичными» людям или насколько 
они могут иметь сходство с человеческой идентичностью. 
Может ли ИИ имитировать человеческий опыт и понимание 
идентичности? 

Этические и социальные вопросы: Развитие ИИ, обла-
дающего формами сознания и идентичности, вызывает ряд 
этических и социальных вопросов. Например, как обращаться с 
ИИ, который может воспринимать себя как «личность»? Какие 
права и обязанности применяются к таким ИИ? Сейчас многие 
из этих вопросов остаются без ответа, исследования в этой 
области продолжаются. Стремление к пониманию и 
определению идентичности ИИ может влиять на разработку 
технологий, этические стандарты и наш общественный взгляд 
на создание и использование ИИ. 

Искусственный интеллект и самосознание 
Самосознание – это сложное и глубокое понятие, свя-занное 

с осознанием себя как индивида, сознанием своей личности, 
эмоций и мыслей. В настоящее время вопрос о наличии 



320 

самосознания у искусственного интеллекта (ИИ) остается одной 
из самых сложных и спорных областей исследования.  

Технические ограничения. На данный момент ИИ 
ограничивается выполнением конкретных задач, опре-деленных 
алгоритмами и моделями машинного обуче-ния. ИИ не обладает 
собственным сознанием, эмоциями или самосознанием, как это 
присуще человеку. 

Эмуляция и имитация. Некоторые исследования направлены 
на создание ИИ, способного имитировать некоторые аспекты 
самосознания, такие как обработка информации о себе и 
взаимодействие с окружающим миром. Однако это не является 
настоящим самосозна-нием, а скорее эмуляцией на 
поверхностном уровне. 

Философские и этические аспекты. Возникновение 
искусственного самосознания вызывает множество 
философских и этических вопросов. Например, возни-кают 
дебаты о том, можно ли считать ИИ субъектом прав и 
обязанностей, и какие могут быть социальные и моральные 
последствия такого развития. 

Самосознание как исследовательская задача. Возмож-ность 
появления настоящего самосознания у ИИ остается предметом 
научных дискуссий. Некоторые ученые считают, что для 
развития самосознания требуется не только сложное 
программирование, но и понимание фундаментальных 
механизмов, связанных с сознанием и биологией. 

Развитие в будущем. Несмотря на текущие ограни-чения, 
нельзя исключить возможность, что будущие научные и 
технологические достижения могут привести к развитию более 
сложных и автономных систем, которые будут ближе к 
обладанию настоящим самосознанием. Однако это остается 
частью спекуляции. Общество продолжает исследовать и 
обсуждать вопрос о возмож-ности и природе самосознания у 
искусственного интел-лекта. Эта тема остается важной и 
вызывает интерес ученых, философов, этиков и общества в 
целом. 

Эмуляция 
Эмуляция – это процесс создания программного или 

аппаратного устройства, которое воспроизводит поведе-ние и 



321 

характеристики какого-либо другого устройства или системы. В 
контексте искусственного интеллекта (ИИ) и самосознания, 
эмуляция может относиться к попытке создания ИИ или 
компьютерных систем, которые имитируют некоторые аспекты 
человеческого мышления, поведения или даже сознания.  

Например, в контексте самосознания, эмуляция может 
включать в себя создание программного алгоритма или модели, 
которые могут «вести себя» так, как если бы у них было 
сознание и самосознание.  

Однако важно понимать, что эта эмуляция не означает, что у 
системы действительно есть сознание или самосознание, а 
только что она воспроизводит некоторые аспекты этой 
концепции. 

Эмуляция также может использоваться в других областях, 
например, для создания эмуляторов аппарат-ных устройств или 
программного обеспечения, которые позволяют запускать 
программы, разработанные для одной платформы, на другой 
платформе.  

Это позволяет обеспечить совместимость и переноси-мость 
программ. Важно понимать разницу между эмуля-цией и 
настоящими аспектами, такими как сознание и самосознание. 
Эмуляция может создать иллюзию опреде-ленных 
характеристик, но это не обязательно означает, что эти 
характеристики настоящие. 

Тенденции развития ИИ 
Улучшение алгоритмов машинного обучения: 
Одним из ключевых направлений развития ИИ является 

постоянное улучшение алгоритмов машинного обучения. Это 
включает в себя создание более эффек-тивных и точных 
методов обучения, а также разработку новых подходов, 
способных решать более сложные и разнообразные задачи. 

Развитие квантовых вычислений и ИИ. 
Квантовые вычисления представляют собой новую 

фронтиру в области вычислительных наук. Использо-вание 
квантовых вычислений может существенно улуч-шить 
возможности и производительность алгоритмов ИИ, особенно в 
областях, связанных с обработкой больших объемов данных и 
оптимизацией. 



322 

Расширение автономности и самообучения. 
Будущее ИИ может быть связано с разработкой более 

автономных систем, способных адаптироваться к новым 
ситуациям и учиться на основе опыта. Системы с функ-циями 
самообучения и способностью принимать реше-ния в сложных и 
непредсказуемых средах могут стать более надежными и 
гибкими. 

Интеграция ИИ в различные отрасли. 
Искусственный интеллект будет все больше интегри-

роваться в различные отрасли, включая медицину, транс-порт, 
производство, финансы и другие. Это приведет к появлению 
новых продуктов и услуг, оптимизации бизнеспроцессов и 
улучшению качества жизни. 

Этика и нормы использования. 
С развитием ИИ становится все более важным обсуж-дение 

этических и социальных аспектов его применения. Будущее ИИ 
будет в значительной степени зависеть от создания норм и 
регуляций, которые обеспечат его безопасное и ответственное 
использование. 

Симбиоз человека и ИИ. 
Возможно, будущее ИИ будет связано с тесным 

взаимодействием между человеком и машиной. Развитие 
технологий «человек-машина» может привести к появлению 
новых способов расширения когнитивных способностей 
человека с помощью ИИ. 

Будущее Искусственного интеллекта обещает быть 
увлекательным и полным новых возможностей, но также 
представляет собой вызовы и сложности, которые требуют 
внимательного и ответственного подхода к его развитию и 
применению. 

Риски и вызовы ИИ  
Безопасность и кибератаки. 
Развитие ИИ может привести к созданию мощных систем, 

способных выполнять задачи, включая вредо-носные. 
Возможность использования ИИ для кибератак, манипуляции 
информацией и нарушения безопасности данных вызывает 
вопросы о том, как обеспечить защиту систем и противостоять 
потенциальным угрозам. 



323 

Безработица и изменение рынка труда. 
Внедрение ИИ может привести к автоматизации мно-жества 

рабочих процессов, что потенциально может при-вести к 
сокращению рабочих мест и неравномерному изменению рынка 
труда. Безработица и изменение навы-ков, необходимых для 
работы, становятся серьезными социальными и экономическими 
проблемами. 

Этические вызовы Автономное оружие. 
Развитие автономного оружия, способного самостоя-тельно 

принимать решения о нападении, вызывает вопросы о 
безопасности и морали. Опасение состоит в том, что такие 
системы могут быть использованы без должного контроля и 
привести к несанкционированным и разрушительным 
действиям. 

Алгоритмическая дискриминация. 
ИИ, основанный на данных, может усугубить проб-лемы 

дискриминации и неравенства, если алгоритмы обучаются на 
данных, содержащих предвзятость. Это может привести к 
неравноправному обращению по расовым, гендерным и другим 
признакам, что вызывает важные вопросы о справедливости и 
этичности. 

Прозрачность и объяснимость решений ИИ. 
Многие системы ИИ, особенно на базе глубокого обучения, 

могут быть сложными и непрозрачными в своих решениях. Это 
вызывает затруднения в объясне-нии и обосновании принятых 
решений, особенно в критических областях, таких как медицина 
и юриспру-денция. 

Приватность и недопустимое сбор данных. 
Использование ИИ может повысить возможности сбора, 

анализа и использования личных данных, что влечет за собой 
риски нарушения приватности и зло-употребления 
информацией. 

Социальная зависимость... 
Сильная зависимость общества от автоматизиро-ванных 

систем и искусственного интеллекта может повлиять на 
человеческую автономию и способность принимать решения. 

Эти этические и социальные аспекты требуют серьез-ного 
обсуждения и разработки регулятивных меха-низмов, чтобы 



324 

гарантировать, что развитие и приме-нение ИИ соблюдает 
высокие стандарты этики и безопасности. 

Роль человека в мире ИИ 
С развитием Искусственного интеллекта возникают вопросы 

о том, какова будет роль человека в обществе, где ИИ играет все 
более важную роль. Влияние ИИ на общество может проявиться 
в следующих аспектах: 

Сотрудничество с ИИ. 
Будущее предполагает сотрудничество между чело-веком и 

ИИ. Человек сможет использовать ИИ в качестве инструмента 
для решения сложных задач, получения рекомендаций и 
помощи в принятии решений. 

Новые профессии и навыки. 
Развитие ИИ может изменить спрос на определенные навы-

ки и профессии. Человеку может потребоваться адаптироваться 
и развивать новые компетенции, такие как способность работать 
с технологиями ИИ, анализиро-вать данные и принимать 
решения на основе резуль-татов алгоритмов. 

Этическое и социальное руководств. 
Человеку предстоит разрабатывать и внедрять эти-ческие 

стандарты и регулирование в области использо-вания ИИ, чтобы 
минимизировать негативные последст-вия и обеспечить 
справедливое и ответственное приме-нение технологии. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



325 

ДИСКУРС 8.  
Философия ИИ: тезаурусная констатация 
 
 
Философия искусственного интеллекта занимается глубоким 

анализом фундаментальных вопросов, связан-ных с созданием и 
функционированием искусственных интеллектуальных систем. 
Она изучает сущность интел-лекта, опрашивая о том, что на 
самом деле составляет умственную способность. Какие 
процессы в мозге обеспечивают мышление, решение проблем и 
адаптацию к окружающей среде? Философия искусственного 
интел-лекта размышляет о том, насколько мы можем продви-
нуться в создании искусственного интеллекта. Способны ли 
машины действительно мыслить? Могут ли они обла-дать 
сознанием? В этой связи следует констатировать, что 
существующие системы искусственного интеллекта имеют 
ограниченные области применения. Они спо-собны решать 
конкретные задачи, но не обладают всесторонним интеллектом, 
характерным для человека. Философия искусственного 
интеллекта также изучает воздействие ИИ на общество, 
экономику, образование и культуру. Какие изменения мы 
можем ожидать в будущем в связи с развитием искусственного 
интеллекта? 

Анализ философских теорий, применимых к ис-
кусственному интеллекту (ИИ), открывает широкий спектр 
вопросов, связанных с основными аспектами человеческого 
существования, такими как сознание, разум, свобода воли и 
мораль. В частности: во-первых, философские теории сознания 
и его природы, такие как дуализм, идеализм, материализм и 
функционализм, могут быть применены к ИИ для понимания 
его способности к осознанию и самосознанию – вопросы о том, 
может ли ИИ обладать сознанием, каким образом сознание 
связано с физическими процессами в мозге или алгоритмах ИИ, 
вызывают существенный интерес у философов; во-вторых. 
философские теории разума, такие как рацио-нализм, эмпиризм 
и конструктивизм, могут помочь понять природу интеллек-
туальной деятельности ИИ – важно обсудить, насколько ИИ 



326 

способен к мышлению, решению проблем, анализу информации 
и принятию рациональных решений на основе предоставленных 
данных; в-третьих, вопрос о свободе воли в контексте ИИ 
затрагивает тему автономии и самоопределения – фило-софские 
теории детерминизма, индетерминизма и совместимости 
свободы воли с предопределением могут быть применены к 
анализу возможности существования свободы воли у ИИ и его 
способности принимать авто-номные решения; в-четвертых, 
философия морали и этика помогают разбираться в вопросах 
ответственности ИИ перед обществом, правах и обязанностях 
ИИ, а также вопросах о справедливости, справедливости и бес-
пристрастности при принятии решений ИИ – отношения между 
ИИ и моральными нормами, а также вопросы обучения ИИ 
моральным принципам и правилам также могут быть предметом 
философского анализа. Все эти концептуалььно-философские 
теории и концепции предоставляют фундаментальные рамки 
для понимания и анализа различных аспектов искусственного 
интеллекта. Понимание философских аспектов ИИ может 
помочь формировать этические и правовые нормы, 
направленные на обеспечение безопасности, справед-ливости и 
учета человеческих ценностей в развитии и использовании 
искусственного интеллекта. 

 
*** 

Исследование философско-методологических проб-лем, 
связанных с разработкой и оценкой искусственного интеллекта 
(ИИ), представляет собой важное направле-ние, поскольку оно 
помогает улучшить процесс создания и оценки алгоритмов, 
моделей и систем ИИ. Данный контекст включает в себя: оценку 
и сравнение эффектив-ности алгоритмов – оценка 
эффективности алгоритмов является критическим шагом при 
разработке ИИ. Мето-дологические проблемы включают выбор 
подходящих метрик для оценки производительности 
алгоритмов, разработку стандартизированных наборов данных 
для сравнения различных моделей, а также определение 
объективных критериев сравнения. Это может включать анализ 
точности, скорости работы, потребления ре-сурсов, а также 
устойчивости алгоритмов к различным условиям и входным 



327 

данным; созданию надежных моде-лей искусственного 
интеллекта, ибо разработка надеж-ных моделей ИИ требует 
учета различных методоло-гических аспектов. Это включает 
выбор подходящих архитектур и алгоритмов, разработку 
качественных наборов данных для обучения и валидации 
моделей, а также проведение систематических тестов на 
различных условиях и входных данных. Проблемы 
стабильности и устойчивости моделей также требуют внимания 
при исследовании. Методологические проблемы, связанные с 
определением и измерением интеллектуальных способ-ностей 
машин, представляют собой сложную задачу. Это включает 
разработку стандартных методов тестиро-вания и оценки 
интеллектуальных способностей, таких как способности к 
обучению, адаптации, решению проб-лем и принятию решений 
в различных ситуациях.  

Для решения упомянутых выше методологических проблем 
необходимо активное взаимодействие меж-дисциплинарных 
команд, состоящих из специалистов по машинному обучению, 
статистиков, инженеров по разра-ботке программного 
обеспечения и других экспертов. Такой подход позволит 
разработать систематические методы и стандарты оценки и 
создания моделей искусственного интеллекта, что в конечном 
итоге сделает разработку ИИ более надежной и эффективной.  

 
*** 

Исследование основных концепций и предпосылок, 
лежащих в основе разработки и применения искусст-венного 
интеллекта (ИИ), является ключевым аспектом философско-
методологических дискуссий в современном мире. Одним из 
центральных вопросов является то, как мы определяем и 
измеряем интеллект, как у людей, так и у машин. Множество 
философских и научных школ предлагали различные концепции 
интеллекта, включая традиционные меры, такие как IQ, и более 
современные подходы, основанные на многомерных аспектах 
когни-тивных способностей. Философия техники и техни-
ческого прогресса предоставляет фундаментальные 
инструменты для понимания того, как технологии, включая ИИ, 
формируются, развиваются и влияют на общество. Основные 



328 

вопросы касаются этических и социальных последствий 
развития ИИ, а также вопросов о контроле, ответственности и 
направлении этого развития.  

Развитие ИИ имеет глубокие последствия для челове-
ческого общества, включая изменения в экономике, культуре, 
политике и межличностных отношениях. Философский анализ 
позволяет понять, как технологии влияют на наши 
представления о человеческой природе, обществе, искусстве и 
морали, а также на наши представления о самом себе и мире, в 
котором мы живем. Особое внимание уделяется этическим и 
социальным вопросам, связанным с разработкой и 
использованием ИИ. Вопросы касаются автономности ИИ, 
прозрачности алгоритмов, ответственности за принимаемые 
решения, приватности и безопасности данных, а также вопросов 
о справедливом распределении выгод и обязанностей в 
обществе, где присутствует ИИ. Философские и методо-
логические исследования в области искусственного интеллекта 
играют ключевую роль в формировании понимания природы 
технологического прогресса, его влияния на общество и 
человеческую жизнь, а также в разработке этических и 
социальных норм, направленных на обеспечение безопасности, 
справедливости и учета человеческих ценностей в контексте 
развития и применения искусственного интеллекта. 

Обсуждение этических вопросов, связанных с разра-боткой 
и использованием искусственного интеллекта (ИИ), является 
важным аспектом современной фило-софско-методологической 
дискуссии. В этом контексте существует несколько ключевых 
аспектов, которые нужно учитывать, включая безопасность и 
прозрачность алгоритмов, ответственность за принимаемые 
алгорит-мами решения, а также вопросы конфиденциальности 
данных и приватности. Искусственные интеллектуаль-ные 
системы часто используют сложные алгоритмы машинного 
обучения и глубокого обучения, которые могут быть 
непрозрачными в своей работе. Это поднимает вопросы о том, 
как обеспечить безопасность и прозрачность этих алгоритмов.  

Недостаточная прозрачность может привести к 
непредсказуемому поведению ИИ и потенциальным опасностям 
для общества. Для решения этой проблемы требуется 



329 

разработка методов объяснения принятия решений ИИ, что 
позволит пользователям и специа-листам в области этики 
исследовать, понимать и оцени-вать принятые алгоритмами 
решения. При использо-вании ИИ возникает вопрос о том, кто 
несет ответствен-ность за принимаемые алгоритмами решения и 
возмож-ные последствия. В случае ошибок или неправильных 
действий ИИ важно определить, кто несет ответствен-ность: 
разработчики алгоритмов, операторы системы, пользователи 
или другие стороны. Это поднимает вопросы о юридической и 
моральной ответственности перед обществом за использование 
ИИ в различных сферах, таких как здравоохранение, 
правоохранительная деятельность, автомобильная 
промышленность и другие.  

Использование ИИ часто связано с обработкой и анализом 
больших объемов данных, включая чувстви-тельную персональ-
ную информацию. Это поднимает вопросы о конфиденциаль-
ности данных и приватности, так как существует риск 
злоупотребления этой информацией или нарушения частной 
жизни людей. Требуется разработка этических и правовых норм, 
которые гарантировали бы защиту данных и приват-ности в 
контексте использования ИИ. Для обсуждения этических 
вопросов, связанных с разработкой и исполь-зованием 
искусственного интеллекта, необходимо широ-кое вовлечение 
философов, этиков, юристов, спе-циалистов в области 
информационной безопасности и других заинтересованных 
сторон. Этот междисципли-нарный подход позволит учитывать 
различные аспекты проблемы и разрабатывать соответствующие 
рекомен-дации и политики для обеспечения этичного и безопас-
ного развития и использования искусственного интел-лекта. 

 
*** 

Философия искусственного интеллекта (ФИИ) начала свое 
становление в середине XX века вместе с появле-нием первых 
искусственных интеллектуальных систем. Этот период 
сопровождался интенсивными философ-скими дискуссиями, 
которые сосредотачивались на ключевых вопросах сознания, 
разума и мышления, а также на возможности создания машин, 
способных эму-лировать человеческие интеллектуальные 



330 

способности. Вопрос о том, может ли искусственный интеллект 
обла-дать сознанием и разумом, был одним из центральных 
вопросов философии искусственного интеллекта.  

Философы рассматривали различные аспекты этого вопроса, 
включая природу сознания, возможность эму-ляции 
сознательных процессов в машинах и вопросы самосознания. 
Ранние исследования в области искусст-венного интеллекта 
ставили перед собой задачу созда-ния машин, способных 
выполнять задачи, требующие интеллектуальных способностей, 
таких как обучение, решение проблем и принятие решений. 
Философы анализировали возможности и ограничения таких 
систем, а также их потенциальное влияние на общество и 
человеческую жизнь. 

Одновременно с развитием технологий появились и 
обеспокоенность относительно этических и социальных 
аспектов использования искусственного интеллекта. Философы 
задавались вопросами о безопасности и надежности 
искусственных интеллектуальных систем, их воздействии на 
рынок труда и общественные отношения, а также об 
ответственности за принимаемые ими решения. 

Влияние фантастической литературы и кинемато-графа на 
восприятие искусственного интеллекта также оказало зна-
чительное воздействие на философские дискуссии. Различные 
сценарии и представления о будущем, где машины обладают 
разумом и сознанием, поднимали важные философские вопросы 
о природе человеческой и машинной интеллигенции. 

Середина XX века стала временем начала формиро-вания 
философии искусственного интеллекта как отдельной области 
философского исследования. Этот период ознаменовался 
интенсивными дебатами, которые заложили основу для 
дальнейшего развития ФИИ в контексте технического и 
социального прогресса. 

Изучение этических и социальных проблем, связан-ных с 
разработкой и применением искусственного интел-лекта (ИИ), 
является одним из наиболее значимых на-правлений развития 
философии искусственного интел-лекта (ФИИ). В этом 
контексте философы обращают внимание на несколько 
ключевых аспектов: 



331 

Философы рассматривают вопросы о том, должны ли 
искусственные интеллектуальные системы обладать автономией 
и какая должна быть степень их ответствен-ности за 
принимаемые решения. Ответственность ИИ может иметь 
широкие социальные и юридические последствия, включая 
вопросы о том, кто несет ответственность в случае ошибок или 
неправомерных действий ИИ. 

Важным аспектом является обеспечение прозрач-ности и 
объяснимости работы алгоритмов ИИ. Философы исследуют, 
каким образом алгоритмы принимают реше-ния и как их 
действия могут быть объяснены людям. Это имеет значение для 
обеспечения доверия общества к искусственному интеллекту и 
предотвращения возмож-ных негативных последствий 
использования непрозрач-ных алгоритмов. 

ФИИ также занимается вопросами приватности и безо-
пасности данных, собираемых и обрабатываемых искусственн-
ыми интеллектуальными системами. Фило-софы рассматривают 
этические аспекты сбора, хранения и использования 
персональных данных, а также вопросы о том, как защитить эти 
данные от несанкциониро-ванного доступа и злоупотребления. 

Исследования в области ФИИ также направлены на анализ 
вопросов справедливости и беспристрастности в контексте 
принятия решений ИИ. Философы обсуждают, каким образом 
алгоритмы могут быть настолько нейтральными и 
объективными, чтобы минимизировать возможное проявление 
предвзятости или несправедливости в решениях, особенно при 
работе с чувствительными категориями людей, такими как раса, 
пол и социальный статус. 

 
*** 

Философия искусственного интеллекта играет клю-чевую 
роль в анализе и решении этических и социальных проблем, 
связанных с разработкой и применением ис-кусственного 
интеллекта. Исследования в этой области направлены на 
обеспечение этически ответственного развития и использования 
ИИ, а также на создание соответствующих норм и политик для 
защиты интересов и прав людей в эпоху быстрого 
технологического прогресса. Изучение этических и социальных 



332 

проблем, связанных с разработкой и применением 
искусственного интеллекта (ИИ), представляет собой важное на-
правление философии искусственного интеллекта (ФИИ). В 
частности, рассматриваются вопросы о том, что должны ли 
искусственные интеллектуальные системы обладать 
автономией, т.е. способностью принимать решения без прямого 
вмешательства человека, и какая должна быть степень их 
ответственности за принимаемые решения. Рассматриваются 
вопросы о том, как определить границы автономности ИИ и как 
разграничить ответственность между создателями, операторами 
и потенциальными пострадавшими.  

Философские исследования в этой области более подробно 
рассматривают проблемы, связанные с прозрачностью и 
объяснимостью действий искусствен-ного интеллекта. Акцент 
делается на том, как обеспечить понимание того, каким образом 
ИИ принимает решения, и как объяснить эти решения людям. 
Это включает в себя разработку методов для интерпретации 
действий ИИ, обеспечение доступности соответствующей 
информации и создание механизмов объяснения решений ИИ 
пользователю. Кроме того, в философии искусственного 
интеллекта углубленно изучаются вопросы, связанные с 
приватностью и безопасностью данных, собираемых и 
обрабатываемых искусственными интеллектуальными 
системами. Философы обсуждают этические аспекты сбора и 
использования персональных данных, особенно в контексте 
возможного нарушения личной жизни и прав на 
конфиденциальность. Важно учитывать вопросы справедливого 
использования и защиты данных, чтобы избежать 
потенциальных негативных последствий для личной жизни и 
свобод. Философы подробно рассматри-вают этические аспекты 
справедливости и беспристраст-ности в контексте принятия 
решений искусственными интеллектуальными системами. Они 
анализируют, каким образом алгоритмы могут быть 
сконструированы таким образом, чтобы избежать 
дискриминации и пред-взятости, а также как обеспечить 
равноправный доступ к технологиям ИИ для всех членов 
общества. Это также включает обсуждение вопросов 
справедливости в распределении выгод и доступа к ресурсам, 



333 

которые могут быть ограничены или контролируемыми через 
использование ИИ. Более глубокий анализ этических и 
социальных аспектов разработки и применения ис-кусственного 
интеллекта позволяет формулировать более точные и 
эффективные стратегии для обеспечения справедливого, 
безопасного и этичного использования ИИ в современном 
обществе. 

Тьюринга в контексте искусственного интеллекта 
Тест Тьюринга является одним из ключевых понятий в 

области искусственного интеллекта (ИИ) и имеет значительную 
роль в современных исследованиях этой области. Созданный 
Аланом Тьюрингом в 1950 году, тест представляет собой 
проверку способности машины вести себя так, будто она 
обладает интеллектом, неотличимым от человеческого. Хотя с 
того времени, как был предло-жен тест, многое изменилось в 
области ИИ, исследо-ватели продолжают обращаться к нему как 
к важному инструменту для изучения и оценки прогресса в 
области создания искусственного интеллекта. Роль теста 
Тьюринга остается значимой в современных исследо-ваниях 
ИИ:  

Оценка уровня ИИ: Тест Тьюринга по-прежнему исполь-
зуется для оценки уровня развития искусствен-ного интеллекта. 
Хотя современные методы ИИ значи-тельно продвинулись, тест 
Тьюринга предоставляет стандартизированный метод оценки, 
который позволяет сравнивать различные подходы и системы;  

Исследование навыков ИИ: Тест Тьюринга остается 
полезным инструментом для изучения способностей и навыков, 
необходимых для создания ИИ, который может обмануть 
человека. Это помогает исследователям лучше понять слож-
ность и многогранные аспекты искусствен-ного интеллекта; 

Продвижение диалоговых систем: Одним из важных 
аспектов теста Тьюринга является способность машины вести 
разговор с человеком на естественном языке. Это стимулирует 
исследования в области диалоговых систем и обработки 
естественного языка, так как такие системы могут 
использоваться для создания ИИ, способных проходить тест 
Тьюринга. 



334 

Критика и дальнейшие исследования: Тест Тьюринга также 
стал объектом критики исследователями, которые считают его 
недостаточно объективным или не отражаю-щим полный спектр 
способностей и интеллектуальных процессов. Эта критика 
стимулирует разработку новых методов оценки ИИ и 
исследование альтернативных под-ходов к оценке 
интеллектуальных способностей машин. 

Таким образом, хотя тест Тьюринга не является идеальным 
или исчерпывающим инструментом для оценки искусственного 
интеллекта, он по-прежнему играет важную роль в современных 
исследованиях, способствуя развитию технологий ИИ и 
обогащению наших знаний об этой области. 

Роль теста Тьюринга в оценке уровня развития 
искусственного интеллекта основана на его способности  

оценивать, насколько успешно машина может вести себя 
так, будто она обладает человеческим интеллектом. В 
современных исследованиях и разработках ИИ этот тест 
остается значимым по следующим причинам: 

Стандартизированный метод оценки: Тест Тьюринга 
обеспечивает стандартизированный подход к оценке 
способностей искусственного интеллекта. Это позволяет 
исследователям и разработчикам сравнивать различные 
подходы и системы ИИ на основе их способности вести 
человекоподобные диалоги и поведение. 

Оценка «человекоподобности» ИИ: Тест Тьюринга измеряет 
способность машины вести себя так, будто она является 
человеком. При этом не обязательно требуется точное 
имитирование человеческого поведения, но скорее создание 
впечатления у человека, что он общается с другим человеком, а 
не с машиной. 

Оценка общего уровня развития ИИ: Тест Тьюринга 
предоставляет общий индикатор уровня развития 
искусственного интеллекта. Хотя он не предоставляет глубокого 
понимания специфических технологий или алгоритмов, 
используемых в конкретной системе, он дает общее 
представление о ее способности вести разговоры и решать 
задачи, аналогичные человеческим. Использо-вание в 
соревнованиях и оценке прогресса: Тест Тьюринга часто 



335 

используется в соревновательных задачах и конкурсах по 
разработке ИИ. Это позволяет оценить прогресс в области 
разработки диалоговых систем и демонстрировать достижения в 
создании ИИ, способного проходить этот тест. 

Несмотря на некоторые ограничения и критику, тест  
Тьюринга остается важным инструментом оценки ис-

кусственного интеллекта, который продолжает исполь-зоваться 
в современных исследованиях и разработках в этой области. 

Тест Тьюринга продолжает быть полезным инстру-ментом 
для изучения способностей и навыков, необходимых для 
создания искусственного интеллекта, способного обмануть 
человека, в первую очередь потому, что он сосредоточен на 
способности машины вести человекоподобные диалоги и 
поведение. Тест Тьюринга ставит особый акцент на способности 
машины понимать и генерировать естественный язык. Для того 
чтобы успешно обмануть человека, искусственный интеллект 
должен быть способен обрабатывать сложные структуры языка, 
учитывать контекст и общаться в естественной и понятной 
форме. Исследование методов обработки естественного языка в 
рамках теста Тьюринга помогает исследователям лучше понять 
этот аспект ИИ и разви-вать более продвинутые модели и 
методы обработки текста. 

Тест Тьюринга стимулирует исследования в области 
моделирования человеческих психологических про-цессов, 
таких как мышление, эмоции, и мотивации. Исследователи 
стремятся создать модели, которые позволят машинам 
демонстрировать аналогичные человеческие качества в диалоге 
и взаимодействии. Для того чтобы создать ИИ, способный 
успешно проходить тест Тьюринга, часто используются методы 
машинного обучения и обучения с подкреплением. Исследо-
вания в этой области направлены на разработку алгоритмов, 
которые позволяют агентам обучаться на основе опыта и 
совершенствовать свои навыки в общении и решении задач. 

Таким образом, тест Тьюринга играет важную роль в 
изучении способностей и навыков, необходимых для создания 
искусственного интеллекта, который может успешно обмануть 
человека, и способствует более глубо-кому пониманию 
многогранных аспектов и сложностей этой области. 



336 

*** 
Способность машины вести разговор с человеком на 

естественном языке является одним из ключевых аспектов теста 
Тьюринга и стимулирует исследования в области диалоговых 
систем и обработки естественного языка по нескольким 
причинам: 

Разработка натурального языка: Для того чтобы успешно 
проходить тест Тьюринга, машина должна обладать 
способностью понимать и генерировать текст на естественном 
языке так же, как и человек. Это ставит перед исследователями 
задачу разработки алгоритмов и моделей, способных 
интерпретировать сложные струк-туры языка, учитывать 
контекст и выражать свои мысли и идеи в понятной форме. 

Улучшение обработки текста и понимания смысла: Для того 
чтобы эффективно обмануть человека и прохо-дить тест 
Тьюринга, машина должна не только понимать отдельные слова 
и фразы, но и улавливать смысловые связи между ними и 
адекватно реагировать на контекст диалога. Это стимулирует 
исследования в области обработки текста, понимания смысла и 
семантики естественного языка. 

Развитие диалоговых интерфейсов и систем: Исследования в 
области диалоговых систем и обработки естественного языка не 
только помогают создавать ИИ, способные проходить тест 
Тьюринга, но и имеют широкий практический потенциал. Это 
включает в себя разработку голосовых помощников, систем 
автомати-ческого ответа на вопросы, чат-ботов и других 
диалого-вых интерфейсов, которые могут эффективно взаимо-
действовать с людьми. 

Повышение качества обучения машинного обучения: Для 
разработки диалоговых систем, способных прохо-дить тест 
Тьюринга, необходимо использовать методы машинного 
обучения, такие как нейронные сети и обучение с 
подкреплением. Исследования в этой области направлены на 
улучшение алгоритмов обучения, адап-тации к новым 
контекстам и сценариям, а также на повышение качества 
генерации текста. 

Таким образом, тест Тьюринга стимулирует исследо-вания в 
области диалоговых систем и обработки естест-венного языка, 



337 

поскольку эти системы играют ключевую роль в создании 
искусственного интеллекта, способного успешно обмануть 
человека и проходить этот тест. 

 
*** 

Критика теста Тьюринга как инструмента оценки 
искусственного интеллекта действительно стимулирует 
исследования в области разработки новых методов оценки ИИ и 
поиска альтернативных подходов к оценке интеллектуальных 
способностей машин. Некоторые основные аргументы против 
использования теста Тьюринга включают в себя следующие 
аспекты: 

Ограниченность контекста: Тест Тьюринга фоку-сируется 
преимущественно на способности машины вести разговор с 
человеком и обмануть его в том, что она является человеком. 
Однако этот подход игнорирует множество других аспектов 
интеллекта, таких как зрительное восприятие, решение проблем, 
креативность, эмоциональный интеллект и многое другое. 

Недостаточная сложность задачи: Некоторые иссле-дователи 
считают, что тест Тьюринга не представляет достаточной 
сложности для оценки искусственного интеллекта, особенно с 
учетом современных техно-логических достижений. Многие 
диалоговые системы могут обмануть человека на короткий срок, 
но это не обязательно означает, что они обладают полноценным 
интеллектом. 

Недостаточность критериев оценки: Тест Тьюринга не 
предоставляет четких критериев для оценки интел-лекта 
машины. Это означает, что результаты теста могут быть 
субъективными и зависеть от того, какой конкретный человек 
проводит оценку. 

Искусственные способы обмана: Некоторые критики 
указывают, что некоторые системы могут обмануть тест 
Тьюринга, используя искусственные методы, такие как 
представление человека или создание иллюзии искусст-венного 
интеллекта, вместо того чтобы демонстрировать реальные 
интеллектуальные способности. 

В ответ на эти критические точки зрения исследо-ватели 
активно ищут новые методы оценки искусствен-ного 



338 

интеллекта, которые более точно отражают разнообразие и 
сложность его способностей. Это может включать в себя 
разработку более сложных задач, требующих разнообразных 
интеллектуальных способ-ностей, а также использование 
множества метрик и критериев для оценки производительности 
ИИ. Также исследователи изучают возможность 
комбинирования различных методов оценки для получения 
более полного и объективного представления о способностях 
машин-ного интеллекта. 

Роль теста Тьюринга в философии искусственного интел-
лекта огромна, ибо он стал своеобразным крае-угольным кам-
нем в обсуждении и понимании того, что такое искусственный 
интеллект и каковы его возмож-ности. Тест Тьюринга дал одно 
из первых формальных определений искусственного 
интеллекта. Он предложил критерий, по которому можно судить 
о том, обладает ли машина искусственным интеллектом. Это 
помогло структурировать исследования в области ИИ и опреде-
лить его границы. Тест Тьюринга стимулировал фило-софские 
дискуссии о природе интеллекта. Он вызывает вопросы о том, 
что на самом деле означает быть интеллектуальным, и может ли 
машина действительно обладать такими способностями, как мы 
их понимаем. 

Обсуждение теста Тьюринга часто затрагивает вопрос о 
сознании. Даже если машина может успешно пройти тест 
Тьюринга, возникает вопрос о том, обладает ли она сознанием, 
аналогичным человеческому. Это открывает широкие 
философские дебаты о природе сознания и его возможности 
быть реализованным в машинах. Применение теста Тьюринга 
поднимает вопросы об этике создания и использования 
искусствен-ного интеллекта. Если машина может успешно 
обмануть человека, на каких основаниях мы можем ее отличить 
от человека? Какие могут быть последствия для общества и 
человеческой идентичности? 

Критика теста Тьюринга привела к развитию альтер-
нативных методов оценки искусственного интеллекта. 
Философы и исследователи предлагают другие подходы к 
определению и измерению интеллектуальных способ-ностей 



339 

машин, что способствует более глубокому пони-манию природы 
ИИ. 

Таким образом, тест Тьюринга не только играет важ-ную 
роль в определении и понимании искусственного интеллекта, но 
и поднимает фундаментальные фило-софские вопросы о 
природе интеллекта, сознания и этики в контексте машинного 
интеллекта. 

Итак, Тест Тьюринга, предложенный Аланом Тьюрингом в 
1950 году, стал одним из первых формальных определений 
искусственного интеллекта и имеет ключевое значение для 
структурирования исследований в этой области. Этот тест 
предлагает критерий для определения того, обладает ли машина 
искусственным интеллектом, а именно, способна ли машина 
вести разговор с человеком так, что человек не может отличить 
машину от другого человека. Тест Тьюринга предложил 
конкретный и формализованный способ определения 
искусственного интеллекта. Это было важным шагом в развитии 
области, так как предыдущие попытки определения ИИ были 
часто нечет-кими или субъективными. Тест Тьюринга 
предлагает ясный критерий, основанный на конкретном 
поведении машины. Тест Тьюринга основан на концепции 
поведенческого теста, который измеряет способность машины 
вести себя так, будто она обладает интеллектом. Это отличается 
от попыток определения ИИ по его внут-ренним механизмам 
или устройствам. Тест Тьюринга  

Предложение теста Тьюринга помогло структури-ровать 
исследования в области искусственного интел-лекта. Он 
предоставил четкий критерий для оценки прогресса 
исследований и определения целей и направ-лений развития. 
Исследователи могли ориентироваться на то, каким образом их 
работы могут соответствовать критериям теста Тьюринга. Тест 
Тьюринга также помог определить границы искусственного 
интеллекта. Он выделяет ключевую характеристику ИИ – 
способность к взаимодействию и общению с людьми. Это 
позволило исследователям четче понимать, что должно 
включать в себя искусственный интеллект, и определить его 
отличия от других областей компьютерных наук. 



340 

Таким образом, тест Тьюринга дал одно из первых 
формальных определений искусственного интеллекта, 
предложил критерий для его определения и оценки, а также 
помог структурировать исследования в этой области, определив 
ее границы и направления развития. 

Версии и интерпретации теста Тьюринга 
Тест Тьюринга, предложенный Аланом Тьюрингом в 1950 

году, является одним из наиболее обсуждаемых и важных 
концепций в области искусственного интел-лекта. Этот тест 
стимулировал широкий спектр версий и интерпретаций, 
включая следующие: 

Оригинальная формулировка: В оригинальной 
формулировке теста Тьюринга, предложенной самим Аланом 
Тьюрингом, тестируемая машина должна вести текстовый 
диалог с человеком. Если человек не может отличить ответы 
машины от ответов другого человека, то машина считается 
прошедшей тест. Оригинальная формулировка теста 
подразумевает ограничение на один определенный вид 
взаимодействия – текстовый диалог. 

Модификации и расширения: С течением времени были 
предложены различные модификации и расши-рения теста 
Тьюринга. Некоторые из них включают в себя добавление 
новых типов взаимодействия, таких как голосовой или 
мультимодальный диалог, или увели-чение сложности задач, 
которые должна решать машина. 

Критерии прохождения: Одна из интерпретаций теста  
Тьюринга состоит в том, что машина должна не только вести 

диалог, но также показывать понимание контекста и 
способность решать широкий спектр задач, аналогич-ных тем, 
которые решает человек. Это открывает воз-можность более 
обширных критериев прохождения теста, выходящих за 
пределы простого текстового общения. 

Разнообразные точки зрения: Существует множество 
разнообразных точек зрения на тест Тьюринга, от тех, кто 
считает его важным инструментом для определения и оценки 
интеллектуальных способностей машин, до тех, кто считает его 
недостаточно объективным или неподходящим для оценки ИИ. 



341 

Философские интерпретации: Тест Тьюринга также стал 
объектом философских интерпретаций, включая размышления о 
природе интеллекта, сознания и челове-ческой идентичности. 
Эти интерпретации помогают более глубоко понять 
философские и этические аспекты создания и использования 
искусственного интеллекта. 

Таким образом, тест Тьюринга подвергся различным 
версиям и интерпретациям, которые отражают его значение как 
инструмента для изучения и оценки интел-лектуальных 
способностей машин, а также философских и этических 
вопросов, связанных с искусственным интеллектом. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



342 

Заключение ко второму разделу 
 
 
С внедрением искусственного интеллекта в повсе-дневную 

практику возникают сложные философские вопросы. Как 
технологии ИИ изменяют наше представ-ление о том, что 
значит быть человеком? Растущая зависимость от технологий 
ИИ влияет ли на наше чувство свободы действий и автономии, 
или, наоборот, способствует нашей способности создавать и 
внедрять новшества? Не менее важно рассмотреть, как 
технологии ИИ воздействуют на наши отношения с другими 
людьми. Позволяют ли социальные сети и цифровые комму-
никационные технологии общаться с другими людьми по-
новому, или же они могут привести к ощущению изоляции и 
отчуждения в реальном мире? 

Будущее Искусственного интеллекта может принести с 
собой множество новых возможностей, но также представляет 
вызовы и вопросы, которые требуют серьезного обсуждения и 
совместных усилий общества, науки и индустрии. 
Сбалансированный и ответственный подход к развитию и 
использованию ИИ поможет обес-печить максимальную пользу 
для человека и общества. 

Искусственный интеллект является ключевым фактором 
современной эпохи, оказывая значительное влияние на 
множество аспектов нашей жизни. Открывая новые горизонты 
возможностей, ИИ стал незаменимым инструментом для 
решения сложных задач и улучшения качества жизни. Его 
важность в современном мире трудно переоценить исходя из: 

Преобразование индустрий 
Искусственный интеллект приводит к революцион-ным 

изменениям в бизнесе, науке, медицине, транспорте и других 
областях. Он улучшает эффективность, оптими-зирует процессы 
и способствует созданию инновацион-ных продуктов и услуг. 

Решение сложных задач 
ИИ помогает ученым анализировать огромные объемы 

данных, разрабатывать новые материалы, пред-сказывать 
эпидемии и исследовать космос. Это позволяет нам более 



343 

глубоко понимать мир вокруг нас и находить решения для 
сложных проблем. 

Улучшение жизни людей 
Применение ИИ в медицине улучшает диагностику и 

лечение, в транспорте обеспечивает безопасность и 
эффективность передвижения, а в повседневной жизни делает 
наши дома и города «умными». ИИ становится незаменимым 
помощником для улучшения качества жизни. 

Оптимизм и потенциал 
Будущее ИИ предвещает бесконечные возможности для 

человечества. Вопреки вызовам и рискам, мы можем с 
оптимизмом смотреть на его потенциал для решения 
глобальных проблем, таких как климатические измене-ния, 
болезни и социальное неравенство. Развитие ИИ обещает 
обогатить наш опыт, помочь в создании более устойчивого и 
справедливого мира. 

Важность ИИ в современном мире 
Искусственный интеллект привносит революцион-ные 

изменения во многие сферы человеческой деятельности.  
Инновации в бизнесе: ИИ обеспечивает компаниям новые 

инструменты для анализа данных, прогнозиро-вания трендов, 
автоматизации рутинных задач и улуч-шения 
производительности. 

Медицина и здравоохранение: ИИ помогает в диаг-ностике 
заболеваний, разработке лекарств, анализе медицинских данных 
и даже виртуальных консуль-тациях. 

Транспорт и автоматизация: Автономные транспорт-ные 
средства и системы управления трафиком реали-зуются 
благодаря ИИ, повышая безопасность и эффективность 
дорожного движения. 

Наука и исследования: ИИ позволяет ученым обра-батывать 
и анализировать огромные объемы данных для открытия новых 
знаний и тенденций. 

Образование: Персонализированные образователь-ные 
платформы и инструменты для обучения основаны на ИИ. 

Таким образом, Искусственный интеллект стано-вится 
важным партнером человека в стремлении к новым горизонтам 
знаний и достижений. Правильное и ответственное 



344 

использование этой технологии поможет нам воплотить мечты в 
реальность и сделать наш мир лучше для всех. 

Возможные сценарии будущего 
Улучшение жизни и решение сложных проблем 
ИИ может стать мощным инструментом для решения 

глобальных вызовов, таких как медицинские исследо-вания, 
борьба с изменением климата, обеспечение доступа к 
образованию и здравоохранению в отдаленных регионах. 

Экономические и социальные изменения 
Развитие ИИ может сказаться на структуре рынка труда, 

сдвинуть акцент с рутинных задач на более твор-ческую и 
креативную работу. Одновременно это может привести к 
изменениям в образовательной системе и социальной защите. 

Изменение взаимодействия с технологией 
ИИ может стать более встроенным в повседневную жизнь, 

помогая в управлении домашними делами, здо-ровьем, 
образованием и многими другими аспектами. Взаимодействие с 
технологией может стать более нату-ральным и интуитивным. 

Ограничения и этика 
Человечество стоит перед вопросами о том, как огра-ничить 

автономность ИИ, чтобы избежать нежелатель-ных 
последствий. Также важно разработать нормы использования и 
обеспечить соблюдение этических принципов, чтобы 
минимизировать риски и угрозы, связанные с развитием ИИ. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



345 

Использованная литература  
ко второму разделу 

 
1. Алимов А. А., Шабалина О. А. Система игрового искусственного 

интеллекта // Известия ВолгГТУ. 2012. №13. [Электронный ресурс].– URL: 
http://cyberleninka.ru/article/n/ sistema-igrovogo-iskusstvennogo-intellekta (дата 
обращения:  

06.05.2017). Амосов Н.А. Искусственный разум. Киев, 1969. 
2. Гаврилов А.В. Искусственный Домовой // Искусст-венный интеллект и 

принятие решений. 2012, №2. C.77-89 
3. Дубровский Д. И. Проблема идеального. Субъективная реальность. М.: 

Канон+, 2002. 368 с.  
4. Дубровский Д. И. Проблема «сознание и мозг»: информационный 

подход // Знание. Понимание. Умение. 2013.  
№ 4. С. 92–98.  
5. Елхова О. И. Онтология виртуальной реальности: Монография. Уфа: 

РИЦ БашГУ, 2011. 228 с. 
6. Елхова О. И. Онтологическое содержание виртуаль-ной реальности: 

дис. … д-ра филос. наук. Уфа, 2011. 330 с.  
7. Елхова О. И. Фрактальность виртуальной реальности // Вестник 

БашГУ, 2014, Т. 19, № 1, С. 210–214. 
8. Искусственный интеллект в технологии Интернета вещей / Р. В. Жуков, 

В. С. Васильева, А. Г. Корысткина [и др.] // Современные информационные 
технологии в образовании, науке и промышленности: Сборник трудов 
конференций: XХII Международная конференция «Современные 
информацион-ные технологии в образовании, науке и промышленности». XХ 
Международный конкурс научных и научно-методических работ. VIII 
Международный конкурс «Научное школьное сообщество», Москва, 28–29 
апреля 2022 года. – Москва: Общество с ограниченной ответственностью 
«Издательство «Экон-Информ», 2022. – С. 32-39. – EDN QERJUP. 

9. Искусственный интеллект для науки и наука для искусственного 
интеллекта / К. В. Анохин, К. С. Новоселов, С. К. Смирнов [и др.] // Вопросы 
философии. – 2022. – № 3. – С. 93-105. – DOI 10.21146/0042-8744-2022-3-93-
105. – EDN NBENRC. 

10. Корбут, А. М. Спектр искусственных интеллектов: от сильного ИИ к 
социальному ИИ / А. М. Корбут // История науки и техники. Музейное дело. 
периодическая таблица технологий: человеческий фактор : Материалы XIII 
Международной научно-практической конференции, Москва, 03–05 декабря 
2019 года. – Москва: Федеральное государственное бюджетное учреждение 
культуры «Политехнический музей», 2020. – С. 520-521. – EDN SIEMVF. 

11. Косс В. А. Модель естественного интеллекта и пути реализации задач 
искусственного интеллекта // ММС. 2006. №4. [Электронный ресурс].– URL: 
http://cyberleninka.ru/ article/n/model-estestvennogo-intellekta-i-puti-realizatsii-
zadachiskusstvennogo-intellekta (дата обращения: 06.05.2017). 



346 

12. Кудряшев А. Ф., Елхова О. И. Творческий процесс в системах с 
искусственным интеллектом // Proceedings of the 2nd International Conference 
«Information Technologies for Intelligent  

Decision Making Support» and Intended Intended International Workshop 
«Robots and Robotic Systems», Volume 2, May 18–21, Ufa, Russia, 2014. С. 191–
196. 

13. Лем С. Футурорологический конгресс. Осмотр на месте. Мир на Земле. 
М., 2003. 

14. Мигуренко Р. А. Человеческие компетенции и искусственный 
интеллект // Известия ТПУ. 2010. №6. [Электронный ресурс].– URL: 
http://cyberleninka.ru/article/n/ chelovecheskie-kompetentsii-i-iskusstvennyy-
intellekt (дата обра-щения: 06.05.2017) 

15. Никитин Ю.Н. Трансчеловек. М., 2006 
16. Окунева, Н. В. Мировой рынок искусственного интеллекта его влияние 

искусственного интеллекта на облик рынка труда / Н. В. Окунева, Е. С. 
Туманова, И. А. Шипулина // Современный специалист-профессионал: теория 
и практика : Материалы 10-ой международной научной конференции сту-
дентов и магистрантов, посвящённой 100-летию Финунивер-ситета в рамках 
IX Международного научного студенческого конгресса «Цифровая экономика: 
новая парадигма развития», Барнаул, 22–23 марта 2018 года / Под общей 
редакцией Т.Е. Фасенко, Д.В. Коханенко. – Барнаул: Типография «Графикс», 
2018. – С. 13-16. – EDN YTBFQL. 

17. Применение случайных чисел при проектировании информационных 
систем / М. К. Каторгин, Д. Ю. Селютин, А. И. Воробьева [и др.] // 
Современные информационные техно-логии в образовании, науке и 
промышленности : XХ Международная конференция, XVIII Международный 
конкурс научных и научнометодических работ, Международный конкурс 
«Нейросетевой рисунок»: сборник трудов, Москва, 11–12 ноября 2021 года. – 
Москва: Общество с ограниченной ответственностью «Издательство «Экон-
Информ», 2021. – С. 31-34. – EDN RJYVED. 

18. Рыжов В. В., Сайфулин В. Г. К вопросу о способности искусственного 
интеллекта к научному творчеству // Вестник ВолГУ. Серия 7: Философия. 
Социология и социальные технологии. 2011. №7-13.  

19. Рязанов, С. И. Искусственный интеллект как множество – 
классификация искусственных интеллектов / С. И. Рязанов // Вузовская наука 
в современных условиях : сборник материалов 54-й научно-технической 
конференции : в 3 ч., Ульяновск, 27 января – 01 2020 года. – Ульяновск: 
Ульяновский государственный технический университет, 2020. – С. 72-75. – 
EDN GKDKDG. 

 
Электронный ресурс 
20. [Электронный ресурс].– URL: http://cyberleninka.ru/article/ n/k-

voprosuo-sposobnosti-iskusstvennogo-intellekta-k-nauchnomu-tvorchestvu (дата 
обращения: 06.05.2017). 

 https://ourworldindata.org/brief-history-of-ai 
https://dzen.ru/a/ZHweKC72vHN037_u  



347 

 https://dzen.ru/a/ZHweKC72vHN037_u  
31. https://trends.rbc.ru/trends/innovation/62bf0e629a794794df88cf09 
32. https://4brain.ru/blog/теории-мышления/#:~:text 
33. https://studme.org/78712/filosofiya/rassudok_razum) 
34. https://proza.ru/2013/01/25/1097) 
35. https://proza.ru/2013/01/25/1097 
36. https://mirovizor.com/node/INTELLEKT) 
37. https://dzen.ru/a/ZE1zTuccjTskFaoQ) 
Иностранные источники 
38. Kurzweil R. The Singularity Is Near. N. Y.: Viking, 2005. 
39. Chalmers D. J. The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. 

Oxford: University Press, 1996. 415 p.  
40. Moody T. Conversations with zombies // Journal of Consciousness Studies, 

1994. P. 196–200.  
41. Russell, S. J., & Norvig, P. (2016). “Artificial Intelligence: A Modern 

Approach.” Pearson Education. 
42. Goodfellow, I., Bengio, Y., & Courville, A. (2016). “Deep Learning.” MIT 

Press. 
43. Bostrom, N. (2014). “Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies.” Oxford 

University Press. 
44. Chui, M., Manyika, J., & Miremadi, M. (2016). “Where machines could 

replace humans–and where they can’t (yet).” McKinsey Quarterly. 
45. Silver, D., Hubert, T., Schrittwieser, J., Antonoglou, I., Lai, M., Guez, A., ...  
& Hassabis, D. (2017). “Mastering Chess and Shogi by Self-Play with a 

General Reinforcement Learning Algorithm.” Nature. 
46. Esteva, A., Kuprel, B., Novoa, R. A., Ko, J., Swetter, S. M., Blau, H. M., & 

Thrun, S. (2017). “Dermatologist-level classification of skin cancer with deep neural 
networks.” Nature. 

47. Li, D., Yang, M., & Jordan, M. I. (2017). “Scalable Monte Carlo Inference 
for Conjugate Bayesian Models.” Proceedings of the National Academy of Sciences. 

48. Parisi, G. I., Kemker, R., Part, J. L., Kanan, C., & Wermter, S. (2019). 
“Continual lifelong learning with neural networks: A review.” Neural Networks. 

49. Sandvig, C., Hamilton, K., Karahalios, K., & Langbort, C. (2014).  
“Auditing algorithms: Research methods for detecting discrimination on 

internet platforms.” Data and Discrimination: Converting Critical Concerns into 
Productive Inquiry. 

50. Mittelstadt, B. D., Allo, P., Taddeo, M., Wachter, S., & Floridi, L. (2016). 
“The ethics of algorithms: Mapping the debate.” Big Data & Society. 

51. Пожалуйста, обратитесь к этим источникам для дополнительной 
информации об искусственном интеллекте. 

 
 
 
 
 



348 

Сведение об авторе 
 
 

Аскар Абдыкадыр 
(Бекбоев Аскарбек Абдыкадырович) 
доктор философских наук, профессор, Заслуженный 
деятель науки КР 

 
Уроженец с. Кереге – Таш, Ак – Суйского 

района Ыссык – Кульской области. 
Семейный статус: женат, трое детей 
Ученый степен и звание: доктор философских 

наук, профессор; Заслуженный деятель науки КР. 
Классный чин: Советник Государственной 

Службы 1 класса 
Почетный профессор университета Шыхыдзы (КНР 2007 г),  
Почетный профессор университета Сока (Япония 2008г), 
Трудовая деятельность. 
1979-1994 гг. Младший научный сотрудник, аспирант, старший научный 

сотрудник, Ученый секретарь, докторант; зав. отделом истории философии 
Института философии права HAH KP. 

1994-2001 гг. Первый проректор (проректор по учебной и научной работе, 
и.о. ректора ) Бишкекского Гуманитарного Университета им. К.Карасаева.  

2005-2010 гг. Ректор Кыргызского Государственного Университета; 
2010-2013 гг. Зав отделом образования, науки и культуры Аппарата 

Правительства КР; по совместительству – Председатель Комиссии по 
образованию, науке, культуре и информационной политике Общественной 
Палаты Кыргызской Республики; 

2013-2021гг.  Ректор Академии Труда и Социальных Отношений 
2021-2022гг. Советник Министра образования и науки КР 
2023-по наст. Время: ведущий научный сотрудник Инстиута философии 

им. академика А.А.Алтмышбаева 
Труды: Более 40 книг: из них 20 индивидуальных монографий (книг), 10 в 

соавторстве, 12 учебно–методических работ и брошюр, свыше 170 научных и 
научно-популярных статей. Автор более 100 теле и радиопередач. 

Общественно-научная деятельность 
Член Международного общества антиковедов (г. Москва); 
Член Специализированного Совета Д.14.А.01.35 по защите докторских 

диссертаций при КазГУ им. Аль-Фараби, г. Алматы; 
Председатель Экспертного Совета НАК КР по философии, политологии, 

социологии, культурологии и искусствоведения; 
Председатель Совета Молодых Ученых. 
Почетный Президент Центрально-Азиатской Федерации Прикладных 

видов спорта (ЦАФПВС);  
Почетный обладатель черного пояса по карате (5 Дан); 
Председатель «Ассоциации вузов Кыргызстана»; 



349 

Член редакционного совета журнала «Высшее образование Кыргызской 
Республики»; 

Председатель Комиссии по образованию, науке, культуре и 
информационной политике Общественной Палаты Кыргызской Республики. 

Член Консультативного Совета ПРООН КР. 
Член Ассоциации Академий Труда и Социальных Отношений стран СНГ, 

КНР и Монголии. 
Награды 
Орден «Даңк» (2004г); Заслуженный деятель науки Кыргызской 

Республики (2009 г.); Лауреат Высшей Академической премии имени И. 
Ахунбаева в области науки и техники (2005г); Лауреат Премии Ленинского 
комсомола в области науки и техники (1986г); Отличник образования (1986 г); 
Почетные грамоты и знаки ЦК ЛКСМ КР и ВЛКСМ СССР; Отличник 
профсоюзного движения, образования и науки ; Почетная медаль ассоциации 
Мин-Он (Япония 2008г), Медаль «Кыргыз тили» Национальной комиссии по 
государственному языку при Президенте КР (2008 г.), Почетный орден 
Республики Кипр, Почетный гражданин Ак-Суйского района Иссык-Кульской 
области. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



350 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Научное издание 
 
 
 
 

Аскар Абдыкадыр 
 
 
 

АДАМ и ИСКУССТВЕННЫЙ 
 ИНТЕЛЛЕКТ 

 
(в двух разделах) 

 
 
 

Подписано в печать 29.10.2024. Формат 60х84 1/16. 
Бумага офсетная. Печать цифровая. 

Объем 21,8 п.л. Тираж 500 экз. 
 

ТОО "Издательство Дарын" 
г. Алматы, ул. Жамбыла 114/85, 

БЦ Бизнес-Сити, Литер Д, 510 каб. 
info@darynbaspa.kz, +7 747 150 11 77 

 
Отпечатано в типографии ТОО "Издательство Дарын" 

 
 


	СОДЕРЖАНИЕ
	РАЗДЕЛ 1
	АДАМ: герменевтический круг понимания
	ГЛАВА 1
	АДАМ КАК ФИЛОСОФСКИЙ  ФЕНОМЕН
	ГЛАВА 2
	АДАМ: ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ
	ГЛАВА 3
	АНТИЧНЫЙ АДАМ:  КОНСТАТАЦИОННАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ
	ГЛАВА 4
	АДАМ И ОБЩЕСТВО В ТРАКТОВКЕ СРЕДНЕВЕКОВЫХ ВОСТОЧНЫХ МЫСЛИТЕЛЕЙ
	ГЛАВА 5
	АДАМ: ДОКЛАССИЧЕСКАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ
	ГЛАВА 6
	ГЕНЕЗИС АДАМА:  ПОНЯТИЙНАЯ РЕПРЕЗЕНТАЦИЯ
	ГЛАВА 7
	АДАМ: КЛАССИЧЕСКАЯ  ИНТЕРПРЕТАЦИЯ
	ГЛАВА 8
	АДАМ В КОНТЕКСТЕ СОВРЕМЕННОЙ ФИЛОСОФИИ: ОТРАЖЕНИЕ  СЛОЖНОЙ РЕАЛЬНОСТИ
	Заключение к первому разделу
	ПРИЛОЖЕНИЕ
	Использованная литература  к первому разделу
	РАЗДЕЛ 2
	ИСКУССТВЕННЫЙ ИНТЕЛЛЕКТ:
	ФИЛОСОФСКИЕ ДИСКУРСЫ
	Введение второго раздела

	ДИСКУРС 1.
	Жизнь вообще и жизнь человека  в частности
	Происхождение жизни
	Эволюция человека
	Сознание и его эволюция
	Мысль и мышление
	Ум, рассудок. разум
	Интеллект и Разум

	ДИСКУРС 2.
	Интеллект: аналитический,  эмоциональный и творческий формы
	Искусственный интеллект
	Из истории развития ИИ
	Ум, разум и интеллект в контексте искусственного интеллекта
	Краткий обзор основных этапов развития ИИ

	ДИСКУРС 3.
	Тезаурус искусственного интеллекта
	Прикладные аспекты искусственного интеллекта
	ИИ в будущем

	ДИСКУРС 4.
	О понятий “естественное”  и “искусственное”
	Искусственный интеллект в медицине
	Искусственный интеллект в бизнесе
	Искусственный интеллект в науке

	ДИСКУРС 5.
	Искусственный интеллект и человеческая природа Искусственный интеллект и мозг: общее и различие
	Искусственный интеллект и сознание
	Искуственный интеллект и эмоция
	ИИ и субъективное переживание
	Может ли ИИ полностью подменить сознание
	ИИ и мышление

	ДИСКУРС 6.
	Искусственный интеллект:  социально-этические аспекты
	Искусственный интеллект и этическое понятие “долг”
	Искусственный интеллект и понятие “совесть”
	Искусственный интеллект и понятие “воля”
	Искусственный интеллект и мораль

	ДИСКУРС 7.
	Проблемный подход к ИИ
	ИИ и правовые проблемы
	ИИ как философская проблема
	Искусственный интеллект и разум
	Искусственный интеллект и законы Азимова
	Искусственный интеллект и человек
	Искусственный интеллект и идентичность
	Искусственный интеллект и самосознание
	Тенденции развития ИИ
	Роль человека в мире ИИ

	ДИСКУРС 8.
	Философия ИИ: тезаурусная констатация
	Заключение ко второму разделу
	Использованная литература  ко второму разделу
	Сведение об авторе

